
Zeitschrift: Filmbulletin : Zeitschrift für Film und Kino

Herausgeber: Stiftung Filmbulletin

Band: 33 (1991)

Heft: 179

Artikel: Die Architektur des Fegefeuers : The Fisherking von Terry Gilliam

Autor: Kremski, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-866994

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-866994
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Robin Williams als Parry, Mercedes Ruehl als Anne, Jeff Bridges als Jack und Amanda Plummer als Lydia

Die Architektur des Fegefeuers
THE FISHER KING von Terry Gilliam

Es beginnt mit einer Metapher.
Ein Blick von oben in einen dunklen
Kasten. Darin: ein schattenhaftes Wesen

ohne Gesicht und ohne Körper.
Annäherungen an diese Kreatur schälen

immer wieder nur eines heraus:
den Mund, der vor einem Mikrofon
seine Zynismen herausgeifert. Ein
Hörfunk-Studio als finsteres Reich
der Schatten. Der Moderator Jack
Lucas ist in seiner Eigenliebe gefangen,
lebt in der Enge und Sterilität einer
hermetisch abgeschlossenen Kunstwelt,

für deren Mittelpunkt er sich
hält. Seine Aussenkontakte reduzieren

sich auf Telefonate mit Hörern, die
wie er nur Stimmen sind - ohne
Gesicht, ohne Körper, scheinbar ohne
menschliche Substanz.

Die Kommunikation verläuft entsprechend:

Jack Lucas ist eine lauernde
Spinne im Netz, in dem sich die Opfer
verfangen, ist jemand, der andere
benutzt und ausstellt, nur um sich selbst
zu zelebrieren. Ein Mann ohne Skrupel,

der Menschen verführt, manipuliert,

sogar zum Bösen verleitet. Ein
Mann ohne Herz und ohne Seele, der
in seinem Höllen-Studio triumphierend

herumspringt, wenn er wieder
einmal einen Radiohörer zur fragwürdigen

Unterhaltung eines Massenpublikums

gedemütigt hat. Ein Mann,
der in seinem Medium ein Star ist und
sich für einen Gott oder für einen König

hält, aber nichts weiter ist als - so
beschreibt ihn die Metapher - ein
Fürst der Dunkelheit.

Jack Lucas ist ein jack-in-the-box, ein
Springteufelchen, aber das ist nur die
eine Seite seines Charakters; der
Nachname emblematisiert, was nach
"Jack" kommen wird, prophezeit seine

Läuterung und Wandlung, deutet
an, dass dieser Mann der rhetorischen

Gewalt das Zeug zu einem
Evangelisten haben könnte, wenn er
nur seinem speziellen Heiland begegnet,

der ihn auf den rechten Weg leitet
und dem er seinerseits dafür den Weg
bereiten kann.
«Hit the road, Jack, and never come
back», die Erkennungsmelodie der
Jack-Lucas-Show, ist ein moralischer
Appell, ein wohlmeinender Ratschlag
an Jack selbst, der sich für Jack zum
allegorischen Erlebnis realisieren wird:

50



Filmbulletin

Jack Lucas wird in der Gosse landen,
um auf den rechten Weg zu finden.
Terry Gilliams morality play THE
FISHER KING erzählt - nach dem sehr
katholischen, voller biblischer
Konnotationen steckenden Drehbuch
Richard LaGraveneses - die Geschichte

einer Wandlung vom Saulus zum
Paulus. Die Exposition skizziert Jacks
Weg in die Verdammnis: seinen
Sündenfall, seine Anmassung, wie Gott
zu sein, seine Vertreibung aus dem
Hörfunk-Paradies, das nichts weiter
als Teufelsblendwerk war, seinen
jähen Sturz vom Himmel in die Hölle.
Nach der Exposition schildert der
Film Jacks Qualen im Fegefeuer, seine

Läuterung, seine Erlösung, seine
Wiedergeburt und Menschwerdung.
Zwischendurch drückt Gilliam das
auch mit der Symbolik des Märchens
aus: Jack Lucas bekommt von einem
Kind eine Pinocchio-Figur geschenkt
- als Spiegel seiner selbst, denn das
Springteufelchen Jack Lucas ist wie
Pinocchio kein Mensch aus Fleisch
und Blut, wird aber schon noch einer
werden.
Jeff Bridges als ungläubiger, verdorbener,

skeptizistischer Medien-Evangelist

Jack Lucas ist die vorderste
Hauptfigur in diesem Film, auch wenn
Robin Williams (als Parry, der Messias,

den Lucas für sich findet)
aufgrund seines grösseren Marktwerts
den ersten credit davonträgt. Parry
übernimmt in der Dramaturgie des
Films die Funktion des Katalysators,
der Jacks Charakterwandel initiieren
wird.

*

Parry ist eigentlich Henry Sagan, ein
Universitätslehrer für mittelalterliche
Geschichte, der nach der brutalen
Ermordung seiner Frau verrückt geworden

ist, Gedächtnis und Identität
verloren hat, zum Vagabund heruntergekommen

ist, sich aber - Reminiszenz
an seine mediävistische Profession -
für einen fahrenden Ritter hält, der
nun sämtliche Penner New Yorks als
seine Vasallen um sich schart - wie in

der Legende König Artus seine Ritter
der Tafelrunde oder wie Robin Hood
seine Geächteten im Sherwood
Forest. Parry, ein leidender "Fischerkönig"

wie der sieche Amfortas der
Gralsmythologie, glaubt in Lucas
seinen Parzival gefunden zu haben, den
Erwählten, der den Heiligen Gral
finden und Parry von seinen Leiden
erlösen wird.
Das ist der Weg, der dem weder an
den Gral noch an sonstige Wunder
glaubenden skeptischen Realisten
Lucas vorgeschrieben ist. Jack Lu¬

cas, der "König", muss sich selbst
zum Narren machen, die Rolle des
tumben tôren spielen und in einer
aventiure seiner Imagination den Gral
aus einer mittelalterlichen Festung
mitten in New York entwenden, um
nicht nur Parry Erlösung zu bringen,
sondern auch selber erlöst zu
werden.

Die Schicksale dieser beiden Männer
sind auf tragische Weise miteinander
verknüpft, denn Jack trägt Schuld an
Parrys Leiden. Eines seiner anmas-
senden Radiogespräche mit einem
ihm völlig ergebenen Hörer hat ein
Massaker zur Folge gehabt, bei dem
Parrys/Sagans Ehefrau ums Leben
kam. Durch einen Akt der Wiedergutmachung

an seinem Opfer Parry hofft
der in seiner Selbstsicherheit
erschütterte, aus seiner existentiellen
Bahn geworfene Jack Lucas wieder
zu sich selbst zu finden, zu dem, der
er einmal war.
Aber erst wenn er sich am Ende auf
die Ebene von Parrys verrückten
Phantastereien herablässt und zu
begreifen beginnt, dass auch die Imagination

eine Realität ist, erst also, als
er sich das Gewand Parrys
überstreift, um selber zum "Ritter" zu werden,

und bei seiner Entwendung des
"Grals" aus der "Burg" eines New
Yorker Milliardärs eine mystische
Offenbarung erlebt, findet Lucas zu sich
selbst und die Heilsgeschichte ihren
Abschluss im Hollywood-Happy-End.
Lucas drückt dem mittlerweile in ein
Koma versunkenen Parry den Gral in
die Hand, der der Legende nach
nichts anderes ist als der
Abendmahlkelch Christi, und bewirkt damit
ein Wunder, lässt den messianisti-

Jeff Bridges mit Mercedes Ruehl

sehen "Hausmeister Gottes" (wie
Parry sich selber nennt) wieder von
den Toten auferstehen.
Und Lucas - doppeltes Happy-End! -
findet zu seinem besseren Selbst,
wird nicht wieder der Jack Lucas von
ehedem sein, kein Springteufel mehr
und kein hölzerner Pinocchio; er ist
ein anderer, ist Mensch geworden,
der Seele, Herz und Körper hat. Jack

Lucas hat die Wandlung nicht durch
das Wort, sondern durch die Tat
vollzogen; der Mund bekommt eine
Hand. Das zeichenhafte Finale
demonstriert, wie Lucas selbst in die
Rolle eines Messias hineingewachsen
ist, als Stellvertreter Parrys (als sein
Evangelist) mit dem Abendmahlkelch
in der Hand einen Chor gesellschaftlicher

Aussätziger dirigiert, wobei die
Geste des Dirigierens identisch wird
mit der priesterlichen Pose der Heiligen

Wandlung.

*

Diese nicht nur hochmoralische,
sondern hochreligiöse Geschichte, in der
die Mythen und Legenden des
höfischen Mittelalters nicht ihrer spirituellen

Bedeutung entbunden sind, wird
eingefasst in die Form einer dramatischen

Komödie, in der sich romantische

Anschauungen und an die Grenze

der Geschmacklosigkeit stossen-
de, subversive Monty-Python-Absur-
ditäten (zum Beispiel ein jammernder
Transvestit von äusserst trauriger
Gestalt in dem Rollenklischee einer
damsel in distress, einer Jungfer in

Nöten) die Waage halten.

Robin Williams mit Amanda Plummer

Auf der komödiantischen Ebene
erzählt der Film vor allem von der
Beziehung dieses seltsamen Männerpaares

Lucas und Parry zu den
Frauen Anne und Lydia, die trotz ihrer
materialistischen Bodenständigkeit
und ihres buchhalterisch-kalkulieren-
den Denkens das Herz auf dem rechten

Fleck zu haben scheinen. Jack
springt am Ende über seinen Schatten,

wenn er sich zu seinen Gefühlen
zu der Videothekarin Anne bekennt,
die sich in den drei Jahren seiner
Existenzkrise um ihn gekümmert hat.
Und der Don-Quijote-Ritter Parry,
dem die Wirklichkeit anders erscheint
als dem Normalsichtigen, erobert sich
als seine Dulcinea eine unscheinbare,
verschrobene Büroangestellte mit
unkultivierten Manieren, die in seiner
Phantasie zum Edelfräulein avanciert.
Gilliam kann sich bei der Umsetzung

51



Filmbulletin

dieses sehr komplex angelegten
Buches auf ein gut funktionierendes
Darsteller-Ensemble verlassen - mit zwei
gleichwertigen Hauptdarstellern und
zwei Nebendarstellerinnen, die das
religiöse Drama der Haupthandlung
komödiantisch ausbalancieren. Und
ausserdem ist Gilliam ein meisterhafter

Autor-Regisseur, der es versteht,
ein nicht von ihm selbst verfasstes
Manuskript völlig seinem eigenen
Kosmos anzuverwandeln.
Wie in seinen Filmen üblich,
verschwimmen auch hier die Realitäten
der Phantasie und Wirklichkeit, hat
das Phantastische seine Legitimation
in der Psychoanalyse, wird das
Mittelalter zu einer verborgenen
metaphysischen Wahrheit hinter der profanen,

materialistischen Wirklichkeit der
Gegenwart, treten überdimensionale
Spukgestalten (hier: ein Roter Ritter)
in Erscheinung, die sich für die
Protagonisten (hier: Parry) als Projektionen
ihrer Zwangsvorstellungen materialisieren.

Diese Dämonen steigen aus
dem Unterbewusstsein herauf, um
die Personen nicht nur im Traum,
sondern als halluzinierte Gespenster
scheinbar auch in der äusseren
Wirklichkeit (die aber längst nicht mehr
äusserlich ist) zu drangsalieren. Bei
Gilliam lebt jeder in seiner Hölle.
Und wie immer verschafft Gilliam der
Phantasie, der Psychologie und der
Moral eine Architektur. Die Architektur
in seinen Filmen manifestiert sich
immer wieder in einer monumental-erdrückenden,

faschistischen Bauweise

mit Turmbauten, die je nach
Figurenstandort einen Kamerablick von
oben oder von unten zur Konsequenz
haben.
Wenn man ein paar von Gilliams visuellen

Vorbildern - die ins Surrealistische

vorausweisenden Renaissance-
Maler Bosch und Breughel und den
Filmexpressionisten Lang - miteinander

addiert, ergeben sich durchaus
Zusammenhänge. Von Bosch haben
mit Sicherheit die Höllen-Visionen des
Jüngsten Gerichts den massgeblich-
sten Eindruck auf Gilliam hinterlassen.

Breughel mit seiner satirischen
Schärfe ist ein ähnlich apokalyptischer

Moralist wie Bosch; auch er hat
eine Vorliebe für Höllenspuk und
Weltbrände. Von Breughel stammt
auch ein Bild vom Turmbau zu Babel,
dieser archaischen Allegorie von der
menschlichen Anmassung, wie Gott
sein zu wollen. Das Babylon-Syn-
drom, die Versuchung Gottes durch
die Selbstverherrlichung des
Menschen, ist immer wieder von Gut/
Böse- oder Falsch/Richtig-Dialekti-
kern zur Ursache allen Übels erklärt
und so zum verwegensten aller Sün¬

denfälle hochstilisiert worden. Breu-
ghels Darstellung des Turmbaus ist
wiederum zu einem ikonographi-
schen Topos dafür geworden, wie
sich dieser Gipfel menschlicher Hy-
bris abbilden lässt. Breughels Babel-
Bild war auch eine Quelle der Inspiration

für Langs futuristischen Babylon-
Film METROPOLIS, dessen Architektur
wiederum Gilliam in BRAZIL deutlich
nachgebaut hat.
In THE FISHER KING, seinem ersten
amerikanischen Film, entdeckt
Gilliam das Babylonische in der New
Yorker Hochbauweise. Er präsentiert
damit ein Gegenstück zu seinem
früheren Film BRAZIL, zu dem THE
FISHER KING etliche Parallelen aufweist.
Gilliams futuristisches Epos BRAZIL
war ein britischer Film, dessen noch
verdecktes Sujet bereits Amerika war.
In THE FISHER KING sitzt Jack Lucas
einmal in der Videothek vor einem
BRAZIL-Plakat, womit deutlich gesagt
ist, wie viel diese beiden Filme
miteinander zu tun haben, wie sehr Jack
Lucas vom Babylon-Syndrom infiziert
ist, vielleicht auch wie hybrid eine
Videothek ist.
Die ganze Exposition dient Gilliam
dazu, Jacks Hybris zu allegorisieren

Amanda Plummer als Lydia

(Parry dagegen bleibt ohne Exposition).

Nach seinem Hörfunk-Auftritt
bereitet sich Jack darauf vor,
demnächst auch Fernseh-Star zu sein, so
dass das Gesicht hinter der Stimme
endlich sichtbar wird. Aber seine
mehrfach deklamierten Worte «Forgive

me!», eine einstudierte Dialogphrase

aus seiner zukünftigen Fern-
seh-Show, sind nach oben gespro-

Robin Williams als Parry

chen wie zu einem höheren Wesen
(dessen Perspektive die Kamera
einnimmt). Nach der Exposition, nach
seinem Höllensturz wird Jack selbst
wie eine Personifikation dieser Worte
herumirren, auf der Suche nach
Erlösung von seiner Schuld. Wenn Jack
nach der Exposition (im Zeitgefüge
der Handlung drei Jahre später)
verwahrlost und betrunken durch das
nächtliche New York torkelt und dabei
fast von einem Auto überfahren wird,
hört man noch einmal das «Forgive
me!» wie eine unangemessen profane
Parodie.
In der Exposition hat Jack bei seiner
«Forgive-me»-Phrase (die für ihn erst
nach dem Sündenfall eine existentielle

Bedeutung haben, erst dann also
keine Phrase mehr sein wird) seinem
Gesicht weisse Mephisto-Schminke
aufgelegt, und er verzieht sein
Gesicht - mit Blick nach oben - zu einem
teuflischen Grinsen. Wenig später ist
er hinter einem Fenster seiner Wohnung

zu sehen, die - in Korrespondenz

zum Hörfunk-Studio - wie ein
schwarzes Loch erscheint: Jack,
schwarzgewandet, breitet wie ein
Priester des Bösen seine Arme aus
und stimmt erneut sein «Forgive me!»
an, das diesmal im Ton übersteuert,
akustisch verzerrt wird und noch
obendrein - im allegorischen
Sinnzusammenhang passend - mit dem
Song «I've got the power!» unterlegt
wird (nach «Hit the road, Jack!» das
zweite musikalische Leitmotiv des
Films, das auf Jack Lucas gemünzt
ist). Gegen dieses dunkle, negative
Anfangsbild steht das normal
ausgeleuchtete, positive Schlussbild, in
dem Jack mit dem Gralskelch in der

52



Hand in priesterlicher Pose die
Gershwin-Melodie «I Love New York»

dirigiert.
Am Ende der Exposition sieht man
Jacks zur Teufelsfratze verzerrtes
Gesicht erst als überdimensionales
Plakat an einer Wand seiner
Wohnung, dann auf einem Fernsehbildschirm,

schliesslich über mehrere
Monitoren multipliziert - als das wahre

Gesicht hinter der Stimme. Die
Fernsehnachrichten bringen Bilder
vom Inferno, das der Amoklauf eines
armen Teufels angerichtet hat, den
Jack Lucas mit seinen Worten im Radio

ungewollt dazu verführt hat. Auf
einer Grossaufnahme von Jack
Lucas' Gesicht, in dem sich Horror
abbildet, blendet der Film ab: die Exposition

ist beendet. Diese Einstellung
wird später noch einmal zitiert, wenn
Jack erfährt, wer Parry ist. Und erst
am Ende des Films zeigt eine ähnliche

Grossaufnahme, dass Jacks
Gesicht als Folge von Jacks aktiver
Anteilnahme endlich menschliche Züge
annimmt.

Zwischendurch in die Exposition
eingeschnitten: Bilder der New Yorker
Hochbauweise, mal Blick von oben,
mal von unten, und immer verzerrte
Perspektiven, die das Gefühl des
Falschen vermitteln. Jacks Höllensturz
illustriert der Film ironisch, wenn die
Kamera in der ersten Einstellung nach
der Exposition einen Babel-Turm von
oben nach unten abschwenkt. Waren

das Hörfunk-Studio und Jacks Apartment

in höheren Hochhaus-Sphären
plaziert, womit sie den Blick nach unten

gestatteten, so ist Jack jetzt ganz
unten angelangt, lebt in der Wohnung
seiner neuen Freundin Anne und as¬

sistiert Anne widerwillig in einer Vi-
deothek, dem Sockel des
abgeschwenkten Babel-Turms. Auch die
Videothek liefert Teufelsblendwerk, ist
eine Form der Kleinsthölle; die Kunden

erscheinen Jack wie schrille,
verzerrte Quälgeister des Fegefeuers,
das er durchschreitet. Für Gilliam ist
die Videothek ein gleichermassen
negativ besetztes Äquivalent zum
Hörfunk-Studio; beides sind symbolische
Orte des oberflächlichen und seelenlosen

Bilder- beziehungsweise
Wortkonsums.

Der Moralist Gilliam ist immer ein
Kritiker des Konsumismus gewesen. Am
deutlichsten ist das vielleicht in TIME
BANDITS geworden, wo er den Teufel
selbst auftreten lässt, der in einem
finsteren, gothischen Babel-Schloss
residiert und der die Macht über die
Welt dadurch zu gewinnen gedenkt,
dass er die Konsumwünsche der
Menschen kennt und steuert und die
moderne Technologie als Mittel zum
Zweck beherrscht. Schon beim
ersten Auftritt des Teufels lässt Gilliam
ihn seine Hybris artikulieren: «Ich bin
das Böse Ich habe die Macht der
Welt. Und die Welt wird sich verän-

Mercedes Ruehl und Amanda Plummer

Anne, Jack, Parry und Lydia



Filmbulletin

dem, weil ich die Dinge verstehe.
Mein Spezialgebiet sind Digitaiuhren,
und bald werde ich wissen, wie
Videorecorder und Autotelefone
funktionieren. Und wenn ich weiss, wie
das funktioniert, kenne ich mich bald
mit Computern aus. Beherrsche ich
erst alle Computer, werde ich
demnächst oberstes Wesen sein.»

Jeff Bridges als Jack

In THE FISHER KING hat der Teufel die
Videothek bereits zu seiner Bastion
gemacht. Parrys Dulcinea Lydia, eine
gierige Konsumentin ohne Kultur,
erhält einen Jahresgutschein für die
Videothek. Da sie genauso masslos
Groschenromane verschlingt wie sie
in Restaurants über Knödel herfällt,
warum soll sie dann nicht auch
Videos fressen? In einem geschmacklosen

kabarettistischen Auftritt
verkündet ein Transvestit in buntem
Flitter (dominant: die im Film negativ
besetzte Farbe Rot) mit schriller
Singstimme und so falsch singend wie nur
möglich: «Everything's coming up
videos!»

*

Jeder lebt in seiner Hölle. Durch alle
Innendekorationen in BRAZIL ziehen
sich Rohre, Schläuche, Kabel; immer
wieder lodern Feuer auf, kommt es zu
Explosionen, bricht ein Inferno aus.
Der Held wird von Dämonen verfolgt,
wird gefoltert und gequält, als sei er in

eine Bosch-Vision geraten, und
entflieht zuletzt in eine bessere, aber nur
erträumte Welt. Er ist ein Gefangener
seiner Phantasie; aber in einer Welt, in

der die Wirklichkeit ein Gefängnis ist,
kann die Phantasie auch zur Freiheit
werden.
Ähnliche Bilder und Ideen schon in

TIME BANDITS. Und so wie sich Sam
Lowrys hochtechnologische Wohnung

in BRAZIL irgendwann als ein
monströses Chaos aus Rohren und
Schläuchen enthüllt, ist auch Parrys
Aufenthaltsort nach seinem persönlich

erlebten Inferno Ausdruck der
inneren Hölle, in der er lebt: ein
Heizungskeller, verrohrt und verkabelt,
ein ganz bizarrer Raum unter der
Erde, den er sich wie eine Totenkult-
stätte einrichtet, wie ein Mausoleum,
eine Krypta.
Die Charaktere gehen durch ein
Fegefeuer - bis zu ihrer Läuterung. Der
Rote Ritter mit seinem flammenwerfenden

Helm ist Parrys persönlicher
Dämon, nur Parry sieht ihn - bis Jack
sich Parrys Kleidung überstreift, sich
in die Haut des anderen begibt, dann
hat auch er Visionen (die in der
Endfassung des Films allerdings sehr
zurückgenommen sind).
Die Farbe Rot verweist auf das Blut,
das auf Parry spritzte, als seine Frau
ermordet wurde, der feuerspeiende
Helm auf das Mündungsfeuer des
Gewehrs, mit dem seine Frau
erschossen wurde. Die Horror-Erscheinung

des Ritters ist also als Abstraktion

von Parrys fragmentarischer
Erinnerung an sein Schockerlebnis
decodierbar. Darüber hinaus konnotieren

die Farbe Rot, das Feuer, der
Rauch die Hölle.
Aber der Rote Ritter ist auch eine
moralische Instanz und deshalb nicht
ganz so eindeutig festzulegen. Zwar
erscheint er einerseits als Dämon, als
Teufel, als eine abstrakte
Erscheinungsform des Mörders, andererseits
findet er sich aber als Emblem am
sakralen Buntglasfenster der Gralsburg,

in die Jack Lucas einsteigt, den
Gral zu entwenden.
Der Milliardär Langdon Carmichael,
dem das burgartige Stadthaus
gehört, sitzt in todesnahem Schlaf -
auch er: siech wie Amfortas/Parry
und lebensmüde wie zeitweilig Jack
Lucas - in seiner Bibliothek, in der
sich auch der "Gral" befindet. Carmichael

sieht so aus, wie man sich die
alten Patriarchen oder wie man sich
Gottvater vorstellt. Er ist auf dieser
Imaginationsebene der Erzählung der
Gralshüter, ein "Hausmeister Gottes"
(wie auch Parry einer sein möchte),
also eine positive Figur. Und er hat
einen Namen, der an jenen Erzengel
erinnert, der einst Luzifer, der sich in
seiner Hybris anmasste, wie Gott zu
sein, vom Himmel in die Hölle stürzte.
Carmichael trägt einen roten Morgen¬

mantel, der ihn mit dem Roten Ritter
identifiziert (im Nachspann wird
bezeichnenderweise der Darsteller Car-
michaels nicht genannt, wohl aber
der Darsteller des Roten Ritters
aufgeführt).

Der rabiate Erzengel Michael, der
Gralsritter Carmichael - der Rote
Ritter, eben noch Dämon der Hölle,
erscheint so gesehen äusserst
ambivalent. Es ist als würden Gralsburg
und Klingsors Zauberschloss miteinander

verschmelzen und als wären
Amfortas und sein grösster Widersacher

nur zwei Aspekte ein und
derselben Figur. Aber auch der Teufel
handelte ja nach mittelalterlichen
Vorstellungen im Dienste des obersten
Wesens und war mit anderen Worten
in der Hierarchie des Himmels so
etwas wie ein Hausmeister Gottes,
wenn auch nur öffnungsbefugt für die
untersten Pforten.

Peter Kremski

Die wichtigsten Daten zu THE FISHER KING:
Regie: Terry Gilliam; Regieassistenz: David
McGiffert, Joe Napolitano; Buch: Richard
LaGravenese; Kamera: Roger Pratt;
Kameraführung: Craig Haagensen; Kamera-Assistenz:

Nicholas J. Masuraca; Spezialeffekte:
Robert McCarthy; Schnitt: Lesley Walker;
Kostüme: Beatrix Pasztor; Production
Designer: Mel Bourne; Art Director: P. Michael
Johnston; Set Decorator: Cindy Carr; Set
Designers: Jason R. Weil, Rick Heinrichs;
Modell-Beratung: Bill Cruise; Musik: George
Fenton; Musik-Beratung: Ray Cooper; Ton-
Schnitt: Peter Pennell.
Darsteller (Rolle): Robin Williams (Parry/
Henry Sagan), Jeff Bridges (Jack Lucas),
Amanda Plummer (Lydia Sinclair), Mercedes

Ruehl (Anne Napolitano), Michael Jeter
(obdachloser Cabaret-Sänger), William Jay
Marshall (jamaikanischer Penner), Chris
Howell (Roter Ritter), Tom Waits (Rollstuhl-Pen-
ner), David Pierce (Lou Rosen), Lara Harris
(Sandra), Brian Michaels (kleiner Junge),
Christian Clemenson (Edwin Malnick), Lisa
Blades (Henrys Ehefrau), Jayce Bartok
(erster Schläger), Dan Futterman (zweiter
Schläger), Richard LaGravenese (Zwangs-
jacken-Yuppie), Bradley Gregg (Hippie-Penner),

William Preston (Penner John), Ted
Ross (Limo-Penner), James Remini (Hotel-
Penner), John Hefferman (Börsenmakler-
Penner), Anita Dangier (Klofrau).
Produktion: Hill/Obst-Production fürTri-Star
Pictures; Produzentinnen: Debra Hill, Lynda
Obst; assoziierte Produzenten: Stacey Sher,
Anthony Mark; Produktionsleitung: Anthony
Marks. USA 1991. 35mm, Technicolor,
Panavision. Dauer: 137 Min. CH-Verleih: 20th
Century Fox, Genève; D-Verleih: Columbia,
Frankfurt/München.

54


	Die Architektur des Fegefeuers : The Fisherking von Terry Gilliam

