
Zeitschrift: Filmbulletin : Zeitschrift für Film und Kino

Herausgeber: Stiftung Filmbulletin

Band: 33 (1991)

Heft: 179

Artikel: Le pas suspendu de la cigogne von Theo Angelopoulos : von Grenzen
auf dem Weg nach Hause

Autor: Ruggle, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-866984

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-866984
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE PAS SUSPENDU DE LA CIGOGNE von Theo Angelopoulos

Won Grenzen auf dem Weg nach Hause
«Ich glaube, dass wir zu neuen Ideen kommen müssen, die die Welt wieder träumen lassen.» Theo Angelopoulos, 1989

Sie habe, sagt Jeanne Moreau, schon bei vielen Filmen
als Schauspielerin mitgewirkt, doch sei es ihr in all den
Jahren noch nie passiert, dass auf einem Set schon die
Atmosphäre derart intensiv gewesen sei, dass sie
Gänsehaut bekommen habe. Theo Angelopoulos erzählt
keine Geschichten. Immer noch nicht. Er pflegt und
entwickelt in LE PAS SUSPENDU DE LA CIGOGNE die
Kunst des Erzählens in Bildern und Sequenzen weiter
und setzt sich damit radikal vom weitverbreiteten
verfilmten Theater ab. Die Gänsehaut von Jeanne Moreau,
verspürt während den Dreharbeiten, überträgt sich still
auf uns im Kinosaal. Vielleicht wird er einmal ganz ohne
Worte auskommen.

Figuren, Momente. Marcello Mastroianni bewegt sich im
nebelverhangenen, winterlichen Norden Griechenlands
unter Flüchtlingen aus allen Himmelsrichtungen. Er selber

gehört zu ihnen, doch weiss niemand so recht,
woher er kommt. Ein Fernsehjournalist, der in der mit
Flüchtlingen übervollen Kleinstadt zur Migrationsproblematik

recherchiert, glaubt, in ihm jenen Politiker wieder

zu erkennen, der vor einigen Jahren spurlos
verschwunden war, nachdem er sich zu einer persönlichen
Erklärung ans Rednerpult im Parlament begeben und
einzig den Satz ausgesprochen hatte: «Es gab Zeiten,
da herrschte Ruhe, und man konnte die Musik hören im
Regen.» Längst haben wir es verlernt, im Regen die

13



Kino in Augenhöhe

Musik zu hören, in der Natur Bilder zu sehen. Der Politiker

mochte nicht mehr mitspielen im Trugbild einer
intakten Welt. Er zog sich zurück, verpuppte sich und
wurde da und dort in neuer Gestalt wieder gesehen.
Plötzlich war ihm nicht mehr das Ausharren auf einer
gesicherten Position der Macht wichtig, mit einem Mal
begann er, sich frei, ungebunden zu bewegen, ganz auf
sich selber gestellt, ganz auf sich selber zurückgeworfen.

Die Vergangenheit für die Zukunft
überwinden

Am Ende des zweiten Jahrtausends sind viele
Menschen auf der Flucht. Die einen vor den anderen, die
anderen vorsieh selber. Die Frau, die mit jenem Politiker
verheiratet war, der da im Norden leben soll, sucht ihn
auf, um zu sehen, ob er es tatsächlich ist. Als sie ihm
gegenübersteht, trennt die beiden die Grenze zwischen
dem Aussteiger und der Zurückgelassenen, zwischen
dem, der sich losgesagt hat von den Insignien der
gesicherten Existenz und ihr, die über die Jahre und die
Trauer des Verlustes hinweg ihre Form gewahrt hatte.
Stumm stehen sie einander gegenüber, auf einer Brük-
ke, die zwei Ufer eines Kanals verbindet, stumm
schauen sie sich in die Augen, und dann ist sie es, die
sagt, er sei es nicht. Der Mann, der ihr für den verlängerten

Augenblick gegenübersteht, ist tatsächlich nicht
der, mit dem sie verheiratet war, ist nicht jener Politiker,

Marcello Mastroianni - eine Figur die keine individuelle Biographie hat

der Erfolge feierte und aus einer Machtposition heraus
Entscheide fällen konnte. Er ist es nicht oder nicht mehr

- was letztlich auf eines herauskommt.
In Cannes ist Angelopoulos gefragt worden, ob der
Flüchtling im Norden und der Politiker identisch seien.
Der Filmemacher lächelte nur: Darauf gibt es keine
Antwort. Der Mann, der da im Norden Griechenlands
von einem Fernsehjournalisten gesichtet wird, ist eine
jener Figuren aus der Welt des Griechen, die keine
individuelle Biographie verkörpern, keine bestimmte
Psychologie, vielmehr Zeichen in einer Landschaft sind und
uns als Zeichen eine Befindlichkeit signalisieren. Der
Politiker hat damals gebrochen mit seiner Vergangenheit,

hat seine früheren Ideale und Ideologien hinter sich

gelassen und ist seither flüchtig, auf der Suche wohl,
ums blosse Überleben bemüht. Er verkörpert eine Idee
mehr denn eine reale Figur. Das Verschwinden des
Politikers steht auch für das Verschwinden von Politik in
einer Zeit, in der politische Programme austauschbar
werden, sofern es sie überhaupt noch gibt, in einer Zeit,
da Fundamentalistinnen und Fundamentalisten jedwel-
cher Stossrichtung mit ihrer Einfalt Konjunktur haben.
Angelopoulos und die gesamte Equipe mussten dies
hautnah erleben, als sie in Fiorina, einer kleinen Stadt
unweit der undicht gewordenen Grenze zu Albanien,
drehten und der Bischof seinen Terror ausübte. Weil der
Filmemacher sich vor seiner Arbeit in der Stadt nicht
bemüht hatte, dem kirchlichen Würdenträger mit einem

Der Journalist und die junge Flüchtlingsbraut kommen einander näher

Kniefall die Reverenz zu erweisen, wurde er und die
übrigen Mitarbeiterinnen und Mitarbeiter der Filmcrew
nicht nur exkommuniziert, die Dreharbeiten wurden
massiv gestört. Die Intoleranz hat auf allen Ebenen
zugenommen.

Die allgemeine Sehnsucht nach Harmonie

Gesetzt den Fall, er wäre der Politiker gewesen: Als
Flüchtling lebt der unbekannte Bekannte mit vielen
anderen Flüchtlingen zusammen in der Grenzstadt. Im

Gegensatz zu anderen ist er aber nicht vor irgendeinem
Regime, einem Glaubenskrieg oder aus wirtschaftlicher
Not davongelaufen: Er hat sich in ein inneres Exil begeben,

um die Musik wieder zu hören im Regen, wieder zu
sich zu kommen. Genaugenommen hat natürlich auch
er sich abgesetzt von wirtschaftlichem Gewinndenken,
vom Prestigeverhalten, vom Glauben an die Möglichkeiten

zur demokratischen Bewältigung von Problemen,
die Europa und der ganzen Welt ins Haus stehen. Am
Ende von Angelopoulos' Film ist der Fremde wieder
verschwunden, immer noch flüchtig. Alle wollen ihn
irgendwo gesehen haben, den Flüchtling, den Vater, den
Ehemann, den Aussteiger, den Politiker, den Zigeuner,
den Freund; niemand weiss Genaueres, und doch dürften

die meisten seine Sehnsucht nach Harmonie teilen.
Es ist die Sehnsucht des Flüchtlings überhaupt. Bringt
einer die Migrationsproblematik auf diesen Begriff, so
mag uns das verdeutlichen, wie sehr wir heute alle auf

14



erste Mal wegen Verdauungsproblemen,

das zweite Mal,
weil ich nicht mehr gehen
konnte. Das waren natürlich
psychosomatische Probleme.
Ich fühlte mich in eine Falle
geraten, und es kam der
Zeitpunkt, da ich nicht mehr drehen

wollte, wo ich es nicht
mehr schaffte, mein Zimmer zu
verlassen. Am Morgen musste
ich mich zum lokalen Polizeichef

begeben, um mit ihm eine
Strategie zu diskutieren, das
hiess zum Beispiel, dass wir
ankündigten, an einem
bestimmten Ort zu drehen, in Tat
und Wahrheit aber anderswo
filmten und so unsere Belästiger

abwimmeln konnten.
Die Polizei wurde verpflichtet,
mit uns zusammenzuarbeiten,
weil sie das von Gesetzes wegen

musste. Aber die einzelnen

Polizisten blieben in den
Caféhâusern sitzen, und jene,
die man im Film sieht, waren
von uns gestellt worden, Statisten,

die als Polizisten verkleidet

sind. Dasselbe gilt für die
Soldaten. Regelmässig musste

ich beim Staatsanwalt
vorsprechen. Der einzige, der von
aussen angereist war, um uns
seine Unterstützung zu
gewähren, war der französische
Botschafter, der anschliessend
mit den zuständigen Ministerien

in Athen für unsere Sache
gesprochen hat.
Dann haben wir Probleme mit
den Statisten gehabt. Wir
mussten sie aus Athen anfahren

oder aus Städten in der
Provinz, da wir in Fiorina
aufgrund der Exkommunikations-
Drohungen niemanden mehr
finden konnten. Ich selber bin
exkommuniziert worden, aber
nur für die Dauer eines Jahres,
denn weiter reicht die Macht
von Kantiotis nicht. Die
Exkommunikation auf Lebzeiten
kann nur von der vereinigten
Bischofskonferenz ausgesprochen

werden. Der Erzbischof
unterstützte Kantiotis nicht,
aber er wollte auch keine Partei

ergreifen, er wollte, dass
man aus diesen Problemen
herauskam und eine Lösung
fand. Aile, die am Film
mitgearbeitet haben, wurden
exkommuniziert. Das amüsierte
Marcello Mastroianni sehr, war
er doch nicht einmal orthodoxen

Glaubens.
Abgesehen von allen lächerlichen

Aspekten, die diese
Geschichte auf den ersten Blick
ausmachen, war das für uns
alle und besonders für mich
eine sehr einschneidende
Erfahrung. Wenn man einen Film
realisiert, so ist es schon
schwierig genug, all das Drum
und Dran im Griff zu halten. In

Kino in Augenhöhe

diesem Fall hatten wir darüber
hinaus sehr harte Bedingungen

- der Schnee, eine Kälte,
die sich bisweilen um die
zwanzig Grad unter Null
bewegte - der Druck, der auf uns
ausgeübt wurde, war über diese

hinaus kaum auszuhalten.
Das geht nicht ab ohne
Zwischenfälle, die Nervositäten
verursachen, Konflikte in der
Equipe, die bereits einen
vollgepfropften Arbeitsplan hatte,
Uberwindungen,
Konzentrationseinbrüche unter den
Schauspielerinnen und
Schauspielern, die Notwendigkeit,
meinen Chefkameramann Ar-
vanitis zu ersetzen, weil er
nach den Verschiebungen bei
anderen Dreharbeiten engagiert

war. Der ganze Teil in Fiorina

ist ein wenig zusammengezogen,

weil ich möglichst
schnell wieder abreisen wollte.
Ich habe noch nie eine solche
Erfahrung gemacht - nicht einmal

zur Zeit der Obristen.
Damals wusste man, warum
man kämpfte. Die Obristen,
man kannte ihre Beweggründe
und man umging sie. Aber hier
war das vollkommen absurd,
selbst der Staat konnte die
Dreharbeiten nicht schützen,
nicht einmal unter dem simplen

Siegel der Freiheit des
Ausdrucks. Im Drehbuch hatte
ich von Flüchtlingen und von
Konflikten unter ihnen gesprochen.

Ich schrieb, dass «sie
losgezogen sind, um frei zu
sein, und Grenzen wieder
aufgebaut haben, die ihre Welt
noch kleiner werden liess».
Das ist ein Satz aus dem Film.
Ich ahnte nicht, dass die Ereignisse,

die wir während der
Dreharbeiten durchmachen
sollten, den Film in einem
solchen Ausmass bestätigen würden.

Ich wollte ein Werk
gestalten, das auf die Frage des
kleinen Knaben in TOPIO STIN
OMICHLI antwortet: «Was ist
eine Grenze?» Ich war das
erste Opfer eines neuen religiösen

Fanatismus, und ich
befürchte, dass sich all das noch
verschlimmern wird. Ich war
zweifellos zu bekannt, um
fertiggemacht zu werden, aber es
gibt andere, anonyme,
Dorfbewohner, die von diesem
Bischof abhängig sind und seine
Billigung brauchen, die ausgemerzt

werden, wenn sie sich
nicht unterwerfen. Wenn das
keine Form von Diktatur ist
oder von absoluter Macht, was
ist es dann?

(aus: «Cinéma & liberté, Festival
de Cannes, 1991», aufgezeichnet
von Michel Ciment, übersetzt von
Walter Ruggle)

der Flucht sind, auch jene, die sich gegen Flüchtlinge
wehren, die sich in ihrer Nähe niederlassen möchten.
Sie vergessen bei ihrem Bedürfnis nach Harmonie, dass
diese erst entsteht, wenn das ganze Orchester
zusammenspielt, in der heutigen Situation: die ganze Welt. Sie

vergessen, dass sich mit Paukenschlägen allein kein
Konzert spielen lässt, geschweige denn ein globaler
Wohlklang erzeugen.

Melancholie am Ende des Jahrtausends

Eine vibrierende Intensität trägt dieses filmische
Gedicht über Grenzen im Leben und die Verfassung einer

Welt am Ende eines Jahrhunderts, am Ende eines
Jahrtausends und am Rand des Abgrunds von verlorenen
Utopien. «Durch welches Schlüsselwort könnte man
einen neuen kollektiven Traum wecken», hatte der Politiker

in einem Buch gefragt, bevor er sich absetzte. Sein
Buch war ein Bestseller, trug den Titel «Melancholie am
Ende des Jahrhunderts» und enthielt eine Passage, die
Angelopoulos selber 1982 zu Papier gebracht hatte, in
einer Antwort an eine belgische Filmzeitschrift, die eine
wunderschöne Nummer über sein Werk herausbrachte
und ihn um einen Aufsatz gebeten hatte:
«Ich wünsche Euch Glück und Gesundheit,
aber ich kann Eure Reise nicht begleiten,
ich bin Besucher.
Alles, was ich berühre,
lässt mich wirklich leiden,
und es gehört mir schliesslich nicht.
Immer findet sich jemand, der sagt:
Das gehört mir.
Ich habe nichts, was mir gehört,
hatte ich eines Tages voller Stolz gesagt.
Im Moment weiss ich, dass nichts auch wirklich nichts
bedeutet.
Dass man nicht einmal einen Namen besitzt
und dass man sich dann und wann einen entlehnen
muss.
Ihr könnt mir einen Ort zum Schauen geben.
Verzeiht mir am Ufer des Meeres,
ich wünsche Euch Glück und Gesundheit.»

Jeanne Moreau - die Frau, die aus Athen anreist

17



Kino in Augenhöhe

Hochzeit über die Grenze hinweg - die Braut nähert sich mit ihren Verwandten dem Ufer auf der einen Seite des Flusses

Grenzen überschreiten müsste Leben
bedeuten

Wir sind Reisende im Leben, die Reise ist das, was
zählt. Wichtig ist, dass wir unterwegs sind, nicht stehen
bleiben, dann sind wir offen, grenzenlos frei. In LE PAS

SUSPENDU DE LA CIGOGNE perfektioniert Angelopoulos
seinen kontemplativen Stil, der es uns ermöglicht,
mitzuschwingen und mitzudenken, wenn er Variationen
eines Themas anstimmt. Die Grenzen, die er bedeutet,
sind Absurditäten wie jener Strich, der auf der Mitte
einer Brücke angebracht ist und der ein Land vom
anderen trennen soll. Wenn er einen Schritt weitergehe,
sagt der Grenzoffizier, wie ein Storch auf einem Bein an
der Linie stehend, so sei er anderswo - oder tot. Um
dieses ailleurs dreht sich alles in diesem Film, um dieses
"anderswo hinkommen". Das "Anderswo" habe für die
Flüchtlinge eine andere Dimension, meint derselbe
Offizier, und zwar "eine mystische". Die Flüchtlinge sind
auf der Suche nach anderen Idealen, sie fliehen vor dem
zusammenbrechenden Kommunismus genauso wie vor
der rechten Militärherrschaft. Wenn sie einen Traum
haben, dann jenen, in Frieden an einem Ort leben zu
können, wo es sich leben lässt, und dies würde nicht
mehr und nicht weniger bedeuten als an einem Ort, wo
es die Grundlagen zum Leben gibt. Auch der Grenzoffizier

ist auf einer Flucht, einsam: Seine Frau lebt in

Athen, seine Tochter besucht die Schule in London.
Und er hütet im unwirtlichen Norden den Strich, der sein
Land von jenem des Nachbarn trennt. Wie wenig das
doch wäre.
Nichts wird sich ändern, solange das Überschreiten von
Grenzen den Tod bedeutet und nicht das Leben.
Schmerzlich ist die Empfindung von äusseren Grenzen
geworden. Es gibt keinen andern aktuellen Film, der uns
die Migrationsproblematik in ihrer ganzen Schmerzlichkeit

derart spüren lässt. Die Bilder von Trennung und
Verbindung wirken nach, selbst nach Monaten. Die
Trennung. Angelopoulos inszeniert die Hochzeit eines
jungen Paares über den Grenzfluss hinweg. Die Braut
nähert sich dem Flussbord mit ihren Verwandten auf der
einen, der Bräutigam mit den Seinigen auf der anderen
Seite. Der Priester vereinigt sie zum Ehepaar, ohne dass
sie einander berühren könnten, die absurde Realität,
dass ein Stück Natur von Menschen zum trennenden
Element gemacht wurde, schmerzt, während wir uns im
Alltag daran zu gewöhnen drohen. In der minutenlangen
Hochzeitszeremonie am Fluss ist praktisch nur das
Rauschen des Wassers hörbar, fliesst die Zeit und
schürft sie ihre Wunden. Und doch bleibt am Ende die
Hoffnung, dass der trennende Fluss überwunden wird
und die Wunden nicht so tief sein werden, dass sie nicht
mehr heilen. Eine Spannung, die physisch spürbar
scheint. Kein Nervenkitzel, nein: Es ist jenes Gefühl, das

18



einen dann beschleicht, wenn Traum und Wirklichkeit
sich nahe sind, wenn man den Körper nicht mehr spürt,
nur noch den Atem.

Das Spiel mit den Erzählebenen

Für einmal schafft Angelopoulos es, sich zu einer
Grosseinstellung durchzuringen und erst noch den
Bildschirm als Transportmittel zu benutzen, die Suche nach
Wirklichkeiten implizit zu thematisieren. Einer der Gründe

für die gewählte Ausgestaltung der Begegnung
zwischen Marcello Mastroianni und Jeanne Moreau auf der
Brücke in der Grenzstadt liegt in der Tatsache begründet,

dass der christliche Bischof im Dekor ein Haus
umstreichen liess, so, wie es der Filmemacher nicht
haben wollte. Doch Angelopoulos geht zweimal in
seinem Film vergleichbar vor, was tiefer schliessen lässt.
Dort, wo der Fernsehmann mit der Politikersgattin am
Strassenrand spricht, und später beim Experiment des
Wiedersehens, bewegt sich die Kamera von Giorgios
Arvanitis von der einen in die andere Realität, von der
direkten in die indirekte, von der indiskreten in die
diskrete, von der aus der Distanz betrachteten in die künstliche

Nähe.

Das Widersprüchliche liegt in der Sache an sich. In

beiden Fällen schwebt die Kamera von Arvanitis in

einem komplexen Bewegungsablauf in den Reportagewagen

hinein und cadriert dort auf den Monitor, der eine
andere Einstellung ins Bild bringt. Nehmen wir das
Brückenbeispiel: Für Angelopoulos beginnt es in einer
Film-Halbtotale mit den aufeinander zugehenden
Protagonisten, geht durch die Fahrt in den Reportagewagen
über in eine Naheinstellung auf den Bildschirm, in dem
seinerseits die TV-Kamera gross auf die Gesichter
zoomt. In einer einzigen Einstellung hat Angelopoulos
wieder einmal eine ganze Handvoll von Fliegen auf
einen Schlag erwischt. Er hat selber die brecht'sche
Distanz zum Geschehen gewahrt, er hat die versuchte
Vermittlung von Realität übers Medium Fernsehen mit
der künstlichen (das heisst: gezoomten) Nähe thematisiert,

er hat in einer Grosseinstellung Jeanne Moreau
und über sie Michelangelo Antonioni eine Hommage
erwiesen, und er hat für einen Augenblick, einen
zentralen Augenblick, die notwendige Nähe geschaffen, die
die Äusserung von Jeanne Moreau, er sei es nicht,
genau so weit relativiert, dass weiterhin beide Möglichkeiten

offenbleiben. Die Ebenen durchdringen sich hier
in einer Einstellung.
Wie schon in TAXIDI STA KITHIRA (DIE REISE NACH KIT-

HI RA) ist es ein Fernsehmann namens Alexander, dessen

Suche uns durch die poesievolle Landschaft führt,
durch eine Landschaft, die Spiegelbild einer inneren
gesellschaftlichen Befindlichkeit ist. Alexander, der
fragende, der suchende, der verunsicherte, der vermutende

wechselt sein Alter, ist eine zeitlose Erscheinung. In

O MEGALEXANDROS (ALEXANDER DER GROSSE) war
Alexander eine mystisch befrachtete Figur zunächst,
am Ende der Knabe, der mit seinen Erfahrungen im
Bereich missglückter Umsetzungen einer Utopie in die
Stadt ritt. In TOPIO STIN OMICHLI (LANDSCHAFT IM
NEBEL) ist es der Knabe, der mit seiner älteren Schwester

aufbricht, den Vater zu suchen, und dabei eine Welt
erlebt, in der Hoffnungen nur noch wenig Raum haben.

Äussere Grenzen fallen, innere werden
aufgebaut

Wie in seinen früheren Filmen entwickelt Angelopoulos
seine Bilder aus Wahrnehmungen in der alltäglichen
Wirklichkeit, verdichtet er sie zu metaphorischen
Einstellungen. Er lässt sich von der Landschaft, in der er
drehen will, sehr stark inspirieren, genauso wie von
Erfahrungen, von Bildern, die er auf seinen Reisen zu
möglichen Drehplätzen machte. So stand am Anfang
dieses Projektes zum Beispiel die Fahrt in den Norden,
wo im bulgarisch-türkisch-griechischen Grenzdreieck
ein Grenzoffizier nachhaltigen Eindruck auf den Filmer
machte. Einerseits deshalb, weil ihm der Offizier in der
Abgeschiedenheit seines Postens äusserst intelligent
und kulturell gebildet erschien (was man bei Militärköpfen

erfahrungsgemäss nur selten erwarten kann), und
dann aufgrund eines Grenzbesuches, der ihm nicht
mehr aus dem Kopf wollte. Zusammen mit dem Offizier
begab sich Angelopoulos auf eine Brücke über den
Evros, den dortigen Grenzfluss, der seit Jahrhunderten
eine trennende Funktion ausübt. In der Mitte waren drei
Striche gezeichnet: Blau für Griechenland, weiss für die
neutrale Zone, das No-Mans-Land, und rot für die Türkei.

Der Offizier, hatte mir Angelopoulos damals erzählt,
sei nun auf den blauen Strich gestanden und hätte

—»
Experiment des Wiedersehens mit einem angeblich Verschwundenen

Anstalten gemacht, seinen Fuss über den weissen
hinweg auf den roten zu setzen. Den Fuss in der Höhe
haltend, hätte er ihm gesagt, wenn er jetzt weitergehe,
wäre er anderswo oder tot, weil die Grenzsoldaten auf
der anderen Seite ihn erschiessen würden.
Es ist das Bild des Offiziers auf der Grenzmarkierung,
das so etwas wie ein "Point de départ" für den Rest war,
titelgebend auch, denn der Mann erschien Angelopoulos

wie ein Storch, der zu seinem nächsten Schritt
ansetzte und ihn dann doch nur in der Luft vollzog: Der
schwebende Schritt des Storches, der ausgesetzte
Schritt des Storches. Das alles geschah zu einer Zeit,
da in Europa Grenzen niedergerissen wurden, die den

19





Kino in Augenhöhe

Kontinent über ein halbes Jahrhundert hinweg zweigeteilt

hatten. Wir haben im Herbst 89 in Athen über die
Absurdität von Grenzen gesprochen, unsere Freude an
den eben geschlagenen Löchern in der Berliner Mauer
geteilt, und doch mochte Angelopoulos, für den man
Grenzen unverzüglich aufheben könnte, die allgemeine
Euphorie über die fallenden Grenzen nicht einfach
teilen. So, wie sich das abspiele, meinte er in weiser
Voraussicht, würden neue, viel engere Grenzen zum
Vorschein kommen oder neu errichtet werden. «Sie
überqueren Grenzen, um frei zu sein», sagt der Offizier
nun angesichts eines Erhängten im Dorf, «dann schaffen

sie neue, engere Grenzen.»
Es genügt eben nicht, und das macht LE PAS SUSPENDU
DE LA CIGOGNE sehr deutlich, die Grenzlinien und die
mit ihnen verbundene Willkür aufzuheben. Es müssen
auch die inneren Grenzen überwunden werden, die zu
Rassismus, Selbstjustiz und Nationalismus führen.
Inzwischen sind seine Befürchtungen schreckliche Realität

geworden: Die riesige Sowjetunion ist in Kleinststaaten

zerborsten, in Jugoslawien herrscht ein Bürgerkrieg,
in Südafrika erhält die Rechte Zulauf gegen die
Bestrebungen zur Aufhebung der Apartheid, in Deutschland
rüsten die Neonazis auf, in der Schweiz befinden sich
automobile Egozentriker und Fremdenhasser auf dem
Erfolgkurs. Jeder für sich und Gott gegen alle ist ihre
Devise. Ihr Freiheitsbegriff beschränkt aufs persönliche
Wohlbefinden. Die Blindheit, die daraus resultiert, wird
uns über kurz oder lang in den Abgrund stürzen lassen,
der sich in mancherlei Hinsicht zu unseren Füssen
aufgetan hat.

Liebe über alle Grenzen hinweg

In Cannes sagte der Regisseur: «Alles, was zu Beginn
unseres Jahrhunderts begonnen hatte, Träume und
Ideale, sind zusammengebrochen. Wir erleben eine
Epoche, in der ein rasender Nationalismus wieder
ersteht, Glaubenskriege im Gang sind, und das ist
tatsächlich auf einen Mangel an Idealen zurückzuführen.
Wir alle leben in einer Art Melancholie des Jahrhundertendes,

in einer Absenz, deren Ursprung im Zusammenbruch

der Werte liegt. Die Realität hat leider den Film
bestätigt.»
Angelopoulos ist der einzige, der die Grenze im Kino
wirklich zum Thema macht, keine wohlgemeinte,
tränentreibende Flüchtlingsgeschichte illustriert und damit
vom Elend anderer profitiert, sondern fernab vom
individuellen Schicksal über die kollektive Befindlichkeit
grundlegende Fragen stellt. - «Wieviele Grenzen müssen

wir überwinden, bis wir daheim sind?» fragt Marcello
Mastroianni im Film. Es ist eine der zentralen Fragen

unserer Zeit. Erste Bedingung für eine Antwort wäre,
dass wir mit "wir" alle Flüchtlinge betrachten, also auch
uns als Gesellschafter eines Wohlstands, der uns den
Anstand genommen hat, die Rücksicht. Die Aufhebung
der äusseren Grenzen sind nur der erste Schritt, der
nächste, die Beseitigung der inneren, der wichtigere.
Egal ob der Unbekannte im Norden der Politiker und
Ehemann war: Die Frau, die aus Athen anreist, akzeptiert

ihn so, wie er ihr gegenübertritt - so ist er ganz
einfach nicht jener von einst. In vier Einstellungen lässt

Angelopoulos am Weihnachtsabend den angereisten
Journalisten und die junge Flüchtlingsbraut einander
näher kommen, wortlos. Erst am Ende sagt er ihr: «Du
hast mich bei einem anderen Namen genannt.» Und sie
antwortet: «Ja.» Ihr Geliebter ist anderswo, kann nicht
mit ihr sein, noch nicht. Das Bedürfnis nach Zärtlichkeit
ist hier. Jetzt, in diesem Moment.
Das Griechische hat ein wunderbares Wort, mit dem es
das Einverständnis, den Einklang ausdrückt: Sinfonia.
Das braucht gar nicht übersetzt zu werden. Wenn wir
die Musik wieder hören wollen im Regen, bedeutet uns
Angelopoulos auch mit einer erneut genialen
Schlusseinstellung, so brauchen wir zunächst die Kommunikation

wieder herzustellen, die Verbindungen zu uns und
zu den anderen wieder aufzubauen. Wie gelbe Vögel
hängen die Arbeiter an den Telefonmasten im Regen,
wenn sie ihre Leitungen spannen. Da erübrigen sich alle
Worte - das Bild spricht für sich, das Bild erzeugt jene
Gänsehaut, von der Jeanne Moreau sprach. Was, wenn
nicht das, ist Kino.

Walter Ruggle

Die wichtigsten Daten zu LE PAS SUSPENDU DE LA CIGOGNE:
Regie: Theo Angelopoulos; Buch: Tonino Guerra, Theo
Angelopoulos, Petras Markaris unter Beteiligung von Thanassis
Valtinos; Kamera: Giorgos Arvanitis, Andreas Sinanos;
Kamera-Assistenz: Melina Panagos, Dimitris Damalas; Spezial-
effekte: Gino de Rossi; Montage: Giannis Tsitsopoulos;
Dekor: Mikes Karapiperis; Architektur: Achileas Staikos;
Kostüme: Giorgos Patsas; Maske: Danièle Vuarin, Esmé
Sciaroni; Musik: Eleni Karaindrou; Ton: Marinos Athanas-
sopoulos; Akkordeon-Solist: Andreas Tsekouras; Chansons:
Charis Alexiou, Gregory Karr; Mischung: Thanassis Arvanitis,
François Musy.
Darsteller (Rolle): Marcello Mastroianni (PolitikerA/erschwun-
dener/Flüchtling), Jeanne Moreau (Frau des Politikers),
Gregory Karr (Reporter), Dora Chrysikou (Mädchen), llias Logo-
thetis (Colonel), Vassiiis Bouyiouklakis (Produktionsleiter
TV-Equipe), Dimitris Poulikakos (Kameramann), Akis Sakella-
riou (Tonmann), Benjamin Ritter (Tonmann), Tasos Apostolou
(Perchman), Dominique Ducos (Chauffeur), Nadia Mourouzi
(Freundin Alexanders), Athinodoros Proussalis (Hotelier), Ger-
asimos Skiadaressis (Flüchtling), Constantino Lagos (Knabe),
Christoforos Nezer (Parlamentspräsident), Michaiis Yannatos
(Händler), Yannis Vranas (Pope), Thodoris Atheridis (Bräutigam),

Freddy Viannelis (Fernsehjournalist), Rodolphe Moronis
(Fernsehdirektor), Photos Lambrinos (Programmchef), Giannis

Dantis (Akkordeonist), Yilmaz Hassan (Gehängter).
Produktion: Arena Films, Paris; Angelopoulos Production,
Athen; VEGA-Film, Zürich; ERRE-Produzioni, Rom; Griechisches

Filmzentrum, Athen; mit Beteiligung von Canal plus,
Ministère de la Culture et de la Communication, Paris; ERT 1,
Athen; EDI, Bern; RAI-2, Rom; Eurimages. Produzenten:
Bruno Pesery, Theo Angelopoulos; Co-Produzenten: Ruth
Waldburger, Angelo Rizzoli; Produktionsleitung: Phoebe
Economopoulo, Emilios Konitsiotis, Pierre Alain Schatzmann;
Griechenland, Frankreich, Schweiz, Italien, 1991. Format:
35mm, 1:1,37; Farbe; Dauer: 139 Min. CH-Verleih: Filmcoo-
perative, Zürich.

21


	Le pas suspendu de la cigogne von Theo Angelopoulos : von Grenzen auf dem Weg nach Hause

