
Zeitschrift: Filmbulletin : Zeitschrift für Film und Kino

Herausgeber: Stiftung Filmbulletin

Band: 33 (1991)

Heft: 178

Artikel: "Voraussetzungen für das Verständnis sind Interesse an und Achtung
gegenüber der anderen Kultur" : Gespräch mit dem bolivianischen
Filmemacher Jorge Sanjinés

Autor: Nierich, Rita / Schumann, Peter B. / Sanjinés, Jorge

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-866982

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-866982
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kino der Dekolonisation

"Voraussetzung für das Verständnis
sind Interesse an und Achtung
gegenüber der anderen Kultur"
Gespräch mit dem bolivianischen Filmemacher Jorge Sanjinés

FlLMBULLETIN: Es war lange nichts
von der Gruppe Ukamau zu sehen.
Der letzte Spielfilm liegt zwölf Jahre,
der letzte Dokumentarfilm sechs Jahre

zurück. Und wenn wir uns recht
erinnern, dann ist auch LA NACION
CLANDESTINA ein altes Projekt. Lass
uns also mit seiner Entstehung beginnen.

JORGE SANJINÉS: In der Tat handelt es
sich bei LA NACION CLANDESTINA um
ein sehr altes Projekt, bereits seit
zwanzig Jahren interessieren wir uns
für die Welt der Aymaras. Ein Beweis

dafür ist, dass der erste Spielfilm
UKAMAU heisst und ein Film über die
Aymaras ist. Wie gesagt, wir richten
unser Augenmerk schon seit langem
auf diese Kultur dieses Volkes Boliviens.

Unser ursprüngliches Projekt
war vollkommen anders. Geblieben
sind nur die Thematik und die Sorge
um die Welt der Aymaras, diese
verborgene Nation, diese soziale Gruppe,

die lebt und überlebt, indem sie
sich gegenüber der Realität und den
herrschenden Klassen abschirmt. Eine
sehr geschickte Taktik des Aymara-

LA NACION CLANDESTINA von Jorge Sanjinés

Volks, die es ihm gestattet, seine
eigene Weltanschauung zu bewahren,
und dies bereits seit der Inka-Zeit,
denn sie verhielten sich genauso bei
der Eroberung durch die Inkas wie
später bei der Eroberung durch die
Spanier. Immer Hessen sie die
Unterdrücker glauben, dass sie ihre
Herrschaftsform akzeptierten, während sie
aber im Grunde nur die äusseren
Formen, nicht aber ihren Gehalt annahmen.

Dasselbe geschah mit der
katholischen Religion, als die Priester
glaubten, sie hätten die Aymaras zum
Katholizismus bekehrt. Doch die
Aymaras nahmen nur die liturgischen,
nicht aber die ideologischen Formen
des Katholizismus an. Ein Beweis dafür

ist, dass bestimmte Begriffe des
Katholizismus wie Sünde oder Liebe
bei den Aymaras nicht existieren. Und
auf diese Weise konnten sie unter
ihren Herrschern leben und überleben,
indem sie sie glauben machten, dass
sie ideologisch erobert worden wären.

Diese Dinge haben uns in unserer
Auseinandersetzung mit der Welt der
Aymaras dazu motiviert, sie in unserem

Film wenigstens teilweise zu
widerspiegeln.
FILMBULLETIN: Bleiben wir erst noch
einen Moment bei der Arbeit der
Gruppe Ukamau, die du vor über
zwanzig Jahren ins Leben gerufen
hast und die bis heute das einzige
Filmkollektiv Boliviens geblieben ist.
Was habt ihr seit eurer Rückkehr aus
dem Exil gemacht?
JORGE SANJINÉS: Die Gruppe Ukamau
hat sich nach unserer Rückkehr Ende
1977 neustrukturiert, nachdem wir
sieben Jahre im Ausland waren, in
Ecuador etwa oder in Peru und auch
kurze Zeit in Mexico, während der
Zeit der Diktatur von General Banzer.
Ende 1977 beschlossen wir zurück-

56



zukehren, obgleich der Diktator noch
an der Macht war, seine Tage waren
aber bereits gezählt. Wir haben also
die Gruppe neu organisiert, neue
Mitglieder aufgenommen und lange Jahre

für den Vertrieb vieler unserer
früheren Filme gearbeitet, vor allem auf
dem Altiplano, der bolivianischen
Hochebene, und zwar ganz systematisch

und regelmässig, ja täglich
brachten wir Filme in die ländlichen
Gegenden oder in abgelegene
Gebiete ausserhalb der Städte, zeigen
sie aber auch über die traditionellen,
kommerziellen Kanäle. In den Jahren
1978 / 1979 konnten die Bolivianer so
Filme sehen, die zur Zeit der Diktatur
verboten waren, zum Beispiel EL

CORAJE DEL PUEBLO (DER MUT DES

VOLKES), nach fünf Wochen waren die
Kinos immer noch voll. Das war
fantastisch. Doch dann wollte die Armee
dies nicht mehr gestatten und verbot
die Aufführungen. Wir brachten die
Filme in anderen Gegenden des Landes

heraus, in Cochabamba, Sucre
und Oruro, wo sie ebenfalls in
kommerziellen Kinos liefen. Von den
Einnahmen kauften wir Fahrzeuge,
Vorführgeräte, verbesserten wir unsere
gesamte Filmausrüstung.
FILMBULLETIN: Wie funktioniert der
Vertrieb genau? Wie gelangen die
Filme in entlegene Orte, wo es noch
nicht einmal Elektrizität gibt? Habt ihr
euer eigenes Vorführsystem?

JORGE SANJINÉS: Sie werden mit
einem Fahrzeug der Gruppe
hingebracht, das einen Generator mitführt
für die Dörfer, in denen es kein elektrisches

Licht gibt, obgleich wir sagen
müssen, dass viele Dörfer des Altiplano

schon Elektrizität besitzen, besonders

jene, die an der Strasse
zwischen La Paz und Oruno liegen.
Sobald man sich hundert oder
hundertfünfzig Kilometer von dieser
Strasse entfernt, gibt es bereits keine
Elektrizität mehr. Wir müssen also
entsprechende Vorführgeräte mitnehmen.

Ungefähr drei Personen leben
von dieser Arbeit. Das war eine sehr
anstrengende Tätigkeit damals in
Bolivien, vor allem auf dem Altiplano.
Aber niemals besassen wir in Bolivien
ein so gutes Vertriebsnetz wie in

Ecuador, als wir dort im Exil waren
und den Film FUERA DE AQUI drehten
und verliehen.
FILMBULLETIN: Und wie lässt sich das
erklären?
JORGE SANJINÉS: Der Film FUERA DE

AQUI war eine Co-Produktion mit der
Universität Quito und einigen
Basisorganisationen der Bauern. Wir liessen
fünfundzwanzig Kopien ziehen, viele
davon wurden von der progressiven
Katholischen Kirche gekauft, von
Priestern, die sich der Theologie der
Befreiung verschrieben hatten, von
denen es wenigstens vier in Ecuador
gab. Vier ecuadorianische Universitä¬

ten kauften ebenfalls Kopien.
Arbeitsorganisationen, Bauernorganisationen,
die mit uns arbeiteten, zeigten die
Filme, so dass insgesamt über zwanzig
Kopien in Ecuador im Umlauf waren.
Nach Erhebungen von Ulisses Estrel-
las von der Universität Quito sahen
mehr als zwei Millionen Menschen
den Film in einem Zeitraum von fünf
Jahren.
Ein einzigartiges Ergebnis, wenn man
bedenkt, dass kein kommerzieller
Film, auch nicht der grösste
Kassenschlager aus den USA, je mehr als
300 000 oder 400 000 Besucher in

Ecuador verbuchen konnte. Und
FUERA DE AQUI wurde von mehr als zwei
Millionen Menschen auf Diskussionen
und Foren gesehen. Der Film wurde
nicht kommerziell vertrieben, sondern
er wurde auf Versammlungen und
anderen Veranstaltungen im ganzen
Land gezeigt.
FILMBULLETIN: Und wieviele Zuschauer

habt ihr mit euren Filmen in Bolivien
erreicht?
JORGE SANJINÉS: Wenn der Computer
funktioniert, den wir jetzt kaufen wollen,

dann werden wir es wissen.
Bislang herrschte ziemliches Chaos in
dieser Art von Information. Natürlich
wurde nach jeder Vorführung ein
Bericht angefertigt, der auch die
Zuschauerzahl enthielt, immer mit der
Absicht, diese Zahlen eines Tages in

unseren Computer einzugeben. Ich
glaube aber, jetzt schon sagen zu
können, dass wir in Bolivien niemals
an die Besucherzahlen in Ecuador
herankommen werden, obgleich wir
uns in Bolivien über einen viel längeren

Zeitraum aufhalten, aber nie waren

mehr als zwanzig Kopien im
Einsatz. Hier gab es zum Beispiel von
FUERA DE AQUI nur wenige Kopien,
dasselbe gilt für EL CORAJE DEL PUEBLO.

FILMBULLETIN: Kann man sagen, dass
die Indios heute aufgrund der Verbreitung

der Filme der Gruppe Ukamau
etwas vom Kino verstehen, daran
gewöhnt sind, Filme zu sehen?
JORGE SANJINÉS: Ja. Während eines
Rundtischgespräches in der Universität

San Andrés, an dem unsere Gruppe
und andere Filmschaffende

teilnahmen, analysierte man den Einfluss
der Gruppe Ukamau auf die Entwicklung

eines sogenannten nationalen
Bewusstseins. Dabei stellte sich
heraus, dass im Lauf der Jahre die
Überzeugung entstanden ist, dass das
bolivianische Kino, nicht nur das unsrige,
eine Reihe von Antworten auf ihre
Fragen zu geben vermag, denn es ist
ein Kino, das ihre Probleme behandelt.

Das ist ganz offensichtlich. Und
wir können es bei vielen Bauernfüh-

LA NACION CLANDESTINA

57



DESPUES DE LA TORMENTA

rem sehen, die zu uns ins Studio
kommen und uns um Filme bitten. Oft
ist es sehr komisch, wenn sie von
Dingen berichten, die in Wirklichkeit
Informationen aus unseren Filmen
sind. Ich kann euch nicht die genaue
Zahl sagen, aber vor allem sind es die
jungen Campesinos des Altiplano, die
sich unsere Filme anschauen und
begreifen, dass dieses Kino mit ihnen
eng verbunden ist.
FILMBULLETIN: Bevor wir näher auf
den Film eingehen, wolltest du uns
mehr über die Filmausbildung der
Gruppe Ukamau und ihre jetzige
Arbeit erzählen.
JORGE SANJINÉS: Unsere Gruppe sah
die Notwendigkeit, Leute auszubilden,

wenn zum Beispiel junge
Menschen zu uns kamen, um im Vertrieb
zu arbeiten, keine Ahnung vom Film
hatten und deshalb viele Fehler machten.

Also haben wir sie über unser
Kino, über die Ziele, die wir damit
verfolgen, über das lateinamerikanische
Kino überhaupt informiert. Und nach
mehreren Gesprächen haben wir
ihnen auch die notwendige Ausrüstung
zur Verfügung gestellt, um selbst
Filme zu machen. So kam es zu einer
richtigen Ausbildung der Leute, es
waren nicht mehr als sechs, die in der
Gruppe an der praktischen Arbeit
teilnahmen. Auch an diesem Film
haben einige von ihnen mitgearbeitet,
zum Beispiel die Frau von Sebastian,
Basilia, ist Kamera-Assistentin und
Schauspielerin. Ich habe ein Jahr mit
Sebastian gearbeitet, denn diesmal
war es anders als früher. Die Texte
durften nicht improvisiert, alle Dialoge
mussten einstudiert werden, der
Schauspieler musste den
Bewegungsablauf kennen, seinen Text an
einer bestimmten Stelle sprechen,
weil der Kameramann eine bestimmte
Einstellung vornahm. Es konnte also

Kino der Dekolonisation

nicht improvisiert werden, denn es
gab lange Dialoge, Einstellungen, die
drei oder gar vier Minuten lang dauerten.

Die Schauspieler mussten
genauso wie im Theater proben, bis sie
die Bewegungen und Texte
beherrschten. Sechs junge Leute - drei
Männer und drei Frauen - arbeiteten
als Assistenten in LA NACION
CLANDESTINA mit, eine Art Anerkennung
für ihr theoretisches Studium.
FILMBULLETIN: Woher kommen diese
Leute?
JORGE SANJINÉS: Sie sind Campesinos.

Viele leben in der Stadt.
Aber alle sind Aymaras. Wir möchten
diese Ausbildung noch erweitern und
neben den Aymaras auch junge
Quechuas aufnehmen, denn sie
haben keine Möglichkeiten, in der
bolivianischen Gesellschaft etwas zu
lernen. Das Ziel ist, dass die Aymaras
eines Tages selbst ihr eigenes Kino
machen.
FILMBULLETIN: Wie habt ihr sie gefunden?

JORGE SANJINÉS: So schwierig war es
nicht, denn während des Vertriebs
unserer Filme kamen wir in Kontakt zu
Basis- und Gewerkschaftsorganisationen,

ja wir wurden Freunde. Dann
haben wir uns einige ausgesucht,
Basilia zum Beispiel, Sekretärin des
Hausangestelltenverbandes in La Paz,
ein sehr intelligentes Mädchen. Wir
haben sie eingeladen und gaben ihr

ein Stipendium, die Gruppe gab allen
sechs Personen ein Stipendium, so
dass sie also keine finanziellen
Probleme hatten und sich nur dem Studium

widmen konnten. Für unsere
Gruppe bedeutete dies zwar einen
finanziellen Aufwand, auch wenn es
nicht viel Geld war, zumindest aber
waren sie abgesichert. Basilia zum
Beispiel hätte als Dienstmädchen
achtzig Bolivares im Monat bekommen,

die Gruppe bezahlte ihr aber
zweihundertfünfzig. Sie waren sehr
glücklich, konnten es kaum glauben.
Wo wird man denn dafür bezahlt,
dass man studieren darf, fragten sie.
In dieser Gesellschaft wurden wir für
unsere Sklavenarbeit immer sehr
schlecht bezahlt. Manche waren
sogar etwas misstrauisch und meinten,
da müsse doch irgendetwas Schlimmes

dahinterstecken.

FILMBULLETIN: Habt ihr mit Video
gearbeitet?

JORGE SANJINÉS: Das werden wir jetzt
verstärkt tun, denn bislang haben wir
Video nur bei der Filmproduktion
eingesetzt. Wir werden ein Team mit
zwei Kameras bilden, und die Leute,
die bereits praktisch und theoretisch
ausgebildet sind, sollen auf Super
VHS ihr eigenes Material herstellen.
Das wird bald geschehen, Ende
Januar bereits kann dieses Team mit der
Arbeit beginnen. Denn wir verfügen

LA NACION CLANDESTINA

58



nunmehr zum ersten Mal seit langer
Zeit über einige Mittel, um so etwas
zu organisieren.
FILMBULLETIN: Im Mittelpunkt von LA
NACION CLANDESTINO steht eine
negative Figur, man könnte fast sagen:
ein Antiheld, das heisst eine Gestalt,
die in deinem bisherigen Werk nicht
vorkommt. Auch endeten deine
früheren Filme immer mit revolutionären
Zeichen, Symbolen, Demonstrationen,
Fahnen. Nun steht am Schluss das
Individuum, der Indio in einem durchaus

christlichen Akt der Reinkarna-
tion. Hat die allgemeine Skepsis auch
von Jorge Sanjinés und seinem Kino
Besitz ergriffen?
JORGE SANJINÉS: Ich glaube, das
entspricht dem ganz normalen Entwick-
lungsprozess eines Regisseurs. Ein

Werkzeug lässt sich immer
vervollkommnen. Ich mache seit vielen Jahren

Filme und bin der Meinung, dass
eine Figur nicht unbedingt ein
Paradebeispiel für das Gute sein muss,
dennoch kann man in unserem Fall

sagen, dass Sebastian ein guter
Mensch ist. Er ist nicht niederträchtig.
Er ist das Opfer eines Herrschaftssystems,

einer Gesellschaft, die ihn
zwingt, seine eigene Identität zu
verleugnen. Der Identitätsprozess ist für
die ganze bolivianische Gesellschaft
von Bedeutung. Auf der einen Seite
haben wir die Aymaras und die
Quechuas, die gezwungen sind, ihre
eigene Identität, sich selber zu negieren,

um mit der Gesellschaft in Frieden

zusammenzuleben. Und auf der
anderen Seite haben wir den
Menschen in der Stadt, der sich seiner
indianischen Herkunft schämt, sich
von ihr abschirmt, und diese Trennung

von der eigenen Identität drückt
er in rassistischerDiskriminierung aus,
um sich hinter einer anderen Identität
zu verschanzen, was für ihn wiederum

zu einem grossen Problem wird.

FILMBULLETIN: Ist das vor allem ein
Problem der Mestizen in Bolivien? In

deinen Filmen tauchen immer wieder
Mestizen auf, die aber sehr kritisch
betrachtet werden, als Unterdrücker
der Indios.
JORGE SANJINÉS: Das Mestizentum ist
ein Problem der bolivianischen
Gesellschaft, das man auch woanders
findet, jedoch wohl charakteristisch
ist für Länder wie Bolivien, Ecuador,
Peru, Guatemala oder Mexico, dort
vielleicht weniger. Es ist ein soziologisch

sehr schwerwiegendes
Problem, denn es handelt sich da um
eine Gruppe, die in der Mitte von zwei
sozialen Sektoren liegt: den Indios
und den von den Spaniern abstammenden

Weissen. Es sind Menschen,

DESPUES DE LA TORMENTA von Tristan Bauer

die ein grosses Trauma haben,
psychologisch angeschlagen sind. Unsere

Figur ist also für diese Gesellschaft
sehr charakteristisch. Und Sebastian
ist bestimmt kein Sympathieträger.
Dennoch kann man ihm Verständnis
entgegenbringen, denn sehr oft verhält

sich ein Mestize dem Indio
gegenüber weitaus aggressiver als ein
Weisser. Aber das Mestizentum ist
nicht nur ein rassistisches, sondern
ein kulturelles Problem, denn kommt
der Indio in die Stadt und gelangt dort
zu Reichtum, dann wird er zu einem
Mestizen. Er kann kein Weisser werden

wegen seiner Hautfarbe, aber er
verhält sich wie ein Mestize. Er
diskriminiert den Indio, der vom Lande
kommt, mit ebenso grosser Gewalt
wie der andere. In diesem Sinne ist
Sebastian eine paradigmatische Figur
der bolivianischen Gesellschaft, denn
es ist der Indio, der sich selber
verleugnet, der seine eigenen Leute
diskriminiert, sie belügt, verrät, ohne
deswegen ein schlechter Mensch zu
sein.
FILMBULLETIN: Aber er ist auch Teil
des Repressionsapparats.
JORGE SANJINÉS: Ja, denn die These
des Films ist doch, dass der Mensch,
der seine Identität aufgibt, oder das
Volk, das seine Identität verleugriet,
oder die Revolution, die ihre Identität
verliert, korrupt wird. In dem Masse,
wie ein revolutionärer Prozess, ein
Mensch nicht weiss, wer er ist, ist es

vollkommen gleichgültig, ob er gut
oder schlecht ist, denn er hat kein Ziel
im Leben, er hat keinen eigenen Weg,
so dass er leicht korrumpierbar wird.
Und ein korrupter Mensch muss nicht
unbedingt ein schlechter Mensch sein,
sondern er befindet sich einfach nur
in einem Zustand totaler Konfusion.
So haben wir versucht, in unserem
Film hervorzuheben, dass Sebastian
so schlecht gar nicht ist. Er kann zum
Beispiel nicht schiessen, als ihn der
Dicke, der Anführer des Killerkommandos,

schlägt. Er unterdrückt
andere, aber er ist ganz überrascht, als
man ihm die Maske herunterreisst, ja
er leidet, als er sich entdeckt fühlt. Er
kann nicht töten. Er widersteht auch
der Droge. Irgendwo hat er sich noch
einen Rest von Anstand bewahrt. Diese

Dinge gefallen ihm nicht. Dagegen
ist der andere Mestize vollkommen
korrupt, und er geniesst es, korrupt
zu sein. Deshalb sagt die Frau zu dem
Dorfältesten: «Ich kenne ihn, ich
weiss, dass er ein guter Mensch ist.»
Und dieser antwortet ihr wie ein richtiger

Aymara, ganz dialektisch, denn
die Aymaras haben ein dialektisches
Denken, etwa wenn im Film ein Mann
zu einer Frau sagt: «Wer auf den Füssen

steht, steht auch auf dem Kopf,
denn er kann nur auf den Füssen
stehen, weil er auf dem Kopf steht.» Das
ist ein komplizierter Gedankengang,
aber er sagt viel aus über die Denkweise

der alten Aymaras.

59



Kino der Dekolonisation

FILMBULLETIN: Welche Bedeutung hat
für dich die Rückkehr Sebastians in

seine Gemeinschaft? Warum zeigst
du sie als eine Leidensgeschichte und
bringst damit ein christliches Element
in diese vom Christentum doch weit
entfernte Kultur ein?
JORGE SANJINÉS: Die Rückkehr Sebastians

ist eine Rückkehr zum Be-
wusstsein, zum eigenen Ich. Dieser
ganze Leidensweg, dieser Kreuzweg,
wie die Christen ihn nennen, den er
auf seiner Reise zurücklegt, ist ein
Prozess, den auch ein Volk durchleben

muss, um seine Identität
wiederzuerlangen. Und schliesslich findet er
sich wieder, nach vielen Leiden und
nachdem er Klarheit erlangt hat eben
durch den Schmerz und den Tod.
Leben durch den Tod. Darin liegt der
Sinn der Reise und der Rückkehr. Die
Rückkehr zum eigenen Ich.
FILMBULLETIN: Es gibt da bei seiner
Vertreibung durch die Gemeinde eine
Szene, wo er rückwärts und nackt auf
einem Esel sitzen muss.
JORGE SANJINÉS: Das gehört zum
Brauch, zur Tradition der Aymaras
und ist sehr oft geschehen. Ich möchte

hinzufügen, dass die Geschichte
von dem Menschen, der ausgestos-
sen wird und zurückkehrt, nicht
unsere Erfindung ist, es gibt mehrere
Beispiele dafür, dass Aymaras ausge-
stossen worden sind, weil sie etwas
gestohlen haben. Die Aymaras sind

ein sehr moralisches Volk. Diebstahl
ist etwas ganz Schlimmes, sehr
Beschämendes, wie man es auch im
Film sieht. Die Mutter des Diebes
sagt: «Wenn dein Vater am Leben
wäre und erfahren hätte, dass du ein
Dieb bist, dann hätte er dich mit seinen

eigenen Händen umgebracht.»
FILMBULLETIN: Woher stammt dieser
Tanz des Todes?
JORGE SANJINÉS: Er hat in den Gebieten

Umala und den Provinzen Aroma
und Masuyos eine vierzig- oder
fünfzigjährige Tradition. Dieser Tanz ist
eine Form, die Wut der Natur zu
besänftigen. Wenn es eine Katastrophe
gab, eine Trockenperiode, dann
versammelten sich die Aymaras dieser
Gegenden und bestimmten, falls sich
niemand freiwillig meldete, wer den
Tanz des Todes zu tanzen hatte, um
die Natur zu beschwichtigen.
FILMBULLETIN: Dann ist es also ein
Tanz, den es wirklich gibt?
JORGE SANJINÉS: Jetzt nicht mehr, er
wird zwar noch getanzt, hat aber
mehr den Charakter eines Rituals.
Diesen Tanz, den ihr im Film seht,
haben wir gründlich erforscht. Und die
Musik, die ihr im Film hört, ist vor
vierzig Jahren geschrieben worden,
vorher wurde diese Musik nicht in Noten

festgehalten.
FILMBULLETIN: Die Sequenz, wenn die
demonstrierenden Indios zurück vom
Bergwerk kommen, auf den tanzen-

LA NACION CLANDESTINA

den Sebastian treffen und das sehr
befremdlich finden, wie wenn es nicht
zu ihnen gehörte, ihn nicht als
Sühnenden sehen, sondern als einen
närrischen Tänzer in einem für sie traurigen

Augenblick. Ist das für sie eine
Art Kulturschock, der auf ihre politische

Kultur trifft und ihnen etwas von
einer Tradition vor Augen hält, die sie
längst verloren haben?
JORGE SANJINÉS: Ja, so ist es. Deshalb

sagt ihm der Alte vor dem Tanz:
«Daran erinnert sich doch schon
niemand mehr. Seit langem haben es die
Leute vergessen. Aber ich habe es
nicht vergessen, ich möchte so
sterben.» Wir glauben, dass politischer
Kampf und ein starkes Bewusstsein
der kulturellen Identität nicht unbedingt

identisch sind, sondern dass
das Bewusstsein oft unterwandert
wird durch politische Vorschläge von
aussen wie zum Beispiel vom Trotz-
kismus oder anderen Strömungen.
Die können sehr wohl ihren Beitrag
leisten zu einem revolutionären
Prozess, aber sie dürfen den eigenen
revolutionären Weg nicht entstellen. In

diesem Konflikt zwischen der Gruppe,

die aus dem Bergwerk kommt,
und Sebastian soll zum Ausdruck
kommen, dass im revolutionären
Kampf der Klassenkonflikt allein nicht
ausreicht, sondern dass es wichtig
ist, sich über die eigene Identität im
klaren zu sein, zu wissen, wer man
eigentlich ist, um sich so besser den
herrschenden Klassen stellen zu können.

Es scheint paradox, dass Sebastian

der Geächtete sein soll, wo er
doch daran erinnert, wer sie sind,
welche Traditionen sie haben und
dass sie ihre eigene Identität nicht
verleugnen dürfen. Genau das ist es,
was der Alte den anderen verständlich

machen will, mit seinen eigenen
Worten. Er kann sich nicht gut
ausdrücken, er bittet um Erlaubnis, sprechen

zu dürfen, erklärt, dass Sebastian

doch einen Tanz von uns tanzt,
bis die anderen es schliesslich verstehen

und ihn tanzen lassen.
FILMBULLETIN: Eine andere Sequenz
bezieht sich auf gewisse Widersprüche

im politischen Kampf: die Verfolgung

eines Studenten auf dem Alti-
plano durch zwei Soldaten. Er trifft
auf zwei Indios, deren Sprache er
nicht versteht. Es ist für uns etwas
unbegreiflich, dass sie die Situation
nicht erkennen oder vielleicht auch
nicht erkennen wollen.
JORGE SANJINÉS: In der bolivianischen

Gesellschaft ist dies keineswegs

verwunderlich. Zum einen
versteht auch ihr, dass der junge Mann
zur bolivianischen Linken gehört, zu
der auch ich gehöre, ich schliesse

60



mich da nicht aus, eine ziemlich
verworrene, desorientierte Linke. Man
sieht diesen jungen Mann verloren in

der weiten Landschaft herumirren,
ebenso allein ist die arme bolivianische

Linke inmitten dieser grossen
politischen Landschaft Boliviens, eine
verlorene Linke, die ihr eigenes Land
nicht versteht und deshalb stirbt, oder
die stirbt, weil sie nicht versteht, was
gegenwärtig mit der bolivianischen
Linken geschieht.
Eine paternalistische Linke. Der vom
Militär verfolgte Student sagt zu
Sebastian, dass er für seine Interessen
kämpft und dass er ihm deshalb den
Poncho geben muss. Eine Linke, die
nicht versteht, was Sebastian sagt,
die niemals etwas von diesem Tanz
gehört hat, sondern nur von den
folkloristischen Tänzen des Karnevals,
Sebastian lacht ihn aus. Eine Linke,
die mit den Campesinos nicht
kommunizieren kann, weil sie ihre Sprache

nicht beherrscht. Ausserdem
spürt man den Unwillen dieser
Campesinos dem Weissen gegenüber, der
sie um einen Gefallen bittet. Es ist
durchaus möglich, dass sie ihn
verstehen, aber sie wollen ihn nicht
verstehen. Deshalb gelten die Aymaras
bei den Weissen als verschlossen,
menschenscheu und sehr schwierig.
Sie haben einen eigenen Abwehrmechanismus

gegen diesen weissen
Eindringling entwickelt, gegen die
weissen "Mestizen", die sie immer
gedemütigt, ausgebeutet, getäuscht,
belogen haben. Wenn du zum Haus
eines Aymara kommst und nach
einem Ort fragst, wird er dir fast immer
sagen, dass er ganz in der Nähe liegt,
obgleich er weit entfernt ist. Das
lernen sie nämlich schon als Kinder:
wenn dich ein Weisser nach einem
Ort fragt, dann antworte immer, es
wäre nicht weit, damit er schnell
weiterzieht.

FILMBULLETIN: Du willst also damit
sagen: Wenn die Linke für das Volk
kämpfen will, dann muss sie erst einmal

seine Kultur begreifen und
überhaupt dieses Volk verstehen lernen,
sonst hat dieser Kampf keinen Sinn.
Aber trotzdem erscheint diese
Sequenz etwas konstruiert, hat auch
wenig mit dem übrigen Geschehen zu
tun.
JORGE SANJINÉS: Aber dennoch ist sie
ein Teil der Realität dieses Landes.
Sie hat viel mit dem zu tun, was mit
Sebastian geschieht.
FILMBULLETIN: Wir meinen ja nur, dass
sie konstruiert erscheint.
JORGE SANJINÉS: Das mag sein, aber
irgendwie mussten wir die Denkweise
der Linken in diese Geschichte der
Identitätsfindung einbringen. Und da¬

mit hat sie schon viel zu tun, mit dem
Scheitern der Linken, der es nicht
gelingt, ihre eigene Identität zu bestimmen.

FILMBULLETIN: Vor zehn, fünfzehn Jahren

hast du Filme über den bewaffneten

Kampf, die Revolution in
Lateinamerika gemacht, für eine linke
Bewegung. Heute wird in deinen Filmen
Kritik laut an der linken Bewegung,
am politischen Kampf der Indios.
Das ist eine neue Qualität in deinem
Filmschaffen, weit entfernt von
deinem letzten Beitrag, dem Dokumentarfilm

LAS BANDERAS DELAMANECER
(DIE FAHNEN DER MORGENRÖTE), der
von der bekannten Revolutionsrhetorik

geprägt war, sehr apologetisch
und triumphalistisch wirkte. Das mag
1982 noch berechtigt gewesen sein,
heute ist die Situation ganz anders,
und deshalb ist es so ausserordentlich

wichtig, dass du als Filmemacher
diese kritische Haltung einnimmst
und über Fehler der eigenen Linken
nachdenkst.
JORGE SANJINÉS: Ich glaube, dass die
Ziele meines Engagements für den
Befreiungsprozess noch die gleichen
sind. Und ich glaube, dass wir auch
heute noch dem gleichen neokolonialen

Herrschaftssystem gegenüberstehen,

als Opfer und als Schuldige
zugleich. Schuldig in mehrfachem
Sinne, wie zum Beispiel jener Vertre¬

ter unserer Linken, der dem Volk
gegenüber eine paternalistische
Haltung einnimmt. Opfer aber auch des
blinden Ehrgeizes der herrschenden
Oberschicht des Kapitalismus, die in

ihrem Streben nach Reichtum ihre
eigene Zukunft zerstört. Denn es handelt

sich nicht mehr nur um die
Befreiung der lateinamerikanischen Völker.

Was in ökologischer Hinsicht mit
dem Amazonas geschieht, ist die reine

Selbstzerstörung durch den
Kapitalismus. Für mich ist der Kampf
gegen dieses System sehr wichtig, ein
Kampf, der auf allen Ebenen geführt
werden muss, ja sogar im Bewusst-
sein der fortschrittlichen Menschen in

Europa, in den USA, wo doch schon
sehr viele Leute begreifen, dass dieses

System keine Zukunft hat, dass
es die Lebensmöglichkeiten der
Menschheit vernichtet. Ich würde es
mit den Worten eines bolivianischen
Journalisten sagen, der meinte, es
wäre an der Zeit, dass Perestrojka
und Glasnost auch den Kapitalismus
erfassten. Es ist an der Zeit, eine
weitaus kritischere Haltung einzunehmen,

in Übereinstimmung mit eben
diesen Zielen der Befreiung. Und ich
glaube, dass dieser Weg, den wir jetzt
mit unserem Kino verfolgen, dieser
kleine Beitrag, den wir zu leisten
imstande sind, auch von bestimmten
Parteien der Linken eingeschlagen
werden müsste, und zwar mit einer

LA NACION CLANDESTINA

61



Kino der Dekolonisation

kritischeren Haltung, mit einer
kritischeren Bewertung ihres Engagements

und ihrer Aktionen.

FILM BULLETIN: Für die Gruppe Uka-
mau ist es sicher sehr schwierig, mit
den Aymaras, den Indios zu arbeiten,
denn dem Film ist zu entnehmen,
dass es eine ganz andere Welt ist als
die der Hauptstadt La Paz. Seid auch
ihr bei ihnen auf eine gewisse Ablehnung

gestossen, obwohl ihr bekannt
seid? Wie seid ihr an die Filmarbeit
mit ihnen herangegangen, und in

welcher Form hat man euch
anerkannt?

JORGE SANJINÉS: Nach den Dreharbeiten,

als wir mit der Fertigstellung
des Films in Buenos Aires beschäftigt
waren, haben wir erfahren, dass eine
reiche brasilianische Filmfirma nach
Bolivien gefahren war, um dort auf
dem Lande zu filmen. Sie hatten
gehört, dass wir vor kurzem mit Campe-
sinos einen Film gedreht hatten. Und
in der Annahme, dass diese Indios
nun mit Dreharbeiten vertraut wären,
fuhren sie hin. Sie kamen mit elf Wagen

und wurden weggejagt. Sie konnten

keinen einzigen Meter drehen, die
Campesinos wollten nichts von ihnen
wissen. Sie boten ihnen Geld an, aber
es war nichts zu machen. Es ist wirklich

nicht einfach, vielleicht gerade
deshalb, weil man eine Beziehung zu
ihnen haben muss. In unserem Fall

kannten sie uns schon, hatten viele
unserer Filme gesehen, wussten über
unsere Arbeit Bescheid. Und trotz
allem war es nicht einfach. Es genügte
nicht, mit der Kamera hinzugehen und
mit dem Drehen zu beginnen. Ganz
und gar nicht. Zuvor mussten wir erst
noch verhandeln, denn sie sind sehr
misstrauisch. Sie wollten unsere
Absichten genau kennenlernen, um zu
sehen, ob unser Film mit ihren
Vorstellungen übereinstimmt. Sie gelangten

also zu der Überzeugung, dass
unser Film Denkanstösse vermitteln,
sie anregen könnte, über sich selber
nachzudenken. Sie trafen mit uns ein
Abkommen, ein Abkommen auf
Gegenseitigkeit. Neben den Gagen, die
wir für die Dreharbeit zahlten, stifteten
wir auch Möbel und Material für die
Schule. Alles geschah auf der Grundlage

einer gegenseitigen Achtung.
Aber die Entscheidung trafen sie.
Man kann nicht einfach hingehen und
filmen. Nein. Wir sind hingegangen,
ja, aber sie haben letztendlich
entschieden, ob wir filmen dürfen oder
nicht.
FILMBULLETIN: Habt ihr mit ihnen eine
Zeit zusammengelebt?
JORGE SANJINÉS: Ja. Die ganze Zeit
vor den Dreharbeiten war ich dort, um
die Orte zu besichtigen, die Leute
auszusuchen. Das setzt voraus, dass
man die Aymara-Sprache kann, dass
man einige Zeit zuvor mit ihnen zu¬

sammenlebt. So konnten
freundschaftliche Beziehungen aufgebaut
werden.
FILMBULLETIN: Für die Recherchen zu
dem Film war es also notwendig, eine
gewisse Zeit mit ihnen zusammenzuleben.

JORGE SANJINÉS: Wir sind oft über
mehrere Zeiträume dort gewesen, um
sie kennenzulernen. Ich glaube, dass
dies auch im Film zu spüren ist.

FILMBULLETIN: Dein Film hebt sich
besonders hervor durch einen sehr
langsamen Rhythmus, der dem Zuschauer

die Möglichkeit gibt, über eine ihm
fremde Kultur nachzudenken, ein
wichtiger Punkt für uns europäische
Zuschauer.
JORGE SANJINÉS: Das ist ein für uns
sehr wichtiger Aspekt unseres Films,
nämlich die Form der Kommunikation.
Wenn wir schon versuchen, ein Kino
der Reflexion zu machen, darf es kein
aggressives Kino sein, wie man es
heute leider auf unserer Kinoleinwand
zu sehen bekommt. Der Zuschauer
fühlt sich ständig angegriffen und ist
gar nicht in der Lage nachzudenken.
Dennoch kann man nicht behaupten,
dass unser Film für einen Zuschauer,
der aus einer anderen Kultur kommt,
leicht zugänglich wäre. Voraussetzung

für das Verständnis ist, dass der
Zuschauer aus jener anderen Kultur
das notwendige Interesse und die
notwendige Achtung aufbringt. Ist
dies der Fall, dann kann er sehr leicht
in das vom Film angebotene Spiel mit
der Zeit einsteigen. Er wird dabei
nicht ungeduldig werden, sondern er
wird es interessant finden. Wenn er
die Zeit akzeptiert, die der Film
vorgibt, wird es keine Probleme bei der
Rezeption geben. Die Art, in der wir
mit der Schuss-Gegenschuss-Technik
umgehen, verfolgt eben dieses Ziel.
Ich glaube, der normale Zuschauer
wird gar nicht merken, ob es im Film
Schnitte gibt oder nicht. Ich habe zum
Beispiel Zuschauer und auch Kritiker
gefragt: Wieviele Schnitte hat wohl
die Szene mit den Militärs im Jeep?
FILMBULLETIN: Vier.
JORGE SANJINÉS: Nicht mehr als
einen, keinen. Von dem Moment an, wo
der Jeep auftaucht bis zur Abfahrt,
wo er in Grossaufnahme zu sehen ist,
all das ist eine einzige Einstellung.
Dem voraus ging eine Untersuchung
der inneren Dynamik der Bewegungen,

damit die Kamera fast unmerklich

bleibt und eine Kontinuität
gewährleistet ist, die dir keine Zwänge
auferlegt, eben ohne die grosse
Anzahl von Schnitten. Eine Manie der
westlichen Kultur, diese Aufteilung
von Szenen in viele Schnitte, die von

LA NACION CLANDESTINA

62



der Malerei herstammt, der Fotografie,
der europäischen Erzähltradition,

aber auch von einer Konzeption des
Lebens. Wollen wir also diese Welt
der Aymaras, der Andenbewohner
darstellen, die eine andere
Weltanschauung haben, dann geht das auf
keinen Fall mit der herkömmlichen
Bildaufteilung. Das wäre eine Art
Schock gewesen. Andererseits standen

wir vor dem Problem, auf diese
Weise die Reflexion zu unterbinden,
die sich bei einem behutsamen
Herangehen an die Problematik ergeben
sollte. Es geht hier nicht um eine
langsame, sondern um eine behutsame
Darstellung des Themas.

FILMBULLETIN: Deine Aufmerksamkeit
galt von jeher der Sprache. Als im
«Forum» EL ENEMIGO PRINCIPAL (DER
HAUPTFEIND, 1974) lief, hast du dem
Publikum erklärt, wie wichtig dir die
Einführung eines indianischen Erzählers

und damit eines Stücks indianischer

Erzähltradition war, hast aber
auch schon damals Sequenzeinstellungen

verwendet.
JORGE SANJINÉS: Damals begann die
Suche nach einer neuen Erzählweise,
in der die Schuss-Gegenschuss-
Technik in einer einzigen und nicht
mehr in verschiedenen Einstellungen
durchgeführt wurde. Zunächst wuss-
ten wir nicht genau, wie wir vorzugehen

hatten. Wir wussten, dass die
Kamera innerhalb der Szene einen
anderen Rhythmus haben musste,
Raum schaffen sollte für die Mitwirkung

der Leute, aber wir wussten
noch nicht, wie sich die Kamera
bewegen müsste, um sich unmerklich in

das Geschehen zu integrieren.
Danach drehten wir FUERA DE AQUI, wo
wir einige Szenen so probten, die uns
aber nur zweimal im ganzen Film
gelangen, bis wir dann später den
Mechanismus entdeckten. Er besteht
darin, die Bewegung der Kamera analog

zur inneren Bewegung der Szene
zu gestalten. Du siehst zum Beispiel,
wie der Militärjeep kommt, die Kamera

ist auf den Jeep gerichtet, von
rechts erscheint die Figur mit der
Maske, und gemeinsam mit dieser
Figur nähern wir uns dem Jeep. Die
Kamera hält an, der Offizier fragt nach
dem Ausweis. Währenddessen ist ein
Soldat um den Jeep herumgegangen
und geht erneut vor der Kamera vorbei.

Man sieht die Spitze des
Gewehrs, und die Kamera geht mit ihm
mit. Man bemerkt sie nicht, bis wir
plötzlich mit dem Offizier vor der
Wagentür stehen. So wird sie immer
durch die Bewegung der Schauspieler

in der jeweiligen Szene geführt.
Man wird nur schwer eine Aufnahme

entdecken, wo die Kamera sich
selbständig macht.
FILMBULLETIN: Habt ihr immer mit der
Handkamera gearbeitet?
JORGE SANJINÉS: Immer. Der spanische

Filmemacher Luis Berlanga,
Regisseur des berühmten Films BIENVE-
NIDO, MISTER MARSHALL!, der Jury-
mitglied auf dem Festival von San
Sebastian war, meinte, dass ihm am
meisten die Kameraführung in unserem

Film gefallen hätte. Er dachte, wir
hätten ein Steady-Cam benutzt. Aber
das haben wir nicht. Es gibt Aufnahmen,

da befindet sich der Kameramann

auf einem sechs Meter hohen
Kran, der schwenkt langsam herunter,
der Kameramann steigt mit der
Kamera aus, begibt sich in die Szene mit
den Schauspielern, bewegt sich, setzt
sich dann auf ein Dolly und fährt damit

zehn Meter weg. Und du merkst
es nicht, du merkst nicht, dass ersieh
bewegt.
FILMBULLETIN: Wer ist der Kameramann?

JORGE SANJINÉS: César Pérez.
FILMBULLETIN: Er hat viel mit euch
gearbeitet während der Proben
JORGE SANJINÉS: Ein Jahr haben wir
an dieser Bewegung gearbeitet. Wir
haben sie mit Video geprobt.
FILMBULLETIN: Wieviel Schnitte hat
nun der gesamte Film?
JORGE SANJINÉS: Der Film hat 130
Szenen und 135 Einstellungen.
FILMBULLETIN: Beeindruckend.

JORGE SANJINÉS: Als ich darüber mit
Filmemachern wie Miguel Littin und
anderen Freunden sprach, hatten sie
Bedenken und meinten, es könne
alles sehr manieristisch wirken. Ein
weiteres Kuriosum des Films ist, dass er
nicht montiert wurde. Ich habe ihn
nicht wie andere Filme geschnitten.
Die Montage fand während des
Drehens statt. Danach Hessen wir den
Film entwickeln und machten die
Synchronisation. Dann reihten wir eine
Einstellung an die andere, und der
Film war fertig. Die Montage liegt in

der Kamerabewegung.
Bei einer komplexen Szene wie jener
mit den Militärs - bestehend aus einer
Totalen, einer Heranfahrt, einer
halbnahen Einstellung auf einen Soldaten,
danach eine Grossaufnahme von
beiden, eine Einstellung von Sebastian -
wussten wir, wieviele Einstellungen es
sein würden. Das Problem bestand
aber darin, alles in einer einzigen
Bewegung ohne einen Schnitt zu
drehen. So wurde der Film also während
des Drehens montiert. Zunächst gab
es das Drehbuch, darin enthalten waren

Diagramme, Einstellungen,
Zeichnungen, Bewegungsabläufe, die
entsprechende Zeit etcetera. Eine
minuziöse Arbeit.

Das Gespräch mit Jorge Sanjinés
führten Rita Nierich und Peter B.
Schumann im Dezember 1989 in La
Habana

UMA AVENIDA CHAMADA BRAZIL von Octavio Bezerra

63


	"Voraussetzungen für das Verständnis sind Interesse an und Achtung gegenüber der anderen Kultur" : Gespräch mit dem bolivianischen Filmemacher Jorge Sanjinés

