
Zeitschrift: Filmbulletin : Zeitschrift für Film und Kino

Herausgeber: Stiftung Filmbulletin

Band: 33 (1991)

Heft: 178

Artikel: Die eigene Identität zurückerobern : Quinto Centenario : Gedanken zu
sieben neueren Filmen aus Lateinamerika

Autor: Ruggle, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-866981

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-866981
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA NACION CLANDESTINA von Jorge Sanjinés

Die eigene Identität zurückerobern
Quinto Centenario - Gedanken zu sieben neueren Filmen aus Lateinamerika

Von Walter Ruggle

«Diese Kulturen, verachtet und verleugnet, betrachteten die Erde als ihre Mutter, nicht als Rohstoff- und Verdienstquelle.»
Eduardo Galeano, Uruguay

«Eine Kinematographie wie eine Kultur

wird nicht durch ihre Geographie
national, sondern nur dadurch, dass
sie den besonderen Notwendigkeiten
der Befreiung und der Entwicklung
eines jeden Volkes entspricht.» Unter
dem Titel «Kino der Dekolonisation»
haben der Argentinier Fernando Sola¬

nas und der gebürtige Spanier Octa-
vio Getino ende der sechziger Jahre
ein Manifest verfasst, das sich gegen
die weltweite Kolonisation durch US-
amerikanische Filmbilder, pseudoneutrale

Geschichten und leichtverdauliche

Polithandlungen wandte. Sie
forderten eigenständige Sprachen,

ein unabhängiges Kino, definierten
drei Kinomodelle und machten damit
deutlich, wie jegliche Form von Kino
per se schon politisch ist. Sie gliederten

in das imperialistische Kino, in
dem der Mensch ein Objekt ist, das
es zu verschlucken gilt, in das «Ciné
expression», ein Autorenkino, das

49



Kino der Dekolonisation

sich jenseits der Standards eigenwillig
zu bewegen sucht, und in das

kompromisslos kämpferische Kino,
das sich als Bestandteil des damaligen

Befreiungskampfes verstand.
Inzwischen sind bald drei Jahrzehnte
vergangen, und während der Siegeszug

des ersten Modells verstärkt
anhält, die Kinos in Lateinamerika wie
überall auf der Welt von sehr viel
Schrott aus der US-Massenproduktion

verstopft sind, hat das dritte sich
dem zweiten angenähert. Es dominiert

heute das reflexive Moment; der
direkt kämpferische Anspruch ist in
den Hintergrund getreten oder wirkt,
wie etwa im Fall von Miguel Littins
letztem Film SANDINO, eher wie eine
romantische Reminiszenz. Dass Littin
sich bei seiner theatralen Aufarbeitung

eines Stücks zentralamerikanischer

Geschichte an Formen des
Schwanks annähert, mag ein Indiz
dafür sein, dass ihm die Sache auch
nicht mehr ganz geheuer war. Apropos

Romantik: Mit dem häufig
verwendeten Begriff des "romanticismo
revolucionario" wehren sich
lateinamerikanische Filmschaffende gegen
eine zu einfache, romantische Verklärung

des jahrelangen harten
Befreiungskampfes und gegen jene
Erwartungshaltung, die auch die europäische

Rezeption von lateinamerikanischen

Filmen prägte. Mit den
politischen Umständen hat sich inzwi¬

schen auch das Kino gewandelt, es
greift andere Themen auf, setzt auf
andere Formen, sucht mit der Gesellschaft,

in der es entsteht, nach einer
neuen Identität.

Das geraubte Amerika

Im Hinblick auf die bevorstehenden
500-Jahr-Anlässe zur Wieder-Entdek-
kung und Eroberung der beiden
amerikanischen Kontinente gelangen auch
bei uns einige Filme ins Kino, die
inhaltlich wie formal interessant sind
und verdeutlichen, dass im
lateinamerikanischen Filmschaffen ein Wandel
stattgefunden hat, weg vom agitati-
ven Kino, hin zu einem besinnlicheren,

die eigene Vergangenheit
reflektierenden, hin zu einem realitätsnahen
auch, die Gegenwart unbeschöni-
gend aufzeigenden. Wenn das
Gedenkjahr etwas Positives an sich
haben könnte, dann liegt es wohl einzig
in der Hoffnung, dass endlich ein
Umdenken Einzug hält, eine andere
Wahrnehmungais die gewohnte euro-
zentristische und in der Konsequenz
davon ein anderes Verhalten.
Der urugayanische Schriftsteller Edu-
ardo Galeano, der wie kein zweiter in

seinem Werk die Kolonialgeschichte
durch alle Epochen hindurch
zusammengetragen, beschrieben und
angeprangert hat («Die offenen Adern La-

DESPUES DE LA TORMENTA von Tristan Bauer

teinamerikas», «Geburten»), kommt
zu diesem Schluss; er schrieb in
einem unlängst in der Schweizer
«WochenZeitung» publizierten Text
(30. August 1991): «Wasserfälle von
wohlklingenden Reden und schönen
Feierlichkeiten kommen über uns: Es
nähert sich der fünfhundertste
Jahrestag der sogenannten Entdeckung.
Ich glaube, dass Alejo Carpentier
recht hatte, als er dieses Ereignis das
grösste in der Geschichte der Menschheit

nannte. Aber es scheint mir
einleuchtend, dass Amerika nicht 1492
entdeckt wurde, ebensowenig wie
Spanien entdeckt wurde, als 218 vor
Christus die römischen Legionen
einmarschierten. Und es scheint mir
ebenso einleuchtend zu sein, dass es
für Amerika Zeit ist, sich selbst zu
entdecken. Und wenn ich Amerika sage,
dann spreche ich vor allem von dem
Amerika, dem alles geraubt wurde,
sogar sein Name, in dem fünf
Jahrhunderte währenden Prozess, der es
in den Dienst fremden Fortschritts
gestellt hat: von unserem Lateinamerika.»

Entdeckung ist etwas
anderes als Eroberung

Der Mexikaner Nicolas Echevarria
blickt in CABEZA DE VACA nach Motiven

des Buches «Naufragios» von Al-
var Nunez Cabeza de Vaca in
epischer Breite und ausschweifenden
Bildern zurück und nimmt sich just
den Umgang mit einer anderen Kultur
zum Thema. Er führt uns anhand einer
Geschichte aus der Zeit der Conqui-
sta vor, dass Entdeckung etwas
anderes ist als Eroberung. Cabeza de
Vaca, ein Schatzmeister in spanischen
Diensten, kann sich vom gesunkenen
Schiff retten und erfährt mit seinen
letzten Männern, dass hier nun jeder
sein eigener Herr sei. 1528 gerät er in

Mexiko auf der Suche nach dem Fluss
Pänuco, wo ein anderer Teil des
spanischen Heeres sich befinden soll, in
die Hände der Indianer, wird zum
Sklaven eines Schamanen, der mit
einem komischen, arm- und beinlosen
Zwerg die wundersamsten Dinge
vollbringt. Allmählich lernt Cabeza de
Vaca die Kraft und Eigenart von dessen

Glauben und Kultur kennen und
schätzen. Weil er sich auf die fremde
Welt einlässt, wird er frei und rettet
wenig später einem schwer verwundeten

Indianer das Leben.
In Echevarrias Film findet ein
Austausch statt, der beide beteiligten
Seiten bereichert: Zwei Kulturen
begegnen sich und lernen voneinander.
Das führt für den Eindringling dazu,

50



dass er sich selber besser kennen-
und verstehenlernt, nur holt den offenen

Geist am Ende wieder das auf
Unterwerfung, Missionierung und
Ausbeutung getrimmte Heer ein, unterwirft
die imperiale Macht seine individuelle
Erfahrung wieder. Der studierte Musiker

und langjährige Dokumentarfilmer
Echevarria hat dafür ein starkes Bild
geschaffen: In der letzten, langen
Einstellung seines Spielfilmdebüts wird
ein überdimensioniertes Kreuz von an
die sechzig spanischen Soldaten
durch die mexikanische Ebene getragen.

Die neue Glaubenslehre, die
neue Gerechtigkeit wird installiert.
«Tierra, tierra un lugar para morir!»
lauteten die ersten Worte im Film,
bevor in einer langen Rückblende die
gesamte Geschichte erzählt wird -
die Erde, ein Ort zum Sterben.

Musikalische
Begegnungsformen

Für die mexikanische Filmproduktion
stellt Echavarrias CABEZA DE VACA
einen Versuch dar, mit gross
angerichtetem Kino, aufwendigem
Breitformat und Dolby-Stereo, den
Anschluss an das internationale Kino
wieder zu finden. Der Film ist auch ein
Renommierprojekt, bei dem gewisse
produktionsbedingte Fragen sich
aufdrängen. Andererseits stellt er Ereignisse

aus der Eroberungszeit aus der
Sicht eines heutigen Mexikaners dar,
aus der Sicht eines Dokumentaristen
und Ethnologen, der im Umgang mit
historischen Details mit sehr viel
Sorgfalt an die Arbeit ging und sein
Schwergewicht auf die mystischen
Aspekte seiner Begegnungsgeschichte
legte. Ruhiger, gemächlicher und ganz
musikalisch geht sein Landsmann,
der Mexikaner Paul Leduc (FRIDA -
NATURALEZA VIVA) in seinen beiden
Filmessays BARROCOund LATINO BAR

vor. Er verzichtet praktisch auf Dialog,
auf Worte und führt uns im ersten Fall
in einem «Divertimento in vier
Bewegungen, sechs Jahrhunderten, zwei
Kontinenten und fünf Figuren» quer
durch die barocken Klänge und Bilder
der lateinamerikanischen Geschichte,
im zweiten hinein in eine Bar, in die er
einen Tanz der Gewalt inszeniert, dem
am Ende auch die Liebe nicht mehr
gewachsen ist. Leducs Schaffen
besticht durch seine reine Sprache von
Bildern, Tönen und Rhythmen, die
alle einzeln und alle gemeinsam
Ausdruck einer Kultur sind, in der die
Elemente noch für sich stehen und aus
sich heraus sprechen. Das Feuer am
Ende von LATINO BAR, zerstörendes
Element und Sinnbild flammender

DESPUES DE LA TORMENTA von Tristan Bauer

Liebe, findet sich auch in BARROCO in

unterschiedlichen Funktionen wieder.
Gleich zu Beginn werden da die
Eingeborenen von den Eroberern mit
Zaubertricks in die gewünschte ehrfürchtige

Haltung gebracht: Das Feuer, das
in einen Beutel geschlossen wird,
ersteht als Taube wieder und fliegt
davon.

Arbeitet Leduc in BARROCO sehr
stark mit Fragmenten von fünfhundert
Jahren Geschichte der Ausbeutung,
mit vielen Sinnbildern, Symbolen und
auf Gesten, Tänze oder musikalische
Gegenüberstellungen minimalisierten
Motiven, so bewegt sich die Kamera
in LATINO BAR schwebend, Raum und
Zeit gleichsam auflösend durch den
einen und einzigen Schauplatz, die Bar
über dem Wasser, den Ort, wo Szenen
von Liebe und Unterdrückung sich
abspielen, wo das Schweigen in der
Hoffnung mündet, dass irgendwann
in absehbarer Zeit doch gesprochen
wird, geschrien sogar. Der filmische
Blütenstrauss BARROCO wächst
sozusagen aus einer mexikanischen
Hacienda heraus, die vollgestopft ist
mit zum Abtransport bereitgestellten
Dingen. Es findet sich auch eine Partitur

mit dem Titel «Moctezuma - Storia
per Musica», und sie führt uns durch
die Zeit und durch den Raum, der von
Mexiko über Kuba und die Karibik bis
nach Europa reicht. «^De dönde son
los cantantes?» lautet die zentrale

Frage in diesem Film, woher stammen,

woher kommen die Lieder, was
ist der Ursprung der Lieder, der Musik.

Leduc antwortet in Bildern, in Musik

und in Geräuschen, seine Ta-
bleaus haben Bestand und wandeln
sich, wie die weisse Madonna, die in
BARROCO im Urwald auftaucht, oder
die klassischen Tanzpaare mit ihren
langen Roben und den weissen
Perücken, unter denen plötzlich schwarze

Latinos hervorkommen. Die nackte
Haut der Indianer steht den schweren,

gepanzerten Rüstungen der Spanier

gegenüber. Es sind die sanften
Bewegungen der Kamera, über Spiegel

und durch brechende Gläser
hindurch, die das barock gruppierte und
stark stilisierte Leben gleich ein
weiteres Mal brechen und immer wieder
die Frage stellen, was real ist im Bild
und was Abbild ist im Bild, das wir
sehen, das wir uns machen.

Den eigenen Ursprung wieder
in den Vordergrund stellen
CABEZA DE VACA spielt zu Beginn des
16. Jahrhunderts, BARROCO evoziert
die gesamte Zeitspanne seit der
Wiederentdeckung des lateinamerikanischen

Kontinents. Doch die Koloniali-
sierung hält an, und viele Filme
betrachten die Folgen einer einseitig
ausgerichteten Weltordnung, der an-

51



Kino der Dekolonisation

CABEZA DE VACA von Nicolas Echevarria

dere wiederum die Besinnung auf die
ursprünglichen Formen entgegenhalten

und damit einer Hoffnung
Ausdruck verleihen, der auch Eduardo
Galeano verpflichtet ist: «Diese
notwendige Entdeckung, eine Enthüllung
des unter den Masken versteckten
Gesichtes, beruht auf der erneuten
Aneignung einiger unserer ältesten
Überlieferungen. Es ist Hoffnung, nicht
Nostalgie, die uns dazu zwingt, eine
auf Gemeinschaft beruhende Produktions-

und Lebensweise wiederzuent-
decken, die nicht auf Gier, sondern
auf Solidarität gründet, auf uralte
Freiheiten und auf das Einssein von
Mensch und Natur.»

LA NACION CLANDESTINA vom 55jäh-
rigen Bolivianer Jorge Sanjinés ist ein
anschauliches Beispiel für den be-
wussten und betonten Rückgriff auf
die eigenen Kulturen, in diesem Fall
auf jene der Aymara-Indios, die um
den peruanisch-bolivianischen Titica-
casee in den Anden leben, eine eigene

Sprache sprechen, rund vierzig
Prozent der bolivianischen Bevölkerung

ausmachen und dennoch
politisch wenig zu sagen haben. Sanjinés
stellt ihre Welt in den Mittelpunkt seines

Filmes. Er will als Filmer Teil eines
Bewusstseinsprozesses sein, der
innen ansetzt, anschaulich und reflek-
tiv. LA NACION CLANDESTINA bietet ein
vielschichtiges Bild der gesellschaftli-

52

chen Situation im heutigen Bolivien.
Keine aufgedonnerte und vereinfachende

Auslegeordnung, vielmehr ein
subtil gewobenes Bild, in dem Zeit
und Raum sich auflösen, die
allgemeine Konfusion sichtbar wird und
die Notwendigkeit der Besinnung auf
verbindende Werte, auf eine
gesamtgesellschaftliche Identität. Bolivien
muss zu sich selber finden, und das
heisst für den Nicht-Indio Sanjinés
zunächst und klar: zum Respekt vor
den Wurzeln vor Ort.
Er erfindet starke Szenen, die die
allgemeine Verunsicherung, die auch
eine Verunsicherung der spanischen
Abkömmlinge ist, zum Ausdruck bringen.

So befindet sich ein Studentenführer

auf der Flucht vor den Militärs
und wehrt sich gegen abgestandene
Etiketten: «Nicht jeder ist Kommunist,
der die Interessen des Volkes vertritt.»
Er wird erschossen, weil die beiden
alten Aymara-Indios, die er um Hilfe
ersucht, eine andere Sprache sprechen

und ganz einfach nicht verstehen

können, was er von ihnen will.
«Carajo, sie verstehen mich nicht,
diese Scheissindios», schreit der
Städter, der eben noch für die Rechte
der Indios auf den Barrikaden
gestanden hat. So kann eine gemeinsame

Identität nicht wachsen, es ist
Zeit, andere, gemeinsame Wege zu
finden, und Sanjinés selber beschreitet

einen möglichen davon.

Kühn bewegt er sich zwischen
Mythen und Realität, zwischen Vergangenheit

und Gegenwart. Sie sind im
Leben der Aymaras eins: «Unsere
Vergangenheit wird Gegenwart, wir leben
gleichzeitig in Vergangenheit und
Gegenwart», sagt ein alter Indio am
Anfang desFilms. Er definiert damit auch
die radikale Form, in der Sanjinés uns
vor Augen führt, dass der Zeitbegriff
dieses Volkes ein räumlicher ist.
Wenn er die Rückkehr eines ausge-
stossenen Sohnes in die Weiten des
Altiplano hineininszeniert und dabei
Gegenwart und Vergangenheit
vollends auflöst, lässt er sie eins werden
im Raum und hinweisen auf die
Zukunft, die nur aus allen Teilen wachsen

kann. Trotz beschränkten Mitteln
arbeitet der Bolivianer in Plansequenzen,

wie sie in Lateinamerika nur noch
der Chilene Miguel Littin in seinen
besten Jahren (LA TIERRA PROMETIDA,

1973) gestaltet hat.

Der schmerzvolle Weg zur
Identität

LA NACION CLANDESTINA macht klar,
dass der Prozess, der jetzt gefragt ist,
ein schmerzvoller sein wird. Sebastian,

die Hauptfigur des Filmes, vom
Dorf einst des Diebstahls beschuldigt
und Verstössen, fand auch in der
Stadt nicht sein Glück. Er wechselte
den Namen, tauschte den Poncho
gegen Jeans ein, arbeitete für eine
obskure Figur im Auftrag des
Innenministeriums und landete heimatlos
im Alkohol. Jetzt will er heimkehren,
um in einem alten Aymara-Tanzritual
zu sterben. Wenn wir am Ende, nach
dem Tod von Sebastian, den Trauerzug

durchs Dorf ziehen sehen, so
friert das Bild auf Sebastian ein, der in

CABEZA DE VACA



diesem seinem eigenen Trauerzug
mitgeht. Im Schmerz des rituellen Tanzes,

der im Tod mündete, hat Sebastian

seine geraubte Identität, die
Auferstehung bedeutet, wieder gefunden.

Der Aymara-Indio hat nach Jahren

des Ausgeschlossenseins endlich
"ich" gesagt, das, was das ganze Volk
wieder zu sagen lernen muss.
Die Illusionen und Utopien, die in

manchem Kampf in Lateinamerika
steckten, müssen in Energien
umgewandelt werden, die ihre Kraft aus
den vorhandenen, starken Kulturen
schöpfen, aus Kulturen, die von
westlichen und nördlichen Imperialisten
bei aller Anstrengung nie ausgerottet
werden konnten. Ich vergesse, um ein
anschauliches Beispiel zu nennen,
das Gemälde in einer Kirche in den
Anden nie, auf der ein Indio-Künstler
den Erzengel, den zu malen er in Auftrag

bekommen hatte, nicht mit dem
Schwert, sondern mit dem
Maschinengewehr malte. Zwar haben sich
christliche Religionen auf dem Kontinent

zusammen mit den US-amerikanischen

Erdölkonzernen, den
europäischen Nahrungsmittel- und
Babymilchpulverproduzenten weit vorgearbeitet,

sie haben es allerdings nicht
geschafft, vor Ort gewachsene Rituale

auszumerzen. Die letzten Worte in

LA NACION CLANDESTINA enthalten für
mich eine seiner zentralen Aussagen,
die sich auf alle anderen Filme, von
denen hier die Rede ist, übertragen
liesse, auf all jene Filme überhaupt,
die aus kolonialisierten Gegenden
kommen und endlich mit dem ihnen
gebührenden Respekt wahrgenommen

werden sollten: «Lasst ihn, hört
zu und versteht seinen Schmerz!»

Dokuments stellt er ein Zitat des
Engländers Thomas Henry Buckle: «Die
Gesellschaft bereitet das Verbrechen
vor, der Verbrecher führt es aus», um
von Anbeginn an unmissverständlich
klar zu machen, dass das, was wir in
den eineinhalb Stunden zu sehen
bekommen, keine individuellen oder
lokalen Probleme sind. Im Film, schreibt
Bezerra, «findet sich alles, was während

den Dreharbeiten in unser Blickfeld

geriet: die Bewohner der
Hüttensiedlungen und ihre ständige Angst,
die Bandenkämpfe, Polizeirazzien in

den Hüttenstätten, die Leichen am
Strassenrand, die Parties der Schieber

und Dealer, Augenzeugenberichte
der Anwohner und die Rolle der
Stadtregierung. Und vieles darüber hinaus,
das heisst, alles, was während meiner
etwas mehr als einjährigen regelrechten

Odyssee mit meinem Kameramann

und meinem Tonmann Stück
für Stück zum Vorschein kam.»
Zum sachlichen Hinweis im Off, dass
es im ersten Halbjahr 1989 in den
Strassen Rios dreitausend Tote zu
verzeichnen gab, zeigt uns Bezerra
nicht minder sachlich das Kühlhaus
mit den Leichenschränken. Dreissig
Favelas seien in dieser Stadt hinter
Reklamewänden von Millionen
versteckt. Schonungslos führt uns der
Film einen nackten Überlebenskampf
vor Augen, bei dem auch der Schluss
nicht mehr zynisch erscheint: Nur

CABEZA DE VACA von Nicolas Echevarria

jene überleben, die jung im Gefängnis
landen; 23 Jahre beträgt die
Lebenserwartung der jugendlichen
Delinquenten draussen auf den Strassen.
Während eine Offstimme, die den
Anschein macht, sie stamme aus
einem jener Radioprogramme, die rund
um die Uhr die Leute bei guter Laune
zum bösen Spiel halten wollen,
statistisches Material und aktuelle Berichte

liefert, geht Bezerras Kamera direkt
aufs Geschehen los. Zuweilen ist das
Dokumentarfilmmaterial derart
brisant, so dramatisch in seinem
Geschehen, so raffiniert montiert, dass
es scheint, man befinde sich in einem
Spielfilm, der die Realität zuspitzt.
Handkehrum wird mehr als deutlich,
dass es hier nichts mehr zuzuspitzen
gibt, dass die Wirklichkeit längst jeglicher

Fiktion der Schönfärberei spottet.

Wenn zum Beispiel ein Vater
berichtet, wie er zur Polizei gerannt sei,
nachdem der eine Sohn den anderen
umgebracht hatte, und als er zurückkam,

die beiden Töchter, vier- und
fünfjährig, vergewaltigt vorfand, die
eine tödlich verletzt.

In CAIDOS DEL CIELO hat der Peruaner
Francisco Lombardi den Radiosprecher

einer beliebten Privatstation in
der Millionenstadt Lima als Angelpunkt

dreier Geschichten gewählt, die
auf den ersten Blick wenig miteinander

zu tun haben und sich doch alle

Die harten Seiten des Alltags
aufzeigen

Andere suchen den Weg über die
direkte Darstellung des schwierigen
Alltags auf einem ausgebluteten Kontinent

etwa in der Darstellung durch
das erschreckende Dokument wie der
Brasilianer Octavio Bezerra in UMA
AVENIDA CHAMADA BRAZIL, in einem
realitätsbetonten Spielfilm wie der
Argentinier Tristan Bauer in DESPUES DE

LA TORMENTA oder über das
publikumswirksame Kino wie der Peruaner
Francisco Lombardi mit CAIDOS DEL

CIELO.

Bezerra bewegt sich auf der Avenida
Brazil, die vom Flughafen von Rio de
Janeiro durch die Armenviertel in die
Stadt führt, durch einen von der
Gewalt der Armut geprägten Alltag. An
den Anfang seines erschütternden

53



Die wichtigsten Daten zu den Filmen: Kino der Dekolonisation

LA NACION CLANDESTINA (DIE
GEHEIME NATION):

Regie und Buch: Jorge Sanjinés; Kamera:
César Pérez; Kamera-Assistenz: Rafaël Flores,

Delfina Mamani; Kameraführung: Rey-
naldo Yujra, Macario Zurco, Teodora Bal-
cazar, Jorge Laruta, Bruno Limachi; Schnitt:
Jorge Sanjinés; Maske: Graciela Crosas,
Bruno Limachi; Recherchen: Marâ Choque-
la, Beatriz Palacios; Musik: Sergio Pruden-
cio; Ausführende: Experimentalorchester
alter Instrumente mit: César Junaro, Willy
Pozadas, Javier Parrado, Filemon Quispe,
Jorge Gronenbold, Mariana Alandia, Grupo
Khonsata, Banda Real, Gran Poder, Grupo
Chajes des Santiago de Llallagua, Arturo
Sandoval (Jazz); Ton: Juan Guarani;Tonas-
sistenz: Eddy Zabala.
Darsteller: Reynaldo Yujra, Orlando Fluanca,
Delfina Mamani, Roque Saigado, Willy
Pérez, Percy Brun, Luis Serverich, Julia
Baltazar, Juan Carlos Calcina, Victor Con-
dori, Zulema Bustamante, Macario Zurco,
Tatiana Mancilla, Felix Guisbert G., Eduardo
Martinez, Jaime Gonzâlaz, Elenita Apaza,
Nora Lopez, Isabel Melazini, Maruja Onori,
Ruben Portugal, Arminda Mérlda, Graver
Loredo, José Flores, Marcos Lavayen, Juan
Carlos Limachi, Edwin Pinell, Boris Nieto,
Eddy Zabala, Bruno Limachi, Consuleo Lo-
zano.
Produktion: Grupo Ukamau, La Paz; in
Zusammenarbeit mit Channel Four, London;
EZEF, Stuttgart; 7VE, Madrid; Japanisches
Fernsehen; Produktionsleitung: Beatriz
Palacios; Produktionsassistenz: Ptumberto
Mancilla, Maruja Onori, Edwin Pinell, Felix
Quisbert G., Olga Sânchez. Bolivien 1989.
Format: 16 mm (35 mm Blow up), Farbe;
Dauer: 124 Min, CH-Verleih: Trigon Film,
Rodersdorf.

DESPUES DE LA TORMENTA
(NACH DEM STURM):

Regie: Tristân Bauer; Buch: Tristan Bauer,
Rubén Alvarez, Graciela Maglie; Kamera:
Ricardo de Angelis; Schnitt: Cesar
d'Angiolillo; Ausstattung: Abel Facello; Musik:

Rodolfo Mederos; Ton: Abelardo Ku-
schnir.
Darsteller (Rollen): Lorenzo Quinteros
(Ramön), Patricio Contreras (Santos), Ana
Maria Picchio (Rosita), Eva Fernandez
(Nora), Javier Nunez (Andres), Paola Cardo-
zo (Paloma), Franklin Caicedo (Negro), Jofre
Soares (Jesus de la Mercedes), Lidia
Catalano (La Nata).
Produktion: Killarney SA, Edgardo Pallero,
Buenos Aires, Spanisches Fernsehen,
Quinto Centenario. Argentinien 1990.
Format: 35 mm, 1:1.66; Farbe; Dauer: 110 Min.
CH-Verleih: Trigon Film, Rodersdorf.

CABEZA DE VACA:

Regle: Nicolas Echevarria; Buch: Gulllermo
Sheridan, Nicolas Echevarria, nach Motiven
des Buches «Naufragios» von Alvar Nunez
Cabeza de Vaca; Kamera: Gulllermo Navarro;

Schnitt: Rafael Castandeo; Ausstattung:
José Luis Aguilar; Kostüme: Totita Figueroa;
Musik: Mario Lavista; Ton: Carlos Aguilar.
Darsteller (Rolle): Juan Diego (Alvarez Nunez
Cabeza de Vaca), Daniel Gimenez Cacho
(Dorantes), Roberto Sosa (Cascabel/Arai-
no), Carlos Castanon (Castillo), Gerardo Vil¬

lareal (Estebanico), Roberto Cobo (Lozoya),
José Flores (Malacosa), Eli Machuca
(Hechicero), Farnesio de Bernal (Fray Sua-
rez), Josefina Echanove (Anciana Avavar),
Max Kerlow (Hombre de la Armadura), Oscar

Yoldi (Esquivel Panfilo de Narvârez).
Produktion: Produciones Iguana, Mexico-
Tlacopac, in Zusammenarbeit mit Channel
Four und American Playhouse Theatrical
Films; Produzenten: Rafael Cruz, Jorge
Sanchez, Julio Solorzano Foppa; ausführender

Produzent: Bertha Navarro;
Produktionsleitung: Rosina Rivas. Mexiko 1989.
Format: 35 mm, 1:1.85; Farbe; Dauer: 112
Min. CH-Verleih : Columbus, Zürich.

BARROCO:

Regie: Paul Leduc; Buch: José Joaquin
Blanco, Jesus Diaz, Paul Leduc; Kamera:
Angel Goded; Schnitt: Rafael Castanedo;
Ausstattung: Julio Sebastian; künstlerische
Leitung: Julio Esteban.
Darsteller: Francisco Rabal, Angela Molina,
Ernesto Gomez Cruz, Alberto Pedro,
Roberto Gonzalo Sosa.
Produktion: Opalo Film, Barcelona, Spanien;

Institute Cubano del Arte y la Industria
Cinematograficos, Habana, Kuba, Quinto
Centenario. Kuba/Spanien 1989. Format:
35 mm, Farbe; Dauer: 112 Min. CH-Verleih:
Trigon Film, Rodersdorf.

LATINO BAR:

Regie: Paul Leduc; Buch: Paul Leduc, José
Joaquin Blanco, nach Motiven der Erzählung

«Santa» von Federico Gamboa; Kamera:

José Maria Civit; Schnitt: Maria
Aguinaga; Produktionsdesign: Haidee Pino;
Ausstattung: Marianela Alas; Musik: Joan
Albert Amargos; Ton: Victor Lückert.
Darsteller: Dolores Pedro, Roberto Sosa.
Produktion: Opalo Film, Barcelona; Univer-
sidad de Los Andes, Merida, Kuba; Produzent:

J. A. Perez Giner; ausführender
Produzent: J. L. Garcia Arrojo. Kuba/Spanien
1991. Format: 35 mm, 1:1.66, Farbe; Dauer:

80 Min.

UMA AVENIDA CHAMADA BRAZIL:

Regie und Buch: Octavio Bezerra; Kamera:
Miguel Rio Branco, Carlos Azambuja;
Schnitt: Severino Dada; Musik: Brunno Nu-
nes; Ton: Carlos Delà Riva, Antonio Cesar,
Walter Goulart.
Produktion: Octavio Bezerra, Uberto Molo.
Brasilien 1989. Format: 35 mm, 1:1.66; Farbe;

Dauer: 85 Min. CH-Verleih: Filmcoope-
rative, Zürich.

CAIDOS DEL CIELO:

Regie: Francisco Lombardi; Buch: Francisco

Lombardi, Giovanna Pollarolo, Augusto
Cabada; Kamera: José Luis Lopez-Linares;
Schnitt: Alberto Arevalo; Musik: Alejandro
Masso.
Darsteller (Rolle): Gustavo Bueno (Humber-
to), Marisol Palacios (Veronica), Carlos Gas-
sols (Lizardo), Elide Brero (Jesus), Delfina
Paredes (Meche), Rafael Garay (César), Nelson

Ruiz (Tomas).
Produktion: Inca-Film, Lima; Tornasol Film,
Madrid. Peru 1990. Format: 35 mm, Farbe;
Dauer: 119 Min.

auf demselben Hintergrund entwik-
keln. Der Radiomann mit dem
Narbengesicht versucht, den Leuten über
den Äther Hoffnung zu machen, redet
ihnen täglich und mit bewegenden
Beispielen zu, sie sollen an sich glauben

lernen, dann gehe es wieder rund
in ihrem schwierigen Leben in einer
Stadt, in der Millionen nichts als ihre
nackte Haut zu verteidigen haben. Er
selber lebt einsam und rettet eines
Tages auf dem Heimweg eine gut
aussehende junge Frau vor dem Sturz
in die Tiefe. Er nimmt die Selbstmörderin

bei sich auf und versucht ihr mit
dem bisschen Wärme, das er ihr
schenken kann, wieder Mut zu geben.
Parallel zu dieser Handlung entwik-
kelt Lombardi, verbunden über die
Hoffnungsgeschichtenaus dem Äther,
den Versuch eines alten Ehepaars, das
ganze Hab und Gut in ein
Familienmausoleum auf dem Friedhof zu
investieren, den Überlebenskampf einer
blindgewordenen Bediensteten, einer
Cholla, wie sie in Lima genannt
werden. Diese lebt mit ihren beiden
Enkeln wie so viele in der Stadt vom
Abfall jener wenigen, die genug oder
zuviel haben, bis dass sie eines Tages
im eigenen Dreck verkommt und, ein
hartes Bild, von jener Sau gefressen
wird, die sie zum Verkauf dick mästen
wollte. Wann sind, bei der vorgegebenen

Realität, ihre Darstellung und ihre
Überhöhung in der Fiktion überschritten?

Kann man ihr überhaupt noch
beikommen?

Die drei Schauplätze mit ihren Figuren
stehen für eine ganze peruanischstädtische

Gesellschaft am Rande
des Abgrunds. Die Inflation macht
das wenige, das man noch haben
mag, so schnell wieder wertlos, dass
das geringste Zögern bei einem Kauf
bereits bedeuten kann, dass man es
sich im nächsten Moment nicht mehr
leisten kann. Das müssen die Alten
erfahren, die an sich genug Geld hätten,

sich aber längst nicht mehr aufs
Leben konzentrieren, sondern nur
noch darauf, nach dem Tod in einem
Grab zu hausen, das grösser ist als
jenes ihrer Nachbarn. Und die Blinde
mästet ihre Sau, um dereinst Geld für
eine Augenoperation und Nahrung für
die Enkel zu haben. Dabei vernachlässigt

sie die beiden Buben und quält
sie mit ihren Forderungen bis an den
Rand des Todes. Auch der beruflichen

Optimismus ausstrahlende
Radiomann muss im Verlauf seiner
Beziehung zu der Selbstmörderin erkennen,

dass seine Worte angesichts der
Misere niemandem dienen ausser der
Radiostation, die hohe Einschaltquoten

hat und damit Werbung verkaufen

54



kann, Werbung für Produkte, die sich
jene, an die er sich richtet, schon
längst nicht mehr leisten können.

Die Geschichte hat ihre
Wunden hinterlassen

Francisco Lombardi hat CAIDOS DEL
CIELO wie schon LA BOCA DEL LOBO
klar für ein breiteres Publikum
geschrieben und inszeniert. Der Argentinier

Tristan Bauer bleibt da betont
zurückhaltender, obwohl er sich in
einem vergleichbaren Problemfeld
bewegt, gleichzeitig aber auch bezug
nimmt zur jüngeren Geschichte seiner
Heimat, in der zum Teil die
Verantwortlichen für die Misere zu suchen
sind. In seinem Spielfilm DESPUES DE

LA TORMENTA kommt der Sohn eines
entlassenen Fabrikarbeiters hinter
Gitter, weil er sich mit Diebereien
jenes Geld besorgen wollte, das ihm
der arbeitslose Vater nicht geben
kann. «Arbeiter sein ist ein Unglück»,
hat der Vater zu seinem Sohn gesagt.
Wenig später werden Arbeitslose, die
sich für einen Kurzjob anstellen, im
Kampf um die vordersten Plätze
erdrückt. Ein Sinnbild für die Situation,
in der sie stecken.
Bauer erzählt in wenigen Ellipsen,
beginnend dort, wo seine Familie noch
in einem kleinen Haus wohnt,
übergehend zur Baracke und hin zum Tod.
Er konzentriert sich auf das Schicksal
einer einzelnen Familie, zeigt in

metaphorisch wirkenden Alltags-Bildern
die erdrückende Situation am breiten
Rand einer Gesellschaft, der die Folgen

der rechtsgerichteten Militärherrschaft

anzusehen sind. Die Familie,
als Kern der Gesellschaft hochgehalten,

zerbricht hier an den Auswirkungen

wirtschaftlicher Vorgänge. Die
Kinder nehmen ihren Vater als Versager

wahr, können nicht erkennen,
dass er unschuldig in den Abgrund
gestossen wurde - und sie mit ihm.

Kleinigkeiten wie das Glas Wein, das
Décima nicht mehr richtig trinken
kann, machen die schleichende
Entwicklung deutlich. Ein Zurück aus
dem Elend der Städte gibt es bei
Tristan Bauer nicht mehr, weil auch
die Landschaften ausgedörrt sind, die
Besitzverhältnisse dem Bauern kein
Auskommen sichern.
In einer zentralen Sequenz von
DESPUES DE LA TORMENTA will der alte
Don Benigno sich an einem Baum
erhängen. Er sagt, er gehe ins Paradies,
wo schon seine beiden Töchter seien.
Dem Buben putzt er noch mit einer
Zeitung eine Wunde und schickt ihn
fort. Doch nicht einmal der Strick, den
Benigno sich aus ein paar Tüchern

DESPUES DE LA TORMENTA von Tristan Bauer

geflochten hat, hält: Er fällt nur einmal
mehr auf den harten Boden, und wie
in CAIDOS DEL CIELO wissen die
umstehenden Männer und Frauen, die
das Geschehen beobachten, nicht,
ob sie den Selbstmörder retten, wenn
sie ihn von der Tat abhalten, oder ob
sie ihm mehr helfen, wenn sie ihn
lassen. Sie greifen hier nicht ein. «Die
Atmosphäre der Gewalt», meint Octa-
vio Bezerra, «deren Zeuge ich in den
Monaten des Drehs wurde, war ein so
tiefer Schock, dass ich mir nicht
vorstellen kann, noch einmal dorthin
zurückzukehren. Wenn die Gewalt, die
aus urwüchsiger Feindschaft
zwischen manchen Menschen resultiert,
schon nicht auszurotten ist, so sollten
wir zumindest versuchen, sie
einzudämmen, indem wir die sozialen
Unterschiede bekämpfen, aus denen sie
sich nährt.»

Das jüngere lateinamerikanische Kino
zeichnet sich durch das Aufzeigen
der Probleme vor Ort aus, aber auch
durch die Beteiligung am Bewusst-
seinsprozess der jeweiligen Gesellschaft.

Beides ist über die Landesgrenzen

hinaus wichtig. Sergio
Prudencio, ein bolivianischer Musiker
und Komponist, der mit Jorge San-
jinés zusammengearbeitet hat, meint:
«Es gibt einen Faktor, der das
lateinamerikanische Kino eint: Die Tatsache,

dass wir Filme über uns selber

machen, in Brasilien, Kuba, Argentinien,
Peru, Bolivien oder Kolumbien.

Das ist uns gemein. Aber zweifellos
gibt es Unterschiede, in der Thematik
wie in der Filmsprache. Die
Unterschiede sind bedingt durch die jeweilige

Geschichte eines Landes. Die
Realität in Argentinien ist nicht dieselbe

wie jene in Bolivien. Argentinien ist
viel stärker an Europa gebunden, auch
historisch gesehen. Die Sozialstruktur
Argentiniens ist demnach für die
Europäer viel leichter verständlich als
jene von Bolivien.» Und: «Ich glaube,
den ursprünglichsten lateinamerikanischen

Film macht Jorge Sanjinés.»

Angesichts der zahlreichen
lateinamerikanischen Filme, die ich in den
letzten Monaten gesehen habe,
scheint mir diese Einschätzung auch
von aussen betrachtet zutreffend.
Setzt Brasilien mit einer relativ starken

Filmproduktion zu einem schönen

Teil auf den Kommerz, fällt vor
allem in Mexiko die explizite
Aufarbeitung der alten Kolonialgeschichte
in unterschiedlichen Formen auf,
während sich Argentinien sehr stark
mit den vergangenen Jahren und der
Rückkehr aus der inneren wie äusseren

Emigration beschäftigt, und
Sanjinés, der selber auch während sieben
Jahren im Exil in Peru und Equador
weilte, auf die eigenen Traditionen
zurückgreift.

55


	Die eigene Identität zurückerobern : Quinto Centenario : Gedanken zu sieben neueren Filmen aus Lateinamerika

