Zeitschrift: Filmbulletin : Zeitschrift fir Film und Kino
Herausgeber: Stiftung Filmbulletin

Band: 32 (1990)

Heft: 169

Artikel: Dharma Tongjoguro Kan Kkadalgun? (Warum Bodhi-Dharma in den
Orient aufbrach?) von Yong-Kyun Bae : vom Leben, vom Tod. Vom
Leben

Autor: Zimmermann, Verena

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-866873

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-866873
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die sinnliche Kraft der Bilder zieht in Bann

DHARMAGA TONGJOGURO KAN KKADALGUN?
(WARUM BODHI-DHARMA IN DEN ORIENT AUFBRACH?)
von Yong-Kyun Bae

Vom Leben, vom Tod.
VYom Leben.

odhi-Dharma, ein indischer
~ Monch, brachte den Geist des
Zen nach China, im sechsten Jahrhun-
dert. Er ist in den Osten gegangen. So
Yong-kyun Bae. Den Titel seines
Films, der sich darauf bezieht, die
Frage nach dem Woher und Wohin,
lasst er unbeantwortet, und das Ge-
sprach, ein Selbstgesprach, Uber das
Zurtck in die Welt oder das Bleiben in
der Einsamkeit findet nachts statt, auf
halbem Weg, zwischen der Ebene und
den Bergen. Die beiden, die sich hier
begegnen, Kibong und der fremde
Monch, heben sich wie Schattenrisse
vor dem néchtlichen Himmel ab, ihre
Gesichter sind nicht zu erkennen. Ki-
bong ist an einer Wegscheide, aber er
geht zurlick in die Einsiedelei; der
Fremde nimmt den anderen Weg, hin-
unter ins Leben, durch eine dunkle
Stille, auf dem Wasser der Reisfelder
spielt das Licht des Mondes.
«... Ich habe aus der Zen-Philosophie
geschopft, denn sie gehdrt zu meiner

48

Kultur und zu meinen Wurzeln. Aber
auch aus dem Westen, wo man be-
stimmte Prinzipien in der Psychoana-
lyse und in den Gedanken eines Philo-
sophen wie Heidegger sowie in der
Psychologie Jungs wiederfindet. Der
Einfluss der Zen-Philosophie kommt
zudem auch im Surrealismus und in
der zeitgenossischen Kunst und Mu-
sik zum Ausdruck. Meine Sprache ver-
steht sich als universale Sprache. Sie
erzahlt vom Menschen, von der Duali-
tat Leben und Tod und vom kiinstleri-
schen Schaffen. Aus diesem Grund
bleibt der Titel meines Films ein Réat-
sel: Es ist die Frage des Menschen
nach seinem Dasein und seiner Zu-
kunft; eine Frage, die er sich zu stellen
nie aufhdren wird...».

Ratselhaftes hat auch die nachtliche
Szene. «... Ist die Erleuchtung nicht
ein Traum?... Die Kreaturen retten?
Was bedeutet das? Was heisst das flir
all jene, die Vater, Mutter, Frau und Kin-
der verlassen haben, weil sie an die Er-

leuchtung glauben? Wer ist Buddha?
Wer ist es nicht? Heisst es nicht, er sei
weder Buddha noch Kreatur? Ich
kehre in die Welt und den Strudel des
Lebens zuriick.»

Wer spricht? Kibong sitzt im Baum,
unbewegt, wie eine Statue, er ist fast
inexistent. Der andere spricht, aber es
kénnten Kibongs Worte sein. Der Ver-
wirreffekt dieser Szene ist Absicht.
Der andere spricht aus, was Kibong
noch nicht zu sagen wagt. Die zwei Fi-
guren sind die sichtbare Ausserung
unterschiedlicher Facetten einer einzi-
gen Figur, erklart Yong-kyun Bae, der
in dieser Szene mit aufwendigen Ka-
merafahrten gearbeitet hat, mit Bewe-
gungen, die eine irreal wirkende Atmo-
sphédre erzeugen. Dazu das Dunkel,
die Schatten und Silhouetten.

Wir stellen Fragen, wir sind verwirrt,
verzaubert fast von dieser Nacht — von
nichts als von der sichtbaren Welt.
Denn, und dies durch den ganzen Film
hindurch, was immer an Gedanken-



Film: Fenster zur Welt

gangen ausgelést werden mag und
wovon immer Yong-kyun Bae sich hat
anregen lassen, er erzahlt in Bildern
der konkreten Welt — wenn auch Be-
griffe wie konkret, real, sichtbar einen
anderen Stellenwert haben mogen in
einer vom Zen-Denken beeinflussten
Kultur. «<Die Kdrper, die zum Nichts zu-
rickgerufen werden, tanzen in der
Harmonie der Tone und Farben wie
Schaumblasen. Ist es ein Traum oder
Wirklichkeit?» fragt der alte Mdnch,
Hyegok, bevor Kibong mit Haejin zum
Tempelfest aufbricht.

Aber hier sind wir schon weit Uber der
Mitte des Films und in einer Ge-
schichte, die sich, vielleicht, auf meh-
rere Weisen oder, besser, auf mehre-
ren Ebenen lesen ldsst, erzahlt aber
wird sie ganz in der Konzentration auf
das Sichtbare, und fast nur in Bildern;
Worte sind selten, die Dialoge knapp.
Wir werden zum Sehen angehalten,
zum Horen; wir werden zum Sehen
und zum Schauen geradezu verlockt.
Die Bilder, die eigenwillige Art der Aus-
schnitte, die Uberraschenden Wen-
dungen beim Erzéhlen, das sich Zeit
nimmt: Die sinnliche Kraft der Bilder
zieht in Bann.

in junger Mann steht an einem

Bahnibergang, schrill und grell
das Lauten der Glocke, das Blinken
des Rotlichts, Verkehrslarm im Hinter-
grund und vorn im Bild der durchra-
sende Zug, eine lange Einstellung, ein
verstelltes lautes Bild, und darin die
Ruhe des wartenden Mannes. Ein
packender Filmbeginn.
Eine Tur, der Ruf «Haejin!» Die Tur off-
net sich, der Blick geht nach draus-
sen, in die Natur, helles Licht. Erstmals
erscheint der alte Zen-Meister, Hye-
gok, der seit Jahren in einer alten Ein-
siedelei, oben in den Bergen, lebt. Ein
Kind pflickt Trauben. Der Alte geht
Uber den Hof, schopft Wasser. Wir se-
hen die Schale, den Wasserspiegel,
und wieder das Kind, am Bach, wie es
sich mit geschlossenen Augen Uber
das Wasser beugt. Mit einer Reihe von
Bildern, Stilleben fast, flihrt Yong-
kyun Bae in die Welt des Meisters und
die Welt Haejins, des Knaben, ein.
Den alten Monch, der hier mit dem
verwaisten Knaben lebt, sehen wir
Wasser schopfen, lesen, meditieren,
das Kind, wie es spielt und wie es am
Bach den Vogel fangt, der in der Ge-
fangenschaft sterben und das Kind
erstmals mit dem Tod konfrontieren
wird. Beiden begegnen wir am Was-
ser. Der eine ist am Ende seines Le-
bens, der andere, der Knabe, am An-
fang, er macht erste Erfahrungen, oft
allein in der Natur, aber am Schluss

wird es sein, als habe er sehr schnell
gelernt. Er ist schon auf den Spuren
des Meisters, der, wie er sagt, seinen
Kérper verlassen hat; das Kind und
der alte Ménch gehen den gleichen
Weg, sind im gleichen Fluss. «Es gibt
weder Geburt noch Tod», sagt der
Meister, «es ist weder Anfang noch
Ende», «Ankommen ist Weggehen,
Weggehen ist Ankommen».

Kibong, dem jungen Ménch, der ge-
wissermassen zwischen den beiden,
aber auch neben ihnen, lebt und lernt,
begegnen wir bei harter Arbeit und er-
kennen den jungen Mann, der in der
Stadt im Larm gestanden hatte und
plétzlich aus dem Bild verschwunden
war. So plétzlich, wie er am Schluss
nicht mehr da stehen wird, nachdem
ihn Haejin nach seinem Ziel gefragt
hat. Kibong weist in den Himmel, und
als Haejin wieder vor sich hin blickt, ist
Kibong verschwunden, als habe die
Zeit einen Sprung gemacht. Gegen
Abend sehen wir Kibong weit unten
gegen die Ebene zu gehen, die wieder
in schimmerndem Licht liegt. Er fihrt
die Kuh mit sich, geht in die Welt zu-
rick.

- elchen Weg ein Mensch wah-

- len soll und ob er sich der
Verantwortung fiir die Angehdrigen
entziehen durfe — die Frage wird mehr-
mals gestellt, nicht nur in jener Nacht,
als Kibong aus der Stadt zurlck-
kommt. Er hat Medikamente flr den
kranken Meister geholt, er hat seine
blinde Mutter aufgesucht und sich
nicht zu erkennen gegeben. Aber nicht
nur hier erfahren wir etwas vom Zwie-
spalt, in dem der junge Mdnch lebt.
Wir haben seine Verzweiflung gesehen
in den Bildern, die zurlickblenden in
die Zeit, als er noch bei der verwitwe-
ten Mutter und der Schwester im Slum
lebte und sich danach sehnte, den
Weg der Meditation zu gehen, die
«Freiheit des Geistes» zu erlangen.
Verzweifelt sehen wir ihn auch oft
wahrend des Lebens in den Bergen.
Und es scheint, als habe der Zen-Mei-
ster eine Ahnung davon.

on der schnellen Industrialisie-

rung Asiens, auch Sidkoreas,
spricht Yong-kyun Bae, vom Kulturver-
lust, der geradezu gesteuert wird, in
den Schulen schon, die ganz auf west-
liches Denken ausgerichtet sind. «Ich
habe versucht, zur Grundhaltung des
Zen... vorzudringen. Mit dieser Hoff-
nung habe ich angefangen, den Film
zu drehen...» Yong-kyun Bae hat ins-
gesamt acht Jahre daran gearbeitet,
er war Autor, Produzent, Kamera-

mann, Regisseur, er hat mit Laien ge-
arbeitet, weil er mit den Darstellern
umgehen wollte, «als seien sie Wachs
in meinen Héanden». Es muss schwie-
rig gewesen sein, seinen Ansprtchen
zu genugen. Bis zu sechzigmal hat er
einzelne Einstellungen gedreht, oder
hat lange auf ein bestimmtes Licht ge-
wartet.

Bae ist Maler, Dozent an der Kunst-
akademie in seiner Heimatstadt Tae-
gu; auch Kyoung-myoung Min, mitder
er verheiratet ist und die mitgearbei-
tet, vor allem mitgedacht hat, ist Male-
rin. DHARMAGA TONGJOGURO KAN
KKADALGUN? wurde gemacht, wie Bil-
der gemalt werden, in Eigenfinanzie-
rung, im Alleingang, auch mit einem
radikalen asthetischen Anspruch.
Autorenkino, das sich mit Kultur und
Realitdt des Landes beschéaftigt, ist
zwar auch in Sudkorea im Auf-
schwung, aber kann auf Unterstit-
zung durch etablierte Produzenten
nicht zahlen.

Wie hartnéckiges Schwimmen gegen
den Strom kommt einem das Machen
dieses Films vor. Und ihn gesehen ha-
ben, ist wie ein Stlck weit auf einem
Weg gegangen zu sein auf der Suche
nach den Wurzeln einer Kultur. Und
gleichzeitig gerat man in eine Ausein-
andersetzung, die sich gegen blinde
Weltflucht richtet. Yong-kyun Bae geht
von der heutigen Situation aus, und er
hat eigene Erfahrungen in seinen Film
eingearbeitet.

Verena Zimmermann

Die wichtigsten Daten zu DHARMAGA
TONGJOGURO  KAN  KKADALGUN?
(WARUM BODHI-DHARMA IN DEN ORIENT
AUFBRACH?):

Regie, Drehbuch, Dialog, Kamera, Montage,
Licht, Ton, Dekor: Yong-kyun Bae; Musik:
Kyu-young Chin.

Darsteller (Rolle): Pan-yong Yi (Hyegok),
Won-sop Sin (Kibong), Hae-jin Huang (Ha-
ejin), Su-myong Ko (Superior), Hae-yong
Kim (zweiter Schuler).

Produktion: Yong-kyun Bae. Stidkorea 1989,
Farbe, 137 Min. CH-Verleih: trigon-fim, Ro-
dersdorf.

49



	Dharma Tongjoguro Kan Kkadalgun? (Warum Bodhi-Dharma in den Orient aufbrach?) von Yong-Kyun Bae : vom Leben, vom Tod. Vom Leben

