
Zeitschrift: Filmbulletin : Zeitschrift für Film und Kino

Herausgeber: Stiftung Filmbulletin

Band: 32 (1990)

Heft: 169

Artikel: Dharma Tongjoguro Kan Kkadalgun? (Warum Bodhi-Dharma in den
Orient aufbrach?) von Yong-Kyun Bae : vom Leben, vom Tod. Vom
Leben

Autor: Zimmermann, Verena

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-866873

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-866873
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DHARMAGATONGJOGURO KAN KKADALGUN?

(WARUM BODHI-DHARMA IN DEN ORIENT AUFBRACH?)
von Yong-Kyun Bae

Vom Leben, vom Tod.
Vom Leben.

MEt odhi-Dharma, ein indischer
Mönch, brachte den Geist des

Zen nach China, im sechsten Jahrhundert.

Er ist in den Osten gegangen. So
Yong-kyun Bae. Den Titel seines
Films, der sich darauf bezieht, die
Frage nach dem Woher und Wohin,
lässt er unbeantwortet, und das
Gespräch, ein Selbstgespräch, über das
Zurück in die Welt oder das Bleiben in

der Einsamkeit findet nachts statt, auf
halbem Weg, zwischen der Ebene und
den Bergen. Die beiden, die sich hier
begegnen, Kibong und der fremde
Mönch, heben sich wie Schattenrisse
vor dem nächtlichen Flimmel ab, ihre
Gesichter sind nicht zu erkennen.
Kibong ist an einer Wegscheide, aber er
geht zurück in die Einsiedelei; der
Fremde nimmt den anderen Weg,
hinunter ins Leben, durch eine dunkle
Stille, auf dem Wasser der Reisfelder
spielt das Licht des Mondes.
«... Ich habe aus der Zen-Philosophie
geschöpft, denn sie gehört zu meiner

Kultur und zu meinen Wurzeln. Aber
auch aus dem Westen, wo man
bestimmte Prinzipien in der Psychoanalyse

und in den Gedanken eines
Philosophen wie Heidegger sowie in der
Psychologie Jungs wiederfindet. Der
Einfluss der Zen-Philosophie kommt
zudem auch im Surrealismus und in
der zeitgenössischen Kunst und Musik

zum Ausdruck. Meine Sprache
versteht sich als universale Sprache. Sie
erzählt vom Menschen, von der Dualität

Leben und Tod und vom künstlerischen

Schaffen. Aus diesem Grund
bleibt der Titel meines Films ein Rätsel:

Es ist die Frage des Menschen
nach seinem Dasein und seiner
Zukunft; eine Frage, die er sich zu stellen
nie aufhören wird...».
Rätselhaftes hat auch die nächtliche
Szene. «... Ist die Erleuchtung nicht
ein Traum?... Die Kreaturen retten?
Was bedeutet das? Was heisst das für
all jene, die Vater, Mutter, Frau und
Kinderverlassen haben, weil sie an die Er¬

leuchtung glauben? Wer ist Buddha?
Wer ist es nicht? Heisst es nicht, er sei
weder Buddha noch Kreatur? Ich
kehre in die Welt und den Strudel des
Lebens zurück.»
Wer spricht? Kibong sitzt im Baum,
unbewegt, wie eine Statue, er ist fast
inexistent. Der andere spricht, aber es
könnten Kibongs Worte sein. Der
Verwirreffekt dieser Szene ist Absicht.
Der andere spricht aus, was Kibong
noch nicht zu sagen wagt. Die zwei
Figuren sind die sichtbare Äusserung
unterschiedlicher Facetten einer einzigen

Figur, erklärt Yong-kyun Bae, der
in dieser Szene mit aufwendigen
Kamerafahrten gearbeitet hat, mit
Bewegungen, die eine irreal wirkende
Atmosphäre erzeugen. Dazu das Dunkel,
die Schatten und Silhouetten.
Wir stellen Fragen, wir sind verwirrt,
verzaubert fast von dieser Nacht - von
nichts als von der sichtbaren Welt.
Denn, und dies durch den ganzen Film
hindurch, was immer an Gedanken-

48



Film: Fenster zur Welt

gängen ausgelöst werden mag und
wovon immer Yong-kyun Bae sich hat
anregen lassen, er erzählt in Bildern
der konkreten Welt - wenn auch
Begriffe wie konkret, real, sichtbar einen
anderen Stellenwert haben mögen in
einer vom Zen-Denken beeinflussten
Kultur. «Die Körper, die zum Nichts
zurückgerufen werden, tanzen in der
Harmonie der Töne und Farben wie
Schaumblasen. Ist es ein Traum oder
Wirklichkeit?» fragt der alte Mönch,
Hyegok, bevor Kibong mit Haejin zum
Tempelfest aufbricht.
Aber hier sind wir schon weit über der
Mitte des Films und in einer
Geschichte, die sich, vielleicht, auf mehrere

Weisen oder, besser, auf mehreren

Ebenen lesen lässt, erzählt aber
wird sie ganz in der Konzentration auf
das Sichtbare, und fast nur in Bildern;
Worte sind selten, die Dialoge knapp.
Wir werden zum Sehen angehalten,
zum Hören; wir werden zum Sehen
und zum Schauen geradezu verlockt.
Die Bilder, die eigenwillige Art der
Ausschnitte, die überraschenden
Wendungen beim Erzählen, das sich Zeit
nimmt: Die sinnliche Kraft der Bilder
zieht in Bann.

Ein junger Mann steht an einem
Bahnübergang, schrill und grell

das Läuten der Glocke, das Blinken
des Rotlichts, Verkehrslärm im Hintergrund

und vorn im Bild der durchrasende

Zug, eine lange Einstellung, ein
verstelltes lautes Bild, und darin die
Ruhe des wartenden Mannes. Ein

packender Filmbeginn.
Eine Tür, der Ruf «Haejin!» Die Tür öffnet

sich, der Blick geht nach draus-
sen, in die Natur, helles Licht. Erstmals
erscheint der alte Zen-Meister, Hyegok,

der seit Jahren in einer alten
Einsiedelei, oben in den Bergen, lebt. Ein
Kind pflückt Trauben. Der Alte geht
über den Hof, schöpft Wasser. Wir
sehen die Schale, den Wasserspiegel,
und wieder das Kind, am Bach, wie es
sich mit geschlossenen Augen über
das Wasser beugt. Mit einer Reihe von
Bildern, Stilleben fast, führt Yong-
kyun Bae in die Welt des Meisters und
die Welt Haejins, des Knaben, ein.
Den alten Mönch, der hier mit dem
verwaisten Knaben lebt, sehen wir
Wasser schöpfen, lesen, meditieren,
das Kind, wie es spielt und wie es am
Bach den Vogel fängt, der in der
Gefangenschaft sterben und das Kind
erstmals mit dem Tod konfrontieren
wird. Beiden begegnen wir am Wasser.

Der eine ist am Ende seines
Lebens, der andere, der Knabe, am
Anfang, er macht erste Erfahrungen, oft
allein in der Natur, aber am Schluss

wird es sein, als habe er sehr schnell
gelernt. Er ist schon auf den Spuren
des Meisters, der, wie er sagt, seinen
Körper verlassen hat; das Kind und
der alte Mönch gehen den gleichen
Weg, sind im gleichen Fluss. «Es gibt
weder Geburt noch Tod», sagt der
Meister, «es ist weder Anfang noch
Ende», «Ankommen ist Weggehen,
Weggehen ist Ankommen».
Kibong, dem jungen Mönch, der ge-
wissermassen zwischen den beiden,
aber auch neben ihnen, lebt und lernt,
begegnen wir bei harter Arbeit und
erkennen den jungen Mann, der in der
Stadt im Lärm gestanden hatte und
plötzlich aus dem Bild verschwunden
war. So plötzlich, wie er am Schluss
nicht mehr da stehen wird, nachdem
ihn Haejin nach seinem Ziel gefragt
hat. Kibong weist in den Himmel, und
als Haejin wieder vorsieh hin blickt, ist
Kibong verschwunden, als habe die
Zeit einen Sprung gemacht. Gegen
Abend sehen wir Kibong weit unten
gegen die Ebene zu gehen, die wieder
in schimmerndem Licht liegt. Er führt
die Kuh mit sich, geht in die Welt
zurück.

eichen Weg ein Mensch wählen

soll und ob er sich der
Verantwortung für die Angehörigen
entziehen dürfe - die Frage wird mehrmals

gestellt, nicht nur in jener Nacht,
als Kibong aus der Stadt zurückkommt.

Er hat Medikamente für den
kranken Meister geholt, er hat seine
blinde Mutter aufgesucht und sich
nicht zu erkennen gegeben. Aber nicht
nur hier erfahren wir etwas vom Zwiespalt,

in dem der junge Mönch lebt.
Wir haben seine Verzweiflung gesehen
in den Bildern, die zurückblenden in
die Zeit, als er noch bei der verwitweten

Mutter und der Schwester im Slum
lebte und sich danach sehnte, den
Weg der Meditation zu gehen, die
«Freiheit des Geistes» zu erlangen.
Verzweifelt sehen wir ihn auch oft
während des Lebens in den Bergen.
Und es scheint, als habe der Zen-Meister

eine Ahnung davon.

mann, Regisseur, er hat mit Laien
gearbeitet, weil er mit den Darstellern
umgehen wollte, «als seien sie Wachs
in meinen Händen». Es muss schwierig

gewesen sein, seinen Ansprüchen
zu genügen. Bis zu sechzigmal hat er
einzelne Einstellungen gedreht, oder
hat lange auf ein bestimmtes Licht
gewartet.

Bae ist Maler, Dozent an der
Kunstakademie in seiner Heimatstadt Tae-

gu; auch Kyoung-myoung Min, mit der
er verheiratet ist und die mitgearbeitet,

vor allem mitgedacht hat, ist Malerin.

DHARMAGA TONGJOGURO KAN
KKADALGUN? wurde gemacht, wie
Bilder gemalt werden, in Eigenfinanzierung,

im Alleingang, auch mit einem
radikalen ästhetischen Anspruch.
Autorenkino, das sich mit Kultur und
Realität des Landes beschäftigt, ist
zwar auch in Südkorea im
Aufschwung, aber kann auf Unterstützung

durch etablierte Produzenten
nicht zählen.
Wie hartnäckiges Schwimmen gegen
den Strom kommt einem das Machen
dieses Films vor. Und ihn gesehen
haben, ist wie ein Stück weit auf einem
Weg gegangen zu sein auf der Suche
nach den Wurzeln einer Kultur. Und
gleichzeitig gerät man in eine
Auseinandersetzung, die sich gegen blinde
Weltflucht richtet. Yong-kyun Bae geht
von der heutigen Situation aus, und er
hat eigene Erfahrungen in seinen Film
eingearbeitet.

Verena Zimmermann

¥on der schnellen Industrialisie¬
rung Asiens, auch Südkoreas,

spricht Yong-kyun Bae, vom Kulturverlust,

der geradezu gesteuert wird, in
den Schulen schon, die ganz auf
westliches Denken ausgerichtet sind. «Ich
habe versucht, zur Grundhaltung des
Zen... vorzudringen. Mit dieser Hoffnung

habe ich angefangen, den Film
zu drehen...» Yong-kyun Bae hat
insgesamt acht Jahre daran gearbeitet,
er war Autor, Produzent, Kamera-

Die wichtigsten Daten zu DHARMAGA
TONGJOGURO KAN KKADALGUN?
(WARUM BODHI-DHARMA IN DEN ORIENT
AUFBRACH?):
Regie, Drehbuch, Dialog, Kamera, Montage,
Licht, Ton, Dekor: Yong-kyun Bae; Musik:
Kyu-young Chin.
Darsteller (Rolle): Pan-yong Yi (Hyegok),
Won-sop Sin (Kibong), Hae-jin Huang
(Haejin), Su-myong Ko (Superior), Hae-yong
Kim (zweiter Schüler).
Produktion: Yong-kyun Bae. Südkorea 1989,
Farbe, 137 Min. CH-Verleih: trigon-film,
Rodersdorf.

49


	Dharma Tongjoguro Kan Kkadalgun? (Warum Bodhi-Dharma in den Orient aufbrach?) von Yong-Kyun Bae : vom Leben, vom Tod. Vom Leben

