Zeitschrift: Filmbulletin : Zeitschrift fir Film und Kino
Herausgeber: Stiftung Filmbulletin

Band: 31 (1989)

Heft: 168

Artikel: Uberlegungen zum afrikanischen Film : Blickvermeidung und
Blickscharfung

Autor: Witte, Karsten

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-867331

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-867331
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Uberlegungen zum afrikanischen Film

Blickvermeidung
und Blickscharfung

Woldemar kehrt aus London nach Ber-
lin zuriick und berichtet den Barby-
Schwestern von einer Sightseeing-
Tour. Sein Bericht aus Westeuropa
wird Uberboten, denn Armgard und
Melusine scherzen Uber ein Revue-
Theater Unter den Linden. Dort zeige
man «Die Madchen von Dahomey»,
eine Nummer Uber die sagenhaften
Amazonen des westafrikanischen Ko-
nigreiches (die heutige Volksrepublik
Bénin). Diesen Hinweis auf den exploi-
tablen Showcharakter des Exotischen
findet man, zum politischen Hohe-
punkt des kaiserlich deutschen Impe-
rialismus in Westafrika, in Fontanes
Roman «Der Stechlin».

Klaus Kinski in der Rolle des brasiliani-
schen Sklavenhandlers en gros na-
mens Felix de Souza trainiert auf dem
Platz vor der alten portugiesischen Fe-
stung Elmina (im heutigen Ghana) die
weibliche Palastgarde des Konigs von
Dahomey. Die Amazonen sind in mas-
senhafter Formation angetreten, so,
als habe Leni Riefenstahl aus dem Off
einen deutlichen Wink gegeben. Spa-
ter werden die ghanaischen Statistin-
nen sich lachend und singend nicht
nur dem Sklavenhandler andienen,
sondern, vermeintlich «ungeniert»,
sich der Kamera andréngen, um die
sie sich unbekleidet scharen missen.
Postkoloniale Bilder im zeitgenossi-
schen Film COBRA VERDE von Werner
Herzog, die noch die sexuelle Attrak-
tion kolonialisieren, fungieren, um den
Schauwert «Afrika» zu erhohen.
Nichts hebt Herzogs Film von der ge-
hemmten Schaulust der Forschungs-
reisenden zur Kolonialzeit ab, die Be-
richte lieferten wie «Afrika, nackt und
angezogen» oder «Dunkel lockender
Erdteil». Die Kritik aus afrikanischer
Sicht an COBRA VERDE, ich zitiere aus
der Ghanaian Times vom 6. Februar
1988, ist ein Defensivakt, der astheti-

sche Bedenken an die 6konomische
Bilanz verkauft, denn es stand die Be-
teiligung der koproduzierenden GFIC
(Ghana Film Industry Corporation) auf

dem Spiel. Immerhin rdumt die Kritik -

ein, dass dem Regisseur von der Re-
gierung des Landes Mali die urspriing-
lich erteilte Dreherlaubnis flir den Film
entzogen worden sei. Das Drehbuch
bedeute einen «insult to the black
race».

Der Verdacht wird ausgeraumt, indem
die Kritik an den Bildern durch die
pure Begeisterung Uber die Produk-
tion des Films, in der Afrikaner sicht-
bar werden, Uberformt wird. Wie se-
hen Europder afrikanische Filme, wie
sehen Afrikaner ihre Filme, ist die
Frage, der folgende Uberlegungen an-
hand von Filmen aus Kamerun,
Ghana, Senegal, Elfenbeinkiiste und
Mali gelten. Durchaus kulturpolitische
Intention ist es dabei, den eurozentri-
schen Blick und die fast schon gen-
technisch verankerte Kodifizierung
von Hollywood-Normen im westlichen
Wahrnehmungsapparat ein wenig zu
schwachen; lernen Filmhistoriker
doch gerade miithsam und zogernd,
die Geschichte des japanischen Films
als ein Europa nicht-kompatibles
Wahrnehmungssystem zu begreifen.

Hintangestellt bleiben, flirs erste, spe-
zifische Formen der Distribution und
Rezeption von afrikanischen Filmen in
Afrika. Insofern wird der Paradigmen-
wechsel nicht radikal vollzogen, wenn
er nur auf Differenz und Bildwechsel
beharrt. Auch wird der Produktionszu-
sammenhang von politischer Ge-
schichte und der Ausbildung von Gen-
res nicht vertieft (warum zum Beispiel
dominiert in den frankophonen Lan-
dern der Spielfilm, wahrend im anglo-
phonen Bereich der Dokumentarfilm
Fuss fasst, wohingegen in Afrikas lu-

Von Karsten Witte

sophonen Landern — Angola, Mozam-
bique — genreunspezifisch eine vor-
handwerkliche Produktionsstufe: eth-
nographische Filme von Europaern
vorherrschend sind). Claire Denis,
langjéhrige Regieassistentin von Wim
Wenders, die zur franzésischen Kolo-
nialzeit im muslimischen Norden Ka-
meruns aufwuchs, debiitierte bei den
Filmfestspielen in Cannes 1988 mit ih-
rem Spielfilm CHOCOLAT. Darin erzahlt
sie die Geschichte der behiteten So-
zialisation eines sechsjahrigen Mad-
chens, das als Tochter des Verwal-
tungsoffiziers zwischen dem franzdsi-
schen Milieu (das Haus) und der ge-
heimen Komplicenschaft zum schwar-
zen Hausboy (die Erfahrung des Lan-
des, der Weite) in extreme Zuneigun-
gen eingespannt wird. Was das Kind
sieht, wird gelenkt durch die Aufmerk-
samkeit auf den Diener. Beider Wahr-
nehmung verbindet das Staunen, das
Schweigen, das Nichtfassenkdnnen
dessen, was sie sehen. Diese Aussen-
seiter gehen ein Blick-Blindnis ein,
das beiden einen Zuwachs an Er-
kenntnis gibt.

Die Plansequenzen der Kamera bin-
den die Schoénheit des Landes, den
Schock des Verhaltens der Besatzer in
eine Bewegung ein. Die Minimalisie-
rung der Unruhe schafft eine Maximie-
rung der Spannung zwischen Behliten
und Aufdecken. Das ist die Strategie
des Films: aus dem Off reicht ein
schwarzer Arm den Kaffee an den
Tisch der Weissen. Ein weisser Kopf
hebt oder wendet sich nicht, der
Wunsch wird von den Lippen, nicht
von den Augen abgelesen. Die Wahr-
nehmung von Schwarzen durch die
Weissen (es sind die flinfziger Jahre
vor der Unabhéngigkeit der Staaten
Afrikas) ist eine Verweigerung, ein in-
tentionales Ubersehen.

51






MORTU NEGA von Flora Gomes (Guinea-Bissau 1988)

SARAOUINA von Med Hondo (Burkina Faso / Frankreich 1986)

Nichtafrikanische Filme sind bloss visuell schnell, dafur musika-
lisch furchtbar langsam. Lehrsatz daraus ware: eine neue Prioritat
der Sinne untereinander zu erkennen und anzuerkennen.

In Konsequenz hiesse das womaoglich: afrikanische Filme sind
nicht vom Bildrhythmus, sondern vom Tonduktus her montiert.

Die Wahrnehmung von Weissen durch
die Schwarzen hingegen ist ein all-
mahliches Erkennen, ein gezlgeltes
Schweigen aus Machtlosigkeit. Aber
in diesem Arsenal werden unzahlige
Gesten und Blicke gesammelt, aus
denen sich flir die Zeit der Unabhan-
gigkeit eine neue geschéarfte Wahrneh-
mung armieren lasst. Schliesslich deu-
tet die Funktion der hier verwandten
Plansequenzen auf einen &sthetisch
wie politisch fliessenden Ubergang,
ein Schwenk, der beide Wahrneh-
mungsstrategien (die Blickvermei-
dung wie die Blickscharfung) auf ei-
nen félligen Bildwechsel hinlenkt. (Im
Ubrigen hat sich die kamerunische Ko-
produktion von CHOCOLAT gegen die-
sen Titel gewandt und stattdessen
HOME vorgeschlagen.)

Die Architektur, Plastik und Literatur
Afrikas sind zweitausend Jahre alt,
seine Kinematographie zéhlt erst
zwanzig Jahre und datiert mit staatli-
cher Forderung erst seit den Tagen der
Unabhangigkeit. Der Senegalese
Sembene Ousmane (auch ein bedeu-
tender Realist afrikanischer Literatur)
prasentierte 1963 auf dem Festival in
Tours seinen Film BOROM SARRET; in
Venedig 1988 wurde sein Film LE
CAMP DE THIAROYE gezeigt. Ousmane
ist ein Pionier des afrikanischen Er-
zahlkinos, das er mit klassenspezifi-
schen Portraits aus der Epoche der
Dekolonisierung beliefert. Sein Kino
liegt auf progressistischer Linie, die ei-
nerseits die Verburgerlichung der poli-
tischen Kader, andererseits das Fest-
halten an animistischen Traditionen
bekampft. Der Regisseur gilt als der
bekannteste Reprasentant schwarzaf-
rikanischen Kinos: deshalb sei an die-
ser Stelle vom unbekannteren Nach-
wuchs die Rede, der zudem Uberwie-
gend nicht mehr an den Filmhoch-
schulen in Moskau, Havanna, Paris
oder Muinchen ausgebildet wurde,
sondern der bislang einzigen Filmaka-
demie Westafrikas, dem NAFTI (Natio-

nal Film and Television Institute) in
Ghanas Hauptstadt Accra. In den Leit-
linien zur Ausbildung heisst es, sich
gegen den eurozentrischen Blick ab-
grenzend: «His / her orientation as an
African is not disturbed by direct alien
cultures or values which tend to sub-
vert creative identity and individual
selfconfidence».

Als der mauretanische Regisseur Med
Hondo seinen historischen Spielfilm
SARAOUINA dem Widerstand einer Ko-
nigin gegen die Kolonialherren wid-
mete, erklarte er auf dem «forum» der
Berlinale 1987: «Unser Kontinent hat
die reichsten Bodenschatze und den-
noch die armsten Bewohner. Was uns
fehlt, sind die Minen der Imagination,
aus denen wir Bilder unserer Ge-
schichte gewinnen.» In welchen Bil-
dern bekundete sich afrikanische
Identitat, Selbstvertrauen in die Kraft
der eigenen Geschichte? Zumeist in
jenen Filmen, die sich autonome Tradi-
tionen noch nicht durch die internatio-
nalen Koproduktionen enteignen lies-
sen. Die autonome Tradition, die es in
allen Medien der Kunst Afrikas zu be-
achten gilt, ist die Oralitat von Kultur,
der Ereignischarakter des Erzahlens,
zu dem sich die soziale Gruppe eines
Uberschaubaren Zusammenhangs
(zum Beispiel Dorfbewohner) um ei-
nen griot (das heisst Erzéhler, Magier,
Eingeweihter, Sénger, Musikant) ver-
sammelt.

Im ghanaischen Film NO TEARS FOR
AMANSE des Regisseurs Sam Aryee-
tey (von 1965) wird eine solche Erzéhl-
situation ausdrticklich als Rahmen ab-
gebildet. Aus dem Kreis der Versam-
melten heraus wird ein kombiniertes
Stiick Musik-Theater geboten, das auf
europaische Wahrnehmung ebenso
naiv wie brechtisch gebrochen wirkt:
Jeder Mitwirkende ist Zuschauer, der
vom Film virtuell die Bannzone verletzt
und ins Parkett zum dort versammel-
ten Publikum sieht. Die Mitwirkung
des Publikums im Saal bei Vorflihrung
des Films gleicht einer gleitenden

Imitation des Geschehens, das kom-
mentierend begleitet und Uberboten
wird. NO TEARS FOR AMANSE ist eine
Komddie aus dem Alltag der Landbe-
wohner. Der Titelheld scheint todkrank
und will, bekundet er, nicht unter der
Erde, sondern an einem Baum begra-
ben werden. Trauernd muss nun der
Sohn das Feld bebauen. Die Ernte
wird ihm aber entwendet. Der aufer-
standene Titelheld verzehrt die frem-
den Frichte allein am Feuer. Nichts
muss er mehr teilen. Der Sohn will den
Erntedieb fangen, indem er auf dem
Feld einen Menschenfetisch mit Kleb-
stoff bestreicht. Amanse bleibt an die-
sem Fetisch kleben. Kein Uberreden in
keiner Sprache, ob Gha, Akan, Fanti
oder Haussa, Englisch, Franzdsisch
oder Deutsch hilft zur Ablésung. Bei
Tageslicht wird der scheintote Egoist
an der Schandsaule dem sozial korri-
gierenden Spott der Allgemeinheit
ausgesetzt.

So einfach die Struktur des Komo-
dienschemas erscheint, so polyphon
sind hier Gesten und Tone im drama-
turgischen Wechsel gesetzt. Das
Genre des Films ware mit Musical
oder Komodie unzureichend beschrie-
ben. Ebenso zutreffend konnte die Be-
zeichnung Lehrstiick oder Fabel sein.
So ungetibt unsere Wahrnehmung auf
afrikanische Kultur ist, so ungelenk
klingen auch die Hilfskonstruktionen,
mit denen wir Inkommensurables, um
dem die Differenz auszutreiben, rheto-
risch zudecken. Im Film FAD JAL (1979)
der Senegalesin Safi Faye (die beim
Ethnographen Jean Rouch in Paris
und in afrikanischen Feldstudien aus-
gebildet wurde) scheint der ethnogra-
phische Erkenntniswert der gleichsam
dokumentarischen Schilderung von
der Veranderung im dorflichen Leben
fir Ungeschulte nicht fassbar zu sein.
Archaisch inszeniert wirkt der Beginn:
der Grossvater sitzt unter einem gi-
gantischen Baum, die Enkel héren ihm
zu. Der Stamm faltet sich in Form von
Elefantenhaut zu Nischen, in denen

53






DUNIA von S. Pierre Yaméogo (Burkina Faso 1987)

ZAN BOKO von Gaston Kaboré (Burkina Faso 1988)

die jungen Zuhorer sozialen Exempla
des richtigen und falschen Verhaltens
lauschen.

Im Verlaufe eines Rechtsstreites um
einen schmalen Streifen Grundbesitz,
der nicht bebaut wird, lautet ein ent-
scheidendes Argument: «Ein Feld, auf
dem ein Huhn ist, ist kein Feld mehr,
sondern eine Wohnung.» Das klingt
sehr komisch, das ist sehr ernst. Im
Zyklus der Arbeit an der Ernte
schliesst sich die Erfahrung des All-
tags, der unmerklich sich im Verlauf
des Films verandert, der scheinbar
monochrom und mutmasslich mono-
ton dahinlauft. Hatten wir das Huhn
auf dem Feld rechtzeitig erkannt, ware
die Monotonie der Phanomene nicht
mehr dieselbe gewesen. Was in der
Differenz abzulesen ist, liegt in der kul-
turellen Autonomie der Afrikaner be-
schlossen. Die Differenz, das ist die
Vorstellung von Zeit, die durch kein
Montagegesetz elliptisch gerafft, zu
Spriingen verleitet, zu Blocken ver-
dichtet wird, sondern als Verlaufszeit
des Erzahlens wieder eingesetzt wird.
Nicht die Beschleunigung der Zeit
(kein asthetisch, sondern 6konomisch
induziertes Gesetz  europaischer
Kunst: kraft Taylorisierung in den
zwanziger Jahren), sondern die Ein-
setzung von Realzeit ware hier ein
Schltssel zum Verstandnis afrikani-
scher Filme.

Ein ghanaischer Regisseur erklarte
mir: Eure Filme sind bloss visuell so
schnell, dafur musikalisch furchtbar
langsam. Lehrsatz daraus wére: eine
neue Prioritat der Sinne untereinander
zu erkennen und anzuerkennen. In
Konsequenz hiesse das womaoglich,
annahernd gesagt: afrikanische Filme
sind nicht vom Bildrhythmus her, son-
dern vom Tonduktus her montiert. Be-
legbar ist diese Hypothese durch eine
Ausserung des senegalesischen Re-
gisseurs Ababacar Samb Makharam:
«Je me suis faché avec ma monteuse
frangaise qui ne voulait pas suivre mes
directives: mes sources culturelles ne
sont pas I'art grec, mais les masques
negres. J’ai aussi tenu compte de la
tradition orale africaine. Ce qui expli-
que, par exemple, la longueur de mes
plans.»! Lange Einstellungen und Ora-
litat stehen in einem bedingenden Ver-
héltnis zueinander, das allerdings die
Grundregeln normativer Montage-
kunst im Film in Frage stellt. Etwaige
Analogien zu avancierten Regisseuren
in Europa wie Angelopoulos oder
Straub / Huillet sind nichtig im Augen-
blick, fragt man nach Herstellungs-
weise und Funktionsform in deren Fil-
men.

Das narrative Kino ist in Afrika kein
metaphorischer Hilfsbegriff, sondern

oft nur eine in die avancierte Form
Ubersetzte und gerettete Fortsetzung
oraler Uberlieferung. Der Film DJELI
(1981) des Ivorers Fadika Kramo-Lan-
ciné nennt sich im Untertitel CONTE
D’AUJOURD’HUI: Erzahlung von heute.
Der Konflikt entzlindet sich an der Vor-
herrschaft der Tradition in einem mus-
limischen Dorf des Nordens der Elfen-
beinkiste. Ein Student, eine Studentin
wollen heiraten. Der Mann stammt aus
einer Djeli-Familie (Eingeweihte), die
Frau aus einer Mandingo-Familie
(Nicht-Eingeweihte). Die Tradition bil-
det im Einspruch der Alten die Tautolo-
gie aus, Tradition sei Tradition. Aber
politisch fand ein Machtwechsel statt:
der Statthalter der Religion muss
seine Entscheidungsbefugnis an den
Unterprafekten abgeben. Dem Hei-
ratsbegehren der jungen Leute steht
nichts mehr im Wege, ausser der fol-
genden hochgradigen Kodifizierung
ihres Ehelebens. Im Masse wie euro-
paisch-westliche-amerikanische  Fil-
me von der Tradition des Einstellungs-
wechsels im narrativen Fluss be-
stimmt sind, sind afrikanische Filme
von der Tradition des Tons, der Spra-
che bestimmt. Dialoge bestehen par-
tienweise aus Sprichwortern. So wird
die dramaturgische Situation, in der
man Gefahr zu unterlaufen hatte, mit
kodifizierten Satzen bezeichnet, die
etwa lauten: «Man lachelt dem Kai-
man zu, wenn er schon unsere Finger
im Maul hat.» Oder: «Wenn man
Fleisch hat, geht man zu dem, der
Feuer hat.» Ich vermute, die in unseren
Ohren klingende Ambivalenz wird in
afrikanischer Wahrnehmung eindeutig
bestimmbar sein. Die technisch avan-
cierten Mittel, die in DJELI zum Einsatz
kommen: wie ausgiebige Zooms und
«frozen frames», bezeugen nur eine
aufgesetzte Modernitét in der Darbie-
tung, keineswegs ein Abweichen vom
narrativen Diskurs. Dieser Beitrag
DJELI ist ein mediokres Zeugnis des
formenreichen ivorischen Kinos, des-
sen Sprache nichts anderes als einen
Aufruf artikuliert, sich aus den Geset-
zen altafrikanischer Tradition zu I6sen.
Afrikanische Filme zehren wesentlich
von ihrer Appellfunktion. «Sinn und
Zweck der Kunst in Afrika ist es nicht,
Abbild einer Gotterwelt oder auch ei-
ner Priesterwelt — oder gar einer herr-
schenden weltlichen Macht — zu sein,
sondern: zur Sicherung des Lebens
unmittelbar Wirkung auszutiben. Um
dies leisten zu konnen, muss die
Kunst ihrem ganzen Wesen nach wirk-
sam sein. Sie muss etwas von derjeni-
gen Kraft enthalten, die nach aussen
wirkt», schrieb Werner Schmalen-
bach, in «Zur Asthetik schwarzafrika-
nischer Kunst».2

Gelingen kann die Sicherung des Le-
bens in den Zeichen der Kunst nur,
wenn die Bilder der Geschichte er-
kannt und gesichert werden. Hegels
Diktum, Afrika sei ein geschichtsloser
Kontinent, wirkte verhangnisvoll in der
Anschauung von afrikanischer Kunst.
Die Tradition oraler Uberlieferung
wurde noch einmal im Vorspann zum
senegalesischen Film FAD JAL be-
schworen, wo es hiess: «Un vieillard
qui meurt est une bibliotheque qui
brale.» Im Film A DEUSE NEGRA (DIE
SCHWARZE GOTTIN, 1978) gibt die afri-
kanische Gegenwart den Auftrag,
nach der Epoche brasilianischer Ge-
schichte zu forschen, die zum
Zwangsexil der Afrikaner wurde, bis
Brasilien zu Ende des 19. Jahrhun-
derts die Sklaverei abschaffte und ei-
nen Menschenschinder wie Cobra
Verde arbeitslos machte. Ein guter Teil
der Freigelassenen kehrte auf den al-
ten Kontinent zurlick. Zu dieser Pro-
duktion des Regisseurs Ola Balagun
wirkten Nigeria und Brasilien zusam-
men. Die brennenden Gegenwarts-
probleme von Lagos wie Rio werden
ausgeblendet. Nach einer Tele-Ein-
stellung auf die nigerianische Metro-
pole sieht man einen jungen Mann aus
Lagos mit seinem Fotoapparat durch
die «favelas» von Rio streichen. In der
Armut regiert die Glte: ein Grossvater
nimmt sich des Fremden an, dessen
Enkelin fuhrt ihn ins Dorf Esmeralda,
in dem sein Vorfahre einst versklavt
wurde. Der Ahne war ein Held und
Freiheitskampfer gegen die brasiliani-
schen Haziendaherren; der Nachfahr
ist ein Traumer, der aus einer Ohn-
macht in die Reinkarnation fallt. Flinf-
zig Minuten des Films gelten der Ge-
genwart, zwanzig Minuten der Vergan-
genheit. Das Erwachen des Nigeria-
ners wird durch die Liebe einer Brasi-
lianerin bewirkt. Die Gegenwart birgt
das Versprechen, mittels einer neuen
Ehe zwischen den Kontinenten eine
bessere Geschichte fir die Zukunft zu
erzeugen.

Der bloss schattenhafte Umriss der in-
dividuellen Charaktere wird ausgegli-
chen durch die Deutlichkeit sichtbarer
sozialer Formen. Der afro-amerikani-
sche Kult des candomblé, der Ritus in
der Trance, der prophezeienden Gei-
sterstimmen in der Phase der Reinkar-
nation, die modernen Tanzgruppen in
der Samba-Schule von Rio und Bahia,
das Zuckerrohrschneiden der alten
Sklaven in der Ruickblende beanspru-
chen mehr Filmzeit als die individuelle
Handlung um den an sich kaum signi-
fikanten Helden. Sie nehmen deren
(Handlung), dessen (Helden) Platz ein.
Die Differenz zum eurozentrischen
Code bestiinde in einer kleinen Auf-

515



Die Reprasentanz einer durchgehenden Bewegung in der
asthetischen Organisation des Raumes wird im afrikanischen
Film hoher bewertet als die Vereinzelung. Das Referenz-
System afrikanischer Filme ist die Totale, das des
europaisch-amerikanischen Films die Grossaufnahme.

merksamkeitsverschiebung. Die
scheinbar langatmigen, fiir einige
auch langweilig wirkenden Kollektiv-
Szenen zeigen, dass die Verankerung
des Einzelnen im Sozialen die Hand-
lung repréasentiert. Die Gewichtsverla-
gerung, dieser Prioritatenwechsel in
dem, was Aktion ausmacht, ware zu
lesen als intentionale Bewusstseins|o-
schung vom Individuum, das Europa
und Nordamerika so heilig und teuer
ist. Als Hubert Fichte auf einer seiner
Forschungsreisen in Brasilien einer
Darbietung des Trance-Kultes beiwoh-
nen durfte, notierte er, auch er, der in
die Differenz doch Eingeweihte: «Ein
bisschen langweilig fir den Neuan-
kommling — flir den Kenner vom
Understatement des Orthodoxen. Die
Gotter zogern herabzusteigen. Dann
wenig spektakulare Ekstasen.»® Die
Gleichformigkeit einer Erscheinung,
einer filmischen Bewegung wird mit
Langeweile korreliert, woraus sich der
Umkehrschluss ergibt, dass die Wir-
kung Nicht-Langeweile mit dem ra-
schen, akzelerierten Formenwechsel
korreliert ist.

Bildtheoretisch ausgedriickt: die Re-
prasentanz einer durchgehenden Be-
wegung in der asthetischen Organisa-
tion des Raumes wird im afrikanischen
Film hoher valorisiert als die Vereinze-
lung, als die Fragmentierung des
Blicks auf etwa ein Ding-Detail oder
den Aspekt, den Ausschnitt eines mi-
misch-gestischen Ausdrucks. Sche-
matisiert, um eine Tendenz zu be-
zeichnen: das Referenz-System afri-
kanischer Filme ist die Totale, das des
europaisch-amerikanischen Films die
Grossaufnahme. Herrschte hier das
Pathos der Innerlichkeit (Grossauf-
nahme, emotionale Konflikte, Schuss-
Gegenschuss-Auflosung), so dort:
das Pathos der Ausserlichkeit (Totale,
soziale Konflikte, Gruppenbilder statt
Individuum). In dem nigerianisch-bra-
silianischen Film A DEUSE NEGRA gibt
es eine einzige Grossaufnahme: nam-
lich von der titelgebenden schwarzen

56

Gottin als Filigran, als Amulett, als Ant-
litz. Zur Schlusseinstellung des Films
verschmelzen in weicher Unscharfe
die Schichten von Geschichte und Ge-
genwart, von Kunst und Konflikt zu ei-
nem ratselhaften Bild der Statik.
Noch einmal muss ich, da es filmwis-
senschaftlicher Grundlagen zum afri-
kanischen Film ermangelt, Anleihen
bei der Kunstgeschichte machen, die
eine Erkenntnis virtueller Analogie lie-
ferte. Werner Schmalenbach, der sich
seit dreissig Jahren mit diesem Thema
befasst,4 schrieb: «Dass afrikanische
Plastik sich fast immer in einem Status
grosser Ruhe verhalt, scheint ihrem
Dynamismus zu widersprechen. In
Wahrheit aber ist dies geradezu des-
sen Voraussetzung. Korperliche Aktivi-
tat, also die Darstellung agierender,
auch szenisch miteinander agierender
Menschen, ist so selten, dass man sie
bloss als Ausnahme zu notieren hat.
(...) Zur Ruhe der afrikanischen Figu-
ren gehoren Eigenschaften wie Fron-
talitat und Symmetrie.»5

Stellte der Film A DEUSE NEGRA die
mythisierte Form einer Ruickkehr in
afrikanische Geschichte dar, so wagt
sich der Film SAARABA an die demy-
thisierte Rickkehr eines in Europa er-
zogenen Afrikaners in eine ihm ent-
fremdete Gegenwart. Der junge Sene-
galese Amadou Saalum Seck, an der
Hochschule fur Fernsehen und Film in
Miinchen ausgebildet, legte hierin Ko-
produktion mit dem Kleinen Fernseh-
spiel des ZDF seinen Abschlussfilm
vor, der am 2. Februar 1988 gesendet
wurde, doch bis zu diesem Herbst in
seinem Ursprungsland keinen Verleih
gefunden hat. Die Widmung des Films
SAARABA (der Titel ist die vereitelte
Verheissung einer Utopie) gilt dem
Hauptmann Thomas Sankara (das
ZDF schreibt fir den franzdsischen
Rang des «capitain»: «Kapitan», als
gabe es in der Sahelzone eine Marine).
Diese Widmung ist eine politische
Hommage an den im Putsch ermorde-
ten Prasidenten von Burkina Faso (das

ehemalige Ober-Volta), der fur die ra-
dikale Erneuerung westafrikanischer
Politik eine grosse Hoffnung dar-
stellte... Nach siebzehn Jahren kehrt
der Senegalese Tamsir in die Heimat
zuriick. Sein Pass ist abgelaufen. Der
Onkel des Heimkehrers will ihn im
Blro unterbringen, der aber kehrt ins
Dorf seiner Familie zurlick und legt die
europaische Kleidung ab. Dem ster-
benden Vater vertraut er sein Credo
an: «lch mochte mich von den Irrtl-
mern der Weissen fernhalten und
meine Tradition erforschen, aber die
Technik der Weissen ist unabdingbar
an unser Jahrhundert gebunden.» Der
Vater antwortet mit einer Weisheit der
Ahnen: «Es ist besser, seiner Epoche
als seinem Vater zu dhneln. Ein Zwil-
ling deines Vaters wirst du nie.» Es
gibt keinen Weg zuriick in die Tradi-
tion, es gibt nicht einmal einen autoch-
thonen Weg. Die Generationsgenos-
sen des Tamsir wissen keinen Aus-
weg. Sie dealen mit Medikamenten,
kiffen und solidarisieren sich ober-
flachlich mit ihren Méartyrerbridern in
den Geféngnissen von Stdafrika. Die
Intellektuellen unter ihnen horen
schwarze Musik aus der Karibik und
stellen neben die Schallplatten das
Buch «L’Afrique» von Leni Riefen-
stahl...

SAARABA, der den Weg ins Paradies
weisen sollte, ist das Dokument einer
politischen Desillusionierung. Wo die
einheimische Tradition zur Folklore
verkam, jedweder individueller Protest
verhallt, die Korruption der Gefiihle
triumphiert, sucht der Heimkehrer ein-
zig die Allianz zum Dorfaussenseiter,
der ihn auf dem Motorrad nicht ins Pa-
radies, sondern in den Tod fahrt.
SAARABA ist eine geduldige Uberprii-
fung des Grundgefiihls der Entfrem-
dung, die innen und aussen herrscht.
Die gegenwartige Lage, die Seck auf-
zeigt, ist prekar und haltlos. Wieder
werden Figuren nicht in individueller
Vertiefung, sondern in sozialer Breite
als Teil ihres umfassenden Familien-









verbundes vorgestellt, doch sind die
Bande zerrissen. Narrativ bestimmt
ein gedehnter Duktus diesen Film, der
einzelne Szenen, die dramaturgisch
Hohepunkte sind, der Realzeit anna-
hert. Der Film, der sich der Publikums-
erwartung von der Appellfunktion ver-
weigert, ist eine ruckhaltlose Be-
standsaufnahme der Generation der
heute Dreissigjahrigen, von denen die
Kraft zur politischen Erneuerung in
Westafrika nicht erwartet wird. Diese
Erwartung hingegen erftllt der Regis-
seur Souleymane Cissé aus Mali, des-
sen Uberragend innovativer Film YEE-
LEN (DAS LICHT) den Spezialpreis der
Jury in Cannes 1987 erhielt, auf Festi-
vals in Locarno und Berlin gezeigt
wurde und seit kurzem in den west-
deutschen Kinos zu sehen ist. Wie der
Filmhistoriker Férid Boughedir in sei-
nem Aufriss: «20 Jahre afrikanisches
Kino»® schrieb, «sprengt Souleymane
Cissé die gelaufigen Codes des Kinos
von innen heraus auf, um die eigenen
zu schaffen. Diese Filme, die Fragen
stellen ohne jemals Schlussfolgerun-
gen aufzudrangen, haben keine wirkli-
chen Helden, es sei denn einfach
Leute. (...) Die Kraft der Filme von Sou-
leymane Cissé kommt ohne Zweifel
aus der Tatsache, dass er einer der er-
sten afrikanischen Filmregisseure ist,
die keine Rechnung mit Europa zu be-
gleichen haben. Diese Abrechnung
fehlt in allen Filmen. Sie sind vielmehr
eine direkte Auseinandersetzung mit
der eigenen Gesellschaft auf der ge-
genwartigen Stufe ihrer Entwicklung.
(...) Vielleicht wird aus dieser unabhan-
gigen Spur das beste afrikanische
Kino von Morgen entstehen: ein Kino,
das jenseits der andauernden Kon-
frontation Afrika-Okzident, Tradition-
Modernitat sein wird.»

Der Film YEELEN zeigt eine scheinbar
zeitlose Agrargesellschaft am Beispiel
des Volkes der Bambara in Mali. Der
dramaturgisch treibende Vater-Sohn-
Konflikt treibt hier nicht Charaktere,
sondern Eigenschaften und Verhal-
tensmuster aus: wie dem Vater der
Zorn, so ist dem Sohn die Angst, und
beiden die unablassige Verfolgungs-
bewegung zugeordnet. Uber die Herr-
schaft animistischer Religion hinaus
flihrt der Film den Diskurs der vier Ele-
mente: Feuer, Wasser, Erde, Luft. Das
irrationale Eingreifen des Animismus
zwingt die Regie dazu, die Irrealitat
der Dinge real zu zeigen. Das gelingt
durch Beschworungen, Gebete und
Verwandlungen als Akt, in die Natur
verwandelnd einzugreifen. Der An-
sturm der Sinne wird als Demateriali-
sierung ins Bild gebracht. Der Farbe
der Natur ordnen sich assimilierend
die Farbe der Haut, der Kleidung un-

ter. YEELEN hat ein Geheimnis, das es
nicht preisgibt. Denn die Sprichworter
der Méannergeheimbiinde der Einge-
weihten finden eine bildliche Entspre-
chung nur als Evokation, als Andeu-
tung, in der sich, vermutlich, der Ent-
wurf zu einer Kosmogonie verbirgt.
Die Eroberung des Landschaftsrau-
mes erfolgt einzig durch horizontale
Schwenks: nur, wenn dem Vater wie
dem Sohn magische Eigenschaften
flir einen Augenblick der Auseinander-
setzung um die Herrschaft verliehen
werden, erfolgen vertikale Schwenks
entlang den Personen und ihren Zau-
berstaben.

Der Gehalt dieses Films ist kaum zu
erschliessen, es sei denn man stiinde
ethnologisch in der Tradition der Bam-
bara (wie es die in Abidjan lehrende
Romanistin Madeleine Borgomano
versuchte, der ich den theoretischen
Zugang zum afrikanischen Film ver-
danke). In europaischen Mustern ge-
deutet, handelt es sich in YEELEN um
einen pikaresken Erziehungsroman,
dessen Erziehungsfelder Strassen
und Wege sind. Ein Unschuldiger zieht
aus in die Welt, um mit dem Auszug
das Bewusstsein von Schuld oder
Schuldfahigkeit zu erlernen. Aber
diese Einordnung in europaische Mu-
ster, eine Kritik bemuhte den Topos
des Odipalen, ist genauso verhangnis-
voll neokolonialistisch wie Pasolinis
emphatische Studie, die er als Film
APPUNTI PER UNA ORESTIADE AFRI-
CANA (1969) nannte: Junge Studenten
aus Uganda sollten in einem Spielfilm-
projekt die griechische Orestie nach-
spielen; ihr Schwarzsein sollte als Ver-
sprechen auf archaische Exotik gel-
ten, die nicht ihr Afrikanertum, son-
dern vielmehr das Wilde der griechi-
schen Barbarei bezeugte.

Vielmehr geschehen in YEELEN Zei-
chen und Wunder, die ihre Basis nicht
im Filmtrick haben, sondern im Feti-
schismus. Der junge Mann, der in die
Welt zur Wanderschaft auszieht, ver-
hext seine Hascher, die ihn zu Unrecht
als ordinaren Viehdieb verdachtigen.
Der Beschuldigte kann sich bewéhren,
indem er weitere Zeichen seiner Wun-
dertaten setzt. Nicht die geringste Lei-
stung ist es, ethnische Kluften zu
Uberwinden: auf magische Weise, die
keiner visuellen Deformation bei ihrer
Einfihrung bedarf. In diesem Film
herrscht viel Helle, aber wenig Klar-
heit. Der Diskurs gilt dem Licht, nicht
den Metropolen. Das Agens der Hand-
lung ist die Quintessenz, die tber den
Elementen liegt. YEELEN ist ein Film,
der seinen Diskurs nicht dber Afrika
flihrt, sondern mit dem Kino. Sein Titel
heisst DAS LICHT. Seine Inszenierung
ist die organisierte Verteilung des

Lichts, die Teilung in Helle und Dunkel-
heit, in artikulierte und nicht-artiku-
lierte Tone, die das Aufkommen des
Lichts am Horizont begleiten.

Die Montage verletzt alle Regeln der
Schuss-Gegenschuss-Dramaturgie.
Sitzen Mutter und Sohn zu Beginn des
Films sich gegentiber, um lber den ra-
chenden Vater zu reden, dann erfolgt
in der inneren Organisation der Einzel-
kader keine Zuwendung der Personen
zueinander. Vielmehr richten die sich
frontal ins Publikum und im schroffen
Winkel von neunzig Grad von ihrem
Gesprachspartner ab, zu dem die
Montage eine glaubwiirdige Bild-
achse bilden musste.

In den innovativen Filmen Afrikas geht
es nicht mehr um die Einspiegelung
von Welt, sondern um die Schaffung
einer Welt, wie sie noch kein Zu-
schauer je gesehen hat. Der Film wird,
wie die avancierte afrikanische Litera-
tur von Thiong’o bis Adiaffi, eine kos-
mogone Arbeit, die mit einer neuen
Imagination auch eine neue Wahrneh-
mung schafft. Es ist an Europa, von
Afrika zu lernen, seine Sinne in eine
andere Richtung zu lenken. Zulange
haben diese Sinne sich in ihrer Selbst-
erméachtigung als kleine «Theoretiker»
(Marxens Pariser Manuskripte, neu
aufgelegt durch Alexander Kluge) be-
hauptet, ohne je ins Terrain Vague ei-
ner Fremderfahrung sich zu wagen,
das diese Theoretiker aus dem Haus-
chen: ins Freie brachte. Der afrikani-
sche Film lehrt die europaisch kodifi-
zierte Theorie vom Film wenn nicht
das Firchten, dann doch das Zwei-
feln. Und der systematisierte Zweifel
ist (erinnere ich mich einer Formulie-
rung aus Ernst Blochs Tibinger Einlei-
tung in die Philosophie): der wichtig-
ste Stachel des wissenschaftlichen
Fortschritts.” ||

Anmerkungen:

1 Zitiert nach: Pierre Haffner, Essai sur les
fondements du cinema africain. Abidjan /
Dakar 1978, Seite 99

Zur Asthetik schwarzafrikanischer Kunst.
Katalog zur Frankfurter Ausstellung, Som-
mer 1988, Mlinchen 1988, Seite 15

H. Fichte, Xango, die afroamerikanischen
Religionen, Frankfurt a. M. 1981, 2. Auf-
lage, Seite 10

vergleiche sein Buch Die Kunst Afrikas,
Basel 1963

Zur Asthetik schwarzafrikanischer Kunst.
(op cit. Seite 19)

deutsche Ubersetzung in: Journal Film,
die Zeitschrift fur das andere Kino, Heft 14,
April / Juni 1987, Seite 9

E. Bloch, Tubinger Einleitung in die Philo-
sophie, Band 1, edition suhrkamp 11,
Frankfurt a. M. 1963, Seite 24 f

N

[

i

o

(e}

59



	Überlegungen zum afrikanischen Film : Blickvermeidung und Blickschärfung

