
Zeitschrift: Filmbulletin : Zeitschrift für Film und Kino

Herausgeber: Stiftung Filmbulletin

Band: 31 (1989)

Heft: 168

Artikel: Überlegungen zum afrikanischen Film : Blickvermeidung und
Blickschärfung

Autor: Witte, Karsten

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-867331

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-867331
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Überlegungen zum afrikanischen Film Von Karsten Witte

Blickvermeidung
lind Blickschärfuiig

Woldemar kehrt aus London nach Berlin

zurück und berichtet den Barby-
Schwestern von einer Sightseeing-
Tour. Sein Bericht aus Westeuropa
wird überboten, denn Armgard und
Melusine scherzen über ein Revue-
Theater Unter den Linden. Dort zeige
man «Die Mädchen von Dahomey»,
eine Nummer über die sagenhaften
Amazonen des westafrikanischen
Königreiches (die heutige Volksrepublik
Bénin). Diesen Hinweis auf den exploi-
tablen Showcharakter des Exotischen
findet man, zum politischen Höhepunkt

des kaiserlich deutschen
Imperialismus in Westafrika, in Fontanes
Roman «Der Stechlin».
Klaus Kinski in der Rolle des brasilianischen

Sklavenhändlers en gros
namens Felix de Souza trainiert auf dem
Platz vor der alten portugiesischen
Festung Elmina (im heutigen Ghana) die
weibliche Palastgarde des Königs von
Dahomey. Die Amazonen sind in
massenhafter Formation angetreten, so,
als habe Leni Riefenstahl aus dem Off
einen deutlichen Wink gegeben. Später

werden die ghanaischen Statistinnen

sich lachend und singend nicht
nur dem Sklavenhändler andienen,
sondern, vermeintlich «ungeniert»,
sich der Kamera andrängen, um die
sie sich unbekleidet scharen müssen.
Postkoloniale Bilder im zeitgenössischen

Film COBRA VERDE von Werner
Herzog, die noch die sexuelle Attraktion

kolonialisieren, fungieren, um den
Schauwert «Afrika» zu erhöhen.
Nichts hebt Herzogs Film von der
gehemmten Schaulust der Forschungsreisenden

zur Kolonialzeit ab, die
Berichte lieferten wie «Afrika, nackt und

angezogen» oder «Dunkel lockender
Erdteil». Die Kritik aus afrikanischer
Sicht an COBRA VERDE, ich zitiere aus
der Ghanaian Times vom 6. Februar
1988, ist ein Defensivakt, der ästheti¬

sche Bedenken an die ökonomische
Bilanz verkauft, denn es stand die
Beteiligung der koproduzierenden GFIC
(Ghana Film Industry Corporation) auf
dem Spiel. Immerhin räumt die Kritik
ein, dass dem Regisseur von der
Regierung des Landes Mali die ursprünglich

erteilte Dreherlaubnis für den Film
entzogen worden sei. Das Drehbuch
bedeute einen «insult to the black
race».

Der Verdacht wird ausgeräumt, indem
die Kritik an den Bildern durch die
pure Begeisterung über die Produktion

des Films, in der Afrikaner sichtbar

werden, überformt wird. Wie
sehen Europäer afrikanische Filme, wie
sehen Afrikaner ihre Filme, ist die
Frage, der folgende Überlegungen
anhand von Filmen aus Kamerun,
Ghana, Senegal, Elfenbeinküste und
Mali gelten. Durchaus kulturpolitische
Intention ist es dabei, den eurozentri-
schen Blick und die fast schon
gentechnisch verankerte Kodifizierung
von Hollywood-Normen im westlichen
Wahrnehmungsapparat ein wenig zu
schwächen; lernen Filmhistoriker
doch gerade mühsam und zögernd,
die Geschichte des japanischen Films
als ein Europa nicht-kompatibles
Wahrnehmungssystem zu begreifen.
Hintangestellt bleiben, fürs erste,
spezifische Formen der Distribution und
Rezeption von afrikanischen Filmen in

Afrika. Insofern wird der Paradigmenwechsel

nicht radikal vollzogen, wenn
er nur auf Differenz und Bildwechsel
beharrt. Auch wird der Produktionszusammenhang

von politischer
Geschichte und der Ausbildung von Genres

nicht vertieft (warum zum Beispiel
dominiert in den frankophonen
Ländern der Spielfilm, während im anglo-
phonen Bereich der Dokumentarfilm
Fuss fasst, wohingegen in Afrikas lu-

sophonen Ländern-Angola, Mozambique

- genreunspezifisch eine
vorhandwerkliche Produktionsstufe:
ethnographische Filme von Europäern
vorherrschend sind). Ciaire Denis,
langjährige Regieassistentin von Wim
Wenders, die zur französischen
Kolonialzeit im muslimischen Norden
Kameruns aufwuchs, debütierte bei den
Filmfestspielen in Cannes 1988 mit
ihrem Spielfilm CHOCOLAT. Darin erzählt
sie die Geschichte der behüteten
Sozialisation eines sechsjährigen
Mädchens, das als Tochter des
Verwaltungsoffiziers zwischen dem französischen

Milieu (das Haus) und der
geheimen Komplicenschaft zum schwarzen

Hausboy (die Erfahrung des Landes,

der Weite) in extreme Zuneigungen

eingespannt wird. Was das Kind
sieht, wird gelenkt durch die Aufmerksamkeit

auf den Diener. Beider
Wahrnehmung verbindet das Staunen, das
Schweigen, das Nichtfassenkönnen
dessen, was sie sehen. Diese Aussenseiter

gehen ein Blick-Bündnis ein,
das beiden einen Zuwachs an
Erkenntnis gibt.

Die Plansequenzen der Kamera binden

die Schönheit des Landes, den
Schock des Verhaltens der Besatzer in
eine Bewegung ein. Die Minimalisie-
rung der Unruhe schafft eine Maximie-
rung der Spannung zwischen Behüten
und Aufdecken. Das ist die Strategie
des Films: aus dem Off reicht ein
schwarzer Arm den Kaffee an den
Tisch der Weissen. Ein weisser Kopf
hebt oder wendet sich nicht, der
Wunsch wird von den Lippen, nicht
von den Augen abgelesen. Die
Wahrnehmung von Schwarzen durch die
Weissen (es sind die fünfziger Jahre
vor der Unabhängigkeit der Staaten
Afrikas) ist eine Verweigerung, ein in-
tentionales Übersehen.

51





Nichtafrikanische Filme sind bloss visuell schnell, dafür musikalisch

furchtbar langsam. Lehrsatz daraus wäre: eine neue Priorität
der Sinne untereinander zu erkennen und anzuerkennen.
In Konsequenz hiesse das womöglich: afrikanische Filme sind
nicht vom Bildrhythmus, sondern vom Tonduktus her montiert.

Die Wahrnehmung von Weissen durch
die Schwarzen hingegen ist ein
allmähliches Erkennen, ein gezügeltes
Schweigen aus Machtlosigkeit. Aber
in diesem Arsenal werden unzählige
Gesten und Blicke gesammelt, aus
denen sich für die Zeit der Unabhängigkeit

eine neue geschärfte Wahrnehmung

armieren lässt. Schliesslich deutet

die Funktion der hier verwandten
Plansequenzen auf einen ästhetisch
wie politisch fliessenden Übergang,
ein Schwenk, der beide
Wahrnehmungsstrategien (die Blickvermeidung

wie die Blickschärfung) auf
einen fälligen Bildwechsel hinlenkt. (Im
übrigen hat sich die kamerunische
Koproduktion von CHOCOLAT gegen diesen

Titel gewandt und stattdessen
HOME vorgeschlagen.)

Die Architektur, Plastik und Literatur
Afrikas sind zweitausend Jahre alt,
seine Kinematographie zählt erst
zwanzig Jahre und datiert mit staatlicher

Förderung erst seit den Tagen der
Unabhängigkeit. Der Senegalese
Sembène Ousmane (auch ein bedeutender

Realist afrikanischer Literatur)
präsentierte 1963 auf dem Festival in
Tours seinen Film BOROM SARRET; in

Venedig 1988 wurde sein Film LE

CAMP DETHIAROYE gezeigt. Ousmane
ist ein Pionier des afrikanischen
Erzählkinos, das er mit klassenspezifischen

Portraits aus der Epoche der
Dekolonisierung beliefert. Sein Kino
liegt auf progressistischer Linie, die
einerseits die Verbürgerlichung der
politischen Kader, andererseits das
Festhalten an animistischen Traditionen
bekämpft. Der Regisseur gilt als der
bekannteste Repräsentant
schwarzafrikanischen Kinos: deshalb sei an dieser

Stelle vom unbekannteren
Nachwuchs die Rede, der zudem überwiegend

nicht mehr an den Filmhochschulen

in Moskau, Havanna, Paris
oder München ausgebildet wurde,
sondern der bislang einzigen Filmakademie

Westafrikas, dem NAFTI (Natio¬

nal Film and Television Institute) in
Ghanas Hauptstadt Accra. In den
Leitlinien zur Ausbildung heisst es, sich
gegen den eurozentrischen Blick
abgrenzend: «His / her orientation as an
African is not disturbed by direct alien
cultures or values which tend to subvert

creative identity and individual
selfconfidence».
Als der mauretanische Regisseur Med
Hondo seinen historischen Spielfilm
SARAOUINA dem Widerstand einer
Königin gegen die Kolonialherren
widmete, erklärte er auf dem «forum» der
Berlinale 1987: «Unser Kontinent hat
die reichsten Bodenschätze und
dennoch die ärmsten Bewohner. Was uns
fehlt, sind die Minen der Imagination,
aus denen wir Bilder unserer
Geschichte gewinnen.» In welchen
Bildern bekundete sich afrikanische
Identität, Selbstvertrauen in die Kraft
der eigenen Geschichte? Zumeist in
jenen Filmen, die sich autonome
Traditionen noch nicht durch die internationalen

Koproduktionen enteignen lies-
sen. Die autonome Tradition, die es in
allen Medien der Kunst Afrikas zu
beachten gilt, ist die Oralität von Kultur,
der Ereignischarakter des Erzählens,
zu dem sich die soziale Gruppe eines
überschaubaren Zusammenhangs
(zum Beispiel Dorfbewohner) um
einen griot (das heisst Erzähler, Magier,
Eingeweihter, Sänger, Musikant)
versammelt.

Im ghanaischen Film NO TEARS FOR

AMANSE des Regisseurs Sam Aryee-
tey (von 1965) wird eine solche
Erzählsituation ausdrücklich als Rahmen
abgebildet. Aus dem Kreis der Versammelten

heraus wird ein kombiniertes
Stück Musik-Theater geboten, das auf
europäische Wahrnehmung ebenso
naiv wie brechtisch gebrochen wirkt:
Jeder Mitwirkende ist Zuschauer, der
vom Film virtuell die Bannzone verletzt
und ins Parkett zum dort versammelten

Publikum sieht. Die Mitwirkung
des Publikums im Saal bei Vorführung
des Films gleicht einer gleitenden

Imitation des Geschehens, das
kommentierend begleitet und überboten
wird. NO TEARS FOR AMANSE ist eine
Komödie aus dem Alltag der Landbewohner.

Der Titelheld scheint todkrank
und will, bekundet er, nicht unter der
Erde, sondern an einem Baum begraben

werden. Trauernd muss nun der
Sohn das Feld bebauen. Die Ernte
wird ihm aber entwendet. Der
auferstandene Titelheld verzehrt die fremden

Früchte allein am Feuer. Nichts
muss er mehr teilen. Der Sohn will den
Erntedieb fangen, indem er auf dem
Feld einen Menschenfetisch mit Klebstoff

bestreicht. Amanse bleibt an
diesem Fetisch kleben. Kein Überreden in
keiner Sprache, ob Ghä, Akan, Fanti
oder Haussa, Englisch, Französisch
oder Deutsch hilft zur Ablösung. Bei
Tageslicht wird der scheintote Egoist
an der Schandsäule dem sozial
korrigierenden Spott der Allgemeinheit
ausgesetzt.
So einfach die Struktur des
Komödienschemas erscheint, so polyphon
sind hier Gesten und Töne im
dramaturgischen Wechsel gesetzt. Das
Genre des Films wäre mit Musical
oder Komödie unzureichend beschrieben.

Ebenso zutreffend könnte die
Bezeichnung Lehrstück oder Fabel sein.
So ungeübt unsere Wahrnehmung auf
afrikanische Kultur ist, so ungelenk
klingen auch die Hilfskonstruktionen,
mit denen wir Inkommensurables, um
dem die Differenz auszutreiben, rhetorisch

zudecken. Im Film FAD JAL (1979)
der Senegalesin Safi Faye (die beim
Ethnographen Jean Rouch in Paris
und in afrikanischen Feldstudien
ausgebildet wurde) scheint der ethnographische

Erkenntniswert der gleichsam
dokumentarischen Schilderung von
der Veränderung im dörflichen Leben
für Ungeschulte nicht fassbar zu sein.
Archaisch inszeniert wirkt der Beginn:
der Grossvater sitzt unter einem
gigantischen Baum, die Enkel hören ihm
zu. Der Stamm faltet sich in Form von
Elefantenhaut zu Nischen, in denen

53





die jungen Zuhörer sozialen Exempla
des richtigen und falschen Verhaltens
lauschen.
Im Verlaufe eines Rechtsstreites um
einen schmalen Streifen Grundbesitz,
der nicht bebaut wird, lautet ein
entscheidendes Argument: «Ein Feld, auf
dem ein Huhn ist, ist kein Feld mehr,
sondern eine Wohnung.» Das klingt
sehr komisch, das ist sehr ernst. Im

Zyklus der Arbeit an der Ernte
schliesst sich die Erfahrung des
Alltags, der unmerklich sich im Verlauf
des Films verändert, der scheinbar
monochrom und mutmasslich monoton

dahinläuft. Hätten wir das Huhn
auf dem Feld rechtzeitig erkannt, wäre
die Monotonie der Phänomene nicht
mehr dieselbe gewesen. Was in der
Differenz abzulesen ist, liegt in der
kulturellen Autonomie der Afrikaner
beschlossen. Die Differenz, das ist die
Vorstellung von Zeit, die durch kein
Montagegesetz elliptisch gerafft, zu
Sprüngen verleitet, zu Blöcken
verdichtet wird, sondern als Verlaufszeit
des Erzählens wieder eingesetzt wird.
Nicht die Beschleunigung der Zeit
(kein ästhetisch, sondern ökonomisch
induziertes Gesetz europäischer
Kunst: kraft Taylorisierung in den
zwanziger Jahren), sondern die
Einsetzung von Realzeit wäre hier ein
Schlüssel zum Verständnis afrikanischer

Filme.
Ein ghanaischer Regisseur erklärte
mir: Eure Filme sind bloss visuell so
schnell, dafür musikalisch furchtbar
langsam. Lehrsatz daraus wäre: eine
neue Priorität der Sinne untereinander
zu erkennen und anzuerkennen. In

Konsequenz hiesse das womöglich,
annähernd gesagt: afrikanische Filme
sind nicht vom Bildrhythmus her,
sondern vom Tonduktus her montiert.
Belegbar ist diese Hypothese durch eine
Äusserung des senegalesischen
Regisseurs Ababacar Samb Makharam :

«Je me suis fâché avec ma monteuse
française qui ne voulait pas suivre mes
directives: mes sources culturelles ne
sont pas l'art grec, mais les masques
nègres. J'ai aussi tenu compte de la

tradition orale africaine. Ce qui explique,

par exemple, la longueur de mes
plans.»1 Lange Einstellungen und Ora-
lität stehen in einem bedingenden
Verhältnis zueinander, das allerdings die
Grundregeln normativer Montagekunst

im Film in Frage stellt. Etwaige
Analogien zu avancierten Regisseuren
in Europa wie Angelopoulos oder
Straub / Huillet sind nichtig im Augenblick,

fragt man nach Herstellungsweise

und Funktionsform in deren
Filmen.

Das narrative Kino ist in Afrika kein
metaphorischer Hilfsbegriff, sondern

oft nur eine in die avancierte Form
übersetzte und gerettete Fortsetzung
oraler Überlieferung. Der Film DJ ELI

(1981) des Ivorers Fadika Kramo-Lan-
ciné nennt sich im Untertitel CONTE
D'AUJOURD'HUI: Erzählung von heute.
Der Konflikt entzündet sich an der
Vorherrschaft der Tradition in einem
muslimischen Dorf des Nordens der
Elfenbeinküste. Ein Student, eine Studentin
wollen heiraten. Der Mann stammt aus
einer Djeli-Familie (Eingeweihte), die
Frau aus einer Mandingo-Familie
(Nicht-Eingeweihte). Die Tradition
bildet im Einspruch der Alten die Tautologie

aus, Tradition sei Tradition. Aber
politisch fand ein Machtwechsel statt:
der Statthalter der Religion muss
seine Entscheidungsbefugnis an den
Unterpräfekten abgeben. Dem
Heiratsbegehren der jungen Leute steht
nichts mehr im Wege, ausser der
folgenden hochgradigen Kodifizierung
ihres Ehelebens. Im Masse wie euro-
päisch-westliche-amerikanische Filme

von der Tradition des Einstellungs-
wechsels im narrativen Fluss
bestimmt sind, sind afrikanische Filme
von der Tradition des Tons, der Sprache

bestimmt. Dialoge bestehen
partienweise aus Sprichwörtern. So wird
die dramaturgische Situation, in der
man Gefahr zu unterlaufen hätte, mit
kodifizierten Sätzen bezeichnet, die
etwa lauten: «Man lächelt dem
Kaiman zu, wenn er schon unsere Finger
im Maul hat.» Oder: «Wenn man
Fleisch hat, geht man zu dem, der
Feuer hat.» Ich vermute, die in unseren
Ohren klingende Ambivalenz wird in
afrikanischer Wahrnehmung eindeutig
bestimmbar sein. Die technisch
avancierten Mittel, die in DJELI zum Einsatz
kommen: wie ausgiebige Zooms und
«frozen frames», bezeugen nur eine
aufgesetzte Modernität in der Darbietung,

keineswegs ein Abweichen vom
narrativen Diskurs. Dieser Beitrag
DJELI ist ein mediokres Zeugnis des
formenreichen ivorischen Kinos, dessen

Sprache nichts anderes als einen
Aufruf artikuliert, sich aus den Gesetzen

altafrikanischer Tradition zu lösen.
Afrikanische Filme zehren wesentlich
von ihrer Appellfunktion. «Sinn und
Zweck der Kunst in Afrika ist es nicht,
Abbild einer Götterwelt oder auch
einer Priesterwelt - oder gar einer
herrschenden weltlichen Macht - zu sein,
sondern: zur Sicherung des Lebens
unmittelbar Wirkung auszuüben. Um
dies leisten zu können, muss die
Kunst ihrem ganzen Wesen nach wirksam

sein. Sie muss etwas von derjenigen

Kraft enthalten, die nach aussen
wirkt», schrieb Werner Schmalen-
bach, in «Zur Ästhetik schwarzafrikanischer

Kunst».2

Gelingen kann die Sicherung des
Lebens in den Zeichen der Kunst nur,
wenn die Bilder der Geschichte
erkannt und gesichert werden. Hegels
Diktum, Afrika sei ein geschichtsloser
Kontinent, wirkte verhängnisvoll in der
Anschauung von afrikanischer Kunst.
Die Tradition oraler Überlieferung
wurde noch einmal im Vorspann zum
senegalesischen Film FAD JAL
beschworen, wo es hiess: «Un vieillard
qui meurt est une bibliothèque qui
brûle.» Im Film A DEUSE NEGRA (DIE
SCHWARZE GÖTTIN, 1978) gibt die
afrikanische Gegenwart den Auftrag,
nach der Epoche brasilianischer
Geschichte zu forschen, die zum
Zwangsexil der Afrikaner wurde, bis
Brasilien zu Ende des 19. Jahrhunderts

die Sklaverei abschaffte und
einen Menschenschinder wie Cobra
Verde arbeitslos machte. Ein guter Teil
der Freigelassenen kehrte auf den
alten Kontinent zurück. Zu dieser
Produktion des Regisseurs Ola Balagun
wirkten Nigeria und Brasilien zusammen.

Die brennenden Gegenwartsprobleme

von Lagos wie Rio werden
ausgeblendet. Nach einer Tele-Ein-
stellung auf die nigerianische Metropole

sieht man einen jungen Mann aus
Lagos mit seinem Fotoapparat durch
die «favelas» von Rio streichen. In der
Armut regiert die Güte: ein Grossvater
nimmt sich des Fremden an, dessen
Enkelin führt ihn ins Dorf Esmeralda,
in dem sein Vorfahre einst versklavt
wurde. Der Ahne war ein Held und
Freiheitskämpfer gegen die brasilianischen

Haziendaherren; der Nachfahr
ist ein Träumer, der aus einer
Ohnmacht in die Reinkarnation fällt. Fünfzig

Minuten des Films gelten der
Gegenwart, zwanzig Minuten der
Vergangenheit. Das Erwachen des Nigerianers

wird durch die Liebe einer
Brasilianerin bewirkt. Die Gegenwart birgt
das Versprechen, mittels einer neuen
Ehe zwischen den Kontinenten eine
bessere Geschichte für die Zukunft zu
erzeugen.
Der bloss schattenhafte Umriss der
individuellen Charaktere wird ausgeglichen

durch die Deutlichkeit sichtbarer
sozialer Formen. Der afro-amerikani-
sche Kult des candomblé, der Ritus in
der Trance, der prophezeienden
Geisterstimmen in der Phase der Reinkarnation,

die modernen Tanzgruppen in
der Samba-Schule von Rio und Bahia,
das Zuckerrohrschneiden der alten
Sklaven in der Rückblende beanspruchen

mehr Filmzeit als die individuelle
Handlung um den an sich kaum
signifikanten Helden. Sie nehmen deren
(Handlung), dessen (Helden) Platz ein.
Die Differenz zum eurozentrischen
Code bestünde in einer kleinen Auf-



Die Repräsentanz einer durchgehenden Bewegung in der
ästhetischen Organisation des Raumes wird im afrikanischen
Film höher bewertet als die Vereinzelung. Das Referenz-

System afrikanischer Filme ist die Totale, das des
europäisch-amerikanischen Films die Grossaufnahme.

merksamkeitsverschiebung. Die
scheinbar langatmigen, für einige
auch langweilig wirkenden Kollektiv-
Szenen zeigen, dass die Verankerung
des Einzelnen im Sozialen die Handlung

repräsentiert. Die Gewichtsverlagerung,

dieser Prioritätenwechsel in

dem, was Aktion ausmacht, wäre zu
lesen als intentionale Bewusstseinslö-
schung vom Individuum, das Europa
und Nordamerika so heilig und teuer
ist. Als Hubert Fichte auf einer seiner
Forschungsreisen in Brasilien einer
Darbietung des Trance-Kultes beiwohnen

durfte, notierte er, auch er, der in
die Differenz doch Eingeweihte: «Ein
bisschen langweilig für den
Neuankömmling - für den Kenner vom
Understatement des Orthodoxen. Die
Götter zögern herabzusteigen. Dann
wenig spektakuläre Ekstasen.»3 Die

Gleichförmigkeit einer Erscheinung,
einer filmischen Bewegung wird mit
Langeweile korreliert, woraus sich der
Umkehrschluss ergibt, dass die
Wirkung Nicht-Langeweile mit dem
raschen, akzelerierten Formenwechsel
korreliert ist.
Bildtheoretisch ausgedrückt: die
Repräsentanz einer durchgehenden
Bewegung in der ästhetischen Organisation

des Raumes wird im afrikanischen
Film höher valorisiert als die Vereinzelung,

als die Fragmentierung des
Blicks auf etwa ein Ding-Detail oder
den Aspekt, den Ausschnitt eines
mimisch-gestischen Ausdrucks.
Schematisiert, um eine Tendenz zu
bezeichnen: das Referenz-System
afrikanischer Filme ist die Totale, das des
europäisch-amerikanischen Films die
Grossaufnahme. Herrschte hier das
Pathos der Innerlichkeit (Grossaufnahme,

emotionale Konflikte, Schuss-
Gegenschuss-Auflösung), so dort:
das Pathos der Äusserlichkeit (Totale,
soziale Konflikte, Gruppenbilder statt
Individuum). In dem nigerianisch-brasilianischen

Film A DEUSE NEGRA gibt
es eine einzige Grossaufnahme: nämlich

von der titelgebenden schwarzen

Göttin als Filigran, als Amulett, als Antlitz.

Zur Schlusseinstellung des Films
verschmelzen in weicher Unschärfe
die Schichten von Geschichte und
Gegenwart, von Kunst und Konflikt zu
einem rätselhaften Bild der Statik.
Noch einmal muss ich, da es
filmwissenschaftlicher Grundlagen zum
afrikanischen Film ermangelt, Anleihen
bei der Kunstgeschichte machen, die
eine Erkenntnis virtueller Analogie
lieferte. Werner Schmalenbach, der sich
seit dreissig Jahren mit diesem Thema
befasst,4 schrieb: «Dass afrikanische
Plastik sich fast immer in einem Status
grosser Ruhe verhält, scheint ihrem
Dynamismus zu widersprechen. In

Wahrheit aber ist dies geradezu dessen

Voraussetzung. Körperliche Aktivität,

also die Darstellung agierender,
auch szenisch miteinander agierender
Menschen, ist so selten, dass man sie
bloss als Ausnahme zu notieren hat.

Zur Ruhe der afrikanischen Figuren

gehören Eigenschaften wie Fron-
talität und Symmetrie.»5
Stellte der Film A DEUSE NEGRA die
mythisierte Form einer Rückkehr in
afrikanische Geschichte dar, so wagt
sich der Film SAARABA an die demy-
thisierte Rückkehr eines in Europa
erzogenen Afrikaners in eine ihm
entfremdete Gegenwart. Der junge
Senegalese Amadou Saalum Seck, an der
Hochschule für Fernsehen und Film in
München ausgebildet, legte hierin
Koproduktion mit dem Kleinen Fernsehspiel

des ZDF seinen Abschlussfilm
vor, der am 2. Februar 1988 gesendet
wurde, doch bis zu diesem Herbst in
seinem Ursprungsland keinen Verleih
gefunden hat. Die Widmung des Films
SAARABA (der Titel ist die vereitelte
Verheissung einer Utopie) gilt dem
Hauptmann Thomas Sankara (das
ZDF schreibt für den französischen
Rang des «capitain»: «Kapitän», als
gäbe es in der Sahelzone eine Marine).
Diese Widmung ist eine politische
Hommage an den im Putsch ermordeten

Präsidenten von Burkina Faso (das

ehemalige Ober-Volta), der für die
radikale Erneuerung westafrikanischer
Politik eine grosse Hoffnung
darstellte... Nach siebzehn Jahren kehrt
der Senegalese Tamsir in die Heimat
zurück. Sein Pass ist abgelaufen. Der
Onkel des Heimkehrers will ihn im
Büro unterbringen, der aber kehrt ins
Dorf seiner Familie zurück und legt die
europäische Kleidung ab. Dem
sterbenden Vater vertraut er sein Credo
an: «Ich möchte mich von den
Irrtümern der Weissen fernhalten und
meine Tradition erforschen, aber die
Technik der Weissen ist unabdingbar
an unser Jahrhundert gebunden.» Der
Vater antwortet mit einer Weisheit der
Ahnen: «Es ist besser, seiner Epoche
als seinem Vater zu ähneln. Ein Zwilling

deines Vaters wirst du nie.» Es

gibt keinen Weg zurück in die Tradition,

es gibt nicht einmal einen autoch-
thonen Weg. Die Generationsgenossen

des Tamsir wissen keinen
Ausweg. Sie dealen mit Medikamenten,
kiffen und solidarisieren sich
oberflächlich mit ihren Märtyrerbrüdern in
den Gefängnissen von Südafrika. Die
Intellektuellen unter ihnen hören
schwarze Musik aus der Karibik und
stellen neben die Schallplatten das
Buch «L'Afrique» von Leni Riefenstahl...

SAARABA, der den Weg ins Paradies
weisen sollte, ist das Dokument einer
politischen Desillusionierung. Wo die
einheimische Tradition zur Folklore
verkam, jedweder individueller Protest
verhallt, die Korruption der Gefühle
triumphiert, sucht der Heimkehrer einzig

die Allianz zum Dorfaussenseiter,
der ihn auf dem Motorrad nicht ins
Paradies, sondern in den Tod fährt.
SAARABA ist eine geduldige Überprüfung

des Grundgefühls der Entfremdung,

die innen und aussen herrscht.
Die gegenwärtige Lage, die Seck
aufzeigt, ist prekär und haltlos. Wieder
werden Figuren nicht in individueller
Vertiefung, sondern in sozialer Breite
als Teil ihres umfassenden Familien-

56







Verbundes vorgestellt, doch sind die
Bande zerrissen. Narrativ bestimmt
ein gedehnter Duktus diesen Film, der
einzelne Szenen, die dramaturgisch
Höhepunkte sind, der Realzeit annähert.

Der Film, der sich der Publikumserwartung

von der Appellfunktion
verweigert, ist eine rückhaltlose
Bestandsaufnahme der Generation der
heute Dreissigjährigen, von denen die
Kraft zur politischen Erneuerung in
Westafrika nicht erwartet wird. Diese
Erwartung hingegen erfüllt der Regisseur

Souleymane Cissé aus Mali, dessen

überragend innovativer Film YEE-
LEN (DAS LICHT) den Spezialpreis der
Jury in Cannes 1987 erhielt, auf Festivals

in Locarno und Berlin gezeigt
wurde und seit kurzem in den
westdeutschen Kinos zu sehen ist. Wie der
Filmhistoriker Férid Boughedir in

seinem Aufriss: «20 Jahre afrikanisches
Kino»6 schrieb, «sprengt Souleymane
Cissé die geläufigen Codes des Kinos
von innen heraus auf, um die eigenen
zu schaffen. Diese Filme, die Fragen
stellen ohne jemals Schlussfolgerungen

aufzudrängen, haben keine wirklichen

Helden, es sei denn einfach
Leute. Die Kraft der Filme von
Souleymane Cissé kommt ohne Zweifel
aus der Tatsache, dass er einer der
ersten afrikanischen Filmregisseure ist,
die keine Rechnung mit Europa zu
begleichen haben. Diese Abrechnung
fehlt in allen Filmen. Sie sind vielmehr
eine direkte Auseinandersetzung mit
der eigenen Gesellschaft auf der
gegenwärtigen Stufe ihrer Entwicklung.

Vielleicht wird aus dieser unabhängigen

Spur das beste afrikanische
Kino von Morgen entstehen: ein Kino,
das jenseits der andauernden
Konfrontation Afrika-Okzident, Tradition-
Modernität sein wird.»
Der Film YEELEN zeigt eine scheinbar
zeitlose Agrargesellschaft am Beispiel
des Volkes der Bambara in Mali. Der

dramaturgisch treibende Vater-Sohn-
Konflikt treibt hier nicht Charaktere,
sondern Eigenschaften und
Verhaltensmuster aus: wie dem Vater der
Zorn, so ist dem Sohn die Angst, und
beiden die unablässige Verfolgungsbewegung

zugeordnet. Über die
Herrschaft animistischer Religion hinaus
führt der Film den Diskurs der vier
Elemente: Feuer, Wasser, Erde, Luft. Das
irrationale Eingreifen des Animismus
zwingt die Regie dazu, die Irrealität
der Dinge real zu zeigen. Das gelingt
durch Beschwörungen, Gebete und
Verwandlungen als Akt, in die Natur
verwandelnd einzugreifen. Der
Ansturm der Sinne wird als Demateriali-
sierung ins Bild gebracht. Der Farbe
der Natur ordnen sich assimilierend
die Farbe der Haut, der Kleidung un¬

ter. YEELEN hat ein Geheimnis, das es
nicht preisgibt. Denn die Sprichwörter
der Männergeheimbünde der
Eingeweihten finden eine bildliche Entsprechung

nur als Evokation, als Andeutung,

in der sich, vermutlich, der
Entwurf zu einer Kosmogonie verbirgt.
Die Eroberung des Landschaftsraumes

erfolgt einzig durch horizontale
Schwenks: nur, wenn dem Vater wie
dem Sohn magische Eigenschaften
für einen Augenblick der Auseinandersetzung

um die Herrschaft verliehen
werden, erfolgen vertikale Schwenks
entlang den Personen und ihren
Zauberstäben.

Der Gehalt dieses Films ist kaum zu
erschliessen, es sei denn man stünde
ethnologisch in der Tradition der Bambara

(wie es die in Abidjan lehrende
Romanistin Madeleine Borgomano
versuchte, der ich den theoretischen
Zugang zum afrikanischen Film
verdanke). In europäischen Mustern
gedeutet, handelt es sich in YEELEN um
einen pikaresken Erziehungsroman,
dessen Erziehungsfelder Strassen
und Wege sind. Ein Unschuldiger zieht
aus in die Welt, um mit dem Auszug
das Bewusstsein von Schuld oder
Schuldfähigkeit zu erlernen. Aber
diese Einordnung in europäische
Muster, eine Kritik bemühte den Topos
des Ödipalen, ist genauso verhängnisvoll

neokolonialistisch wie Pasolinis
emphatische Studie, die er als Film
APPUNTl PER UNA ORESTIADE AFRI-
CANA (1969) nannte: Junge Studenten
aus Uganda sollten in einem Spielfilmprojekt

die griechische Orestie
nachspielen; ihr Schwarzsein sollte als
Versprechen auf archaische Exotik gelten,

die nicht ihr Afrikanertum,
sondern vielmehr das Wilde der griechischen

Barbarei bezeugte.
Vielmehr geschehen in YEELEN
Zeichen und Wunder, die ihre Basis nicht
im Filmtrick haben, sondern im
Fetischismus. Der junge Mann, der in die
Welt zur Wanderschaft auszieht,
verhext seine Häscher, die ihn zu Unrecht
als ordinären Viehdieb verdächtigen.
Der Beschuldigte kann sich bewähren,
indem er weitere Zeichen seiner
Wundertaten setzt. Nicht die geringste
Leistung ist es, ethnische Kluften zu
überwinden: auf magische Weise, die
keiner visuellen Deformation bei ihrer
Einführung bedarf. In diesem Film
herrscht viel Helle, aber wenig Klarheit.

Der Diskurs gilt dem Licht, nicht
den Metropolen. Das Agens der Handlung

ist die Quintessenz, die über den
Elementen liegt. YEELEN ist ein Film,
der seinen Diskurs nicht über Afrika
führt, sondern mit dem Kino. Sein Titel
heisst DAS LICHT. Seine Inszenierung
ist die organisierte Verteilung des

Lichts, die Teilung in Helle und Dunkelheit,

in artikulierte und nicht-artiku-
lierte Töne, die das Aufkommen des
Lichts am Horizont begleiten.
Die Montage verletzt alle Regeln der
Schuss-Gegenschuss-Dramaturgie.
Sitzen Mutter und Sohn zu Beginn des
Films sich gegenüber, um über den
rächenden Vater zu reden, dann erfolgt
in der inneren Organisation der Einzelkader

keine Zuwendung der Personen
zueinander. Vielmehr richten die sich
frontal ins Publikum und im schroffen
Winkel von neunzig Grad von ihrem
Gesprächspartner ab, zu dem die
Montage eine glaubwürdige
Bildachse bilden müsste.
In den innovativen Filmen Afrikas geht
es nicht mehr um die Einspiegelung
von Welt, sondern um die Schaffung
einer Welt, wie sie noch kein
Zuschauer je gesehen hat. Der Film wird,
wie die avancierte afrikanische Literatur

von Thiong'o bis Adiaffi, eine kos-
mogone Arbeit, die mit einer neuen
Imagination auch eine neue Wahrnehmung

schafft. Es ist an Europa, von
Afrika zu lernen, seine Sinne in eine
andere Richtung zu lenken. Zulange
haben diese Sinne sich in ihrer
Selbstermächtigung als kleine «Theoretiker»
(Marxens Pariser Manuskripte, neu
aufgelegt durch Alexander Kluge)
behauptet, ohne je ins Terrain Vague
einer Fremderfahrung sich zu wagen,
das diese Theoretiker aus dem Häuschen:

ins Freie brächte. Der afrikanische

Film lehrt die europäisch kodifizierte

Theorie vom Film wenn nicht
das Fürchten, dann doch das Zweifeln.

Und der systematisierte Zweifel
ist (erinnere ich mich einer Formulierung

aus Ernst Blochs Tübinger Einleitung

in die Philosophie): der wichtigste
Stachel des wissenschaftlichen

Fortschritts.7

Anmerkungen:
1 Zitiert nach: Pierre Haffner, Essai sur les

fondements du cinéma africain. Abidjan /
Dakar 1978, Seite 99

2 Zur Ästhetik schwarzafrikanischer Kunst.
Katalog zur Frankfurter Ausstellung, Sommer

1988, München 1988, Seite 15
3 H. Fichte, Xango, die afroamerikanischen

Religionen, Frankfurt a. M. 1981, 2.
Auflage, Seite 10

4 vergleiche sein Buch Die Kunst Afrikas,
Basel 1953

5 Zur Ästhetik schwarzafrikanischer Kunst,
(op cit. Seite 19)

6 deutsche Übersetzung in: Journal Film,
die Zeitschrift für das andere Kino, Heft 14,
April / Juni 1987, Seite 9

7 E. Bloch, Tübinger Einleitung in die
Philosophie, Band 1, edition suhrkamp 11,

Frankfurt a. M. 1963, Seite 24 f

59


	Überlegungen zum afrikanischen Film : Blickvermeidung und Blickschärfung

