
Zeitschrift: Filmbulletin : Zeitschrift für Film und Kino

Herausgeber: Stiftung Filmbulletin

Band: 30 (1988)

Heft: 163

Artikel: Erzählen in Bildern : das Drehbuch als Nahtstelle zwischen literarischer
und filmischer Narration

Autor: Brunow, Jochen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-866804

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-866804
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ERZAHLEN
IN BILDERN

Das Drehbuch als Nahtstelle zwischen literarischer und filmischer Narration

Von Jochen Brunow

«Sie werden sehen, dass dieser kleine
klickende Apparat mit der Kurbel eine
Revolution in unserem Leben bewirken

wird - im Leben der Schriftsteller.
Das ist ein direkter Angriff auf unsere
alten Methoden literarischer Kunst.
Wir werden uns an die Leinwand mit
ihrem Schatten und die kalte
Maschine anpassen müssen. Ich habe
darüber nachgedacht und fühle, was
da auf uns zukommt. Aber ich mag
das. Dieser schnelle Szenenwechsel,
dieses Ineinander von Gefühl und
Erfahrung - das ist viel besser als die
schwerfällige und langwierige Art zu
schreiben, an die wir gewöhnt sind.
Das ist lebensnäher. Auch im Leben
vollziehen sich Wechsel und
Übergänge blitzartig vor unseren Augen
und die Gefühle sind wie ein Wirbelsturm.

Das Kino hat das Geheimnis
der Bewegung vergöttert. Und das ist
etwas Grossartiges.» Leo Tolstoi
sagte dies 1908.
Etwa zur gleichen Zeit entwickelt D. W.

Griffith in den USA die Montageformen

des narrativen Kinos. Als ihm die
Bosse der Biograph-Company
vorwerfen, in solchen Sprüngen könnte
man keine Geschichte erzählen,
verweist er sie auf Dickens, der bereits im
19. Jahrhundert auf gleiche Weise
seine Romane geschrieben habe.

Diese beiden Beispiele geben die
gesamte Bandbreite wieder, auf der sich

Film und Literatur beeinflussen. Beim

Autor Tolstoi der Wunsch zu schreiben

wie ein Film — beim Regisseur Griffith

der Wunsch, zu erzählen wie im

Roman, das sind die einander
gegenüberliegenden Pole in der Anfangsgeschichte

des Kinos. Zwischen diesen

beiden Extremen entfalten sich in der
weiteren Filmgeschichte dann die

Wechselwirkungen zwischen Film und

Literatur. Der Punkt, an dem sich die

Kräfte der beiden unterschiedlichen
Pole treffen, ist das Drehbuch. Es liegt

sozusagen auf dem Äquator. Es ist

noch nicht Film. Ist es Literatur?
«Das Drehbuch ist heute bereits zu
einer selbständigen literarischen Kunstform

geworden, die aus dem Film
geboren wurde wie das Drama aus dem
Theater. Das Drama hat seither das
Theater überflügelt. Es bestimmt
bereits die Aufgaben und den Stil des
Theaters. Theatergeschichte ist
bereits seit langem ein Anhängsel der
Geschichte des Dramas.
Im Film ist noch nicht eine Spur hiervon

zu sehen. Doch auch diese Zeit
wird kommen. Bisher war die
Geschichte des Drehbuchs ein Kapitel
aus der Geschichte des Films. Bald
vielleicht wird jedoch das Drehbuch

die Geschichte des Films bestimmen.
Dies ist der Weg der Entwicklung.»
Béla Baläzs.
Das war 1949. Und es klingt, als sei
die Bedeutung des Drehbuchautors
und der literarische Stellenwert des
Drehbuchs eine ausgemachte Sache.
Heute wissen wir es besser. Vor allem
die Drehbuchautoren selbst wissen
aus eigener Anschauung, dass der
Weg der Entwicklung einige
Schlangenlinien beschrieben hat.
Woher rührt es, dass die vor beinahe
vierzig Jahren gemachte Prophezeiung

von Béla Balâzs nicht längst
Realität geworden ist? Seine
Einschätzung beruhte auf einer rein
ästhetischen Analyse. Im Gegensatz zu
seiner Auffassung ist das Drehbuch
unter den ökonomischen Bedingungen

der Filmproduktion immer nur als
eine technische Vorstufe der Filmrealisierung

betrachtet worden. Es wurde
aufgefasst als eine notwendige, aber
nicht eigenständige Prozess-Stufe im
Ablauf der Herstellung eines
Kinospielfilms. Oft wurde es auch erfahren
als ein Schreiben, das nicht zu sich
selbst kommt.
Grosse Autoren wie Raymond Chandler

und Scott Fitzgerald haben das
Drehbuchschreiben empfunden und
geschildert als eine demütigende Zu-

63



liefertätigkeit für die Industrie. Chandler

schrieb über die Rolle des Autors in

Hollywood: «Was aber das Verfassen
des Drehbuchs angeht, so ist der
Produzent der Boss. Entweder findet sich
der Schriftsteller mit ihm und mit
seinen Ideen ab (falls erweiche hat), oder
er findet sich draussen. Das bedeutet
sowohl persönliche als auch künstlerische

Unterordnung, und kein Schriftsteller

von Qualität wird sich lange mit
dem einen oder anderen abfinden,
ohne das aufzugeben, was ihn zu
einem Schriftsteller von Qualität macht,
ohne die feine Schneide seines Geistes

abzustumpfen, ohne Schritt für
Schritt zu einem stummen Komplizen
zu werden, statt ein schöpferischer
Künstler zu sein, zu einem willfährigen
und fügsamen Handlanger statt einem
Könner mit eigenen Gedanken.
Es spielt eine geringe Rolle, was ein
Schriftsteller für seinen Produzenten
als Mensch empfindet; die Tatsache,
dass der Produzent seine Arbeit
verändern und zerstören und unbeachtet
lassen kann, kann nur bewirken, diese
Arbeit in ihrer Konzeption zu
beeinträchtigen und bei ihrer Ausführung
mechanisch und gleichgültig zu
werden. Der Impuls zur Vollkommenheit
kann nicht existieren, wenn die
Entscheidung, was vollkommen ist, dem
willkürlichen Urteil von oben unterworfen

ist. Das, was in der Einsamkeit und
aus dem Herzen geschaffen ist, kann
man nicht gegen die Entscheidung
eines Ausschusses von Kriechern
verteidigen. Das zerbrechliche Wesen,
das Literatur ausmacht, kann die
Phrasen einer langen Reihe von
Konferenzen über die Handlung eines
Films nicht überstehen. Nur wenig
vom Zauber des Wortes oder des
Gefühls oder der Situation kann die
unaufhörlichen, ins Mark gehenden
Revisionen überleben, die dem Schriftsteller

in Hollywood durch das Verfahren
der Entscheidung durch Verfügung
aufgezwungen werden. Dass dieser
Zauber hin und wieder irgendwie
durch einen anderen, noch selteneren
Zauber überlebt und mehr oder minder

unbeschädigt die Leinwand er¬

reicht, ist das seltene Wunder, das die
Handvoll guter Schriftsteller in Hollywood

davon abhält, sich die Kehle
durchzuschneiden.»
Chandlers Aussage stammt aus der
Hochzeit des amerikanischen
Studiosystems. In der damaligen Form
existiert die Filmindustrie nicht mehr.
Drehbuchautoren werden nicht mehr
angestellt und per Woche bezahlt,
heute ist das Drehbuchschreiben eine
free-lance-Tätigkeit und nicht fest
eingebunden in die Produktionspläne nur
eines einzigen Studios. Aber auch
zeitgenössische Drehbuchautoren
warnen vor den immer noch verhängnisvollen

Auswirkungen, wenn man
sich als ernstzunehmender Autor
ausschliesslich auf das Drehbuchschreiben

verliesse. Im Falle des Erfolgs
würde diese Tätigkeit zwar das Bankkonto

sanieren, aber die Seele ruinieren,

schreibt William Goldman in seinen

«Adventures in the screen trade».
Unter rein ökonomischen Gesichtspunkten

mag es wie eine Utopie
erscheinen, das Drehbuch als
eigenständige Schreibweise zu betrachten,
das Drehbuchschreiben als eine
andere Art zu erzählen zu verstehen, als
ein Erzählen in Bildern. Aber wenn wir
als Drehbuchautoren verantwortlich
handeln, verantwortlich arbeiten, das
heisst schreiben wollen, dann brauchen

wir diese Utopie. Niemand, der
schreibt, muss Drehbücher schreiben.
Tut er es, so entscheidet er sich nicht
nur, eine Industrie zu beliefern, er
entscheidet sich auch für einen Stil. Noch
einmal Baläzs:
«Das Drehbuch ist nicht nur ein technisches

Hilfsmittel, es ist nicht wie ein
Baugerüst, das man wieder abträgt,
wenn das Haus fertig steht, sondern
es ist eine der Arbeit von Dichtern würdige

Form.... Es kann sich hierbei freilich

um ein gutes oder um ein schlechtes

Buch handeln, wie sonst auch.»
*

Das Verhältnis der Filmregisseure zu
den schriftlichen Vorlagen ihrer Werke
ist sehr unterschiedlich. Sternberg hat
es in seinen Erinnerungen sogar als

eine Täuschung bezeichnet, dass der
Film auf einem Manuskript basieren
soll.
«Um Kapital zu bekommen, muss ein
Manuskript vorgelegt werden. Darin
liegt bereits eine Täuschung. Der Film
hat sein eigenes Vokabular, das den
Worten auf dem Papier nicht ähnelt.
Worte können kein Bild beschreiben,
vor allem kein sich bewegendes Bild,
und zwei Menschen können sich eine
Vision nicht in der gleichen oder auch
nur in ähnlicher Form vorstellen. Das
endet in endlosen Debatten und
Erregungen, die schliesslich jede Vision
verfälschen, die ursprünglich noch
etwas getaugt haben mag. Anscheinend
können keine zwei Menschen über
den Wert einer filmischen Idee sich
einigen, ausser, wenn sie so wertlos
ist, dass alle darin übereinstimmen,
sie sei gut. Änderungen werden
vorgenommen, neue Drehbücher werden
geschrieben und umgeschrieben. Die
Argumente kreisen um die Rezepte
früherer Erfolge. Oft bleibt von der
Originalidee nichts als der Titel. Ideen
werden behandelt wie wilde Tiere,
denen man die Peitsche geben muss.
Wenn es zu Beginn einen Autor gegeben

hat, so ist er jetzt vergessen.»
Sternberg beschreibt hier nicht nur
den Umgang der Industrie mit dem
Drehbuch, wie Chandler es tut,
sondern er zieht generell in Zweifel, ob ein
Manuskript Grundlage einer
filmischen Vision sein kann.
Im Kino entsteht die Handlung, die
Geschichte erst aus den Bildern heraus

und durch die Bilder hindurch. Sie
entsteht aus Vorübergehendem, aus
Andeutungen, die kaum das Bewusst-
sein erreichen, aus der Verteilung von
Licht und Schatten, oder den Zweigen,

die sich im Wind bewegen. Die
Geschichte entsteht natürlich auch
aus dem, was die auftretenden Figuren

sagen, aber wirklich zu sprechen
beginnt der Film als Film erst auf der
Ebene, wo sich Einsicht und
Unentwirrbares verbinden, Heroisches sich
mit Banalem mischt und wo Erkenntnisse

nur als Rhythmen erscheinen.
Auf diese Eigenschaften des Kinos

64



bezieht sich Sternberg, wenn er ein

Manuskript als Vorlage für einen Film
als Täuschung bezeichnet. Nun

glaube ich dagegen, dass es gerade
diese Eigenschaften des Kinos sind,
mit denen ein Drehbuch umgehen
muss und auch kann. Ein gutes Drehbuch

wird gerade diese besonderen
filmischen Mittel in seiner schriftlichen
Form versuchen zu antizipieren.
Es geht im Drehbuch um das Erzählen
in Bildern. Noch einmal Baläzs:
«Das Grundgesetz des Drehbuchs ist,
dass es sich um einen hörbaren
Anblick, um ein bewegtes Bild handelt.
Also um eine Handlung, die sich in der
Gegenwart vor unseren Augen
abspielt.... Das Drehbuch stellt nur
dar,... was in der Gegenwart, in einem
spürbaren Raum, in einer spürbaren
Zeit geschieht... Das Drehbuch als
literarische Kunstform kann nur das
beschreiben, was im Film sichtbar und
hörbar sein kann.»
Man könnte sagen, das Script sollte
bei der Lektüre im Kopf des Lesers
den fertigen Film heraufbeschwören.
Den Prozess dieser Umsetzung beim
Lesen hat Pasolini in seinem Text «Das
Drehbuch als eine Struktur, die eine
andere Struktur sein will» untersucht.
Mit den Mitteln der Semiotik versucht
er dabei, den Übergang zwischen
Literatur und Film zu beschreiben. Als Autor

und Regisseur hat er dabei kein
Problem, die Bedeutung des
Drehbuchs anzuerkennen und genau zu
bestimmen. Er betrachtet es als eine
autonome «Technik», als ein vollständiges

und in sich selbst vollendetes
Werk. Man könnte in diesem
Zusammenhang auch auf den Begriff der
«Schreibweise» verweisen, wie ihn

Roland Barthes in seinem Buch «Am

Nullpunkt der Literatur» entwickelt
hat.
Pasolini schreibt: «Das Hauptmerkmal
des 'Zeichens' in der Technik des
Drehbuchs besteht darin, dass es auf
zwei verschiedenen, nebeneinander
herlaufenden und wieder zusammenführenden

Wegen auf die Bedeutung
verweist: einmal, indem es dem
normalen Weg aller geschriebenen Spra¬

chen und besonders dem der literarischen

Jargons folgt. Zugleich aber
verweist es auf die selbe Bedeutung,
indem es den Adressaten auf ein
anderes Zeichen, das des herzustellenden

Films, verweist. Angesichts eines
Zeichens des Drehbuchs durchlaufen
wir im Kopf jedesmal gleichzeitig
diese beiden Wege - einen raschen
und normalen sowie einen längeren
und spezielleren - um seine Bedeutung

zu erfassen.»
Pasolini unterstellt dem Drehbuchautor,

er verlange von seinem Adressaten

eine ganz besondere Mitarbeit, die
darin bestehe, dem Text eine visuelle
Vollständigkeit zu verleihen, die er
nicht besitze, auf die er aber verweise.
Seine Äusserung entstand im
Zusammenhang einer strukturalistischen
Debatte Mitte der 60er Jahre. Er wollte in
diesem Kontext dem Filmscript eine
dynamische, bewegliche Struktur
attestieren, um den Begriff des Prozesses

dem der starren Struktur
gegenüberstellen zu können. Aber sein
Argument erinnert an die Ausreden, mit
denen wir die Schwachstellen unserer
Drehbücher verteidigen, indem wir
sagen, man müsse sich einen bestimmten

Schauspieler in der Rolle vorstellen,

sie sei für ihn geschrieben. Meist
ist das nur eine Entschuldigung für
den schwach entwickelten Charakter
der Figur.
Ich denke, dem Drehbuch steht nur
die Sprache zur Verfügung, um auf
den Leser Einfluss zu nehmen. Auf
sprachlicher Ebene muss es filmische
Strukturen und Rhythmen deutlich
machen. Auf der anderen Seite hat die
Photographie und der Film unsere
Wahrnehmung geprägt, sie bestimmen

unsere Weltsicht, wie Susan Son-
tag es beschrieben hat. Das heisst,
jede Form des Schreibens wird von
der Existenz der visuellen Medien
nicht unabhängig bleiben können. So
steht das Drehbuch wieder genau in
der Mitte der beiden Einflüsse Literatur

auf Film und Film auf Literatur.
Wenn Pasolini sagt, im Kino sei das
Wort mündlich, dort existiere
ausschliesslich der mündliche Aspekt des

Wortes, so kann man dies als eine nur
analytische Aussage über ein
Zeichensystem werten. Man könnte aber
auch über das Schreiben von Dialogen

hinaus daraus ableiten: Klang und
Rhythmus sind für das geschriebene
Wort des Drehbuchs von besonderer
Bedeutung. So verstanden würden
die technischen Hinweise wie «Schnitt
auf», «Abblende» und so weiter nicht
als Handlungsanweisungen verstanden

werden, sondern als Mittel, den
Text Drehbuch zu rhythmisieren.
Bestimmte Termini würden dann nicht
zur eindeutigen Fixierung später
vorzunehmender technischer Prozesse
dienen, sondern würden auf gleicher
Ebene funktionieren wie Interpunktion,

Absatzbildung und
Zwischenüberschriften im Prosatext. Kein gutes
Drehbuch enthält die nicht verfilmbaren

Gedanken und inneren Motivationen
seiner handelnden Figuren oder

andere nicht visuelle Erklärungen.
Und kein guter Drehbuchautor wird
sich in langen Beschreibungen der
Kamerabewegungen verlieren, die der
Regisseur und der Kameramann später

doch ignorieren. Im Text des
Drehbuchs sind sparsam gebrauchte
Worte wie Close up, Rückfahrt,
langsame Abblende nichts als Mittel, um
auf Gesten oder Bilder eine emotionale

Betonung zu legen, wie durch die
Unterstreichung oder das
Gesperrtschreiben von Worten in einem Buch.

*

Die Quelle, aus der alle Erzähler zu
allen Zeiten geschöpft haben, ist die
Erfahrung, die von Mund zu Mund geht,
die Überlieferung von Person zu
Person. Auch das technische Medium
Film muss an diese Quelle anknüpfen.
Helmut Färber hat hier sogar eine
ganz besondere Verbindung zwischen
Film und Literatur gesehen. Er hat
geschrieben: «In der westlichen Kultur
sind die Kinofilme, verwunderlich
genug, die letzte Form der mündlichen
Überlieferung.» Er legt dabei
zugrunde, dass die Filme nie als einzelne
entstanden und nie als einzelne gesehen

wurden. Die Filmgeschichte als

65



Gesamtheit aller je hergestellten Spielfilme

versteht er als einen wirklichen
Zusammenhang. «In jedem einzelnen
(Film) lebt bewusst und unbewusst
eine Erinnerung an frühere, und
spätere kündigen sich an. Die Filme
erzählen ähnliche Geschichten, erzählen

die gleiche immer wieder neu, dabei

verändernd, modernisierend,
vergessend, verwechselnd, verwandelnd.

Die Filme sind einander wie
Märchen durch ihre Handlungs- und
Beschreibungsmotive, durch ihre
Gestalten, durch Formen des Schilderns
und Erzählens verwandt... Und wie
Märchen und Legenden aus etwas
leben, was ihnen allen gemeinsam ist
und was sie alle wissen, so war es
etwas ähnlich Gemeinsames, aus dem
heraus die Kinofilme entstanden und
wodurch sie ihrem Publikum verbunden

waren. Das heisst: die
Filmgeschichte ist noch nicht erkannt,
entdeckt und wirksam als ein...
Zusammenhang von Mythen, jenem doch
entfernt vergleichbar, den Claude
Lévi-Strauss in seinen «Mythologica»
erforscht hat. Nur, dass es in den
Kinofilmen unsere eigenen Mythen
sind.» Färber sagt dies in der
Rückschau, nicht über die heutige Situation,

in der die Filme nicht mehr
Lebensnotwendigkeit für die Masse der
Zuschauer sind und ihre Bedeutung
durch die ganz anderen Mechanismen
des Fernsehens abgelöst worden
sind. Und trotzdem, vielleicht begegnen

wir sogar unserem Mythos als
Drehbuchautoren in einem Film.
Robert arbeitet in der Reception eines
Touristenhotels an der jugoslawischen
Mittelmeerküste. Ein junger Mann,
etwas verträumt und lebensfremd, aber
mit einer lebhaften Phantasie. Er
interessiert sich für Fantasyliteratur und
schreibt in seiner Freizeit mit Ausdauer
an einem eigenen Science-Fiction-
Roman. Eines Tages machen sich bei
ihm Wahrnehmungsstörungen
bemerkbar. Er glaubt zu halluzinieren
und sucht einen Arzt auf. Der kann ihm
nicht helfen und rät ihm, nicht so viel
und so verbissen zu arbeiten. Doch
Roberts literarische Figuren materiali¬

sieren sich und suchen ihn in seiner
Alltagswelt auf. BESUCH AUS DER
GALAXIS heisst der Film, dessen Held
Robert ist; eine jugoslawisch/tschechische

Coproduktion aus dem Jahre
1981, die auf mehreren Festivals
ausgezeichnet wurde. Aus dem
Zusammenprall der plötzlich ein unabhängiges

Eigenleben entfaltenden Literaturfiguren

aus einer fernen Galaxis mit
den normalen Alltagsereignissen
eines kleinen Ferienortes zieht der Film
den Grundstoff für komische Verwicklungen

und eine ganze Reihe von
Gags. Neben dieser vordergründig
humoristischen Seite der Handlung kann
man den Film auch sehen als ein Spiel
mit der Rolle des Drehbuchautors.
Robert lebt den Film in seinem Kopf, und
er verfügt vollständig über dessen
Handlung. Auch wenn die Figuren
selbständig agieren und oft etwas
anstellen, was er nicht will - ein von ihm
geschaffenes Monster, das nichts ist
als ein galaktisches Haustier und
Kinderspielzeug, verbreitet zum Beispiel
auf einer biederen Hochzeitsparty
irreparablen Schaden - auch wenn also
etwas schiefläuft, verliert Robert nicht
die Herrschaft. Er stattet seine Figuren
mit der Gabe aus, die Zeit zurückzudrehen,

und schon setzt der Film an
einem früheren Punkt der Handlung
wieder ein; das Geschehen wiederholt
sich, bis am entscheidenden Punkt
die Ereignisse einen anderen Verlauf
nehmen. Am Schluss verzichtet
Robert auf sein irdisches Leben, auf das
Glück mit seiner greifbaren und
liebenswerten Verlobten und verschwindet

mit seinen selbsterfundenen Figuren

und dank deren Kräften gemeinsam

im All. Diese Auflösung der
Konstruktion erinnert an die Legende von
dem alten japanischen Meister, der so
lange nach Vervollkommnung in der
Malerei strebte, bis er in sein letztes
Bild hineintrat und darin verschwand.
Die Frage: Ist dieser Robert aus
BESUCH AUS DER GALAXIS der vollkommene

Drehbuchautor? erscheint
vielleicht im ersten Moment überzogen.
Aber der Film realisiert die Vorstellung,
alles, was jemand schreibt, sei bereits

als fertiges Bild, als fertiger Film in
seinem Kopf vorhanden. Er verweist
auch auf die Idee, das Leben, wie es
gelebt werde, sei eine Geschichte, die
erzählt wird. Und er thematisiert auf
seine Weise das Problem der Zeit in

Bezug auf das Geschichtenerzählen.
In BESUCH AUS DER GALAXIS werden
die im Schreiben auftretenden Dimensionen

des Zeitlichen in einer Art Kurz-
schluss zusammengezogen. Dadurch
kann deutlich werden, wie weitgespannt

sie in der Realität sind. Die
Verfügung über die Zeit innerhalb der
Szene durch die Figuren und über die
Zeit der Erzählung als ganzer durch
den ausserhalb stehenden Autor wird
im Drehbuch noch einmal strukturiert
durch den Film, auf den es verweist.
Da ist nicht nur die zeitliche Begrenzung

von 90 Minuten, sondern auch
die unumkehrbar und unaufhaltsam
vorwärts drängende, ohne Innehalten
verstreichende Filmzeit. Das Drehbuch

muss sich nicht nur der
filmischen, optischen Erzählweise anpassen,

was Länge und Anzahl der einzelnen

Szenen, Art der Informationsver-
mittlung und die Form der Zeitsprünge
angeht. Es muss durch seine Form
auch die Voraussetzungen schaffen
für den Rhythmus im Strom von
Bildern, der das besondere Verstreichen
von Zeit auf der Leinwand ausmacht.
Der Film existiert nur in der Dauer seiner

Aufführung.
*

In der Literatur wie im Kino geht es um
Authentizität. Das Leben erschliessen,
sich selbst und anderen, indem man
erzählt. Authentizität stellt sich nur ein,
wenn das Buch, wenn der Film eine
gelunge Übersetzung wirklicher Erfahrung

ist. Um das Kino als Erzählweise
zu erfahren, reicht es heute allerdings
meist nicht mehr aus, in eine der
modernen Abspielstätten für Filme zu
gehen. Die meisten der dort gezeigten
Filme haben nicht mehr das Ziel zu
erzählen, sie wollen nur überwältigen,
unterwerfen. Alexander Kluge: «Die
Frage, ob ein Film authentisch ist,
beinhaltet, dass ich zu keinem Kontakt



im Kino je gezwungen werde... Die

Frage, ob etwas authentisch ist, setzt
die Souveränität der Distanz voraus.
Die Formel lautet: Du kannst mich
haben, wenn du willst, du brauchst mich
aber nicht zu haben, weil ich auch so
überlebe.» Daran festzuhalten, im Film
erzählen zu wollen, das ist bei der
herrschenden Ausgangslage nicht nur
altmodisch, sondern auch eine
Haltung des Widerstands; es ist ein
oftmals schon von seiner Vergeblichkeit
gezeichneter Versuch, standzuhalten.
Die besondere Verbindung zum
Zuschauer ergab sich beim Kino nie
durch realistische Geschichten. Sie
findet überhaupt nur bedingt auf der
Ebene der erzählten Handlung statt.
Die Story eines Western, eines
Science-Fiction-Films oder auch
eines in der Gegenwart spielenden Krimis

hat mit dem Alltagsleben des
Zuschauers kaum Berührungspunkte. Es

ist vielmehr die Art des Erzählens, die
diese Verbindung herstellt. Das Kino
verhilft eher Dingen zum Ausdruck,
die im Strom des Alltags zwar vorhanden

sind, aber normalerweise unartikuliert

bleiben. Ich möchte nochmal
aus «Das unentdeckte Kino» von Helmut

Färber zitieren: «Im Kino
kommt... mit einemmal wieder anderes

ans Licht: ältere, ungeformtere,
vorsprachliche Überlieferungen:
Bilder, Erinnerungen, Bruchstücke,
Geschehnisse, Augenblicke, Verwandlungen,

Bildergedanken, die durch
lange Zeit vergessen, verborgen,
verdrängt gewesen waren. Eine Energie,

ein Wissen aus unbestimmt alten,
unterirdischen, schwer zugänglichen,
vorkulturellen, gesunkenen Bewusst-
seins- und Gedächtnisschichten ist in

den hochbewussten wie in den
namenlosen Filmen wirksam. Das Kino
ist wie aus der Zeit heraus, kann sich
in ihr bewegen, und ist zugleich
unmittelbarer als alle Literatur und Kunst
der jetzigen Alltäglichkeit ausgesetzt
und zugehörig.»
Ich habe Sie mit meinen Gedanken
bisher ziemlich wild durch die
verschiedenen Zeiten der Filmgeschichte
und durch die Räume der unterschied¬

lichen ästhetischen Theorien gewirbelt.

Es liegt die Frage nahe, wie sieht
es denn hier und heute ganz konkret
aus mit den Möglichkeiten des
Drehbuchs als eigenständiger Form des
Erzählens?

Der Autorenfilm steckt künstlerisch
und ökonomisch in der Krise. Seine
Protagonisten haben den Kontakt
zum Publikum verloren. Erst durch
diese Krise, die eine allgemeine Krise
des Kinos noch verstärkte, ist man auf
die Drehbuchautoren überhaupt wieder

aufmerksam geworden. Man
beklagte vor etwa zwei Jahren in der
Branche und in den Fördergremien,
die inzwischen den Film bestimmen,
den Mangel an filmtauglichen
Geschichten und attestierte den
Drehbuchautoren eine Krise, dabei vergessend,

dass man sie vorher durch das
Missverstehen der Autorentheorie
selbst abgeschafft hatte. Unabhängig
von den schwankenden Entwicklungen

des Kinomarktes ist auf der anderen

Seite der Bedarf des Fernsehens
an Drehbüchern ständig gewachsen.
Durch die Verkürzung von Sendeplätzen

von 90 oder 60 Minuten auf 45
oder sogar 30 Minuten werden
bestimmte Erzählformen auch da
allerdings verhindert. Auch hier Krise. Dieses

ewige Gerede von der Krise wirkt
auf viele lähmend. In meinem Lexikon
steht jedoch unter Krise: «Entscheidung,

Wendepunkt, wichtiger
Abschnitt eines Entwicklungsprozesses,
in dem sich nach der Zuspitzung der
Situation der weitere Verlauf und der
spätere Ausgang entscheiden.» Es gilt
also das Spiel zu machen, die Lücken
und Spielräume zu nutzen.

Es mehren sich die Zeichen, dass es
mit der Kunst des Erzählens durchaus
noch nicht zu Ende geht, sondern
dass vielleicht gerade durch die
modernen Entwicklungen ein neues
gesteigertes Bedürfnis nach dem Erzählen

entstehen könnte. Der Philosoph
Odo Marquard jedenfalls glaubt, dafür
deutliche Anzeichen gefunden zu
haben:

«In der modernen Welt wird immer
schneller immer mehr zur Sache. Das
bedeutet: Immer weniger von dem,
was Herkunft war, scheint Zukunft
bleiben zu können; die geschichtlichen

Herkunftswelten geraten zunehmend

in die Gefahr der Veraltung. Das
aber wäre - unkompensiert - ein
menschlich unaushaltbarer Verlust,
weil zunehmend der lebensweltliche
Bedarf der Menschen nicht mehr
gedeckt wäre, in einer farbigen, vertrauten

und sinnvollen Welt zu leben.
Die Menschen: das sind ihre
Geschichten. Geschichten aber muss
man erzählen.»
Und genau das sollten wir tun, für das
Kino oder für das Fernsehen. Alle wie
auch immer gearteten Theorien über
die Zustände sind nichts als
Herausforderungen der Wirklichkeit oder ihre
Legitimation.
Für mich bedeutet jedes neue Treatment,

jedes fertige Script eine
Herausforderung an die Verhältnisse, eine
Herausforderung an das bundesdeutsche

Kino, wie es zur Zeit existiert.
Drehbücher zu schreiben und - was
sehr wichtig ist - trotz Rückschlägen
nicht aufzuhören, Drehbücher zu
schreiben - ist eine Form des Kampfes

für ein Kino, von dem man träumt.
Es ist nicht die Sehnsucht nach einer
anderen Kunstform, sondern
Ausdruck der Sehnsucht nach einem
anderen Kino. Die Bedeutung, die das
Kino einmal hatte, können wir nur
retten, wenn wir das Kino verändern.

Bei diesem Text handelt es sich um eine für
einen Vortrag unternommene Überarbeitung
des Beitrags «Eine andere Art zu erzählen»
aus dem Buch Schreiben für den Film. Dieses

Buch wird im Januar 1989 in der edition
text & kritik München als ein Band der
neugegründeten Reihe «Literatur und andere
Künste» erscheinen. (109 Seiten, DM 22.-)
Herausgeber des Bandes, in dem sich Autoren

wie Peter Märthesheimer oder Karsten
Witte mit dem Thema Drehbuch
auseinandersetzen, ist Jochen Brunow. Wir danken
dem Verlag für die Möglichkeit des
Vorabdrucks.

67


	Erzählen in Bildern : das Drehbuch als Nahtstelle zwischen literarischer und filmischer Narration

