
Zeitschrift: Filmbulletin : Zeitschrift für Film und Kino

Herausgeber: Stiftung Filmbulletin

Band: 30 (1988)

Heft: 160

Artikel: Chinesischer Kinofrühling : damit Kultur wieder lebendig wird

Autor: Jaeggi, Bruno

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-866760

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-866760
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Chinesischer Kinofrühling

Von Bruno Jaeggi

Damit Kultur
wieder

lebendig wird



Chinas neue Welle

Rund zehn Jahre nach dem lähmenden

Ende der verheerenden Kulturrevolution

bricht im China beginnender
Liberalisierung auch der Film zu einer
neuen Ära auf. Wie lange sie währen,
wohin sie führen wird, bleibt noch
ungewiss. Doch schon heute
beeindruckt das neue chinesische Kino junger

Autoren: Mit einer grossen Vielfalt
an Themen, Formen und Temperamenten

bringt es eine überaus ge-
schichtsreiche, aber nahezu schon
versteinerte Kultur in Bewegung.

Chinas fünftausend Jahre alte Kultur
ist reiches Erbe und schwere Last
zugleich. Dieser Widerspruch im
traditionsreichen Vielvölkerstaat äusserte
sich unter anderem in der Kulturrevolution

zwischen 1966 und 1976: Sie
riss einen Abgrund auf, in dem Kunst
und Geisteswissenschaft zu zerschellen

drohten und die besten zukunfts-
gerichteten Kräfte untergingen. Noch
heute sind die Spuren dieses kollektiven

Wahnsinns (Regisseur Tschen
Kaige) nicht getilgt: Am gültigsten hat
sich bis heute der Film DER KÖNIG DER
KINDER (CHAI DSI WANG) damit
auseinandergesetzt, einer der besten
chinesischen Filme überhaupt. Der
36jährige Tschen Kaige hat ihn letztes
Jahr gedreht.

denken, der draussen, vor der
allmählich baufälligen Schule, in grosser

Freiheit vielleicht Wesentlicheres
lernt?
Mit leiser Bestimmtheit rückt der Lehrer

von den Konventionen ab. Er will
nicht, dass man Wörterbücher
abschreibt, Altes kopiert und weiterhin
am Leierkasten mit dem Endloslied
dreht: «Es war einmal in den Bergen
ein Tempel und ein Mönch, der
erzählte: Es war einmal in den Bergen
ein Tempel und ein Mönch, der
erzählte...» Kaiges Lehrer hat, im
Gegenteil, erkannt, dass die Gesellschaft
zur Sklavin der Kultur wird, die sie

doch zu ihrer Entfaltung geschaffen
hat. So appelliert er denn an die
Vorstellungskraft der Schüler: Sie sollen
beschreiben, was noch nicht geschehen

ist. An die Stelle steifer Disziplin
setzt er das Vertrauen, an die Stelle
lähmender Litanei die nicht konforme
schöpferische Freiheit des einzelnen.
Damit geht er zu weit: Er wird entlassen.

Diese Geschichte ist universell. Dass
sie aus China kommt, macht sie
besonders brisant. Zu ihr sagt Tschen
Kaige: Die neuen Generationen
machen nichts anderes, als die alten
Dinge zu verlängern. Wie kann man

sich eine Form von Persönlichkeit
vorstellen, wenn jemand stets nur die
Vergangenheit wiederholt! Mein Film ist
ein Diskurs über die chinesische Kultur.

Und Kaige weiss, wovon er spricht.
Wie der Lehrer in seinem Film und wie
Abermillionen von Chinesen wurde
auch er unter dem Terror der Kulturrevolution

während Jahren in fernen,
wilden Gebieten «umerzogen». Und
vielleicht riskiert er im raschen Wechsel
politischer Leitlinien dasselbe Schicksal

wie sein Lehrer, der wieder auf die
Felder der Bauern zieht.

Die Grausamkeit friedlicher
Unterdrückung

Fünftausend Jahre chinesischer Kultur
fielen in den Rachen der Kulturrevolution,

sagt Tschen Kaige: Ein Lehrer
allein kann sie nicht wieder beleben. Da

gewinnt der Hirte zusätzliches
Gewicht: Ist er die andere Hälfte des Lehrers,

der - so Kaige - übersieh
hinauswachsen will und daher dauernd die
Frage nach dem Warum und Wie
stellt? Und wieviel steckt von Kaige
selbst in diesem Lehrer, dessen Weg
zum Lebenssinn sich in endlosen
nebligen Wäldern und Hügeln zu verlieren

Sklaven der Kultur

Noch selten hat man einen Film gesehen,

der das Wichtigste, ja Entscheidende

so konsequent ausserhalb seiner

klaren, abstrahierten Bilder formuliert

Wie DER KÖNIG DER KINDER:
durch den evozierten Raum und die
grenzenlose Zeit, die der Film als
bestimmenden geistigen Hintergrund
permanent gegenwärtig macht. So
gleiten bereits die ersten Bilder wie
von der unaufhaltsamen Kraft der Zeit
getrieben über die Leinwand; die
weite Landschaft, auf deren
weitgeschwungener Bergkappe die Schule
thront, taucht mittels sanfter
Überblendungen ins wechselnde Licht der
Tage, die kommen und gehen und
gehen und kommen und nichts zu verändern

scheinen.
In dieser Schule steht ein junger,
unerfahrener Lehrer erstmals vor seinen
Schülern: Wie kann er ihre brachliegende

Energie fruchtbar machen? Soll
er diese jungen Menschen, von denen
er nach seiner Umerziehungskur auf
dem Land lernen will, mit Vergangenem

auf die Zukunft vorbereiten? Sie
nach starren Normen auf eine Gesellschaft

mit opportunen Dogmen
abrichten? Oder sollte er nicht eher an
jenen jungen «ungeschulten» Hirten

60

droht? Wie die Kulturrevolution
scheine auch ich mich in bester
Absicht oft im Kreise herumzubewegen,
sagt Kaige. Ich prüfe mich dauernd,
ich bin, wie jeder Mensch, voller
Schwächen und Fehler, und ich versuche,

besserzu werden. Dabei habe ich
oft den Eindruck, wie ein Marathonläufer

pausenlos zu rennen, aber ohne
wirklich zu wissen, wohin und zu
welchem Ziel.

Zu seinem Abschied zeichnet der Lehrer

ein Wortbild auf die hölzerne Schulwand,

das es noch nicht gibt. Im
Widerstreit zwischen individuellem
Unterrichtsprinzip und national-bürokratischem

Lehrprogramm hat er etwas
Neues geschaffen. Das ist es, was für
mich zählt, kommentiert Kaige. Und
am Ende des Films greift das Feuer
nach der Ernte um sich, um dürres
Holz und Unkraut zu vernichten. Das
Feuer verbrennt alte Pflanzen, damit
neue Felder entstehen, erklärt Kaige.
Das ist meine Haltung gegenüber der
alten Methode der Erziehung: Man
muss sie verbrennen. Zwar bin ich in
die Kultur verliebt, nicht aber in die
Tempel, die man aus ihr macht. Ich
wünsche eine bessere Zukunft, einen
besseren Ausgang dieser Kultur. Deshalb

muss man ihre schlechten,
unfruchtbaren Seiten vernichten. Der
Hirte ist das einzige Kind, das diesem
Kultursystem entkommt. Durch ihn
wird der Lehrer von etwas Neuem
angezogen, und er sucht für sich selbst
etwas Neues. Die verbrannten Bäume
dagegen gleichen den Schülern nach
ihrer Erziehung.

Kaige erzählt seine Parabel mit der
absoluten Ruhe der Überzeugung,
schmuck- und schnörkellos, fast ohne
jeden äusserlichen Effekt. Der Verzicht
auf überflüssige Details verleiht dem
Film ein ungewöhnliches inneres
Gleichgewicht. Damit nähert sich
Kaige, wie schon in GELBE ERNTE

(GHUANG TUDI) und DIE GROSSE
PARADE (DA YUE BING), der Abstraktion.
Wo er die singenden Kinder auf der
leichtgewölbten Erde zeigt, sieht man
fast nur Himmel und menschliche
Silhouetten auf dem irdischen Horizont:
Raum und Zeit dominieren. Sie
relativieren als übergeordnete Kräfte die
momentane Gültigkeit parteipolitischer

Opportunität. Sie erweitern den
Gegensatz zwischen warmen und kalten

Farben, den Kontrast auch
zwischen der Weite der Landschaft und
dem geometrisch streng bestimmten
engen Rahmen, in den der Lehrer
gleich zu Beginn treten muss. Gewalt
und Blut, so Kaige, sind oft weniger
grausam als eine scheinbar friedliche

61

Traditionelle Zwangsheirat: starre Gesetze erweisen sich als grausamer Verstoss 9®gen den liebesverlangenden Menschen



Chinas neue Welle

Unterdrückung. Die starren Einstellungen

der Kamera machen dieses Klima
deutlich.

Das Fremde weckt Neugier

Drastisch konkret gerät die Darstellung

von Blut und Gewalt dagegen im
üppigen, an der diesjährigen Berlinale
ausgezeichneten Cinemascope-Epos
DAS ROTE HIRSEFELD (CHONG GAO-
LIANG) des früheren Kaige-Kamera-
manns Dschang Yimou. Wo Kaige an
die Selbstversenkung des Zen-Budd-
hismus erinnert, läuft Yimou Gefahr,
die expressive Ästhetik seines um
Poesie bemühten Films ohne festen
Stilwillen auszuwalzen. Der im kargen
Norden Chinas der dreissiger Jahre
angesiedelte Film erzählt vom Schicksal

einer rotgekleideten Jungfrau, die
sich ein alter aussätziger Schnapsbrenner

zum Preis eines Esels erworben

hat. Doch auf dem Weg zu diesem
Mann gerät sie im roten Hirsefeld in
den gierigen Griff eines Wegelagerers;
darauf nimmt sie den Sänfteträger, der
sie befreit, zum Mann. Nachdem sie
die Brennerei ihres inzwischen
verschwundenen ersten Bewerbers
geerbt hat, führt ihr Weg durch anekdotisch

aneinandergereihte Konflikte.
Rot prägt schliesslich auch das Finale
des Films: Wo die Japaner die Chinesen

in einem fürchterlichen Blutbad
niedermetzeln und wo die beiden
einzigen Überlebenden, der neunjährige
Sohn der Frau und sein Vater, dem
flammenden Plorizont zugehen, der
die grosse Revolution ankündigt.
Drohen Yimous fremdartige, mitunter
bombastische Bilder sich der Folklore
zu nähern, so überwältigt ein anderer
Cinemascope-Film, DER PFERDEDIEB
(DAO MA TSE) von Tian Dschuang-
dschuang, gerade durch die rigorose
Bestimmtheit und geistige Transparenz

seiner unvergesslich starken
Bilder aus dem Tibet.
Die denkbar einfache, fast wortlose
Geschichte handelt, in der geradezu
halluzinativ magischen Einheit von
Raum und Zeit, von einem Mann, der
für Frau und Kind Pferde stiehlt, sich
an den Tempelschätzen vergreift und
verbannt wird. Mühsam und ohne
Klage schlägt er sich durch sein
elementar einfaches Leben; dabei verliert
er sein einziges Kind. Am Schluss
opfert er sich für seine Frau und das
inzwischen neugeborene Kind: für ihr
Überleben in einer vom allgegenwärtigen

Tod geprägten Welt. So bestimmen

denn von Anfang an die Aasgeier,
zusammen mit den buddhistischen
Mönchen, diese baumlose, steinige
Graslandschaft vor dem fernen, un¬

überwindlichen Wall aus ewigem
Schnee und Eis. Die Menschheit ist
bloss die dünne Naht zwischen Himmel

und Erde.
Diese grossartige, vorgeschichtlich
anmutende und sinnlich erfahrbare
Landschaft wirkt, als sähe man zum
ersten Mal einen Film: Jedes Bild wird
zur Entdeckung; die Eindrücke prägen
sich wie Brandzeichen ein. Eine zuvor
versiegelte Welt entfaltet mit ungeahnter

Kraft ihr weites Kleid, das die
kostbarsten Schätze verborgen hielt. Man
fürchtet sich beinahe, hinzusehen und
damit ein Tabu zu brechen. Gegenüber

dieser animistisch geprägten,
wuchtig archaischen Eindringlichkeit
wirkt die Altertümlichkeit uns bekannter

Filme wie ein Souvenir aus dem
Warenhaus.

Allein der Rhythmus von PFERDEDIEB
versetzt einen wie mit hypnotischer
Macht in Trance; Zwei- und
Dreifachbelichtungen, Bildübergänge, Montage

und Ton lassen Schmerz und
Hoffnung in ihrer Ganzheit und
zugleich den übermächtig zwingenden
Fluss des Schicksals fühlen: Die
Filmtechnik steht im Dienst der geistigen
Grundhaltung, die noch nicht
zwischen Subjekt und Objekt unterscheidet.

Dabei geht es stets um rein filmische

Bilder-einzeln, als Foto, wäre
jedes von ihnen bedeutungslos. Zusätzliche

suggestive Eindringlichkeit
entsteht durch die Musik, die immer wieder

den real-profanen Rahmen
sprengt.
Dschuangdschuangs am diesjährigen
«Festival de Films du Tiers Monde»
von Freiburg (zusammen mit YEELEN)
preisgekröntes dichterisch-visionäres
Epos begnügt sich damit, den
Handlungsablauf zu skizzieren ; oft genügen
wenige Sekunden für die nötige Klarheit.

Dadurch wird die Geschichte
vollends zum Gleichnis für Ursprung, Weg
und Bestimmung des Menschen, der
zugleich Sündiger, Opfer und Heiliger
ist. DER PFERDEDIEB lässt die Flüchtigkeit

des winzigen menschlichen
Daseins auf der Schale der riesigen
Erde unter einem alles überwölbenden

teilnahmslosen Himmel erfassen:
Der einzelne wird, trotz seiner
Einzigartigkeit, von der Geschichte
verschluckt.

DER PFERDEDIEB verweist auf uns
(noch) verschlossene Hintergründe,
dank deren er erst entstehen und
seine ganze Dimension gewinnen
konnte. Mit anderen Worten: Dschu-
angdschuang entlässt uns nicht mit
dem trügerischen Gefühl sattsam
bekannter «Kulturfilme», die uns glauben
lassen, das uns Unbekannte zu erfassen

oder gar zu begreifen. Er lässt viel-

Die Kultur ist eine Art Religion geworden: J9hre vergehen, Dinge ändern sich, aber die Kultur bleibt davon unberührt

mehr das Fremde fremd: Es hat uns
emotional, sinnlich und künstlerisch
mit anderen Menschen, Schicksalen
und Lebensräumen vertraut gemacht,
das Unbekannte sehen lassen und
uns dadurch in Bewegung versetzt, all
das gänzlich Unvertraute ausserhalb
eines einzigen Films Schritt für Schritt
zu erschliessen. DER PFERDEDIEB
befriedigt keine ungeduldige Neugier:
Der Film schafft vielmehr weit über
das einzelne Ereignis hinaus Neugier-
das Interesse dessen, der ergründen
will, was er lieb gewonnen hat; den
Wissensdurst jener, die zuerst ihre
Ignoranz erfahren müssen, ehe sie
Lichter für die eigene Dunkelheit zu
suchen beginnen. Die emotionale und
mystische Erfahrung wird dem
intellektuellen Erfassen nicht untergeordnet,

sondern wie dieses Teil des echten,

ganzheitlich umfassenden Be-
wusstseins.

Die fünfte Generation

Einen extremen Kontrast zu den
Filmen von Kaige, Yimou und Dschu-
angdschuang bildet das sarkastische

Debüt von Chuang Djianchin, DER

ZWISCHENFALL MIT DER SCHWARZEN

KANONE (CHEI PAO SCHI JAN): eine
offene, heiter-traurige Kritik an der heutigen

(lokalen) Kommunistischen Partei,
die schon dort verschwörerische
Staatsfeindlichkeit vermutet, wo einer

- wortwörtlich und im übertragenen
Sinn - aus der Reihe tanzt. So bewirkt
in dieser leichthändig und hintergründig

vorgetragenen Geschichte ein

Ingenieur eines ganz banalen
Telegramms wegen eine staatliche Bespitzelung

und seine Versetzung. Obwohl
es sich bei der verdächtigen
«Kanone», die das Telegramm erwähnt,
um eine bei uns als Läufer bezeichnete

Schachfigur handelt, können Partei

und Staat nicht an die Lächerlichkeit

ihres Verdachts glauben. Sie sind
nicht lernfähig, können Fehler nicht
eingestehen, beargwöhnen, was sie -
auch ganz privat - nicht begreifen.
Ihre verbohrte Engstirnigkeit richtet
sich letztlich aber gegen die eigenen
Interessen: Die Neutralisierung des
Ingenieurs führt zu einer schweren
Panne in einem neuerstellten
Maschinenkomplex.

Djianchins dichter, präziser Film geis-

selt die Inkompetenz der aufgeblasenen

Bürokratie und die Schwäche der
Gewaltigen. Über den brisanten Rahmen

hinaus deutet Djianchin das
Misstrauen als zerstörerische Kraft,
die - wie beim Dominospiel am Ende
des Films - ein ganzes System erfasst
und vergiftet. Djianchin kritisiert nicht
Missstände: Er setzt, bei allem Witz
und Humor, das Leiden über die
herrschenden Zustände um. Zudem ist
DER ZWISCHENFALL MIT DER SCHWARZEN

KANONE einer der bisher
stilistisch persönlichsten und modernsten
Filme Chinas, ohne die so oft verbreitete

Versöhnlichkeit und vordergründige
Didaktik.

DER KÖNIG DER KINDER, DAS ROTE
HIRSEFELD, DER PFERDEDIEB und DER
ZWISCHENFALL MIT DER SCHWARZEN
KANONE verbinden zwei für das heutige

chinesische Kino entscheidende
Gemeinsamkeiten: Alle diese Filme
wurden zwischen 1985 und 1988 von
Vertretern der sogenannten fünften
Regiegeneration gedreht und vom
relativ kleinen Studio von Hsien (Xi'an)
produziert. Weitgehend ihr und dem
Leiter des Studios von Hsien, Wu Tian-

ming, ist der heutige furiose
Aufschwung des im eigenen Land oft
noch beargwöhnten neuen chinesischen

Kinos zu verdanken. In den letzten

drei, vier Jahren haben allein die
Filme aus Hsien um die sechzig
internationale Preise eingebracht.

Die meisten Lehrer der heute
herausragenden Regisseure zählen zur vierten

Generation, die sich durch
melancholische Töne auszeichnet: Sie beendeten

ihre Studien vor der Kulturrevolution,

in der sie dann alle ihre
Hoffnungen und ihren Elan verloren, nachdem

man sie - im günstigsten Fall -
zur Untätigkeit verurteilt hatte. Die

fünfte, in den fünfziger Jahren geborene

Generation dagegen hat nach
der Kulturrevolution an der Pekinger
Filmakademie studiert: Sie will das
Stadium der Trauer und Klagen
überwinden. Sie wirft ihren Vorgängern
fehlende Dynamik vor. Und sie will
dem Film dadurch mehr Kraft geben,
dass sie vor allem die filmische Sprache

nutzt und mit dem traditionellen
Erzählstil bricht (Tschen Kaige).

Zudem verbindet viele der rund dreis-
sig Vertreter der fünften Generation
die Erfahrung während der Kulturrevolution:

Jahre in abgelegenen, rauhen,
zuvor fremden Gebieten Chinas. Hier,
weit weg von den Städten, glaubt
etwa Kaige, am meisten gelernt zu
haben: so den Blick auf den Menschen
in einer ganz bestimmten Umgebung
und Gesellschaft - ein Bewusstsein,
das auch Djianchin, Dschuangdschu-
ang und andere Cineasten der fünften
Generation so bedeutsam macht.

Wie radikal diese Generation den seit
den vierziger Jahren geltenden
Filmgeboten den Rücken kehrt, machen
die erwähnten vier Filme in höchst
vielfältiger Art deutlich. Die zuvor
vernachlässigte Gestaltung rückt
gebieterisch in den Vordergrund; das bis an-
hin dominierende Wort weicht dem
Diskurs der Bilder; die früher oft
ausufernden, nicht selten mühsam
konstruierten Intrigen werden zu äusser-
lich höchst einfachen Geschichten
verdichtet. Vieles bleibt offen - zum
Vorteil jener Zuschauer, die das Nicht-
Gesagte spannend finden. So hätte
beispielsweise jeder frühere chinesische

Film die (sozialen, psychologischen)

Handlungsmotive von
Dschuangdschuangs Pferdedieb erwähnt:
Indem sie sein Film aber relativ offen
lässt, erlaubt er weitergehende
Interpretationen - bis hin zum Schluss, in

dem die Selbstpreisgabe des Mannes
zum Wohl der andern buddhistisch-religiöse

Dimensionen gewinnt.

62 63



Chinas neue Welle

Vor der Kulturrevolution

Aus dem Nichts heraus ist natürlich
auch diese neue Welle chinesischer
Regisseure nicht entstanden. So
beruft sich etwa Tschen Kaige gerne auf
die dreissiger Jahre des chinesischen
Kinos. Dieses vor der kommunistischen

Machtergreifung entstandene
Kino ist für uns auch heute noch, trotz
etlicher Retrospektiven, schwer
überblickbar, von verschiedenen Tendenzen

durchzogen und zumeist stark
vom amerikanischen Kino geprägt.
Seiner Zeit weit voraus war da
beispielsweise Yuan Muzhis STRASSEN-
ENGEL (MA LU TIAN SCHI): Die lyrische
Liebesgeschichte zwischen einem
Trompetenspieler und einer kleinen
Sängerin handelt von der keimenden
Solidarität zwischen den Ärmsten und
Verstossenen und tönte so bereits
1937 kommende Tendenzen an.
Darauf schufen die progressiven Filme
der vierziger Jahre und vor allem der
Schanghai-Produktion das Vorgefühl
des gesellschaftspolitischen
Umbruchs. Als Scharnierwerk gilt SAN
MAO, DER KLEINE VAGABUND (SAN
MAO LIU-LANG-DJI) von Dschao Ming
und Yang Gong: ein Film, der nach
dem Einmarsch der Volksbefreiungsarmee

in Schanghai (Mai 1949) beendet

wurde und den Übergang vom
individuell anklagenden zum offiziell
repräsentierenden Kino kennzeichnet.
Von diesem Datum an fordert die
dogmatische Sozialtypologie ein Kino,
das sich dem erzieherischen Realismus

verschreibt, wobei diese von Mao
befohlene, auf Bauern, Arbeiter und
Soldaten abgestimmte Richtung
ideologisch das sowjetische Vorbild der
zwanziger und dreissiger Jahre verrät.
Die moralisierende und idealisierende
Didaktik dieser Filme ignorierte natürlich

den Unterhaltungswert des Kinos.
Zudem waren nicht nur Gewalt,
körperliche Liebe und Schattenseiten der
Revolution tabu : Auch die vor dem
politischen Wechsel genehme Satire
wurde verbannt - ihr ist ja, schon aus
ihrer Natur heraus, nie zu trauen. Dafür

gelangten die politischen Ziele der
Regierung, der Kampf gegen den
Imperialismus, die antijapanische
Haltung und der Bürgerkrieg als bevorzugte,

das heisst verordnete Themen
zur Darstellung. Filmsprache war dabei

kein Thema; sie wurde, im Gegenteil
und im krassen Widerspruch zur

revolutionären Absicht der Politkultur,
völlig vernachlässigt.
Freilich gab es schon damals Regisseure,

die dem starren Zeitgeist
kleine, aber fruchtbare Freiräume
abringen konnten, zumeist in Anlehnung
an die vorrevolutionäre liberale Litera¬

tur. Regisseure wie Tschen Chihe, Ye

Ming, Dscheng Junli und Schui Chua
zeichneten sich dabei besonders aus.
Von den fünfziger Jahren bleiben vor
allem drei Filme in Erinnerung, die alle
1959 entstanden sind: DER LADEN
DER FAMILIE LIN (LIN DJAI PUZI) von
Schui Chua, ein ehrgeiziges Werk über
Kapitalisten, die in den dreissiger Jahren

auch als Opfer erscheinen; NIE ER

von Dschen Junli und Qian Qianli, wo
endlich Metapher und Poesie über
den mühsam rekonstruierten Realismus

triumphieren, und DIE FAMILIE

(JIA). Dieser von Ye Ming und Tschen
Chihe geschaffene Film packt durch
eine beherrschte, ungewöhnlich ri¬

tuell-eindringliche Regie, die eine
Familie psychologisch recht stimmig
auffächert und den gesellschaftlichen
Hintergrund durch persönliche Dramen

beleuchtet. Im China des
Umbruchs steht eine vielschichtige Figur
zwischen auseinanderstrebenden
Generationen: ein junger Mann, der
sowohl im Privaten wie im revolutionären
Kampf unentschlossen zwischen den
Fronten bleibt. Zwar hat er. selbst
erfahren und begriffen, wie notwendig
radikale Veränderungen sind: doch er
ist selbst zu schwach, um aktiv für
diese neue Welt einzustehen.
Mit dem Beginn der Kulturrevolution
setzte die Filmproduktion 1966 prak¬

tisch aus. Regisseure, Drehbuchautoren,

Studioleiter, Schauspieler und
Techniker wurden wegen ihrer angeblich

revisionistischen Haltung in

Gefängnisse gesteckt oder zusammen
mit den Studenten zur Umerziehung
aufs Land verfrachtet. Die bloss mehr
oder weniger phantasievollen
Übernahmen von der zum Denkmal für
Maos Frau erstarrten Peking-Oper
machten die Sache auch nicht besser,
obwohl sich auch hierzulande viele
vom ungewohnt-naiven Reiz etwa des
Films DAS MÄDCHEN MIT DEN WEISSEN

HAAREN verführen Hessen.

1977, unmittelbar nach dem Ende der
Kulturrevolution, entstanden erst 24,

noch stark vom stereotypen Modelltheater

der Viererbande gezeichnete
Filme. Die Orientierungslosigkeit,
Verwirrung und Labilität Hessen Wichtiges
kaum entstehen. Gute Intentionen, oft
zum tränenreichen Melodram getrieben,

scheiterten an der allzu weichen,
von früheren Klischees verbauten
Form.

Die Wende

Zwei Jahre später setzte ein wahrer
Ansturm von Projekten ein: Allein die
Studios von Peking, Schanghai und

Changchun hatten gegen zehntau-

64

Raum und Zeit dominieren: man sieht fast nur Himmel - und menschliche Silhoie%n auf dem irdischen Horizont

I "** ^ iNi

send Drehbücher zu prüfen! Schliesslich

entstanden dann 1979 um die
fünfzig Filme (zum Vergleich: 1984 waren

es 144). Darunter befand sich die
erste heftige Kritik an der
Viererbande: GESTÖRTES LACHEN (KU NAO

REN DE YIAO, vom ZDF unter «Das
Lachen eines in Schwierigkeiten befindlichen

Mannes» gezeigt). In diesem
Film stellen Yang Yandjin und Deng Yi-
min der Ära der Einschüchterung und
Willkür, die zur resignativen Leisetrete-
rei und Anpassung erniedrigen, einen
Journalisten gegenüber, der sich
weigert, seine Selbstachtung und
Wahrheitssuche aufzugeben. Die demystifizierende,

ironisch-harte Auseinandersetzung

setzt zur unbeschönigten
Schreckensvision an.
Im gleichen Jahr drehte Tsen Fan
ÜBER BERG UND TAL (TSCHUANG
DJIANGCHU): Seine Geschichte aus
der Zeit der zerfallenden japanischen
Macht im China nach 1940 plädiert für
den seither oft in den Vordergrund rük-
kenden individuellen Glückanspruch;
subtile Kritik analysiert das Verhältnis
zwischen Kunst und Staat. Dem
Thema entspricht endlich auch die -
freilich nicht völlig gemeisterte - Form
des Films, der auf Didaktik verzichtet:
Tsen Fan findet mit poetischer Intensität

zu einem prägnant persönlichen
Ton; empfindungsstark verkettet er
politische, soziale und private Motive.
Auch der Blick auf die verletzlichen
Gesichter seiner Figuren hat im damaligen

chinesischen Kino Seltenheitswert.

Eine Wende verriet 1979 auch Li Juns
SEHNSUCHT NACH RÜCKKEHR (GUI

CHIN SCHI DJIAN): Während des
Widerstandskriegs gegen Japan - er
dient hier als Vorwand - sucht ein Soldat

seine militärische Einheit. Auf seiner

Irr-Reise wird er von Reichtum,
Verzweiflung und von der Liebe
versucht. Li Jun wählt eine erstaunlich
individuelle Optik; mit naiven und formal
oft koketten Momenten packt der Film

durch einen lebhaften Erzählstil und
durch den Verzicht auf die zuvor übliche

politische Phraseologie. Im
Wesentlichen geht es um den Sieg des
einzelnen über sich - erneut also um
Ansprüche des in China allzu lange
missachteten Individuums.
Andere Filme setzen Zeichen für ein

neues Kino: so, noch 1979, DER

KIRSCHBAUM (SAKURA) von Chan
Chiaolei und Schan Chiantschi, die
mit offenem Visier in das Umfeld der
Kulturrevolution eindringen und zur
chinesich-japanischen Freundschaft
vorstossen; NACHTREGEN IM

BASCHAN-GEBIRGE (BASHAN YEJU) von
Wu Yong-Gang und Wu Yi-Gong
(1980), die aus der Kulturrevolution ein

65



Chinas neue Welle

ungewöhnliches Frauenporträt
herauskristallisieren sowie DIE LEGENDE
VOM TIANYUN-GEBIRGE (TIANYUN-
SCHAN TSCHUANQI) von Chie Djin
(1980), der als erster die «Bewegung
gegen Rechts» von 1957 darstellte,
indem er das Schicksal eines verfolgten
Funktionärs und Intellektuellen mit
dem Klima nach der Zerschlagung der
Viererbande verknüpfte.
Vielen gilt Chie Djin (Xie Jin), der 1923
geborene Regisseur von DAS ROTE
FRAUENBATAILLON, als einer der aller-
wichtigsten Cineasten Chinas. Seine
Filme wirken freilich überaus klassizistisch

und lassen als Gesamtes eine
Linie vermissen. Seine letzten Filme,
QIU JIN - EIN REVOLUTIONÄR (1983),
KRONEN AM FUSS DES BERGES (1984)
und HIBISCUS (1986) zerfallen sogar
zur akademischen Sterilität.

Richtungskämpfe

Die 1979/80 aufgefallenen Filme führten

auch zu grundlegenden theoretischen

Auseinandersetzungen. So
veröffentlichte der bekannte Schauspieler

Dschao Dan im Oktober 1980 in
einer Tageszeitung einen Text über die
Kompetenz von politischer und kultureller

Zuständigkeit: «Die Partei nimmt
ihre Führerrolle wahr, indem sie die
nationale Wirtschaft plant und über die
Landwirtschafts- und Industriepolitik
bestimmt; sie braucht aber nicht ihre
Führerrolle auszuüben, indem sie
bestimmt, wie Land bebaut wird, wie
man einen Stuhl schreinert, wie man
Hosen näht, wie man ein Essen kocht.
Die Partei braucht nicht darüber zu
bestimmen, wie man einen Artikel
schreibt oder ein Theaterstück
aufführt. Für Kunst und Literatur sind die
Künstler selbst zuständig.»

Um die Tragweite dieser Äusserung zu
ermessen, seien Mao Tsetungs
frühere Direktiven erwähnt: «Es gibt
keine Kunst ausserhalb der Klassen,
noch eine Kunst, die sich ausserhalb
oder unabhängig von der Politik
entwickelt. Die Literatur und die proletarische

Kunst sind Teil der gesamten
revolutionären Sache; sie sind, wie Lenin

sagte, ein kleines Rad und eine
kleine Schraube im Gesamtmechanismus

der Revolution.»
Wie eine Replik darauf wirkt Dschao
Dans Beitrag, wo er fortfährt: «Sollen
unsere künstlerischen und literarischen

Vereinigungen oder Gruppen
eine bestimmte Ideologie zu ihrem
Leitprinzip erheben? Meiner
Meinung nach: lieber nicht. Denn einer
Schule zu folgen und die Gedanken
der anderen hundert nicht zur Kennt¬

nis zu nehmen, hat in der langen
Geschichte seit den alten Zeiten Kunst
und Literatur noch nie zum Blühen
gebracht.»

Vor diesem Hintergrund fasste ein
neues chinesisches Kino noch vor den
Debüts der fünften Generation all-
mächlich Fuss: so etwa mit Dschen
Dongtians und Chu Gumings UNTER
NACHBARN (LIN JU), der Geschichte
über die Wohnungsnot dreier Generationen,

die alle zusammen unter dem
gleichen Dach wohnen. In erstaunlich
veristischer, oft keck kritischer Art
fragt der Film nach der Chance des
einzelnen, sich zu verändern, und
nach der Hoffnung aller, nachdem die
Viererbande entmachtet ist.
Filmsprachlich bietet zwar auch UNTER
NACHBARN wenig: Noch immer ächzt
das kinematographische Gerüst unter
der Last der Dialoge, und die obligaten

Moralinspritzen brechen Ironie
und Kritik letztlich die Spitzen.
Dennoch erlaubt der Film einen relativ
unverstellten Blick auf den Alltag. Und
das war 1981 schon viel: UNTER NACHBARN

wurde in China zum
Kassenschlager. Bezeichnend für die offizielle
Reaktion darauf ist der in «China im
Aufbau» vom Oktober 1982 publizierte
Text: «Die Nachbarn, die da auf die
Leinwand projiziert werden, haben wie
die Menschen um uns herum Vorzüge
und Schwächen, ja man vermeint, in
ihnen sich selbst und seine Freunde
zu erkennen. Wenn die Zuschauer
dann aus dem Kino treten, entlässt sie
die Geschichte gedankenversunken,
sie hat ihnen ein Gefühl der Wärme
gegeben sowie Ermutigung und Kraft,
mit ähnlichen Problemen, denen sie in
ihrem wirklichen Leben begegnen,
gleichfalls fertig zu werden.»

Im Klartext heisst das: Das chinesische

Publikum, allzu lange von der
mangelnden Authentizität des Kinos
enttäuscht, erkennt auf der Leinwand
endlich ein Stück eigener Realität:
nicht so, wie sie sein sollte, sondern
so wie sie ist.
Wie hatte doch dieselbe Revue «China
im Aufbau» nur zwei Monate zuvor
geschrieben? Im Kino gehe es, so war in
der August-Nummer zu lesen, «um die
Entfaltung der revolutionären Tradition,

um die Stärkung und Beflügelung
des revolutionären Geistes, um die
Heranbildung des neuen sozialistischen

Menschen...» Die gesamtpolitischen

Richtungskämpfe im China der
achtziger Jahre lassen sich auch in der
Neuorientierung des chinesischen
Kinos präzise ablesen - bis hin zu den
neusten Erfahrungen der seit einiger
Zeit relativ autonomen Produktionsstudios.

Doch davon am Schluss.

Überleben in einer vom allgegenwärtigen Tod geprägten Welt: die Eindrücke prägen sich wie Brandzeichen ein

Kritische Akzente

Ungewöhnlich wirkt auch Schan
Nuanchins SPORT IST IHR LEBEN (SCHA
OU) von 1981: durch einen frischen
und leichthändigen Stil; sowie die
Komödie Tsen Fangs, DIE WAHRE
GESCHICHTE AH Q'S (AH Q DSCHEN
DSCHUAN) von 1982: über einen
Bauern, der während der Revolution
von 1911 als ewiger Verlierer und ohne
klangvollen Namen das Rendez-vous
mit der Geschichte verpasst und stets
irgendwie zu überleben versucht.
1983 fielen zwei Filme auf, die erneut
den Anspruch auf individuelle Liebe
und Glück formulieren: Song Schongs
Komödie DIE FRÖHLICHEN JUNGGESELLEN

und, vor allem, Ding Yin Nens
GEGENLICHTAUFNAHME (NI GUANG),
wo ein Arbeiter zwischen Karriere als
Schriftsteller und eigener Identität
wählen muss. Nur wenn er sich und
seinem Milieu treu bleibt, kann er auf
Liebe und Erfüllung hoffen. Der Film
berührt die Grenze zwischen eigener
Kultur und neuen Einflüssen; interessant

sind auch die kritischen
Alltagsbeobachtungen in Schanghai und der
Blick zurück auf die Kulturrevolution.

Eine Facette dieses Films betrachtet
Schäng Dseming in SCHWANENGESANG

(DJIUE CHIANG) von 1985 gleichsam

unter der Lupe: den Künstler als
Opfer gesellschaftlicher Prozesse.
Hier treiben Sozialismus und
Konterrevolution einen Komponisten in Not
und Armut; darauf wird er zeitkonform
verleumdet und verzerrt. Die erstaunlich

offene Kritik weist über die dargestellte

Zeit und China hinaus - auch
dies als Wesenszug des neuen
chinesischen Kinos.
Ähnlich argumentiert Bai Sehen in
UNTER DER BRÜCKE (DE QIAO HSIEN

MIAN) von 1984, wo die Kulturrevolution

das Schicksal einer einfachen
Flickschneiderin beherrscht. Und
schliesslich bricht Schang Liang 1986

in JUNGE KRIMINELLE (SCHAO NIAN-

FAN) ein Tabu: die Jugendkriminalität
und das Problem der gesellschaftlichen

Wiedereingliederung. Mit dem
individuellen Lebenslauf einer
engagierten Journalistin kontrastiert der
halbdokumentarische Gefangenenalltag,

durch den echte Sträflinge führen.
Gewiss bleibt das alles noch recht
harmlos - dennoch hat dieser Film
einen wichtigen Schritt vorwärts getan.

Verwunderliche und bewegend
kritische Töne vermittelte zuletzt Li Yalins
DER BRUNNEN (DJIN), 1987: Eine

schöne, beruflich erfolgreiche Frau
scheint für das Glück geradezu
geschaffen zu sein. Doch die Konfusion
ständig wechselnder politischer und
ideologischer Normen, das erstik-
kende Patriarchat der Ehe, die
erbärmliche Schwäche des Geliebten
und die schonungslose Einmischung
von Betriebsleitung und Partei selbst
in die allerpersönlichsten Angelegenheiten

treiben die letztlich geschlagene,

tief gezeichnete und endgültig
ermattete Frau in abgrundtiefe
Verlassenheit, die nur noch ein Hauch vom
Tod trennt. Kaum je hat ein chinesischer

Film das gegenwärtige System
so konsequent und eindringlich vom
privaten Leiden eines Menschen her
kritisiert wie DER BRUNNEN: das späte
Debüt eines Regisseurs, der vor
kurzem, 57jährig, gestorben ist.

Djiandschong als Beispiel

Zu den ungewöhnlichsten Regisseuren
Chinas zählt neben Kaige, Dschu-

angdschuang und Djianchin der 1941

geborene, der vierten Kinogeneration
zugehörige Chuang Djiandschong,
der gleich mit seinem Debüt von 1982,
GLÜCKSBRINGER (RU Yl, vom ZDF unter

dem Titel «Wie Sie wünschen»
gezeigt), international Furore machte.
Die traurig-schöne Lebensgeschichte
handelt von einem einfachen
Schulangestellten, der seine unerfüllten
Hoffnungen mit ins Grab nimmt. Mit
lyrischer Kraft und viel Wärme beschreibt
Djiandschong den Menschen im
Schatten der grossen Ereignisse;
gegenüber der kollektiven Geschichte,
die der Mann nie durchschaut, bleibt
er an sich gekettet, uferloser Einsamkeit

ausgeliefert. Zugleich begegnet
der Film menschlichen Leiden nicht
mehr mit weitverbreiteter Melodrama-
tik, sondern mit wohltuend abgeklärter

Heiterkeit. Ins Zentrum rückt, stärker

und intimistischer denn je, der
individuelle Anspruch auf Liebe und
Glück; schliesslich plädiert der Film

eindringlich dafür, auch im Klassenkampf

den Gegner als Menschen zu
behandeln und die Sensibilität des
einzelnen zu achten.
Drei Jahre später überzeugt
Djiandschong zumindest formal noch
nachhaltiger mit EINE EHRLICHE FRAU

(LIANGDJIA FUNÜ): Mit der Tragödie
einer Frau, die einen sechsjährigen
Bettnässer heiraten muss und so in extremis

die Endlosigkeit des monotonen
Wartens und der Einsamkeit erfährt.
Der Film, der Wesen und Sinn von
Geduld und Opferbereitschaft kritisch
reflektiert, führt letztlich im revolutionären

China zur Befreiung der Frau, ohne
freilich in Euphorie einzustimmen: Die
Zukunft erscheint vielmehr ungewiss,
ja beunruhigend. Zugleich warnt der
Regisseur vor der Rache der Natur an
jeder Ordnung, welche die Bedürfnisse

des einzelnen nicht respektiert.
Ähnlich gelagert ist DAS JUNGE
MÄDCHEN HSIAO HSIAO (HSIANGNÜ HSIAO

HSIAO) von Chie Fei (1986), der die
traditionelle Zwangsheirat zwischen Frau
und Kind mit viel Takt und
Anteilnahme darstellt: Erneut erweisen sich
starre Gesetze als grausamer Verstoss

gegen das Wesen des liebesverlan-
genden Menschen.
Kein Wunder, dass der künstlerisch
ehrgeizige und dynamische Leiter des
Studios von Hsien, Wu Tianming, bald
auf den in Peking arbeitenden Regisseur

von GLÜCKSBRINGER und EINE

EHRLICHE FRAU aufmerksam wurde:
So konnte Djiandschong denn seinen
dritten, extravaganten Film, EIN TOTER

BESUCHT DIE LEBENDEN (SI DSCHE
DUI SCHENG DSCHE DA FANG WE) 1987
in Hsien drehen und damit Neuland
betreten: durch den beziehungsrei-

66 67



Chinas neue Welle

chen Hang zum Surrealen und
Experimentellen, der für China avantgardistische

Einflüsse des westlichen Theaters

von Beckett und Ionesco verrät.
Die Parabel erzählt von einem Mann,
der im Bus erstochen wird und ins
Leben zurückkehrt, um die passiven
Zeugen des Mordes zu befragen:
Warum hat ihm keiner beigestanden?
Dabei führt ihn der Besuch bei den
Lebenden zur Klärung des eigenen
Lebens, das ihn nicht zu einer festen
Persönlichkeit hat heranreifen lassen.
Djiandschongs Film wurde in China
mit nur ganz wenigen Kopien verbreitet:

Wie in der Sowjetunion vor
Gorbatschow, gilt den chinesischen
Autoritäten heute noch die Suche nach
neuen Ausdrucksformen sehr bald als

verdächtiger Formalismus; auch die
\ Frage nach dem Verhältnis zwischen
zu wenig entwickeltem Individuum
und mutloser Masse sowie etliche
andere gesellschaftspolitische Aspekte
machten den symbolreichen Film
beim Staat unbeliebt.
Djiandschong hat sich die Forderung
der fünften Generation zu eigen
gemacht: durch den Akzent auf eine
persönliche und genau durchgestaltete
Filmsprache und durch das Interesse
für bislang unübliche Themen. Und
wie viele seiner jüngeren Kollegen
bekam er die indirekte Zensur zu spüren:
den praktischen Boykott durch die
staatlichen Kinos, die zumeist gar nie
in den Besitz einer Kopie von EIN
TOTER BESUCHT DIE LEBENDEN gelangten.

Ähnlich wie der Weg Djiandschongs
verlief auch das Schaffen des 1940
geborenen, aber erst 1975 debütierenden

Yan Chueschu, der mit seinem
fünften Film 1985 dem Studio von
Hsien internationale Erfolge brachte:
mit IN DEN WILDEN BERGEN (YE

SCHAN). Hier wehrt sich eine Frau
gegen den Anspruch ihres Mannes, als
einziger über «sein» verdientes Geld
verfügen zu können. Auf ihren
Rechtsanspruch reagiert der Mann mit
Gewalt, die sich letztlich gegen ihn selbst
richtet. Zugleich werden Wege aus der
Armut und aus scheiternden menschlichen

Beziehungen in den chinesischen

Bergen gezeigt; der Schluss
führt zu einem etwas naiven
Fortschrittsglauben, der durch den Blick
auf die Privatinitiative erstaunt.

Die Afferi von Hsien

Auch Tschen Kaige hat Wu Tianming
einem anderen Studio abgeworben.
Denn zuvor empfahl sich Kaige mit
seinem in Locarno preisgekrönten
Film GELBE ERDE, 1984: der span¬

nungsreichen Begegnung zwischen
Kommunismus und archaischer
Bauernwelt anno 1939. Kaige
erstaunte schon hier mit seinem
abstrahierten, oft atemberaubend kühnen
Stil - was ihm zusammen mit dem
Vorwurf, er zeige zu drastisch Armut und
Unterentwicklung, auch noch den Tadel

einbrachte, sein Film sei
unverständlich, also einmal mehr formalistisch.

Davon Hess sich Kaige aber nicht
schrecken, im Gegenteil: Sein erneut
im Studio von Guanchi produziertes
Zweitlingswerk, DIE GROSSE PARADE,
provozierte den Ärger wichtiger
Persönlichkeiten und kam erst 1987, nach

zweijährigem Ringen mit dem Militär
und nach zahllosen Zensureingriffen,
mit wenigen Kopien auf den Markt. DIE
GROSSE PARADE fragt mit vielen
Nuancen und fast intimistisch, dann wieder

aus entfremdender Distanz nach
dem widerspruchsvollen Wesen und
(Un)Sinn des militärischen Drills, am
Beispiel von Soldaten, die 10 000
Kilometer Stechschritt üben, ehe sie in
Peking zum offiziellen Defilee antreten
dürfen. Und seither hat Kaige mit DER
KÖNIG DER KINDER einen weiteren
Schritt voran gemacht. Sein darauf
gemünzter Satz trifft genau den Punkt
des heutigen, künstlerisch und
gesellschaftlich ambitionierten Films in

China, wo es darum geht, verschüttete

oder zum Monument erstarrte
Kultur wieder lebendig zu machen:
Die Kultur ist eine Art Religion geworden.

Die Jahre vergehen, Dinge verändern

sich, aber die Kultur bleibt davon
unberührt.
In Bewegung gerät diese Kultur nun
vor allem in Hsien. In diesem
vergleichsweise kleinen Studio - Wu

Tianming beschäftigt gegen 1300

Leute - gibt es mehr Freiräume und
Flexibilität als in den gigantischen
Filmfabriken von Peking und Schanghai,

wo heute noch die alte Kinolinie
dominiert: mit schematischen
Heldenknüllern zur ideologischen Mobilisie¬

rung oder gar mit Kampfspektakel in

Zusammenarbeit mit Hongkong. Hier
ist man noch wenig abgerückt von der

grossen Revolution, vom Bauernaufstand

des 19. Jahrhunderts, von den
Arbeiterstreiks im kapitalistischen
China, vom Bürgerkrieg gegen Go-
mindang und vom idealisierten Aufbau

der modernen Gesellschaft. Und
hier funktioniert auch das bürokratische

Prüfungsritual noch weitgehend
ungebrochen, mit dem Drehbücher
und Filme nach ihrer inhaltlichen und
ästhetischen Linientreue beurteilt werden.

So strömen denn bedeutende Regisseure

nach Hsien, weil es in dieser

Ballade aus der Kulturrevolution: auch politisch und privat sind gefährliche Strorf^ellen zu meistern

68

Provinz weniger mächtige Autoritäten
gibt. Dazu zitiert Tianming ein Sprichwort:

Wenn in den Bergen der Königstiger

fehlt, wird der Affe König. Und
maliziös fügt er hinzu: Und bei uns

gibt es heute viele Affen.

Tianming als Regisseur

Nicht nur als gewiefter und mutiger
Produzent hat sich Tianming weltweit
einen Namen gemacht: Auch seine

eigenen Filme verdienen viel Beachtung.

So beeindruckt IN DEN

STROMSCHNELLEN (MEIYOU CHANGBIAO DE

HELIU, 1984) als lyrischer und
überraschungsreicher Film über einen alten
Flösser, der auch politisch und privat
gefährliche Stromschnellen zu
meistern hat. Gefühlsstark macht Tianming

dabei deutlich, dass seine
Ballade aus der Kulturrevolution
allgemeine Gültigkeit anstrebt.
Etwas schwächer ist EIN LEBEN (JEN

SCHEN) von 1985: Der Film handelt

von einem jungen Mann, der zwischen
Stadt und Land wählen sowie seine
Gefühle für seine Geliebte definieren

muss: auf einem Weg der Selbstfin-
dung, der Tianming auch dazu dient,

anonyme Schicksale und alltägliche
Geschehnisse in ihrem exemplarischen

Charakter zu beobachten.
DER ALTE BRUNNEN (LAO DJING) von
1987 schliesslich ist ein Epos über den

Kampf ums Wasser und für das
elementare Überleben in einer steinigen,
kargen Berglandschaft: Das ständige
Ringen am Abgrund des Todes erfolgt
mit unpathetisch heroischem Lebenstrotz

und kann als Metapher gedeutet
werden. Bemerkenswert ist auch die

Fähigkeit Tianmings, die im chinesischen

Kino engbegrenzte Darstellung
des Liebesaktes beziehungsreich zu

erweitern: Auf dem tiefen Grund eines
verschütteten Brunnens, in dem
allmählich der Sauerstoff ausgeht,
begegnet ein junges Paar dem nahenden
Tod mit seiner intimen Verbindung.

Freiräume, Konkurrenz,
Kommerz

Wu Tianmings Politik, mit der er anderen

Studios grosse Talente abwirbt,
gibt Anfängern keine Chance: Ich
beabsichtige, in meinem Studio alle jungen

Cineasten zu vereinigen, die
bereits herausragende Fähigkeiten
bewiesen haben. Und für Hsien gewinnen

könne er sie trotz eines unerbittlichen

Konkurrenzkampfs zwischen
den 17 Filmstudios Chinas, weil er für
Freiheit bürge: Wenn diese Regisseure
einmal mit dem Drehbuch bei derZen-

69



Chinas neue Welle

sur durchgekommen sind, machen
sie, was sie wollen. Ihre Arbeit geht
uns nichts mehr an. Ich gewähre ihnen
die vollständige Freiheit zur schöpferischen

Initiative, damit sie sich entfalten

können. Diese Regisseure finden
sich wirklich in einer sehr liberalen,
entspannten Atmosphäre.
Doch nicht nur mit der Freiheit lockt
Tianming seine Lieblinge nach Hsien:
Nehmen Sie das Beispiel von Dschang
Yimou, des Kameramanns von GELBE
ERDE und DIE GROSSE PARADE: Am
letzten Festival von Tokio erhielt er in
meinem eigenen Film, DER ALTE
BRUNNEN, den Preis als bester Schauspieler.

Um ihn für seinen ersten eigenen

Film, DAS ROTE HIRSEFELD, für
Hsien zu gewinnen, habe ich alles
unternommen, unter anderem mit dem
Versprechen auf ein Appartement
innerhalb unseres Studios. So bin ich
überzeugt, dass er bleiben wird.
Zudem habe ich verkündet, dass er nach
seinem Preis von Tokio eine Prämie
von 5 000 Yen und zwei aufeinanderfolgende

Erhöhungen seines monatlichen

Lohns bekommt. 5 000 Yen sind
in China ein Vermögen. Und damit
übertreibt Tianming nicht: Zusammen
mit seiner Frau verdient er beispielsweise

300 Yen im Monat; das
durchschnittliche Salär von Schauspielern
und Regisseuren beträgt 100 Yen:
weniger als 40 Franken. (Für seine 3-Zim-
mer-Wohnung mit 40 Quadratmeter
Gesamtfläche bezahlt Tianming mit
allen Nebenkosten 5 Yen Monatsmiete;
zusammen mit Frau und Kind gibt er
für die Nahrung monatlich etwa 60 Yen
aus.) In der von Tianming erwähnten
entspannten, liberalen Atmosphäre
des 1958 eröffneten und seit 1983 von
ihm geleiteten Studios herrscht
zugleich eine Atmosphäre der Konkurrenz,

die das heutige China gesamthaft

zu grösseren Leistungen beflügeln

soll: Die bestimmende Kraft des
künstlerischen Schaffens in meinem
Studio ist die Kraft jünger Leute, die
komplexe Beziehungen pflegen: Sie
sind Konkurrenten; keiner will hinter
dem andern zurückbleiben; jeder will
ein eigenständiges Werk schaffen,
damit Erfolg haben. Jeder drückt sich so
aus, wie er will: Wir führen keinen am
Gängelband. Daher sind die Filme
voneinander auch völlig verschieden.
Und Drehbücher, die für andere Studios

kaum akzeptabel wären, nehmen
wir gerne an.
Spätere Probleme mit der Zensur
kann freilich auch Tianming nicht aus-
schliessen: Oft droht sie sich als Hydra

zu gebärden. Denn ein Filmgesetz,
das mit genauen Richtlinien Klarheit
und Sicherheit schaffen könnte, gibt
es in China bis heute nicht. Dagegen

kennt China, so Tianming, 5 000 Jahre
feudalistischer Geschichte. Das war
nie ein Staat des Rechts, sondern ein
Staat der Moral. Sogar die Zensur
kann nicht definitiv einen Film zulassen.

Oft wird ein positiver Entscheid
durch hohe Funktionäre oder bedeutende

Persönlichkeiten umgestossen.
Daher braucht es, so Tianming weiter,
dringend eine Rechtsgrundlage. Zwei,
drei Prinzipien müssten genügen: das
Verbot antikommunistischer und
pornographischer Filme. Ohne ein
solches, flexibel und liberal auslegbares
Gesetz befinden wir uns im dauernden
Kampf mit feudalistischen oder
linksextremen Ideologien. Und diese
behindern unsere künstlerischen
Bestrebungen.

Tianming, der auf dem Weg zum
Freiraum seines Studios zwei Jahre lang
gegen die Willkür eines mächtigen
und engstirnigen Funktionärs kämpfen

musste, verweist auch auf die
kommerziell-kapitalistische Zensur im
sozialistischen Staat. Mögen sich die
meisten Studios auch eine gewisse
Autonomie gesichert haben, so bleiben

sie doch abhängig vom Marktanteil

an den 70 Millionen Zuschauern,
die in China täglich ins Kino gehen.
Die Drehequipen sind, so Tianming, in
China wesentlich grösser als in
Europa. Um mit ihnen arbeiten zu können,

erhalten die Studios staatliche
Subventionen in Form von Krediten,
die später bei der staatlichen Auswertung

der Filme verrechnet werden.
Wer da nicht gut rechnet und richtig
spekuliert, gerät in eine Schuldenwirtschaft,

über die jeder Studioleiter stolpern

würde. Daher müssen wir auch
kommerzielle Filme drehen, gibt Tianming

zu bedenken.
Mit Grund: Denn von gängigen Filmen
wie DER MAGISCHE TEPPICH im Kung-
Fu-Stil wurden 370, von DIE RITTER
DES GELBEN FLUSSES 400 und von
jeder einzelnen Episode der Abenteuerserie

DIE PLÜNDERER DES KAISERLICHEN

GRABMALS 800 Kopien gezogen.

DER PFERDEDIEB dagegen zirkulierte

bloss in 14 Kopien und brachte
Hsien einen Verlust von 600 000 Yen
ein! Nicht besser erging es dem während

Monaten blockierten Film DER
ZWISCHENFALL MIT DER SCHWARZEN
KANONE, und für Kaiges KÖNIG DER
KINDER sind bloss 10 Kopien vorgesehen!

Solange der Verleih Staatsmonopol
bleibt und mit der Anzahl gezogener
Kopien folgenschwere Noten

verteilt, werden Studios wie das von
Hsien für besonders kühne Filme
bestraft. Denn diese Verleiher von
«Chinafilm» verfügen über keine entwik-
kelte kinematographische Kultur,
meint etwa Tschen Kaige. Sie wissen

Konfusion ständig wechselnder ideologister Normen: vom privaten Leiden eines Menschen her kritisiert

auch den Wert der Filme nicht zu
schätzen, und für die Filme im Stil des
«Cinéma dArt et d'Essai>> machen sie
meistens keine genügende Promotions-

und Öffentlichkeitsarbeit.

lYends und Grenzen

So besteht denn ein Prinzip des
Studios von Hsien, das mit DIE PLÜNDERER

DES KAISERLICHEN GRABMALS
einen Gewinn von sieben Millionen Yen
erwirtschaftet hat, darin, Kopf und
Zahl der Münze zu haben, meint
Tianming. Von den rund zehn Filmen, die
er jährlich produziert (sieben bis acht
Prozent der nationalen Spielfilmproduktion),

soll es jeweils zwei oder drei
Werke von besonderem künstlerischem

Wert geben. Die dürfen
kommerziell denn auch voll daneben
gehen.

Auf Filme wie DER KÖNIG DER KINDER
und DER PFERDEDIEB will Tianming nie
verzichten. Denn derartige Filme
stammen von Cineasten, die sich frei
ausdrücken müssen und die
ungewöhnliche Ideen haben. Ihr Stil bringt
einen frischen Wind ins chinesische

Kino, und man muss sie weiterhin
dazu ermutigen. Es braucht immer
eine Avantgarde, damit sich der Film
wirklich erneuern kann. Man muss sie
beschützen. Gäbe es dieses neue Blut
nicht, würde das Kino zum alten Mann
an der Schwelle zum Tod. Die Förderung

junger Talente ist Voraussetzung
für die Entwicklung des zukünftigen
Kinos.
Auch die filmtheoretische Offensive
für ein anderes chinesisches Kino
stimmt zuversichtlich: Gestartet
wurde am 18. Juli 1986 vom Kritiker
Dschu Sake in Schanghai (in der
Zeitschrift «Wen huibao»), und sie verbreitet

sich heute über das ganze Reich
der Mitte, engagiert, kontrovers,
immer aber in der Überzeugung, das
Kino Chinas könne nun endlich seine
wahren Möglichkeiten ausschöpfen,
zum Höhenflug starten und eine
brachliegende Kultur mit neuem
Leben erfüllen.
Vielleicht verhilft der Fünf-Jahresplan
(1986-1990), der eine weitere Steigerung

der Filmproduktion vorsieht,
auch dem anspruchsvollen Kino zu

mehr Raum und Durchschlagskraft, in

einem Land, das heute schon für den

Film über eine halbe Million Menschen
beschäftigt, nicht zuletzt auch dank
der Produktion von Dokumentär-, Kinder-

und wissenschaftlichen Filmen
und auch dank der - einschliesslich
Wanderkinos - 180 000 Spielstellen,
die mit den über 95 Millionen chinesischen

Fernsehgeräten konkurrenzieren.

Auch Kaige erkennt ermutigende
Zeichen dafür, dass ich sagen kann, was
ich sagen möchte. Und in den nächsten

Jahren wird sich der chinesische
Film sehr verändern. Der Trend zu
einer thematischen und formalen Vielfalt
ist unverkennbar. Zudem erhofft er
sich von der gesamtpolitischen und
wirtschaftlichen Öffnung Chinas neue
Impulse: Jährlich werden jetzt
zwischen fünfzig und sechzig Titel des
internationalen Angebots importiert,
und im Produktionssektor wirbt auch
Tianming für engere Beziehungen
oder gar für Co-Produktionen mit dem
Ausland.
Dennoch: Der Kampf um dieses neue,
offene Kino ist noch im Gang, sein
Ausgang ungewiss. Das zeigen auch
die Probleme mit DIE GROSSE
PARADE, DER ZWISCHENFALL MIT DER

SCHWARZEN KANONE und anderen
Filmen. Und das zeigt das jahrelange
Verbot von Schang Jundschaos Film
ACHTEINHALB (1983), der erst nach
seinem Erfolg im Ausland - und nach
siebzig Veränderungen - nunmehr
freigegeben werden soll.
Und auch der momentan in New York
wirkende Kaige erwähnt nicht ohne
Hintergedanken die starrköpfigen
Kühe, von denen in DER KÖNIG DER
KINDER erzählt wird: Sie essen nur,
was sie vorziehen, und sie bewegen
sich selbst dann nicht, wenn man sie
beschimpft und misshandelt. Ich
glaube, dieses Bild kann auch für uns
Regisseure gelten, die wir mit gesenktem

Kopf auf der Prärie herumziehen:
mit einer sehr grossen Hartnäckigkeit
und Beharrlichkeit.
So erfordert denn die relative Freiheit
der chinesischen Regisseure und
Produzenten noch einen täglichen
Kampf; die ideologische Grundlage
der Liberalisierung ist noch schwach,
vom Verlauf andauernder Richtungsund

Flügelkämpfe abhängig. Bis
heute gibt es erst einen einzigen, nicht
vom Staat produzierten, unabhängigen

Film: die 24 minütige Kurzmetrage

von Dai Sidjia, DER TEMPEL DES
BERGES (GAOSC HAN MIA, 1984). Und
die Bürokratie, die Funktionäre und
Parteibonzen bleiben unberechenbar
und fordern ihre Opfer. So zitiert die
französische Zeitschrift «Positif» 1988
einen nicht namentlich genannten
Vertreter der fünften Regiegeneration:
«Jeden Tag stehe ich mit der brennenden

Sonne auf. Jede Nacht erwarte
ich den Blitz aus grauem und dunklem
Himmel... Für mich hat das Leben
keinen Sinn. Jedesmal hindern mich
Berge von Hindernissen daran, das zu
machen, was ich tun möchte. Eines
Tages werde ich das Kino vergessen,
dies wird dann der Tag meines Todes
sein...»

Die Zitate von Tschen Kaige und Wu Tianming

stammen aus einem in Cannes 1988
veröffentlichten Interview mit Lo Xueyin
sowie, und vor allem, aus Gesprächen und
Tonbandaufnahmen von Bruno Jaeggi in

Nantes (Dezember 1987) und Cannes (Mai
1988). Kaiges Äusserung über das
Verleihmonopol Chinafilm wurde in Positif Nr. 327
(1988) publiziert.

70 71


	Chinesischer Kinofrühling : damit Kultur wieder lebendig wird

