
Zeitschrift: Filmbulletin : Zeitschrift für Film und Kino

Herausgeber: Stiftung Filmbulletin

Band: 30 (1988)

Heft: 159

Artikel: Film und Fernsehen : die Entfesselung der Bilder

Autor: Brunow, Jochen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-866748

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-866748
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Von Film und Fernsehen Von Jochen Brunow

Die Entfesselung der Bilder
Ein Bild kann nicht das gleiche bleiben,

wenn es unendlich viele andere
Bilder gibt. Etwas geschieht. Warum
gibt es noch keine Geschichte des
Sehens? Es ist doch verbreitet zu glauben,

nur was wir geschichtlich erfassen,

können wir verstehen. Man
müsste sich beeilen, es bliebe nicht
viel Zeit. Bevor die letzten Spuren
verwischen und das Bild sich auflöst in
der Allgegenwart der Simulation, bevor

die Erscheinungen verschmelzen
mit ihrer medialen Verbreitung, müsste
die Geschichte des Sehens geschrieben

werden. Man dürfte sich davon
aber keinen Aufschub erwarten. Nicht
dadurch, dass man versucht, sie
aufzuhalten, lassen sich die Dinge
ändern, sondern nur, indem man sie
beschleunigt - sie in den Kreis der
Verführung zieht.
Die Entfesselung der Bilder nahm
ihren Ausgangspunkt im 19. Jahrhundert

durch die Industrialisierung von
Zeit und Raum, wie sie zum Beispiel
durch die Einführung der Eisenbahn
bewirkt wurde. In den Weltausstellungen

dieser Zeit formulierte sich zum
erstenmal der Anspruch des
Menschen, die Wirklichkeit durch ihre
bildhafte, ausstellbare Reproduktion zu
ersetzen. Nach den ersten Versuchen
zur Mechanisierung der Malerei,
machte dann die Erfindung der
Photographie eine mechanische bildhafte
Wiedergabe der Wirklichkeit möglich.
Die Kategorie der Ähnlichkeit, die
zwischen Abbild und Objekt besteht,
erhielt durch die Photographie eine neue
Dimension. Die Leidenschaftslosigkeit
des Objektivs verlieh dem photographischen

Abbild einen besonderen
Realitätsanspruch. Wie ein Abdruck,
eine Schablone, eine materielle Spur
oder eine Totenmaske des repräsentierten

Objekts erschien die Photographie.

Und das Gefühl, der Prozess des
Photographierens habe etwas
Magisches, ist auch heute noch nicht völlig
verschwunden. Eine Photographie ist
«wie» ihr Gegenstand, sie ist Teil, ist
Erweiterung dieses Gegenstandes.
Und sie ist ein wirksames Mittel, ihn in
Besitz zu nehmen, ihn unter Kontrolle

zu bringen. Mit irrationaler Kraft
ausgestattet, wird die Photographie als
Beweis für die Existenz des abgebildeten

Gegenstands genommen. Und
so erscheint das Photo als ein Stück
der Welt. Aber es ist ein Stück Welt,
das isoliert nur einen bestimmten,
sehr kurzen Augenblick festhält, das
einen Zustand konserviert und
bewahrt, wie eine Versteinerung den
Abdruck des Körpers eines Lebewesens
aus einer vergangenen Zeit. Es ist nur
ein winziger Moment, den das Photo
aus dem Fluss der Zeit herausreisst
und festschreibt. Der Film dagegen
scheint die Dinge sogar in ihrer Dauer
zu konservieren; er ermöglicht es,
auch die Bewegungen der Menschen
und der Dinge zu reproduzieren. Bald
nach der Photographie, noch vor dem
Ende des 19. Jahrhunderts erfunden,
erscheint der Film so wie die Vollendung

der photographischen Objektivität
in der Zeit.

In Robert Siodmaks 1923 entstandenem

Film MENSCHEN AM SONNTAG
lassen sich einige Arbeiter am Ende
eines Sonntagsausflugs photographie-
ren. Einer nach dem anderen stellen
sie sich vor den schwarzen Kasten des
Strassenphotographen. Die Männer
wirken nervös, sie lächeln, machen
Faxen, starren in das Objektiv. Durch
die filmische Grossaufnahme können
wir jedes der Gesichter in seiner
Beweglichkeit sehen und ausgiebig
betrachten. Dann aber erstarrt die jeweilige

Aufnahme zum Standbild, zum
Photo. Im Ablauf der Filmszenen
schockieren diese Photos, weil von
einem Moment zum anderen sich
Gegenwart in Vergangenheit verwandelt.
Erstarrt wirken die Gesichter wie
einbalsamiert, und der Übergang von
Film in Photo wirkt wie der Schnitt
zwischen Leben und Tod. Die Photographie

hatte zwar die mechanische
Abbildungsweise nur durch optische und
chemische Prozesse ermöglicht und
so durch die Schaffung eines materiellen

Doubles der Wirklichkeit die
Ausgangsbasis für die Entfesselung der
Bilder gelegt, aber schon bald nach ih¬

rer Erfindung begann man die Bewegung

zu vermissen. So kündigte denn
einer der ersten deutschen Kinemato-
graphenhersteller in seinem Katalog
«lebende Photographien» an.

Wohl selten hat eine Erfindung der
Neuzeit sich die Gunst des Publikums
so rasch und in so hohem Masse zu
erringen vermocht wie der Kinetograph;
selten ist auch eine so geeignet gewesen,

das persönliche Empfinden und
Interesse in einem Grade zu berühren
und zu fesseln, wie es die Sichtbarmachung

von wirklichen Geschehnissen
und Vorgängen vermag, die der
Kinetograph genau nach dem Leben
wiederzugeben imstande ist. Da wir auch
bald farbige kinetographische
Reproduktionen in ziemlicher Vollkommenheit

herstellen können, so fehlt im
Grunde genommen nur noch die
Wiederholung des Geräusches und der
Töne, um den kinetographischen
Vorgängen ein Leben einzuhauchen, das
sich von der Wirklichkeit kaum noch
unterscheidet. Auch dieses Problem
dürfte die Wissenschaft über kurz oder
lang lösen. Alle Zweige der Wissenschaft,

Kunst und Industrie sind eifrig
bestrebt, aus der Vervollkommnung
der Bewegungsphotographie Nutzen
zu ziehen, und die Zukunft wird uns
sicher den hohen Wert dieser
epochemachenden Erfindung lehren.

Für die Zeitgenossen des ersten
Kinematographien bestand die Sensation
des Kinos sicherlich darin, dass sich
die Bilder zum erstenmal bewegten.
Aber der Film vermochte darüber hinaus

auch zum erstenmal Bilder ganz
unterschiedlicher Herkunft, Bilder, die
gar nichts miteinander zu tun hatten,
in einen Zusammenhang zu stellen.
Durch die zeitliche Aufeinanderfolge,
die Kontinuität der Bilder, stellte sich
zwangsläufig eine Beziehung
zwischen ihnen her. Im für den Zuschauer
unaufhaltsamen Ablauf des Films wurden

sie zu einer raum-zeitlichen oder
einer gedanklichen Folge verschmolzen.

Das geschah mit der
Selbstverständlichkeit eines Schwerkraftgeset¬

zes. Der Film vermochte also nicht nur
zum erstenmal menschliche
Bewegungen und Handlungen abzubilden,
sondern er konnte auch Empfindungen,

Emotionen und Gedankengänge
darstellen. Durch den Film wird nun
das Leben als Ganzes ersetzbar durch
die Suggestion von Leben.
Der Film zeigt ein Leben, das man
nicht sehen, das man nur für sichtbar
nehmen kann. Im dunklen Saal folgt
man den Bildern auf der Leinwand,
und Wahrnehmung ist nur als Zustimmung

möglich. Man schaut, aber
jemand anderer lenkt den Blick durch
die Welt. Der Film verwandelt die
Wirklichkeit in Bilder, die Wirklichkeit
suggerieren sollen. Und indem wir als
Zuschauer die Bilder auf der Leinwand
als ein System von Fakten betrachten,
halten wir das Geschehen dort oben
für wirklich. Wir halten es so sehr für
real, dass wir erschrecken, uns fürchten

und freuen, ganz wie im wirklichen
Leben. Wir glauben zwar nicht, dass
die Lokomotive, die auf die Kamera
zujagt und im Bild immer grösser wird,
nun in den Kinosaal rase, aber wir
zittern, weil sich in dem Bild vorher das
schöne junge Mädchen auf die
Geleise gelegt hat, um zu sterben. Auch
der Film erbt die Eigenschaften der
Photographie. Auch die Filmbilder gelten

uns als Abdruck der Realität, auch
auf die Bilder des Kinos treffen viele
der emotionalen Verknüpfungen
zwischen photographischer Aufnahme
und Gegenstand zu, die schon die
unbewegte Photographie ausgelöst
hatte. Die Magie der Photographie
geht auf den Film über. Befreit von der
Unbeweglichkeit, beginnt das
menschliche Double auf der Leinwand
sein eigenes Leben. In dem Film THE
PURPLE ROSE OF CAIRO ironisiert
Woody Allen diesen Prozess. Die

Hauptfigur einer 30er-Jahre-Schnulze
tritt aus einer Vorführung in einem
Kleinstadtkino aus der Leinwand heraus

in den Zuschauerraum, weil sie
sich in den weiblichen Fan verliebt, der
schon zum fünftenmal in der Vorführung

sitzt und Tränen vergiesst. Plötzlich

steht das Kino Kopf, die Abbil¬

dung wird Realität, und die Figuren
des Films nehmen Anteil an dem
Schicksal der Zuschauer. Nun ist aber
die Figur, die da aus der Leinwand ins
Leben tritt, nicht etwa der Hollywood-
Schauspieler der entsprechenden
Rolle, sondern die fiktive Figur, der
Schatten, den dieser darstellt. Der
Hollywood-Star reist voller Eifersucht
an, weil sich seine Figur selbständig
gemacht hat. In seiner Komödie führt
Woody Allen auf diese Weise im Kino
spielerisch vor, wie der Film auf der
Leinwand den Menschen mit seinem
Double konfrontiert.

Die Magie des Photos geht zwar auf
den Film über, aber der Film beerbt die
Photographie nicht nur, er formt das
photographische Bild auch um. In der
Projektion lässt sich das kleine Abbild
zur Dimension eines riesigen Saales
vergrössern. Während im Photo das
Bild nicht von seinem materiellen
Haftgrund aus Papier abzulösen ist,
existiert das Kinobild nur auf der
Leinwand. Im Gegensatz zum Betrachter
eines Photos kann sich der Kinobesucher

nicht als Eigentümer des Bildes
ansehen. Das Filmbild wirkt viel weniger

wie ein Objekt als das Photo. Das
projizierte Bild ist flüchtig, es besteht
nur im Ablauf der Filmvorführung und
wirkt daher irgendwie entmaterialisiert.

Was das projizierte Bild jedoch
an Stofflichkeit verliert, wird ihm durch
die Bewegung des Lichts und des
Schattens an vermehrter Körperlichkeit

wieder zurückgegeben. Bewegung

und Dauer lassen das Filmbild
zu einer scheinbar noch genaueren
Kopie der Wirklichkeit werden.

Die ersten filmischen Aufnahmen mit
dem Kinematographen waren noch
ohne Unterbrechung gedreht, doch
schon bald wurden die Möglichkeiten
des Films weiterentwickelt, und er
begann nicht nur die Zeit, die Dauer der
Bewegung festzuhalten, sondern er
gestaltete die Zeit auf seine Weise völlig

neu. Es begann die Differenzierung
der Einstellungen entsprechend dem
Abstand der Kamera vom Objekt oder

entsprechend der Brennweite des
Objektivs. Bewegungen der Kamera,
Abblenden, Überblendungen, Doppelbelichtungen

und vor allem der Schnitt
schufen neue Ausdrucksmöglichkeiten.

Durch diese Möglichkeiten wurde
die Zeit völlig neu organisiert. Edgar
Morin schreibt:

Die Kunst des Kinos löst die Chronologie

in kleine Stücke auf, sie bringt
Stimmung und Übereinstimmung in
die Zeitfragmente, und zwar nach
einem besonderen Rhythmus, der nicht
zur Handlung gehört, sondern von den
Bildern der Handlung gefordert wird.
Der Schnitt eint und ordnet die
unzusammenhängende und heterogene
Abfolge der einzelnen Aufnahmen zu
einem Kontinuum. Dieser Rhythmus,
ausgehend von zeitlichen Reihen, die
in kleine Stücke zerhackt sind, muss
eine neue, flüssige Zeit erzeugen.
Diese flüssige Zeit ist seltsamen
Ballungen und Dehnungen unterworfen.
Sie ist mit mehreren Geschwindigkeiten

begabt und unter Umständen zum
Rückwärtslauf bereit. Die Augenblicke
intensiven Erlebens, die das wirkliche
Leben wie Blitze zeichnen, werden im
Film auseinandergezogen, verlangsamt.

Blicke von Liebenden, Katastrophen,

Zusammenstösse, Explosionen
und andere höchste Augenblicke
haben das Bestreben, die Zeit stillstehen
zu lassen. Im Gegensatz dazu verkürzen

sich bis zur Verflüchtigung die leeren

Momente, die zweitrangigen
Episoden.

Auch die Anfänge des Films fallen
noch in das 19. Jahrhundert, aber
seine Folgen reichen weiter. Besonders

durch ihn wird das Prinzip der
Weltausstellungen, die Wirklichkeit
durch ihre bildhafte, ausstellbare
Erscheinung zu ersetzen, zu einem
allgemeinen, alles bestimmenden Prinzip

des 20. Jahrhunderts. Aus den
bescheidenen Anfängen von Lumière
und Méliès wird bald eine riesige Industrie,

die eine eigene Bilderwelt produziert

- eine Bilderwelt, die sich vor die
tatsächliche Welt schiebt. In der Blüte-

58 59



zeit des Kinospielfilms fungierte Hollywood

als Versailles; Galapremieren,
Preisverleihungen sind die Hoffeste
mit den Stars und den Tycoons als den
höchsten Personen; und die Massen
pilgern in die Kinopaläste, um
teilzuhaben an dieser Welt, die aufgeführt
wird für Geld. Siegfried Kracauer hat
darauf hingewiesen, wie der Film zum
Ausdruck eines kollektiven Unterbe-
wusstseins wird und wie er dieses be-
einflusst.

Da die meisten Spielfilme für den
Massenverbrauch produziert werden, sind
wir in der Tat zur Annahme berechtigt,
es bestehe eine Beziehung zwischen
ihren Stories und gewissen Wunschträumen,

wie sie das breite Publikum
zu nähren scheint. In anderen Worten,
die Vorgänge auf der Leinwand dürften

auf wirklich existierende Träume
hinweisen und so zu Identifizierungsversuchen

anregen... Vielleicht
erscheinen Filme gerade dann am meisten

als Träume, wenn sie uns durch
die krasse und ungeschminkte Gegenwart

natürlicher Gegenstände
überwältigen - als hätte die Kamera sie
gerade eben dem Schoss der Natur
abgewonnen und die Nabelschnur
zwischen Bild und Wirklichkeit wäre noch
nicht zerschnitten. In der jähen
Unmittelbarkeit und schockierenden
Wahrheitstreue solcher Aufnahmen liegt
etwas, das ihre Identifizierung mit
Traumbildern rechtfertigt... Jeder
populäre Film entspricht populären
Wünschen, aber dadurch, dass er ihnen
entspricht, räumt er unvermeidlich mit
der ihnen immanenten Vieldeutigkeit
auf. Er lenkt diese Wünsche in eine
spezifische Richtung, konfrontiert sie
mit einer Bedeutung seiner Wahl -
einer von mehreren möglichen
Bedeutungen. Durch die Bestimmtheit, die
ihnen eigen ist, definieren so Filme die
Natur des Unartikulierten, dem sie
entstammen.

Man könnte daher vielleicht die
Gesamtheit aller je hergestellten Kinofilme

betrachten als eine Sammlung
von modernen Mythen und Märchen.

Die Geschiebe des Films würde uns,
wenn wir sie auf diese Weise betrachten,

etwas über uns selbst erzählen,
was wir nur aus den Filmen und nur
durch die ihnen eigene Vermittlungsweise

erfahren können. Daher hat Helmut

Färber auch den Kinofilm als die
letzte Form mündlicher Überlieferung
bezeichnet.

Schon das frühe photographische
Portrait hatte den Blick des Menschen
auf sich selbst verändert. Die
Grossaufnahme des Films unterwirft das
menschliche Gesicht noch einmal
einer Metamorphose. Überlebensgross
erscheint das Bild auf der Leinwand,
jede Regung und jede Nuance des
Ausdrucks werden registriert. Wie eine
Landschaft, in der wir Gefühle lesen,
liegt das Gesicht im Film vor uns. Und
in der aktuellen Photographie ist es
nun auch nicht mehr notwendig, wie
früher für ein Portrait lange im Atelier
zu posieren, sondern die Photographen

sind mobil geworden. Auch
Amateure photographieren, und die
ganze Welt wird zu einem Arsenal von
Gesichtern. Nicht mehr die grosse Geste,

sondern Natürlichkeit und
Unbefangenheit sind jetzt vor der Kamera
gefragt. Das Gesicht wird immer mehr
zu einem Organ der Selbstdarstellung,
und es bringt so prägnante Masken
hervor, dass schon einzelne Partikel
wie der Mund oder die Augen das
ganze Gesicht, die ganze Person evo-
zieren. Die Gesichter der Garbo oder
der Monroe lassen sich zum Beispiel
schon durch ganz reduzierte Andeutungen

hervorrufen. Das alte Wort
photogen wird nun durch den Begriff
des Image abgelöst; so nennt man
nun bald nicht nur den öffentlichen,
vor allem visuellen Gesamteindruck,
den eine Ware auf dem Markt hinter-
lässt, sondern auch den Eindruck, den
wir von einem Menschen haben.
Ulrich Raulff hat den Prozess der
Veränderung beschrieben, dem das Gesicht
durch seine photographische und
filmische Vervielfältigung und die
massenhafte Verbreitung seines Abbildes
unterliegt:

Die Menschen haben, zumindest in
der westlichen Welt, seit einem halben
Jahrhundert einen neuen Status
gewonnen. Sie sind nicht länger nur Träger

eines Namens, eines Habitus und
eventuell eines Titels, sondern sie sind
auch und vor allem Träger eines
Bildes. Dieses Bild, das aus vielen
Bildern kompliziert zusammengesetzt ist,
legt sich wie ein feiner Film über die
alten Züge des Gesichts oder «Antlitzes»

und verschmilzt mit ihm zu etwas
Neuem - dem Image. Und da jenes
Bild im wesentlichen auf der massenhaften

Herstellung und Verteilung von
Photo- und Filmbildern beruht, könnte
man davon sprechen, dass das Image
eine Photokosmetik des Gesichts
darstellt... Das photogene Gesicht ist
nicht die Maske einer von der Gesellschaft

über das Individuum verhängten

Rolle, sondern eherein prothesen-
haft erweitertes und an die Gesellschaft

angeschlossenes Gesicht. Es
ist integraler Bestandteil unserer
technisch beziehungsweise durch Medien
verbundenen Öffentlichkeit von
Sinnen, Organen und Körperflächen,
integraler Bestandteil dieser Prothesenöffentlichkeit;

es ist eine Fläche unter
den vielen Bild-, Ton-, Sprach- und
Organflächen, die unsere Gesellschaft
erfand, verband und verwaltet.

Der Film führte auch zu einer neuen
Form des Menschen, dem Star, aber
für die Entfesselung der Bilder ist er
heute nicht mehr das entscheidende
Kriterium. Spielfilme existieren noch,
und auch Kinos gibt es noch. Doch die
Filme sind nicht mehr Lebensgegenwart,

wie sie es einst waren; und das
Kino ist nicht mehr Lebensnotwendigkeit

für die Massen, wie es das in seiner

Blütezeit war. Heute leben wir
bereits im Fernsehraum. Und das
Fernsehen ist ein Medium, das seine
Entstehung ganz dem 20. Jahrhundert
verdankt. Es vermählt die Fähigkeiten
der Photographie mit denen des
elektronischen Rundfunks. In den 20er
und 30er Jahren dieses Jahrhunderts
entwickelten sich in Deutschland die

60



Das Fernsehen bietet uns nur den Eindruck
eines gesicherten Bezuges zur gesamten Wirklichkeit.

ersten öffentlichen Hörfunkformen,
und schon damals schwebte Rudolf
Arnheim ein Bild der nicht allzu fernen
Zukunft vor:

Mit dem Hinzukommen des Bildes
verliert der Rundfunk seine Eigenart als
neues Ausdrucksmittel und wird
reines Verbreitungsmittel.... Das Fernsehen

wird uns nicht nur, wie der Film,
die Welt abbilden - und diese Bilder
werden farbig und vielleicht auch
räumlich sein -, sondern die Abbildung

dadurch um so faszinierender
machen, dass wir anstelle des bloss
Aufgezeichneten, Aufbewahrten ferne
Vorgänge im Augenblick ihres Geschehens

miterleben werden. Mit dem
Fernsehen wird die dokumentarische
Fähigkeit des Rundfunks ins Ungeheure

gesteigert... Mit dem Fernsehen

wird der Rundfunk dokumentarisch.

Erst wenn er auch dem Auge
dient, lässt er uns anschaulich miterleben,

was in der grossen Welt um uns
vorgeht. Wir sehen das auf dem
Hauptplatz der Nachbarstadt
herbeigeströmte Volk, sehen den
Regierungschef des Nachbarstaates
sprechen, wir sehen die Boxerjenseits
dès Meeres um die Weltmeisterschaft
kämpfen, sehen die englischen
Tanzmusiker, die italienische Koloratursängerin,

den deutschen Gelehrten,
sehen die rauchenden Trümmer zerstörter

Eisenbahnwagen, die Maskenzüge
des Karnevals, sehen aus dem Flugzeug

zwischen Wolken die Schneeberge,

sehen die Fische durch die Fenster

des Unterseebootes, die Maschinen

der Autofabrik, das Expeditionsschiff

im Kampf gegen das Polareis.
Wir sehen die Sonne über dem Vesuv
und in der nächsten Sekunde die
Lichtreklamen im nächtlichen New
York. Der Umweg über das beschreibende

Wort, die Schranke der fremden

Sprache verschwindet: die grosse
Welt selbst lebt ihr Leben in unserem
Zimmer. So erweist sich das Fernsehen

als ein Verwandter von Auto und
Flugzeug, als ein Verkehrsmittel des
Geistes.

Heute bewegen wir uns vom bequemen

Sessel aus mit Hilfe der
Fernbedienung durch die Programme in der
leuchtenden Röhre, die in unser
Wohnzimmer scheint. Wir streifen
durch Live-Übertragungen, Magazine,
Spielfilme, Serien, die verschiedensten

Sendeformen und Themen. Walter

Benjamins Flaneur wandelte noch
zu Fuss durch die Passagen der
Metropolen, wir dagegen wandeln, ohne
uns selbst im Sessel zu rühren, durch
die ganze Welt und durch die Zeiten.
Das Fernsehen bietet uns den
Eindruck eines gesicherten Bezugs zur
gesamten Wirklichkeit und liefert das
Gefühl der Zugehörigkeit zu einer
grossen Zahl von Menschen. Dieser
Bezug besteht aber gerade darin,
dass wir eine Umgebung sehen, und
diese Umgebung uns nicht. Wir sind
eben nicht auf dem Marktplatz, der
Strasse oder der Passage. Und wir
stehen nicht auf der chinesischen
Mauer, wir sitzen nicht im Wohnzimmer

der Ewings in Dallas oder neben
dem Bombenopfer in Beirut, wir sitzen
inmitten eines Stroms von Bildern, der
ohne Unterbrechung aus dem kleinen
Kasten in unser Wohnzimmer fliesst.
Noch das Fremdeste und Entfernteste
kommt als Bild zu uns nach Hause.
Wir nehmen noch an den grauenhaftesten

Katastrophen teil, ohne jedoch
wirklich betroffen, berührt zu sein.
«Die grosse Welt selbst lebt ihr Leben
in unserem Zimmer.» Mit Hilfe von
Antennen und von Kabeln entnehmen wir
dem übertragenen elektronischen
Feld von Fernsehwellen die Bildinhalte.

In einer Sekunde blitzt der
Elektronenstrahl 50 Halbbilder in die
Kathodenröhre. Fünfundzwanzigmal in
der Sekunde entsteht auf der Oberfläche

der Röhre ein in Zeilen aufgelöstes
Bild. Die chemischen Prozesse,

die Grundlage der Photographie und
auch des Films sind, werden ersetzt
durch elektronische Prozesse. Verglichen

mit dem Auflösungsvermögen
des Photos oder des Filmbildes wirkt
das in Zeilen gerasterte Fernsehbild
sehr ungenau. Es verwundert, dass
diese schlechtere Bildqualität in einer

Zeit, in der es um immer bessere
Wiedergabemöglichkeiten geht, so akzeptiert

wird. Aber der stark rauschende
Rasterblick des Fernsehens ist ein Teil
dessen, was die Faszination des
Mediums ausmacht. Es ist ganz wie bei
dem Rauschen, das früher den
Kurzwellenempfang ferner Sender begleitete:

es gilt als ein Zeichen der
überbrückten Entfernung. Der Zuschauer
lässt die Zeichen durchfliessen, bis
etwas auftaucht. Hauptsache, man ist
dabei. Teilnahme ist alles. Das jetzige
Fernsehen hat es von der Baukunst
übernommen, etwas für alle gemeinsam

Sichtbares und dauerhaft
Vorhandenes zu sein. Dadurch stellt es
für den einzelnen ein Gefühl der
Sicherheit und des Zusammenhangs
her, produziert es einen Raum, in dem
er sich orientieren kann. Das Fernsehen

liefert Nachrichten und Unterhaltung,

aber der Eindruck von Sicherheit
im Zusammenhang, der Eindruck von
Welt entsteht nicht durch die Bilder,
die es ausstrahlt, sondern durch die
absolut zuverlässige Wiederholung
einzelner Formen und bekannter
Abläufe. Der Gong der Tagesschau läutet
den Übergang vom Tag zur Nacht ein.

Dienstags ist der Dallas-Tag. Wir nehmen

im Fernsehen vor allem einen
endlosen, vertrauten Nachrichtenstrom

wahr, in dem die Ereignisse
erscheinen als ein kontinuierlicher Fluss
von Geschehnissen, in dem die Tatsache

der Bilderauswahl, der
Nachrichtenauswahl völlig verschwindet.
Öffentlichkeit ist für uns zu dem geworden,

was das Fernsehen uns ununterbrochen

in die Wohnzimmer bringt.

Dieser öffentliche Raum ist jedoch nur
ein virtueller, künstlicher, in dem die
Frage nach dem Zusammenhang seiner

Bilder nicht mehr gestellt wird. Die
Zugehörigkeit zu diesem Raum
erweist sich aber als immer lebensnotwendiger.

Schon Ende der 30er Jahre
gab es einen offiziellen Hinweis, der
auch eine unterschwellige Drohung
sein konnte, dass der Rundfunk zum
unentbehrlichen Begleiter des deut-

61



Das Bild zerstrahlt; es liefert uns immer

weniger verlässliche Erfahrungen über die Wirklichkeit.

sehen Volkes geworden sei, und dass
derjenige, der sich von der Teilnahme
am Rundfunk ausschliesse, Gefahr
laufe, am Leben der Nation vorbeizugehen.

Und heute führt der Versuch,
ein Jahr ohne Fernsehen auszukommen,

in 90 Familien nicht zur geplanten

Idylle, sondern geradewegs in die
Katastrophe. Claus Dieter Rath hat die
Bevölkerung als eine elektronische
Körperschaft bezeichnet, verbunden
durch die öffentliche Netzhaut: das
fernsehende Auge.

Wenn Georg Simmel zum
Jahrhundertbeginn davon sprach, das Auge
sei zum Hauptsinn des Grossstadtmenschen

geworden, so kann man
heute sagen, ohne «Fernauge» sei kein
Mensch mehr im holographischen
Raum unserer Gesellschaft. Das Panorama

hat sich in eine Vielzahl von
Einzelblicken aufgelöst: vom Elektronenauge

des Wettersatelliten in 800 km
Höhe bis zum Nahblick einer Kamera
am Operationstisch. Die Erde, der
Punkt, an dem wir leben, wird uns von
aussen sichtbar. Man sieht sich selbst
mit den Augen des anderen. Der Reiz
besteht in der Illusion, so das Begehren

des anderen kennenzulernen und
sich dessen versichern zu können. In
diesem Sinne ist Fernsehen spiegelartige

Verkoppelung mit uns selbst.
Spiegelbild in seinen zwei Eigenschaften:

als Entfremdung - ich sehe mich
von aussen, als einen anderen - und
als Gewinnung einer Identität - «das
bin ich», «da ist mein Platz». Durch sie
schreiben wir uns in eine Totalität ein.
Fernsehen ist keine Teilhabe, keine
Mitverantwortung, sondern schlichtes
Dabeisein. Bedingung des sozialen
Existierens ist das «Sich-Einschalten»
in den Bilder- und Sprach-Fluss der
Programme. Der Knopfdruck lässt
synthetische Ordnungen entstehen:
die Welt der Fernsehsprache, die
Fernsehgeographie, die Fernsehgemeinde.

Durch die Verlagerung der Bildentstehung

in den elektronischen Bereich
wird das Bild nicht nur in seiner Auflö¬

sung schlechter, sondern es verändert
sich noch einmal grundlegend. Das
Bild lässt sich nun nicht nur in einen
Strom von elektrischen Zeichen
umformen, sondern auch in das einfache
Ja-Nein des digitalen Alphabets. Damit

greift der Computer in den
Bildraum ein. Rechnergesteuerte
Prozesse verändern das Bild, nehmen
Teile heraus, setzen andere Werte dafür

wieder ein. Das Bild wird selbst zu
einem Raum der Simulation. Schon im
Filmbild gab es die Möglichkeit,
bestimmte Farbbereiche herauszufiltern
und diese Bildpartien mit anderen
Informationen zu füllen. Schon auf der
Ebene des photographischen Bildes
gab es die Möglichkeit der Photomontage.

Die Photomontage war aber
eher eine graphische Kunst als ein
spezifisch photographisches Genre.
Die Maskenaufnahmen oder Rückprojektionen

des Films stellten zwar die
Darsteller in völlig getrennt von ihnen
aufgenommene Dekorationen,
veränderten jedoch den generell virtuellen
Raum des Kinos nicht grundsätzlich.
Etwas anderes steht uns bevor, wenn
der Computer in den Prozess der
Abbildung eingeschaltet wird. Die Verbindung

des Bildes zur Realität wird dann
noch weiter gelockert werden, sie wird
selbst gestaltbar und löst sich damit
von der bisher rein mechanischen, auf
analogen Gesetzen basierenden
Grundlage. Die Simulationswirkung,
die das Fernsehmedium als ganzes
ausübt, verlagert sich dann in das Bild
selbst hinein.

Und heute sind bereits Fernsehapparate
auf dem Markt, die zugleich

Sendungen empfangen können und als
Monitore für elektronische Spiele
dienen, auf denen man also zugleich eine
Geiselnahme sehen wie auch Schiffe-
Versenken spielen kann, auf deren
Bildschirm man zugleich einer
Wagner-Oper folgen oder flippern kann.
Durch neue Techniken, wie den
Bildschirmtext, wird das Fernsehen nicht
nur mit dem eigenen kleinen Home-
Computer verbunden, sondern auch
mit dem gesamten Netz der öffentli¬

chen Informatik. Telematik entsteht,
und der Fernsehbildschirm wird zum
Terminal, das sich in die allerverschie-
densten Bilderkreisläufe einschalten
kann.

Telematik: Wirkung in umgekehrter
Richtung. Als könne man in den Apparat

hineingreifen, ja, als wüchse einem
darin eine Zyklopenhand, die alles
mögliche ausrichten kann: Waren
bestellen, Geld umbuchen, Informationen

abrufen usw. Die Effekte der eigenen

Fernwirkung kann man danach auf
dem Monitor ablesen. Das
Gedächtnis wird gewissermassen aus
dem Subjekt ausgelagert. Durch diese
Auslagerung bekommt das Wissen
einen Eintagscharakter. Denn in seiner
Herbeirufbarkeit unterscheidet sich
das nach Schlagworten geordnete
Wissen kaum mehr von dem Videospiel,

das auf den gleichen Monitor
geschaltet werden kann. Mit ein paar
Knopfdrucken blitzt man seine
Zeichenkombinationen in die unendlichen

Tiefen der Koordinaten des
Wissens. Die Faszination, mit einem
Impuls das Universum zu durchlaufen,
mit einem Stimulus das Universum
des Wissensregisters auszuloten.

Die Photographie hat Möglichkeiten
geschaffen, über die kein anderes
Bildsystem je verfügt hat. Sie hat es
möglich gemacht, Dinge zu sehen, die
unvorstellbar klein oder unvorstellbar
weit entfernt sind. Sie hat es ermöglicht,

Dinge von der Tiefsee bis zu den
Sternen sichtbar zu machen, die wir
mit blossem Auge nie zu schauen
vermocht hätten. Durch die Infrarotpho-
tographie wurde die Entstehung des
Bildes sogar vom sichtbaren Licht
unabhängig. Und die Holographie
überwand die Beschränkung des
Bildobjekts auf zwei Dimensionen. Das
Kino brachte Bewegung und Dauer in
das Bild; und Fernsehen und Video
machten es möglich, Bilder gleichzeitig

aufzunehmen und zu übermitteln.
Fernsehen und Video machten die
Bilder endgültig unabhängig von Raum
und Zeit verfügbar. Die Photographie

62



und die technischen und industriellen
Entwicklungen in ihrer Folge haben
unseren Blick auf die Wirklichkeit
nachhaltig verändert. Die Photographie

hat uns dazu gebracht, die
Wirklichkeit zu betrachten als eine endlose
Kette von Situationen, die einander
gegenseitig spiegeln; wir schauen
nicht mehr, wir lesen die Realität. Und
während die sogenannten primitiven
Menschen noch fürchteten, die
Kamera raube ihnen etwas von ihrem
Sein, so glauben die Menschen in den
Industrieländern heute, erst die
Photographie beweise ihre Existenz. Sie
fühlen, dass sie zu Bildern geworden
sind und dass sie erst durch das
Photo, die Video- oder Fernsehaufnahme

wirklich gemacht werden.
Heute existieren all die unterschiedlichen

Bildformen, die das Abbildungssystem

Photographie und seine
Folgeerfindungen möglich gemacht
haben, nebeneinander. Die Zahl der
Bilder ist tatsächlich unendlich geworden.

Alles kann zum Bild werden.
Auch ein anderes Bild. Ganz wie im
Krebsprozess die Zellen, scheinen
sich die Bilder bereits aus sich selbst
heraus zu erzeugen. Die Bilder umkreisen

einander, zirkulieren umeinander
und stossen gegeneinander, ohne
dass noch Wirklichkeit dazwischen
wäre. Die Bilderwelt schafft einen
Raum der Simulation, der uns von der
realen Wirklichkeit abschirmt. Seit
Photographie, Film und Fernsehen
das Sehen verändert haben, stellt sich
die Frage nach der Wirklichkeit der
Bilder mit einer neuen Dringlichkeit.
Photo-, Film- und Fernsehbilder
suggerieren auf jeweils verschiedene
Weise dem Betrachter die Anwesenheit

eines abwesenden oder bereits
vergangenen Gegenstands oder
Geschehens. In diesen Medien haben
sich die Bilder von ihren Gegenständen

aber auch so weit gelöst, dass sie
unabhängig von deren örtlicher und
zeitlicher Existenz beliebig speicherbar

und reproduzierbar geworden
sind. Mit Hilfe ihrer Suggestionskraft
setzen sich die Bilder an die Stelle der
Objekte, die sie repräsentieren. Sie

verselbständigen sich und schaffen so
enträumlichte Räume und eine ent-
zeitlichte Zeit, in die sie die Zuschauer
hineinziehen. Das Fernsehen verwandelt

nicht nur die Wirklichkeit in Bilder,
es durchdringt die Wirklichkeit. Die
hypertrophische Ausweitung der Bilderwelt,

die immer schnellere Zirkulation
der Abbilder kann aber für das Bild
selbst nicht ohne Folgen bleiben.
Ein Bild kann nicht das gleiche
bleiben, wenn es unendlich viele andere
Bilder gibt. Etwas geschieht. Was dem
Bild heute widerfährt, geschah vor
geraumer Zeit mit dem Text. Zuerst war
Sprache oder Text noch untrennbar
mit dem mündlichen Vortrag verbunden,

in den Stimme, Gestik, Betonung
eingingen. Diese Bindung an einen
Sprecher wurde durch die Koppelung
an die Körperlichkeit der Handschrift
ersetzt. Die Erfindung des
Buchdrucks leitete dann einen fortschreitenden

Prozess der Entmaterialisierung

ein, und heute identifizieren wir
einen Text nicht mehr mit seiner stofflichen

Grundlage. Obwohl die Schrift
als materieller Träger für seine
Existenz notwendig ist, so ist es für die
Qualität des Textes doch gleichgültig,
ob er gedruckt, mit der Maschine
geschrieben, hektographiert, photokopiert

oder handgeschrieben ist. Ähnliches

steht dem Bild bevor. Auch für
die Aussage eines Bildes, seinen Sinn,
wird es eines Tages unerheblich werden,

ob das Bild ein Photo ist, das
durch die Belichtung von Silbersalzpartikeln

entstand, ob es durch den
Druck eines Farbrasters auf Papier
hergestellt wurde, ob es durch die
Bewegung eines Elektronenstrahls in
einer Röhre gezeichnet wird, oder ob es
nur die Simulation eines Computers
ist. Trotz dieser zunehmenden
Entmaterialisierung der Bilder halten wir weiter

fest an einer alten Betrachtungsweise,

verstehen wir sie immer noch
als Abbilder der Realität. Dabei haben
sich die Bilder längst von den Objekten

gelöst, haben sie sich aufgrund
ihrer grossen Zirkulationsgeschwindigkeit

von ihren Referenten befreit. Die
Allgegenwart des Bildes, seine Verall¬

gemeinerung erfordert es, dass seine
Aussage auch jedermann erreichen
muss. Die Vervielfältigung der Bilder,
ihre allgemeine Diffusion macht deshalb

auch eine Standardisierung
notwendig; die Ausdrucksmittel werden
ausgetauscht, gleichen sich an.
Dadurch verliert das Bild die magische,
die beschwörende Kraft, die es einst
besass. Es war unter anderem die
Perspektive, die das Bild zusammengehalten

hat. Aber die Möglichkeit, überall

zu sein, überall zur gleichen Zeit zu
sein, eliminiert die Perspektive, deren
Voraussetzung der feste Standpunkt
ist. Ein Bild verweist nicht mehr auf ein
Subjekt, das es gemacht hat, um
etwas auszusagen. Und es verweist
nicht mehr unbedingt auf einen
Gegenstand, der tatsächlich existiert
oder früher einmal existiert hat. Das
Bild ist ein Bild ist ein Bild. Die
Perspektive zersplittert, das Bild
zerstrahlt. Es hat seine Halbwertzeit
bereits überschritten. Und es liefert uns
immer weniger verlässliche Erfahrungen

über die Wirklichkeit. Was wir nur
sehen, können wir das noch für wahr
halten? Eine Geschichte des Sehens
müsste geschrieben werden. «Der
Mensch macht sich sein Auge selbst.»

Wenn wir diesen Satz von Marx in

seinem vollen Umfang und in seiner
historischen Dimension verstehen würden,

wäre unser Glaube an die Bilder,
unsere Abhängigkeit von ihnen geringer?

Die Bilder sind auf der Reise.
Aber sie sind auf dieser Reise längst
so weit beschleunigt, dass die
Fliehkräfte sie von der Verbindung zu ihren
Referenten befreit haben. Vielleicht
können wir sie gerade dadurch eher
sehen als das, was sie sind: als
Zeichen. Und uns bleibt möglicherweise
nur, die Zirkulation der Bilder so weit
zu beschleunigen, dass man wieder
durch die Lücken zwischen ihnen
hindurchschauen kann. Denn: bewegen
sich die Bilder schnell genug, so
entsteht ein Stroboskop-Effekt. Durch ihn
wird möglicherweise ein neuer Blick
frei, ein Blick zwischen den Bildern
hindurch auf die.Wirklichkeit.

63


	Film und Fernsehen : die Entfesselung der Bilder

