
Zeitschrift: Filmbulletin : Zeitschrift für Film und Kino

Herausgeber: Stiftung Filmbulletin

Band: 29 (1987)

Heft: 157

Artikel: Von Eisenbahn, Panoramen und Weltausstellungen : die Entfesselung
der Bilder

Autor: Brunow, Jochen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-867272

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-867272
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Von Eisenbahn, Panoramen und Weltausstellungen Von Jochen Brunow

Die Entfesselung der Bilder
Wir sind von Bildern umgeben. Heute
sind die Bilder überall. Sie scheinen
allgegenwärtig. Photos - Kinobilder -
Fernsehbilder - Computerbilder - die
Bilder Hungers Sterbender und die
Bilder riesenhaft vergrösserter
Geschlechter - nichts, gar nichts bleibt,
das nicht Bild werden könnte. Scheinbar

von jeder zeitlichen und räumlichen

Existenz befreit, umkreisen uns
die Bilder, zirkulieren umeinander. Alte
Bilder aus einer Zeit, in der wir noch
nicht lebten, und Bildereines Ereignisses,

das vor wenigen Sekunden am
anderen Ende des Erdballs stattfand.
Bilder aus der Tiefsee und von fernen
Planeten, von Räumen also, die nie
ein Mensch betreten hat. Bilder aus
der Kammer des menschlichen
Herzens. Bilder aus dem Inneren einer
Zelle und Bilder aus dem Inneren des
Weltalls. Wir schauen Bilder längst
versunkener Welten und auch Bilder
einer noch nicht gesehenen Zukunft.
Und wir sehen Bilder, fiktive Bilder von
«dem Tag danach».

Der Umgang mit diesen Bildern ist uns
selbstverständlich, wir stellen ihn
nicht in Frage. Wo ein Bild ist, muss
auch Realität gewesen sein, so glauben

wir. Aber der rasende Strom der
entfesselten Bilder entwickelt einen
Sog. Uns beginnt bereits schwindlig
zu werden. Und immer schneller zirkulieren

die Bilder, lösen sich von der
Erde, umkreisen sie auf den
Orbitalbahnen der Satelliten und senken sich
wie ein radioaktiver Fallout gleichmäs-
sig über die ganze Erde. Die Bilder
durchdringen die Wirklichkeit und
beginnen sie aufzulösen. Uns schwinden
die Sinne. Wir taumeln. Unter dem
beständigen Ansturm drohen wir, die
Fähigkeit zu verlieren, zwischen Bild und
Wirklichkeit zu unterscheiden. Die
Allgegenwart der Bilder verdeckt unseren

Blick auf die Wirklichkeit und fängt
uns ein in einem Raum der Simulation.
Die Dinge und Erscheinungen um uns
herum, die Ereignisse, sie haben keine
Zeit mehr, etwas zu bedeuten; bevor
sie noch einen Sinn annehmen kön¬

nen, haben die Medien ihr Abbild
bereits übertragen, ausgestrahlt, verteilt
bis in den letzten Winkel der Welt. Die
von uns selbst entfesselte Flut der
Bilder stellt sich zwischen uns und die
Wirklichkeit, sie hüllt uns ein wie ein
Kokon, aus dem wir uns vielleicht nie
wieder werden entpuppen können.

Das Sehen ist unsere wichtigste und
auch die komplizierteste Sinneswahrnehmung.

«Das Gesicht», sagt Herder,
«wirft uns weite Strecken aus uns
heraus.» Was nichts anderes heisst, als
dass wir mit Hilfe unserer Augen die
Grenzen unseres Körpers erweitern.
Wir verschieben sie bis zum Ende des
Gesichtskreises. Indem wir sie
anschauen, greifen wir nach den Objekten

wie mit unsichtbaren Fingern; wir
ertasten ihre Oberfläche, umfahren
ihre Umrisse, erforschen ihre Struktur.
Die Augen ruhen auf den Gegenständen

und belassen sie doch an dem
Ort, an dem sie erblickt werden. Aber
das Auge, das auf die Gegenstände
gerichtet ist, wird auch von ihnen
eingenommen. Das Sehen scheint also
zum einen unsere eigene Aktivität
über die Körpergrenzen hinweg zu
erweitern, zum anderen scheint es, auch
eine Aktivität des Gesehenen zu
suggerieren. Auf welche Weise wir uns
den Sehvorgang vorstellen, prägt
ganz unmittelbar unser Weltbild.
Unsere Wahrnehmung ist Voraussetzung
für unser Denken. Daher war das
Sehen auch bereits ein zentraler Punkt in

den Mythen und Sagen und in den
Überlegungen der ersten Philosophen.

Aus Erde, Wasser, Luft und
Feuer schuf Aphrodite, die Königin der
Liebe, unsere Augen, lehrte Empedok-
les. Er glaubte, im Inneren des Auges
sei Feuer, umgeben von den anderen
Elementen. Aus dem Auge wird das
Feuer als Sehstrahl auf die Dinge
entsandt, und so entsteht das Sehen.
Umgekehrt fliessen von den Dingen
feine Abdrücke ab, und wenn sie auf
die Poren der Sinnesorgane passen,
so werden sie wahrgenommen. Passen

sie nicht, so wird auch nicht wahr¬

genommen. So fliesst zwischen Leib
und Dingen entsprechend der
Passung der Poren ein ständiger Strom
des Gleichen zum Gleichen. Nur mit
der Erde in uns, so behauptet Empe-
dokles, sehen wir die Erde. Mit dem
Wasser in uns das Wasser, und mit der
Liebe in uns die Liebe. In diesem Denken

besteht noch kein Bruch zwischen
Natur und Mensch, es gibt nur ein
Strömen des Gleichen und Verwandten.

In dieser Vorstellung ist nicht nur
das leibliche und das sinnliche
Dasein, sondern auch das Sehen selbst
noch gedacht als ergreifender Kontakt,

als Berührung. In der vorsokrati-
schen Philosophie beruht noch alles,
auch das Sehen, auf einem stofflichen
Kontakt, einer Vermischung und
Durchdringung der Elemente. Diese
archaisch-religiöse Auffassung ist
weit entfernt von den ausdifferenzierten

Systemen der Grenzziehungen,
die heute unser Denken bestimmen,
und deren Ursprung mit der griechischen

Aufklärung beginnt. Bereits De-
mokrit weist auf die Relativität der
Sinneseindrücke hin, und damit beginnt
die Trennung zwischen den Religionen
des Daseins und den Dimensionen
des Subjekts. Diese Trennung ist die
erste Stufe für die Entfesselung der
Bilder. Zwar stellt man sich noch
immer vor, die Wahrnehmung beruhe auf
Berührung, aber die Bilder machen
sich nun zum erstenmal selbst, dringen

in das Auge ein. Die Bilder lösen
sich von den Dingen, lösen sich auch
von den seelischen Bewegungen ab
und erfüllen den Menschen im
Wachen wie im Schlafen. Weder
Wahrnehmung noch das Bildvermögen
oder die Einbildungskraft sind in dieser

Vorstellung als unmittelbare
Tätigkeiten in ein Subjekt integriert,
sondern werden vom Menschen als
Mächte erlitten. Etwas später differenziert

dann Aristoteles die Trennung
zwischen Subjekt und Aussenwelt
noch weiter aus.

Wie die Wahrnehmung verstanden
wurde, bestimmte nicht nur das Welt¬

bild einer Zeit, sondern entsprechend
den historisch verschiedenen
gesellschaftlichen und kulturellen
Bedingungen formte sich auch das Sehen
unterschiedlich aus. Jede geschichtliche

Epoche entwickelte ein für sie
spezifisches Verhältnis zum Gesichtssinn.

Man könnte das auch eine «Politik

des Sehens» nennen. In der
Renaissance führte beispielsweise der
Kampf um die Durchsetzung der
Zentralperspektive in der Malerei zu einer
Veränderung des Blicks. Es begann
sich ein mathematisch-logisches
Sehen zu entfalten, das die Welt des
Sichtbaren immer mehr in bezug auf
die Stellung des Sehenden gliederte.
In dieser Zeit wird der Standpunkt des
Sehenden zum Mittelpunkt der visuellen

Ordnung. Diese neue Sichtweise
bleibt nicht auf die Malerei
beschränkt, sondern der veränderte
Blick auf die Dinge und die sozialen
Verhältnisse findet auch in die Wissenschaft

Eingang und führt zu neuen
physikalischen und mathematischen
Erkenntnissen. Etwa drei Jahrhunderte

später wird das Sehen noch weiter

instrumentalisiert und funktionali-
siert. Es entsteht ein distanzierter und
überwachender Blick, der von
bestimmten Zielsetzungen geleitet ist
und sich bemüht, alle irritierenden
Wahrnehmungselemente auszugrenzen.

Dieser Blick ohne Subjektivität
und emotionale Wärme ordnet die
Welt, schätzt die Zusammenhänge ab,
vermisst sie kühl und unbeteiligt. In

diesem Blick setzt sich der Anspruch
des Menschen auf Herrschaft über die
Natur und auch über andere
Menschen durch. Die Welt des Sichtbaren
wird vergegenständlicht und zum Objekt

gemacht. Man wählt Ausschnitte,
man verkleinert oder vergrössert sie.
Und man fügt die Ergebnisse der
Untersuchung in ein System der Deutungen

ein. In diesem System kommen
die Phänomene nur noch in dem
Masse zum Ausdruck, in dem sie
befragt werden. Geopfert wird die
Mannigfaltigkeit der Welt und ihrer Erscheinungen;

und geopfert wird die Sinn¬

lichkeit des Auges. Der dadurch
ermöglichte wissenschaftliche und
technische Fortschritt führt zu der jetzt
aufkommenden Industrialisierung, die
das Verhältnis der Menschen zu den
sie umgebenden Dingen und Erscheinungen

immer nachhaltiger verändern
wird.

Paris, den 5. Mai 1843. Die Eröffnung
der beiden neuen Eisenbahnen, wovon

die eine nach Orléans, die andere
nach Rouen führt, verursacht hier eine
Erschütterung, die jeder mitempfindet,

wenn er nicht etwa auf einem
sozialen Isolierschemel steht. Die
gesamte Bevölkerung von Paris bildet in
diesem Augenblick gleichsam eine
Kette, wo einer dem anderen den
elektrischen Schlag mitteilt. Während aber
die grosse Menge verdutzt und
betäubt die äussere Erscheinung der
grossen Bewegungsmächte anstarrt,
erfasst den Denker ein unheimliches
Grauen, wie wir es immer empfinden,
wenn das Ungeheuerste, das Unerhörteste

geschieht, dessen Folgen
unabsehbar und unberechenbar sind...
Welche Veränderungen müssen jetzt
eintreten in unserer Anschauungsweise

und in unseren Vorstellungen!
Durch die Eisenbahnen wird der Raum
getötet, und es bleibt uns nur die Zeit
übrig. Hätten wir nur Geld genug, um
auch letztere anständig zu töten! In
viereinhalb Stunden reist man jetzt
nach Orléans, in ebensoviel Stunden
nach Rouen. Was wird das erst geben,
wenn die Linien nach Belgien und
Deutschland ausgeführt und mit den
dortigen Bahnen verbunden sein
werden! Mir ist als kämen die Berge und
Wälder aller Länder auf Paris angerückt.

Ich rieche schon den Duft der
deutschen Linden; vor meiner Türe
brandet die Nordsee.

In Heinrich Heines Bericht aus dem
französischen Exil wird die grosse
Bedeutung der Eisenbahnen für die
zeitgenössische Wahrnehmung deutlich.
Das neue Raum-Zeit-Verhältnis, das
die Eisenbahn schafft, wirkte zu¬

nächst desorientierend, war von
einem «unheimlichen Grauen» begleitet,
weil es im Gegensatz zu den arbeitsintensiven

vortechnischen Formen des
Reisens völlig abstrakt war. Wolfgang
Schivelbusch hat in seinem Buch
«Geschichte der Eisenbahnreise. Zur
Industrialisierung von Zeit und Raum im
19. Jahrhundert» die durch die Eisenbahn

hervorgerufenen Veränderungen
in der Wahrnehmung untersucht. Er

analysiert, wie es durch die Mechanisierung

der Triebkräfte, die erhöhte
Reisegeschwindigkeit zu einer Auffaltung

von Raum und Zeit kam. Die
Eisenbahn als völlig neues Verkehrsmittel

führte zu einer neuen Form des
Sehens. Man ist als Reisender in der
Eisenbahn nicht mehr durch Strasse
und Kutsche in den Landschaftsraum
eingebunden. Man kann die Bewegung

nicht mehr am eigenen Leibe
wahrnehmen. Unberührt von dem
durchquerten Raum erreicht man seinen

Zielort. Die Eisenbahn kennt nur
Start und Ziel. Die Zeit zwischen
Abfahrt und Ankunft ist nur eine Last. Mit
den durchquerten Räumen verbindet
die Eisenbahn nichts. Und indem der
Raum zwischen den Zielorten, der
traditionelle Reiseraum, vernichtet wird,
rücken die Zielorte unmittelbar aneinander.

Sie verlieren ihr altes Hier und
Jetzt, das gerade durch die Zwischenräume

bestimmt wurde, und sie prallen

geradezu aufeinander. So konnte
es Heinrich Heine erscheinen, als
rückten die Bäume und die Wälder aller

Länder auf Paris zu. Während der
Fahrt sitzt der Reisende in seinem Abteil

wie in einer Art Kasten.
Eingeschlossen betrachtet er in Ruhe durch
das Fenster eine Landschaft, die mit
ihm als Körper nichts zu tun hat. Er ist
nicht nur durch die Scheibe, sondern
durch das ganze mechanische
Ensemble Eisenbahn: durch Schienen
und Lokomotive, durch Waggon und
Geschwindigkeit von ihr getrennt. Er
selbst glaubt sich bewegungslos und
bezieht die Geschwindigkeit, der er
ausgesetzt ist, auf die äussere Welt.
Von dieser Bewegung erfährt er pri-

50 51



mär durch einen visuellen Eindruck. Er

sieht ein bewegtes Bild im Rahmen
des Abteilfensters. Dieses Bild ist aber
nicht einfach zu entziffern. Zuerst
glaubten die Reisenden, bei dem Blick
aus dem Abteilfenster gar nichts
sehen zu können. Die Eisenbahn wurde
mit einem Projektil verglichen, und das
Reisen mit ihr empfand man als ein
Geschossenwerden durch die
Landschaft, bei dem einem Hören und
Sehen vergeht. Bahnkörper und
Schienenstrang, Einschnitte und Tunnel
wurden als ein mechanischer Lauf
betrachtet, durch den sich die Eisenbahn
bewegt. Von der Landschaft, die man
durchquert, konnte man höchstens
etwas über ihre allgemeine Oberfläche
erfahren. Schivelbusch schreibt:
So wie die Eisenbahn die Newtonsche
Mechanik im Verkehrswesen realisiert,
schafft sie die Bedingungen dafür,
dass die Wahrnehmung der in ihr
Reisenden sich «mechanisiert». Grösse,
Form, Menge und Bewegung sind
nach Newton die einzigen Eigenschaften,

die objektiv an Gegenständen
auszumachen sind. Sie werden nun für
die Eisenbahnreisenden in der Tat die
einzigen Eigenschaften, die sie an
einer durchreisten Landschaft festzustellen

in der Lage sind.
Der Anblick der Natur, der durchreisten

Landschaft verzerrte sich unter
dem Einfluss der Bewegung auf eine
ungewohnte Art und Weise. Details
verschwanden oder anderes bekam
durch seine Stellung gegen den Horizont

eine neue Bedeutung.
Die Blumen am Feldrain sind keine
Blumen mehr, sondern Farbflecken,
oder vielmehr rote oder weisse Streifen;

es gibt keinen Punkt mehr, alles
wird Streifen; die Getreidefelder werden

zu langen gelben Strähnen; die
Kleefelder erscheinen wie lange grüne
Zöpfe, die Kirchtürme und die Bäume
führen einen Tanz auf und vermischen
sich auf eine verrückte Weise mit dem
Horizont; ab und zu taucht eine Figur,
ein Gespenst an der Tür auf und
verschwindet wie der Blitz, das ist der
Zugschaffner.

Noch 1837 hat Victor Hugo auf diese
Weise seine Erfahrungen mit dem
Eisenbahnfahren in einem Brief
beschrieben. Aber langsam veränderte
sich die Wahrnehmung, lernten die
Reisenden, den in der Bewegungsun-
schärfe verschwimmenden Vordergrund

vom Hintergrund zu trennen. Es
entstand das, was Schivelbusch in

Anlehnung an Dolf Sternberger den
panoramatischen Blick nennt. In ihm
stellt sich die von der Eisenbahn aus
gesehene Landschaft als eine durch
Bewegung konstituierte Szenerie dar,
deren Flüchtigkeit die Erfassung des
Ganzen ermöglicht und so einen Überblick

liefert. Ganz entscheidend für
diesen Blick ist die Fähigkeit, das
Unterschiedene, das auf der anderen
Seite des Abteilfensters abrollt, ganz
unterschiedslos aufzunehmen. Die
Vielfältigkeit der Erscheinungen auf
der anderen Seite der Scheibe wird so
zu einem um die Tiefendimension und
um die Details beraubten Bild, einem
von dem konkreten Raum abgelösten
Überblicksgemälde.

Gleichzeitig mit dem vorhin beschriebenen

Entstehen des distanzierenden,

ordnenden Blicks, der die technischen

Fortschritte möglich machte,
bildet sich auch eine Gegenbewegung.

Diese Gegenbewegung
repräsentiert die andere, die vorher
abgespaltene Seite des Sehens. In diesem
neuen Bereich verzichtet der Blick nun
auf Überwachen und Kontrolle. Das
Sehen ist hier nicht mehr kühl und
zielorientiert von Subjektivität gereinigt,
sondern es überlässt sich völlig dem
Appetit des Auges. Eines Auges, das
ständig nach bisher nicht geschauten
Bildern sucht, das alles gierig in sich
aufnimmt und die Welt verschlingt. Je
zahlreicher und je wilder die Bilder
sind, desto mehr Genuss und Lust
bereitet es, sie ins Innere hereinzuziehen.
Dieser neu entstehenden Schaulust
werden nun im 19. Jahrhundert immer
neue Attraktionen geboten. Die
Menschen strömen aus ökonomischen
Gründen in die grossen Städte, aber

die Städte sind auch die Schauplätze
der grossen visuellen Spektakel.
Bereits bevor die Eisenbahn den
panoramatischen Blick ermöglichte, entstand
eine völlig neue Form der Gemälde.
J.A. Eberhard lieferte 1807 in seinem
Handbuch der Ästhetik eine der ersten
Beschreibungen.
Ich habe heute gerade so viel Zeit, dir
etwas von der Kunstneuigkeit des
Tages zu schreiben. Das ist das
berühmte Panorama, das nun auch von
dem erfinderischen Grossbritannien
den Weg über das Meer gemacht hat,
zuerst auf die Leipziger Messe, und
dann in mehreren grossen Städten
von Deutschland erschienen ist. Ich
habe noch nicht die Zeit gehabt, es
selbst zu sehen, und kann dir daher
nur eine Beschreibung davon aus dem
Munde einiger Freunde geben. Es ist
ein Gemälde, das eine der grossen
Brücken von London, mit den daran
anstossenden Plätzen, Strassen, Häusern

vorstellt; mit Menschen, die darauf

gehen, und anderen, die aus den
Fenstern sehen. Unter der Brücke
fliesst die Themse mit Fahrzeugen, die
darauf auf und nieder fahren. Der
Zweck dieser neuen Art der Malerei
soll sein, zu zeigen, wie weit die Kunst
die Blendwerke der Täuschung treiben
kann. Und in der Tat versichern alle,
die es gesehen haben, dass die
Ähnlichkeit einer Nachbildung mit der Na-
turwahrheit nicht weiter gehen könnte.
Um diesen Zweck zu erreichen, hat
der Maler nicht allein alle Hilfsmittel
der Linien- und Luftperspektive
erschöpft, er hat auch alle körperliche
Umgebung entfernt, um die
Täuschung nicht durch die Vergleichung
mit der Naturwahrheit zu zerstören.
Denn das Gemälde umgibt alle Wände
des leeren runden Raums und wird
nur von oben her sehr schwach
beleuchtet, von unten aber so bedeckt,
dass man den Boden des Zimmers
nicht sehen kann. So bringt es, wie
meine Freunde versichern, die
täuschendste Wirkung hervor.
Die Konstruktion des Panoramas war
in allen Teilen darauf angelegt, beim

52



Das Sehen überlässt sich dem Appetit des Auges,
das ständig nach bisher nicht geschauten Bildern sucht.

Betrachter eine möglichst totale
Illusion der Wirklichkeit zu erzielen. Werden

bei einem normalen Bild die
gemalten Objekte durch den Rahmen
von den realen Objekten getrennt, so
ist der Betrachter beim Panorama von
dem Bild vollständig umgeben, es
geht um den ganzen Horizont. Die
Plattform des Betrachters befindet
sich etwa in halber Höhe des Bildes,
und durch die Lichtwirkungen oder die
Stoffbespannungen gehen die Ränder
des Gemäldes oben und unten sanft
in Dunkelheit über. Der Betrachter
wählt selbst den Bildausschnitt, den
er anschaut, und immer geht das Bild
über die Grösse seines Sehfeldes
hinaus. Durch die genaue perspektivische

Rekonstruktion wird der
Eindruck, äussere Wirklichkeit zu sehen,
ziemlich zwingend, solange das Bild
unbewegte Landschaften und
Stadtansichten zeigt und der Betrachter
deshalb die Bewegung nicht vermisst.
Eigentlich könnte das Panorama auf
diese Weise die phantastischsten
Landschaften vergegenwärtigen, aber
es ist für diese Art der Malerei typisch,
dass sie immer nur nach einer möglichst

vollkommenen Illusion der
Wirklichkeit strebte, dass alle Panoramen
auf der grösstmöglichen Exaktheit in

der Abbildung tatsächlicher oder
historisch verbürgter Landschaften
oder Ereignisse basieren. Bereits
durch den Einsatz der Camera obs-
cura war es zu einer gewissen
Mechanisierung der Malerei gekommen.
Viele Maler bedienten sich der
Abbildwirkung der Lochkamera, um schwierige

perspektivische Probleme zu
lösen. Sie malten einfach die spiegelverkehrte

Abbildung des durch die
lichtführende Öffnung der Camera ob-
scura projizierten Gegenstandes
nach. Auf diese Weise erhielten sie
perspektivisch genaue Zeichnungen.
Viele Panoramen wurden auch derartig

aus einer Reihe von aufeinanderfolgenden

Camera-obscura-Skizzen
zusammengesetzt. Der Maler eines
herkömmlichen Bildes legt die Anordnung

der Objekte auf seinem Bild

selbst fest, bestimmt selbst die räumlichen

Verhältnisse, die Lichtwirkungen.

Bei der Herstellung der Panoramen

sollte dagegen allein durch die
Wahl eines bestimmten Blickwinkels
eine Wirkung erzielt werden, ansonsten

kopierte man genau die Realität.
Ein Panorama sollte einer Stadt oder
einer Schlacht einen pittoresken
Aspekt abgewinnen und doch gleichzeitig

deren wahre Gesichter zeigen,
es sollte alles das zusammenfassen,
was charakteristisch für diese
spezielle Stadt, diese spezielle Schlacht
war. Diese Forderung an das Panorama

gleicht etwa dem Anspruch, den
wir heute als Touristen an eine kurze
Rundreise durch ein Land knüpfen.
Seine Gestaltungsgesetze rücken das
Panorama auch aus dem Bereich der
traditionellen Kunst heraus und stellen
es in einen Zwischenbereich zwischen
Malerei und Technik.
Im Laufe des 19. Jahrhunderts wurde
das Panorama immer beliebter, einige
bekannte Bilder gingen auf Tournee
durch ganz Europa, und es gründeten
sich Kapitalgesellschaften zur
ökonomischen Nutzung dieser Attraktionen,
die viele Zuschauer anzogen. Das
Panorama hatte aber einen entscheidenden

Mangel, es konnte keine Bewegung

darstellen. Man versuchte, dem
Abhilfe zu schaffen, indem man Pano-
ramabiider auf eine in einer grossen
endlosen Schleife vor den Zuschauern
rotierenden Leinwand malte. So
bewegte sich das Bild als ganzes und

zog am Zuschauer vorüber, zu einer
Bewegung innerhalb des Dargestellten

kam es aber nicht. Dies wurde
erstmals durch eine andere Erfindung
möglich, das Daguerresche Diorama.
Der Zuschauer sitzt in einem kleinen
Amphitheater; die Szene scheint ihm
mit einem noch in Dunkel gehüllten
Vorhang bedeckt. Nach und nach aber
weicht dieses Dunkel einem Dämmerlichte

und die Szene beginnt auf dem
Vorhang selbst: eine Landschaft oder
ein Prospekt tritt immer deutlicher auf
demselben hervor, der Morgen dämmert,

die Szene belebt sich, Bäume

treten aus dem Schatten heraus, die
Konturen der Berge, der Häuser werden

sichtbar, menschliche und
Tierfiguren erscheinen auf dem immer
mehr von der aufgehenden Sonne
beleuchteten Vordergrunde; der Tag ist
angebrochen. Die Sonne steigt immer
höher; in einem Hause sieht man
durch ein offenes Fenster ein Küchenfeuer

allmählich emporlodern; in
einem Winkel der Landschaft sitzt eine
Gruppe Biwakierender um einen
Feldkessel herum, unter welchem sich das
Feuer nach und nach steigert; eine
Schmiedeesse wird sichtbar, und das
Glühfeuer derselben scheint durch
einen unsichtbaren Blasebalg immer
mehr angefacht zu werden. Nach einiger

Zeit, und das Interesse des
Beschauers hat keinen Massstab für die
Kürze derselben, nimmt die Tageshelle
ab, während der rote Schein des
künstlichen Feuers an Stärke gewinnt;
es folgt wieder die anfängliche
Dämmerung, und endlich die Nacht. Bald
aber tritt das Mondenlicht in seine
Rechte ein, die Gegend wird aufs neue
sichtbar in den sanften Tinten der
erhellten Nacht.
So beschrieb einer der Übersetzer der
deutschen Ausgabe von Daguerres
Schriften, die 1839 erschienen, seine
Eindrücke vom Diorama. Im Gegensatz

zum Panorama beruhen die
Effekte des Dioramas auf weit schwierigeren

technischen Verfahren. Die
Dioramabilder hatten eine Höhe von 22
Metern und eine Breite von 14 Metern.
Als Farbträger diente eine transparente

Leinwand, auf der die Farben
entsprechend den gewünschten
Effekten entweder deckend oder
durchscheinend aufgetragen wurden. Das
Bild wurde von zwei Seiten beleuchtet
und die Lichtmenge durch mehrere
auch farbige Blenden reguliert. Wegen
dieser komplizierten Beleuchtungseinrichtungen

waren die Dioramen
fest installiert. Der Zuschauer befand
sich in einem theaterähnlichen Raum
mit ansteigenden Rängen, die Distanz
zum Bild war durch einen schwarz
drapierten Tunnel überbrückt, so dass

53



Das Auge hält uns normalerweise die Dinge vom Leib.
Dieser Abstand macht sie zu Gegenständen, zu Objekten.

ein Guckkasteneffekt entstand. In

diesem ganzen Aufbau zeigt sich das
Diorama als ein Vorläufer des
Kinematographien. Im Panorama stand der
Zuschauer auf einer Plattform, die
dem Dach eines Hauses, einer
Turmspitze oder der Brücke eines Schlachtschiffes

nachgebaut war. Im Diorama
nahm er in einem bequemen Sessel in
einem Saal Platz. Das Panorama sollte
eine totale Täuschung hervorrufen,
Ventilatoren bliesen dem Betrachter
sogar den Wind, der auf der Brücke
eines Schlachtschiffes weht, um die
Nase. Das Diorama grenzte dagegen
den bildlichen Rahmen wieder ein, um
in ihm dafür Bewegung, zeitliche
Abläufe darstellen zu können. Beide
Bildarten perfektionierten auf ihre Weise
den Schein des Ais-Ob. Beide Techniken

konstituierten einen Wirklichkeitsersatz,

der sich zwischen die beiden
unterschiedlichen Pole Kunst und
Erfahrungswirklichkeit hineindrängte.
Sie sollten die Kunst durch Illusionismus

übertrumpfen und die Wirklichkeit

durch ihre Verdoppelung ausstechen.

Ging es beim Kunstwerk bisher
darum, der Erfahrung eine andere,
höhere Wirklichkeit entgegenzustellen,
so hoben Panorama und Diorama die
Spannung zwischen Bild und Vorbild
auf. Sie wollten Wirklichkeit nicht
bloss nachahmen, sondern sie ersetzen.

Das grosse Publikum entwickelte im
19. Jahrhundert nach diesem Ersatz
einen wahren Hunger. Diorama und
Panorama überschritten auch hier den
Rahmen der traditionellen Kunst. Sie
zogen die Massen an und waren für
die Massen gemacht. Das war möglich,

weil sich jeder Betrachter kompetent
fühlen konnte, diese Bilder zu

beurteilen. Nicht mehr ein komplizierter
Kunstkanon oder eine bestimmte
Ästhetik waren Grundlage der Beurteilung

dieser Bilder, sondern
ausschliesslich ihre Ähnlichkeit mit der
Wirklichkeit. Eine besondere Kennerschaft

war nicht mehr vonnöten, die
Qualität der Illusion konnte jeder mit
seiner eigenen Wirklichkeitserfahrung

vergleichen. Panorama und Diorama
boten dem Zuschauer einen
privilegierten Standort in Raum und Zeit,
von dem aus sie einen Blick auf die
Realität zu geben schienen, ohne
dass der Zuschauer sich der
dargestellten Wirklichkeit tatsächlich
aussetzen musste. Dieses Charakteristikum

verbindet diese Unterhaltungsformen

des 19. Jahrhunderts auch mit
den durch das Eisenbahnreisen
hervorgerufenen Wahrnehmungsänderungen.

Eine Installation auf der Pariser

Weltausstellung von 1900 demonstrierte

diese Beziehung sehr deutlich.
Die Internationale Schlafwagengesellschaft

hatte ein Panorama mit dem Titel

«Transsibirische Bahn» aufgebaut.
Die Besucher können in drei echten
Waggons der Schlafwagengesellschaft

sitzen, die jeder 20 Meter lang
sind und luxuriöse Abteile, Toiletten,
Bars, einen Frisiersalon, Badezimmer
und ein Restaurant für höchste
Ansprüche bieten. Vor dem Waggon ist
noch Platz für weitere Zuschauer, die
alles Sehenswerte auf der 10 000
Kilometer langen Reise von Moskau nach
Peking betrachten wollen. Die Reise
mit stehendem Zug und fahrender
Landschaft ist eine technische
Meisterleistung: Vorne läuft ein endloses
Band, auf das Sand und Kieselsteine
geschüttet wurden, mit einer
Geschwindigkeit von 300 Metern pro
Minute. Dahinter eine etwas höhere
Kulisse mit aufgemaltem Gebüsch und
kleinen Bäumen mit 120 Metern pro
Minute. Dahinter, wieder etwas langsamer,

die schön gemalte Landschaft.
Und dahinter schliesslich die noch
weiter entfernten Berge, Städte, Wälder,

Dörfer auf einer T/z Meter hohen
Kulisse, die sich mit einer Geschwindigkeit

von nur 5 Metern pro Minute
bewegt. Auf die Kulisse hat der französische

Dekorationsmaler Jambon die
Städte Moskau, Omsk, Irkutsk, die
chinesische Mauer und die chinesische
Hauptstadt Peking nach der Natur
gemalt. Die ganze Reise von Moskau
nach Peking dauert 45 Minuten,
allerdings nur in der 60 Meter langen Aus¬

stellungshalle der Internationalen
Schlafwagengesellschaft.
Weltausstellungen waren ein
Anziehungspunkt der Massen im 19.
Jahrhundert. Auf weitläufigen Geländen
wurden nicht nur die technischen
Neuerungen ausgestellt, sondern vor
allem architektonische Rekonstruktionen

von fernen Schauplätzen und
Sehenswürdigkeiten. Auf der Weltausstellung

in Paris gab es zum Beispiel
auch eine Nachbildung des «historischen

Paris». Neben Bauwerken, die
längst der Spitzhacke zum Opfer
gefallen waren, standen andere, die der
Besucher genausogut nur wenige
Kilometer entfernt im Original hätte
besichtigen könne. Aber wie blass und
banal, wie chaotisch und alltäglich
wirkte das wirkliche Paris neben dem
künstlichen. In einer bequemen
raumzeitlichen Synopsis bekam der
Zuschauer alles Sehenswerte vorgeführt,

ohne sich bei Nebensächlichem
und Alltäglichem aufhalten zu müssen.

In einer anderen Installation, dem
«Turm der Welt», wurden die Einheimischen

oder Eingeborenen aller
teilnehmenden Länder ausgestellt. In einer
für das Land typischen Dekoration
demonstrierten Bewohner der Länder,
gekleidet in den entsprechenden
Trachten, das Leben in ihrer Heimat.
Nicht nur tote Gegenstände, sondern
sogar die Menschen selbst wurden
hier in das Schaufenster gerückt. Für
alles galt das Prinzip der für das 19.

Jahrhundert so typischen Weltausstellungen:

Die Wirklichkeit durch ihre
bildhaften ausstellbaren Erscheinungen

zu ersetzen. In den Weltausstellungen

trat an die Stelle der Realität
die Illusion von Realität. Und in
diesem Prinzip verwirklichte sich der
Wunsch, die Beherrschbarkeit der Natur,

ihre Gestaltung durch den
Menschen, zu dokumentieren, indem man
scheinbar beliebig über sie oder doch
zumindest über ihr Abbild verfügte.
Die Wirkung der Eisenbahn und des
Panoramas auf die Weltsicht des 19.

Jahrhunderts fasst Dolf Sternberger
zusammen:

54



Indem nun alles, was im Bereich
solchen Verkehrs lag oder nach und nach
in ihn hineingezogen wurde, auch
alsbald mühelos in diesen Zug und Kreis
der Bilder sich fügte, entfärbte sich
doch auch die derart bekannte - und
dabei übrigens unvertraute - Welt, die
Reize der Fremde wurden vertauschbar.

Die Ausblicke aus den europäischen

Fenstern haben nun ihre
Tiefenschärfe vollends verloren, sind nur
Teile einer und derselben Panoramawelt

geworden, die sich rings umher
zieht und überall nur bemalte Fläche
ist.

In seinem Buch «Panorama oder
Ansichten vom 19. Jahrhundert» untersucht

Sternberger anhand von vielen
Beispielen aus dem kulturellen Leben
die Auswirkungen der neuen Techniken

auf die damalige Weltsicht. Im
Blick des Zeitgenossen verlor damals
die Wirklichkeit an Farbe, sie verlor
ihre Tiefenschärfe und wurde ihm zum
Bild. Der Anfang ist gemacht. Mit
einem ersten Schritt in Richtung auf die
völlige Entfesselung der Bilder verändern

die Bilder die direkte Wahrnehmung

der Wirklichkeit. Es ist bereits
ein weiter Weg von der archaischen
Vorstellung des Sehens als einer Form
des Kontakts bis zu diesen Vorgängen,

bis zu der beginnenden Substituierung

der Wirklichkeit durch Bilder im
19. Jahrhundert. Und trotz seiner
Länge ist es ein Weg, der nicht absolut
sicher ist. Man kann die gesamte
Strecke der Entwicklung in einem
Moment zurückstürzen. Die optische
Ordnung der Welt kann täuschen. Welche

Sehgewohnheiten wir auch
entwickelt haben mögen, es kann
geschehen, dass die Dinge zurückblik-
ken. Der sichere Zusammenhang von
Bedeutungen kann zerreissen, und die
alte, schon vergessen geglaubte
Dämonie der Dinge kann wieder hervortreten.

Das Auge hält uns normalerweise

die Dinge vom Leib. Dieser
Abstand macht sie zu Gegenständen, zu
Objekten. Und er gibt uns die Gewissheit

einer Grenze zwischen den Din¬

gen und uns. Aber ein geringer Anlass
genügt, und der Blick irrt ab, verliert
seinen Halt, und die Dinge starren in
entsetzlicher Fremdheit zurück. Wir
fühlen uns in die früheste Kindheit
versetzt und erstarren. Unter der dämonischen

Macht der Dinge, die uns mit
fremdartigen Augen anschauen,
haben wir Angst, eine masslose, alles in
Zweifel ziehende Angst. Für einen
Moment versagen die Mechanismen, mit
denen wir die Mächte, die durch
unsere Sinne in uns einfallen, gezähmt
und unterworfen haben. Eine der vielen

Sagen aus der Mythengeschichte
der Zivilisation, die sich mit dem
Sehen befassen, erzählt von diesem Pro-
zess der Unterwerfung. Es ist die
Sage von Medusa und ihrer Überwindung

durch Perseus. Der Blick der
Gorgone Medusa wirkte versteinernd
auf jeden, der sie anschaute. Für diesen

Zusammenhang ist es unwichtig,
was den Beschauer versteinern liess,
die unfassbare Schönheit dieses
Wesens, die abgrundtiefe Hässlichkeit
oder die Verführung, die von ihm
ausging. Perseus gelang es jedenfalls, die
schlafende Medusa zu enthaupten.
Um sie nicht anschauen zu müssen,
blickte er in seinen Schild als einen
Spiegel. Er entmachtete den Anblick
der Medusa, indem er sie nur als Bild
betrachtete. Auf seiner Suche nach
Medusa hatte sich Perseus eine ganze
Reihe mythischer Fähigkeiten
angeeignet, aber keine dieser Fähigkeiten
hätte es vermocht, ihn vor dem tötenden

Blick der dämonisierten Frau zu
bewahren. Nur indem er sein Gegenüber

in ein Bild verwandelt und so der
überwältigenden Betroffenheit durch
den Blick des anderen ausweicht,
kann er überleben. Dieser Teil der
Sage ist als die dramatische Urszene
des mittels eines souveränen Auges
Identität erringenden Subjekts
interpretiert worden. Später in der Erzählung

versteinert Perseus mit dem in
einem Sack verhüllten Gorgonenhaupt
mehrere seiner Feinde. In einer anderen

Version allerdings opfert Perseus
das Haupt, und zwar seiner Gönnerin,

Athene, der Göttin der Vernunft. Diese
liess es als Schildzeichen in ihren
Schild setzen. Der mythische Bann
geht also an die Vernunft weiter. Das
Gorgonenhaupt wird als Bild zum
Schutz vor den Feinden der Zivilisation,

denen man den Schild Athenes
vorhält. So erzählt dieser Teil des
Mythos, wie die Macht der Dinge auf die
Bilder von ihnen übergeht, wie die
Dinge und die Erscheinungen nun
ersetzt werden können durch ihr Abbild.
Wenn das Subjekt sich im befreiten
Blick von den Objekten emanzipiert,
dann schafft es damit also auch
bereits die Voraussetzungen dafür, dass
die Objekte durch ihre Bilder ersetzt
werden, dass die Wirklichkeit durch
ihre bildliche Wiedergabe verdrängt
wird. Der zweite Teil der Sage von
Perseus, dem Bezwinger der Medusa,
spricht auf mytho-poetische Weise
von dieser Möglichkeit. Die faktische
Realisierung dieser Entwicklung
nimmt im 19. Jahrhundert ihren
Ausgang durch die Entwicklungen von
Wissenschaft und Technik und die
beginnende Industrialisierung. Eisenbahn,

Panorama und Weltausstellungen
sind die ersten wichtigen Stufen

auf einem Weg der Entfesselung der
Bilder. Dieser Weg hat direkt in die uns
heute umgebende Bilderflut geführt.
Aber die Eisenbahn als fortschrittlichstes

Verkehrsmittel ist längst von der
Concorde abgelöst, mit der wir
schneller als der Schall über Zeitzonen
hinweg von Kontinent zu Kontinent
rasen. Und Panorama und Diorama
verstauben längst in den Kellern der
Museen. Heute funken wir Bilder in wenigen

Sekunden rund um den Erdball.
Für unsere heutige Sehweise, unseren
heutigen Umgang mit Bildern sind
also längst andere Techniken bestimmend.

Aber es ist auch noch eine
Erfindung des 19. Jahrhunderts, die
diese Weiterentwicklung vorbereitet,
die das Verhältnis zwischen Objekt
und Abbild revolutioniert und dadurch
der Entfesselungsbewegung der
Bilder eine ungeheure Beschleunigung
verleiht; die Photographie.

55


	Von Eisenbahn, Panoramen und Weltausstellungen : die Entfesselung der Bilder

