
Zeitschrift: Filmbulletin : Zeitschrift für Film und Kino

Herausgeber: Stiftung Filmbulletin

Band: 29 (1987)

Heft: 157

Artikel: Der emotional geladene Realismus des Kenji Mizoguchi : die Welt ist
grausam

Autor: Ruggle, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-867265

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-867265
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SANSHO DAYO (1954): Die Ikonographie des Schreckens in der Welt

Der emotional geladene Realismus des Kenji Mizoguchi Von Walter Ruggle

Die Welt ist grausam



Japanischer Meister: Kenji Mizoguchi

«Wer hat gesagt, die Zeit heile alle Wunden? Man sollte
besser sagen: die Zeit heilt alles, nur nicht die Wunden. Mit
der Zeit verliert die Wunde der Trennung ihre wahren Ränder.

Mit der Zeit wird der ersehnte Körper bald nicht mehr
sein, und wenn der sehnende Körper schon aufgehört hat,
für den andern zu sein, ist das, was bleibt, eine körperlose
Wunde.»

Samura Koichi

Zu den bedeutendsten japanischen Filmemachern und
zu den wichtigsten Mitgestaltern der Filmgeschichte
überhaupt ist Kenji Mizoguchi zu zählen, der in seinem
Schaffen wie Yasujiro Ozu und Akira Kurosawa einen
eigenständigen und damit unvergleichlichen Weg
beschritten hat. Neben dem Schöpfer der wunderbaren
Familiengeschichten (Ozu), neben dem Choreographen
der grandiosen humanistischen Dramen und legendären
Samurai-Epen (Kurosawa), sicherte sich Kenji Mizoguchi
seinen Platz mit gesellschaftskritischen Sozialdramen
von grosser emotionaler Intensität. Wie kein zweiter hat
er das feudale Familien- und Gesellschaftssystem
Japans exemplarisch in Frage gestellt. Schonungslos zeigt
er in seinen Filmen die schlechte Stellung der Frau auf,
und hoffnungsvoll kämpfen in seinen Filmen engagierte
Frauen um minimalste Gleichberechtigung. Wenn es bei
Mizoguchi so etwas wie ein Leitmotiv gibt, dann wohl
jene Feststellung aus GION NO SHIMAI (Die Schwestern
von Gion), wo die junge Geisha Omosha aus dem
Vergnügungsviertel Gion in Kyoto sagt: «Diese Welt ist
grausam». An ihr zerbrechen Mizoguchis Gestalten - oder sie
werden stark. Das zweite kann mit dem ersteren einhergehen.

Als vor sieben Jahren das eben wieder auferstandene
Filmfestival von Venedig seine erste grosse Retrospektive

Mizoguchi widmete, bot es erstmals in diesem
Umfang im Westen Gelegenheit zu einer einzigartigen
Entdeckungsreise, auf der man süchtig werden konnte,
ergriffen und bewegt durch die Intensität der zurückhaltenden,

realistischen Inszenierungen dieses Japaners. In

Venedig, wo Mizoguchi ab 1952 - SAIKAKUICHIDAIONNA
(Das Leben der Frau Oharu) - mehrmals für seine Arbeiten

ausgezeichnet worden war, feierte man mit allen
greifbaren Kopien das Werk eines Mannes, dem sich
noch immer zahlreiche Vertreter der Autorenfilm-Genera-
tion der sechziger und siebziger Jahre eng verbunden
fühlen. Jean-Luc Godard hatte den Japaner in einem
späten Nachruf in der Zeitschrift «Arts» 1958 mit Griffith,
Eisenstein und Renoir auf den Sockel der Grössten
gehoben; so verschiedene Filmemacher wie Theo Angelo-
poulos oder Woody Allen nennen ihn mit Bewunderung
als eines ihrer grossen Vorbilder; das gilt auch für zahlreiche

Japaner, zu denen sich Akira Kurosawa zählt und
Leute wie Kaneto Shindo (HADAKA NO SHIMA, Die nackte
Insel, 1960), der ab 1937 bei ihm das Filmhandwerk
gelernt hatte.
Wieviele Filme Mizoguchi insgesamt gestaltet hat, weiss
man nicht genau. Es geistern Zahlen bis zu 200 herum,
doch lassen sich schlüssig heute 85 Werke, die mehr

oder weniger in seiner Verantwortung entstanden sind,
nennen. Lediglich dreissig von ihnen sind noch erhalten.
Viele Kopien sind verschollen, zahlreiche Filme wurden
von der Zensur nach ihrer Aufführung zerstört. Unter den
wenigen Werken, die noch erhalten geblieben sind, gilt
gemeinhin UGETSU MONOGATARI (Erzählungen unter
dem Regenmond) als die zentrale Arbeit Mizoguchis, in
der er seine japanische Variante eines poetischen Realismus

zur Meisterschaft brachte. Anhand einiger Beispiele
soll hier eine Annäherung an den bedeutenden japanischen

Autoren versucht werden, an seine thematischen
Schwerpunkte wie seine schöpferische Leistung. Dabei
erscheint die Biographie Mizoguchis - neben den sein
Werk stark prägenden gesellschaftlichen Umständen -
als ein aufschlussreicher Ausgangspunkt zu einer vertie-
fenderen Auseinandersetzung.

Die Umstände prägen ein Leben und ein Werk

Mizoguchi wurde am 16. Mai 1898 in Hongo, einem Teil

des Tokioter Stadtviertels Bunkyo-ku, geboren, als Sohn
eines Zimmermanns, der sich als Schneider in den
russisch-japanischen Kriegswirren (1904/05) auf die
Schnelle das grosse Geld verdienen wollte und Pleite
ging. Der Werdegang des Vaters gilt als typisch für viele
Einwohner Tokios, denen besonders stark der Traum
vom grossen Erfolg nachgesagt wird und die ebenso
häufig genau daran scheitern. Bis hin zu UGETSU MONOGATARI

wird dieses Thema immer wieder aufscheinen.
Die Familie Mizoguchi war nie auf Rosen gebettet, und
nun wurde das Leben für sie noch beschwerlicher. Sie
war gezwungen, in ein anderes Quartier umzusiedeln, in
ein Haus, das am Fluss Sumida gelegen war, an dessen
Ufer Kenji Jahre später wieder zurückkehren sollte.
Mizoguchi hatte zwei Geschwister, einen jüngeren Bruder,

der bereits als Kind starb, und die ältere Schwester
Suzu, die mit vierzehn Jahren als Geisha jenes Geld
mitverdienen musste, an dem es der Familie mangelte.
Nach dem Besuch der Volksschule, wo er mit dem
späteren Schriftsteller Matsutaro Kawaguchi in der
gleichen Klasse sass, ermöglichte ihm die Schwester eine
Ausbildung als Zeichner von Kleidungsstoffen. Kawaguchi

sollte Mizoguchi später wieder begegnen und als
sein Drehbuchautor ab KYOREN NO ONNA (Die Leiden
der Gesangslehrerin, 1926) über lange Jahre hinweg mit
ihm arbeiten. Suzu hatte bald einmal einen reichen
Liebhaber gefunden, der sie aus dem Haus der Geishas
herausholte und finanziell unterstützte, bis er sie nach dem
Tod seiner Frau heiratete. Ihr Werdegang wird in den
späteren Filmen ihres Bruders, in seinem Engagement
für die Besserstellung und Gleichberechtigung der Frau
und die Überwindung des patriarchalen, feudalen
Systems immer wieder durchscheinen. Kenjis Vater
andererseits gab ihm den Prototypen ab für den traditionell
herrschenden und verfügenden Familienvater.

Theater und Oper als prägende Erfahrungen

In den Jahren seiner Lehrzeit entwickelte sich Mizoguchis

Begeisterung fürs Theater und vor allem für die
Oper, die er durch Beteiligung an Bühnenbildarbeiten

18



TAKI NO SHIRAITO (1933): Rebellische Frau schon im Stummfilm

KAMININGIO HARU NO SASAYAKI (1926): Schmerzliche Erfahrungen

kennenlernte. In seiner Stammkneipe, die er eine Zeitlang

häufig frequentierte, lernte erTasamoto Okubo kennen,

der später als Regisseur in den Shochiku-Studios
arbeitete. Mizoguchi besuchte Zeichenkurse, studierte
abendländische Malerei und las viel. Längere Zeit hatte
er auch für eine Zeitung als Zeichner gearbeitet, und wie
er Jahre später in einem Interview bestätigte, übte die
chinesische Malerei einen starken Einfluss auf seine
Filmarbeit aus: «Ich bin ganz speziell von den Zeichnungen

im Stil der alten chinesischen Schule angetan. Da
findet sich die Tiefenschärfe, und ich möchte eigentlich
die Tiefe dieser Bilder auch in meinen Filmen erreichen.
Dabei muss ich eingestehen, dass ich mir nicht im klaren
darüber bin, ob sich dieser Stil chinesischer Zeichnungen

mit den Mitteln des Kinos erreichen lässt.» Die Arbeit
mit dem Raum und der darin vorhandenen Tiefe sollte
Mizoguchi ein Leben lang beschäftigen; in ihr entwik-
kelte er einen Teil seiner Meisterschaft.
Über die Bekanntschaft mit dem Schauspieler Tadashi
Tomioka kam Kenji Mizoguchi schliesslich in Berührung
mit den Filmstudios von Nikkatsu da Muköjima, die als
eines der ältesten japanischen Produktionshäuser 1912

auf der anderen Seite des Flusses Sumida gegründet
worden waren, nahe dem Ort, an dem er einstmals
gewohnt hatte. 1920 wurde Kenji Mizoguchi hier vom
Regisseur Osamu Wakayama als Regie-Assistent engagiert.

Später sollte nach seinen eigenen Angaben
Tadashi Oguchi sein wichtigster Lehrmeister im Film werden,

während ein anderer, Kensaku Suzuki, ebenfalls
wesentlichen Einfluss auf ihn gehabt habe. Die Regie-
Assistenz entsprach damals stark der Rolle eines
«Mädchens-für-alles», und Kenji Mizoguchi arbeitete sich hier
rasch ins Metier ein. Immer wieder entstanden bei
Nikkatsu Projekte, die aus dem sogenannten «Freitagsclub»
hervorgingen, wo regelmässig über die Arbeit diskutiert
und gelehrt wurde.
Im Herbst 1922 herrschte bei Nikkatsu Aufruhr. Eine
Gruppe von Darstellerinnen war davongelaufen, und ein
neues Konkurrenzstudio (Kokkatsu) hatte heimlich einige
Regisseure und Techniker abgeworben. Für Kenji Mizoguchi

war damit die Gelegenheit gekommen, erstmals
selber als Regisseur zu arbeiten, und er realisierte mit AI
NI YOMIGAERU Hl (Der Tag, an dem die Liebe wiederkehrt)

seinen ersten Spielfilm, der 1923 ins Kino
gelangte. Nach einem Drehbuch seines Lehrmeisters
Wakayama erzählte er darin die Geschichte eines Töpfer-
Lehrlings, der sich die Gunst seines Meisters erobert
und eine der beiden schönen Töchter freien darf. Damit
wird der Lehrling zum Nachfolger in der Töpferei. Seine
Frau aber liebt einen anderen und sucht mit diesem den
Tod, worauf der Lehrling sich an die zweite, ältere Tochter

heranmacht.

Von Anfang an die Frau im Zentrum

Da all die alten Filme von Mizoguchi nicht erhalten sind

- der älteste erhaltene, FURUSATO NO UTA (Das Lied
der Heimat), stammt aus dem Jahr 1925 -, muss man
sich hier auf Überlieferungen abstützen. Es gibt punkto
Ende der ersten Geschichte verschiedene Versionen,
laut denen in einem Fall die ältere Tochter sich als böswillige

Frau entpuppt, während eine andere davon berich-

19



Japanischer Meister: Kenji Mizoguchi

Engagiert stellt Mizoguchi
immer wieder die gegenüber
den Frauen ausgeübte
gesellschaftliche, moralische
und sexuelle Gewalt dar.

NANIWA ONNA (1940): Die Frauen im Mittelpunkt

tet, dass es dem Mann nicht gelingt, eine vernünftige
Ehe zu führen. So oder so ist es erstaunlich, wie von
allem Anfang an in der Arbeit Mizoguchis die Rolle der
Frau im Zentrum steht, als ein «Objekt», mit dem in der
japanischen Gesellschaft besonders ausgeprägt nach
männlichem Belieben umgesprungen wird. Darüber hinaus

heisst es, dass die stark auf Realismus setzende
Darstellung der Armut in seinem ersten Film bereits zu
Eingriffen der Zensur geführt habe und der Film vor seiner

Veröffentlichung schon stark gekürzt worden sei. Es
fehlte etwa eine Sequenz, in der die Bauern die Reichen
angreifen, und Mizoguchi erhielt sogar eine polizeiliche
Vorladung.

Nach dem grossen Erdbeben von Tokio siedelte er nach
Kyoto um. Aus der darauffolgenden Zeit ist eine kleine
Geschichte überliefert. Mizoguchi teilte mit seinem
damaligen Regieassistenten Kôji Asaka die Wohnung und
lebte mit Yuriko Ichijô, einer ehemaligen Geisha zusammen.

Als Asaka im Herbst 1925 während der Dreharbeiten

zu AKAI YUHI NI TERASARETE (Im roten Licht der
untergehenden Sonne) eines Abends heimkehrte, waren
Mizoguchi und seine Geliebte in eine heftige
Auseinandersetzung verstrickt, bei der der Regisseur von der Frau
mit dem Rasiermesser schwer verletzt worden war. Der
Skandal, der dadurch entstand, führte unter anderem zu
seinem Ausschluss aus dem Studio und dazu, dass der

erwähnte Film nicht von ihm selber fertiggestellt wurde.
Mizoguchis langjähriger Drehbuchautor Yoshikata Yoda
erzählte später, Kenji hätte nach diesem Ereignis zu ihm
gesagt: «Die Frauen sind grausam».
Dieses Ereignis mag mit zu jener auch schon geäusserten

These beigetragen haben, nach der Mizoguchi mit
sadistischer Freude das Leid der Frauen inszeniert
haben könnte. Doch diese Behauptung hält beim Betrachten

der Filme und in Kenntnis der politischen Schwierigkeiten,

denen seine Arbeit immer wieder ausgesetzt war,
nicht Stand. Engagiert stellte er immer wieder die
gesellschaftliche, moralische und sexuelle Gewalt gegenüber
Frauen dar und fragte mit seinen Filmen: Wieweit soll

man äussere Umstände übersehen, ohne sich dabei selber

zu verleugnen? Nichts schien ihn davon abzuhalten,
sich für die Besserstellung der Frau in der japanischen
Gesellschaft einzusetzen, und nachweisbar eingeflossen

ist der tätliche Angriff auf sein Leben nur in den beiden

Filmen KAMININGYO HARU NO SASAYAKI (Frühlingserwachen

einer Papierpuppe) und KYOREN NO ONNA-SA-
SAYAKY (Das Leiden der Gesangslehrerin), beide 1926,
also im Jahr nach dieser Begenbheit gedreht. Hier wird
andererseits in zeitgenössischen Texten auch bereits
von einem eigenen Filmstil Mizoguchis geschrieben. -
Im August 1926 heiratete er die frühere Operntänzerin
Chieko Saga.

SANSHO DAYO (1954): Die Sehnsucht nach der Liebe ihrer Mutter lebt in Anju in dé Sklaverei ungebrochen weiter

20 21



Japanischer Meister: Kenji Mizoguchi

Es gab in den Zwanziger Jahren und auch später noch
schöpferisch schwächere Phasen mit einer ganzen
Reihe von Filmen, die Mizoguchi im Auftrag des Studios
machen musste, auch wenn er oftmals keine Lust dazu
verspürte, das Thema einer Vorlage ihn nicht interessierte.

Eine spezielle Vorliebe soll er damals aber bald
schon für Policiers entwickelt und etwa in der Arsèn Lu-
pin-Geschichte 813/813 RUPIMONO (Die Abenteuer des
Arsèn Lupin, 1923) oder im Film DOKA OR (Der König
eines Dreigroschenstücks) gepflegt haben. Kaum haltbar
ist die Behauptung, Mizoguchi hätte in der Kriegszeit
sich den veränderten Anforderungen gefügt und
nationalistische Filme gemacht. Mizoguchi konnte wohl seine
Herzensprojekte in diesen Jahren auch nicht verwirklichen

- wie Ozu, der in dieser Zeit schwieg. Er hat sich
aber nur insofern der Situation gefügt, als er mehrere
Künstlerporträts realisierte, die bei den strengen
Zensurbehörden keine Gefahr darstellten. So entstanden Filme
wie ZANGIKU MONOGATARI (Erzählungen von den letzten
Chrysanthemen), in dem der Kabuki-Schauspieler Sho-
taro Hanayagi im Mittelpunkt der verfilmten Biographie
eines anderen bekannten Kabuki-Darstellers stand. Auf
diese Art bot sich gleichzeitig die Gelegenheit, darzustellen,

wie schwierig und hart die Arbeit an starkem
künstlerischem Ausdruck ist.
Auf diesen biographischen Voraussetzungen war seit
1923 jedenfalls ein einzigartiges filmisches Werk
entstanden. Kenji Mizoguchi starb am 24. August 1956 an
Leukämie erkrankt im Alter von erst 58 Jahren in Kyoto.
«Wir stehen gewissermassen am Beginn des Herbstes»,
soll er zuletzt auf das vorbereitete Drehbuch OSAKA
MONOGATARI (Eine Geschichte aus Osaka) geschrieben
haben, und «ich möchte möglichst bald mit meiner Truppe
wiederzu arbeiten beginnen.» Vier Tage nach seinem Tod
erhielt Mizoguchi eine kaiserliche Auszeichnung, und der
Präsident des grossen japanischen Filmstudios Daiei
liess auf seinen Grabstein die Worte meisseln: «Der
grossie Cinéast der Welt».

Emotionen aus der Realitätsnähe schöpfen

Was war denn die Besonderheit im Schaffen dieses
Japaners, was machte ihn zu einem der meistgenannten
Vorbilder der Filmgeschichte? Mizoguchis Landsmann
Akira Kurosawa hielt in seinen autobiographischen Notizen

fest: «Der erste japanische Regisseur, der eine
authentische Ausstattung forderte, war Kenji Mizoguchi,
und die Dekoration in seinen Filmen ist wirklich
ausgezeichnet. Ich habe viel von ihm gelernt, und dazu gehört
besonders auch die Sorgfalt bei der Ausstattung. Die
Qualität der Ausstattung hat grossen Einfluss auf die
Qualität der Darstellung.» Gute Ausstattung, akribische
Genauigkeit in der Wahl der Requisiten und Realitätstreue

waren Momente, die Mizoguchi zentral erschienen.
Seine Filme sind zwar vom Dekor her in der Regel nicht
besonders aufwendig. Dennoch kam es vor, dass historische

Datailgenauigkeit und ein möglichst realistisches
Bild einer bestimmten Zeit ihn zu einigem Aufwand
veranlassten. Als einer der ganz wenigen Regisseure in

Japan, die Forderungen stellen konnten, liess er sich
beispielsweise 1941 für seine Adaptation des Mayama-Büh-
nenstücks GENROKU CHUSHINGURA (Die Geschichte

22

SAIKAKU ICHIDAI ONNA (1955): Durchbruch im Westen

TOKAI KOXYOGAKU (1929): Klassengegensätze dargestellt



von den treuen Gefolgsleuten aus der Genroku-Zeit) das
Schloss von Edo rekonstruieren, obwohl er dann im Film
darauf verzichtete, die beliebten Kampfesszenen dieses
Stoffes zu inszenieren.
Mizoguchi war die Glaubwürdigkeit ein Anliegen und mit
ihr die Atmosphäre, in der er seine Schauspieler
inszenieren konnte. Er selber meinte dazu, dass ohne absolute

Genauigkeit die Lüge regiere und: «Eine Lüge ist
immereine Lüge. Es gilt, alles mit Aufmerksamkeit zu
verifizieren, ansonsten wird ein ganzer Film zur Lüge. Selbst
ein Zeichner in einer Zeitung sollte alles auf die Wahrheit
hin überprüfen. Wenn man danach dennoch zum
Schluss kommt, dass, zugunsten eines filmischen Effektes,

aus ästhetischen Überlegungen heraus, eine Lüge
notwendig sei, so mag das gehen. Aber nicht auf absolute

Echtheit zu setzen, weil es unter Umständen
einfacherist, eine Szene anders zu drehen, hat einzig zur
Konsequenz, dass der Ton des ganzen Filmes danach nicht
mehr glaubwürdig ist.»
Mizoguchi gibt gleich noch ein erläuterndes Beispiel dafür,

mit welcher Konsequenz er seine Suche nach Echtheit

und Wahrheit betreibt: «Wenn ich eine Einstellung
auf eine Gruppe von Figuren aus derHeinan-Epoche mache

und einen erhöhten Blickwinkel wähle - aufgepasst!
Da denkt der Zuschauer sogleich an einen 'emakimono'
(ein Gemälde auf einer Rolle), der exakt nach diesem
Stilprinzip gestaltet wird. Die Falscheit springt in dieser
Beziehung ins Auge.» Wenn eine Kleinigkeit nicht stimmt,
so ist die Glaubwürdigkeit des Gesamten in Frage
gestellt. Mizoguchis Anforderungen an sich und seine
Arbeit gehen nicht vom Durchschnittszuschauer aus
sondern vom bestmöglichen Betrachter.

Distanz wahren, um nahe zu kommen

Wenn die Arbeitsbedingungen möglichst realitätsnah
sind, so muss auch das Spiel der Darsteller stimmen.
Mizoguchis Filme legen Beweis ab für die Richtigkeit der
These. Er war ein Realist, der das Theater liebte und dessen

Neigung zum Theater selbst in den filmisch stärksten

Momenten seines Werkes noch zum Ausdruck
kommt. Er lässt einzelne Szenen, ganze Sequenzen
praktisch ungebrochen spielen, ist damit ein früher
Verfechter der Plansequenz, der ungeschnittenen Einheit
einer einzelnen Szene. Extrem lang ist sie bei ihm kaum je,
dafür umso dichter. Er verwendet sie einfach, um die
Kontinuität eines Geschehens zu wahren, um Prozesse
zu verfolgen und zu beschreiben und nicht zu unterbrechen,

um auch Widersprüche zum Tragen zu bringen.
Mizoguchi hält sich mit der Kamera zurück, betrachtet eine
sich abspielende Szene aus einer Distanz, die ihm den
Überblick, den er schaffen will, erhält und die gleichzeitig
auch die Intimsphäre der Figuren wahrt. Daraus ergibt
sich fast von selbst, dass jene Einstellungen, in denen er
näher an die Figuren herangeht, in ihrer Ausstrahlung
umso intensiver wirken.

Grossaufnahmen finden sich kaum; es sind bestenfalls
halbnahe Positionen. Dafür Halbtotalen und Totalen,
innerhalb derer dann stark auf die Tiefenschärfe gebaut
wird und das Spiel nicht nur parallel zur Kameraachse
sondern sehr stark auch in die Tiefe des Bildes hinein

verlagert ist. Die angestrebte Wahrung einer möglichst
grossen Objektivität (die sich auch in der Verwendung
vorwiegend kurzer Brennweiten audrückt) ist Mizoguchi
wichtig, denn wenn seine Filme mit ihren gesellschaftspolitisch

brisanten Themen mehr als bloss Emotionen
hervorrufen sollen, dann müssen sie (möglichst)
unanfechtbar bleiben in bezug auf Manipulation durch filmische

Mittel. Die Emotion, die Kraft der Erzählungen,
ergibt sich immer wieder von innen heraus, durch das, was
uns «vorgespielt» wird und das, was wir entsprechend
der Kameraposition mitverfolgen, im Überblick haben
können. Das kann zuweilen durchaus auch ausserhalb
des Bildfeldes geschehen - etwa in der Gewaltszene in
GION BAYASHI (1953, Die Musiker von Gion), wo Mizoguchi

den Off-Raum nutzt, um eine umso stärkere Wirkung
zu erzielen.

Klarheit ergibt sich aus der Beschränkung

Die Kamera bewegt sich andererseits bei Mizoguchi
praktisch nur dann, wenn sich die Figuren bewegen oder
wenn - und hier entsteht der gleiche Effekt wie durch die
sparsam eingesetzten Grossaufnahmen - sie tatsächlich
einen markierenden Punkt setzen soll und beispielsweise

abhebt. Dazu wiederum sind in der Regel keine
Kranvorrichtungen notwendig, denn bereits ein Anheben
aus der tiefen japanischen Sitzposition heraus auf die
Augenhöhe eines stehenden Menschen verfehlt ihren
Effekt nicht. Mizoguchi muss als Autor seine Position kaum
noch deutlich machen - sie wird durch die Wahl seiner
Sujets allein schon klar genug. Seine Klarheit liegt aber
auch in einer gestalterischen Beschränkung, die
vergleichbar ist mit der späteren Arbeit eines Robert Bresson:

Wenig Effekt, wenig Bewegung, aber eine grosse
Wirkung aus der Kargheit erzielt.

Die auf alle Schattierungen setzende Schwarz-Weiss-
Fotographie gehört mit zu diesen Stilmitteln. Zweimal
nur hat Mizoguchi mit Farbe gearbeitet, und zwar in SHIN
HEIKE MONOGATARl (Die neue Geschichte des Heike-
Clans, 1955), einer historischen Familiengeschichte aus
dem 17. Jahrhundert, und in YOKIHI (Prinzessin Yang
Kwei-Fei). Spielt der erstere betont stark im Freien, so
entstand der zweite mit seiner chinesischen Geschichte
von der schönen Frau zur Zeit der Tang-Dynastie in
Innenräumen, in denen mit feinen Kontrasten und Liebe
zum Detail gearbeitet wurde. Mizoguchi setzt hier zur
Weiterentwicklung eines Bewusstseins an, das sich in
seiner Schwarz-Weiss-Schrift bereits zur Vollkommenheit

entwickelt hatte. Immer wieder verblüfft er in der
Kontrastgebung, durch die sich seine Figuren besonders
weich oder besonders hart von ihrem jeweiligen Hintergrund

abheben. In seinem späten Stummfilm ORIZURU
OSEN (Osens Papierkraniche, 1934) erscheinen sie wie
Lichtflecke im dunklen Umfeld. In SANSHO DAYO (Der
Vogt Sansho) kann die Menge zur Einheit geraten, die als
Ganzes dem gleichen Schicksal ausgesetzt ist, wie die
Figuren im Mittelpunkt, oder umgekehrt reflektiert sich
das Licht im Dunkel des Waldes schillernd an grossen
Hüten der einzelnen Figuren. Eines der schönsten Bilder,
das er in diesem Film gestaltet hat, ist jenes, wo er aus
der Vogelperspektive auf ein wogendes Suzuki-Blüten-

23



Japanischer Meister: Kenji Mizoguchi

Die Frauen fügen sich ihrem

Schicksal, weil sie dem
Erfolgsdrang der Männer nicht
im Weg stehen wollen,
auch dann nicht, wenn sie

das Unheil voraussehen.

CHIKAMATSU MONOGATARI (1954): Wiederkehrendes Motiv des Bootes

meer blickt, in dem eine Mutter mit ihren Kindern auf der
Flucht ist.
In den ersten Minuten seiner Filme greift Mizoguchi
einige wenige Antipoden heraus, die den Verlauf nach an
sich einfachen Mustern der Gegenüberstellung bestimmen.

Er plädiert für Gleichberechtigung in der Gesellschaft

und führt exemplarisch und vorwiegend anhand
von Frauenfiguren in verschiedenen Milieus und Variationen

vor, was das heisst und worum es geht. JOSEI NO
SOHEI (Der Sieg der Frauen), 1946 nach einem Drehbuch
des Mizoguchi-Schülers Kaneto Shindo entstanden,
deutet schon im Titel an, dass ein Geschlechter-Kampf
im Gang ist. Die Anlage ist denkbar einfach. Zwei

Schwestern, die eine, Hiroko (Kinuyo Tanaka), alleinstehend,

als junge Anwältin erfolgreich, verliebt in einen
oppositionellen Professoren, ambitioniert, selbstbewusst,
nicht korrumpierbar; die andere, Michiko (Michiko Ku-
wano), älter, verheiratet mit dem Starstaatsanwalt Moto
(Mitsuko Miura), der über Leichen geht, untergeordnet
seit Kindsbeinen, unbewusst. Der Mann der älteren
Schwester hat nicht nur den Geliebten der jüngeren zu
fünf Jahren Dunkelkammer verurteilt, er hat andererseits
auch das Studium von Hiroko finanziert und soll ihr nun
in einem denkwürdigen Prozess erstmals beruflich
gegenüberstehen. Für sie beginnt hier eine Karriere, für ihn
steht eine auf dem Spiel.

Demokratie heisst Gleichberechtigung

Moto ist es nicht gewohnt, zu verlieren oder Fehler
einzugestehen, schon gar nicht gegnüber Frauen. Er glaubt an
den Buchstaben des Gesetzes und räumt menschlichen
Überlegungen keinen Platz ein. Hiroko weiss wohl
darum, dass er es war, der ihr das Studium überhaupt
ermöglicht hatte, aber was sie stellvertretend für so viele
Frauenfiguren bei Mizoguchi nicht daraus ableiten will,
ist eine Abhängigkeit, die in Hörigkeit der Frau gegenüber

dem Mann mündet. «Von Frauen wird nur die Fähigkeit

zur Selbstaufgabe verlangt, und mehr nicht», sagt
Kono unumwunden und mit grösster, männlicher Selbst¬

verständlichkeit. Genau diese Haltung aber gilt es nach
Hiroko endlich zu überwinden. Hirokos Schwester ist
anfänglich noch naiv genug zu glauben, die zerfahrene
Situation liesse sich in Versönlichkeit lösen. Der Konflikt ist
ebenso unumgänglich wie fruchtbar.
Der Prozess, der im Verlauf von JOSEI NO SOHEI vorbereitet

wird, steht in vielerlei Hinsicht für den Prozess, den
Mizoguchi der traditionell feudalen japanischen Gesellschaft

schlechthin macht, auf deren geldorientierten
Fundamenten menschliche Tragödien zum Alltag gehören.

Eine Schulkollegin der Schwestern bettelt völlig
verarmt auf der Strasse. Weil ihr Mann durch die schlechten
Arbeitsbedingungen in seiner Fabrik erkrankt war und

UGETSU MONOGATARI (1953): Die Kunst der Lichtgebung - fliessend wie Tusche oder hart wie ein Schnitt

24 25



Japanischer Meister: Kenji Mizoguchi

entlassen wurde, fehlt es ihrer Familie am Notwendigsten

zum Überleben. Als der Mann seiner Krankheit
erliegt, dreht die Frau in totaler Verzweiflung durch und
erwürgt das vor Hunger schreiende Kind, bevor sie sich
selber in den Tod stürzen will. Sie wird ohnmächtig von
einem Nachbarn gefunden und stellt sich, von Hiroko
angespornt, der Polizei.
Hiroko wird die Verteidigung übernehmen, ihr Schwager
Moto führt die Anklage. Gegenüber stehen sich damit
vor Gericht und auf dem Weg dahin durch Mizoguchis
Film zwei Welten, die wir in parallelen Szenenmontagen
mit klarem Schwergewicht auf dem Standpunkt Hirokos
verfolgen können. Der Blickwinkel mag objektiv bleiben,
Mizoguchis Position und sein Anliegen sind auch klar,
wenn der richterliche Spruch am Ende des Filmes
ausgespart bleibt. Entscheiden soll (und kann) der
Zuschauer/die Zuschauerin darüber, welche Haltung denn
die menschlichere, die vernünftigere sei. Moto kämpft
mit einem Gesetzestext im Rücken, den er buchstaben-

\!
1

getreu auslegt: Einmal Tod durch Handanlegen, gleich:
schuldig. Hiroko setzt dieser vorwiegend männlichen
Haltung, die die letzte menschliche Regung fassbar und
damit auch berechenbar machen will, das Wesen des
Menschen entgegen, das der feudalen, kapitalistischen
Denkweise genau entgegengesetzt ist. Ihrer Schwester
gegenüber hat sie am Schluss auf alle Fälle gewonnen,
denn diese zieht die Konsequenzen noch vor dem
richterlichen Spruch, indem sie ihren erfolgsbesessenen
Gatten sitzen lässt und heimkehrt an einen Ort, wo von
ihr nicht Unterwürfigkeit gefordert wird, wo sie als
Mensch für voll genommen wird.

Bilder aus sich heraus sprechen lassen

Mizoguchi inszeniert auch hier mehr die Figuren als die
Kamera, die zurückhaltend den Prozess im doppelten
Wortsinn beobachtet. Sie mag im Raum da und dort
schwenken, wenn sie fährt, dann der verarmten Strasse
entlang, wenn Hiroko mit ihrer verzweifelten Schulkollegin

spricht. Daneben bleibt sie statisch, so objektiv wie
möglich, und Mizoguchi wählt sehr präzis aus, welche
Einstellung er machen und mit welcher anderen er sie
zusammenfügen will. Wenn Hiroko etwa mit der Angeklagten

in Untersuchungshaft redet, so genügt eine lange
fixe Einstellung, um alles zu zeigen: Am einfachen Tisch
sitzen sich die zwei Frauen gegenüber, bespitzelt vom
Protokoll führenden Wärter, der oben Platz genommen
hat, und beschattet von einem zweiten, der an der Gittertüre

stehengeblieben ist. Dabei sind er wie auch die Türe
immer nur als Schatten an der Rückwand erkennbar, als
das eben, was sie für die Situation darstellen. Da braucht
es keine Gegenschüsse, keine Zwischenschnitte, keine
Unterteilung. Die Szene steht für sich.
Ein zweites Beispiel, diesmal für die bewegte Kamera.
Im Haus Konos ist einer zu Gast. Dem Gespräch mit dem
Hausherrn darf die Frau nicht beiwohnen; sie hat im
Nebenraum auf allfällige Kommandos zu warten. Mizoguchi
fasst nun mindestens drei mögliche Einstellungen zu
einer einzigen, Verbindung und damit Klarheiten schaffenden

zusammen. Die Kamera betrachtet statisch das
Männergespräch, das sich um die Karriere dreht und
darum, dass es gilt, diese mit allen Mitteln zu verteidi¬

gen. Die Frau des Staatsanwalts tritt hinzu, um sich
dienstbar zu erweisen, und wird weggeschickt, weil sie
für diese Männer entbehrlich ist. Mit ihr schwenkt die
Kamera langsam mit, wodurch die beiden Männer im Raum
bleiben und wir mit der Frau ins Nebenzimmer gelangen.
Hier bleiben beide vor der rechteckig karierten Wand
eine Zeitlang stehen, bevor sie eine Tür öffnet und sich
in die neue Tiefe hinein zusammen mit der
weiterschwenkenden und nun vorwärtsfahrenden Kamera in
ein drittes Zimmer begibt. Hier nun sitzt ihre Schwiegermutter

und stellt fest, sie hätte gehört, dass ihre Schwester

Hiroko ihrem Sohn Kono in der nächsten Verhandlung

gegenüberstehen würde. Und, betont rhetorisch:
«Die Hiroko hat es weit gebracht, findest du nicht.»
Was Mizoguchi in genialer Weise durch die Beherrschung

einfachster filmischer Mittel hier deutlich macht,
ist die Tradition, in der ein bestimmtes Verhalten steht.
Es entwickelt sich weiter, oder besser: es pflanzt sich
fort, solange, bis die Kraft, es zu durchbrechen, gross
genug geworden ist. Die Mutter von Kono hat die männliche

Haltung, die extrem patriarchalische Ordnung ihrer
Gesellschaft seit jeher derart verinnerlicht, dass sie sie
übernimmt und nicht in Frage stellt. Wenn sie eine Frage
stellt, dann an die weibliche Haltung Hirokos, die zu teilen

sie eigentlich allen Grund hätte.
Mizoguchi aber zieht mit einer einzigen Kamerabewegung

die Linie, die sich durch verschiedene mögliche
Einstellungen ergibt, die eine ganze Gesellschaft (und
natürlich das darauf aufbauende Staats- und Rechtswesen)

prägt. Genauso wie Mitschiko an die Schicksalshaf-
tigkeit des weiblichen Leidens glaubt, ist Hiroko davon
überzeugt, dass es dafür keinen Anlass gibt, ausser
eben jenen von Männern bestimmten, den es zu
überwinden gilt. «Weil es Frauen gibt wie dich», entgegnet sie
einmal ihrer Schwester, «müssen wir gegen diese Erniedrigung

ankämpfen. Ich kann nicht tun, was ich nicht für
richtig erachte.»
Die «Demokratisierung der Rechtspflege», für die Hiroko
in JOSEI NO SOHEI sich einsetzt, ist natürlich nur ein kleiner

Schritt auf einem langen Weg zur Gleichberechtigung

der Frau. Was sie vom Gericht fordert («Der Sinn
einer Verhandlung liegt doch nicht darin, dass man
bestraft, sondern darin, dass man liebt und hilft»), das
verlangt Mizoguchi von der Gesellschaft. Unterwegs dahin
sind eine ganze Reihe von Veränderungen im
gesamtgesellschaftlichen Verhalten notwendig, müssen Werte neu
gesetzt werden, allen voran das Besitzverhalten. Ihm
entspringt auch das tradierte Verständnis des Mannes,
die Ehefrau - und womöglich noch die eine oder andere
Geisha - hätten seinen Wünschen zu entsprechen und
sich gefälligst unterwürfig zu verhalten.
Die Gegenüberstellung, die durch die geschickte Montage

noch unterstrichen wird, pflegte Mizoguchi schon in
frühen Filmen. 1929 gestaltete er TOKAI KOKYOGAKU
(Symphonie einer Grossstadt, 1929), ein frühes
Gegenwartsdrama, das mit dem Mittel der Montage die
Klassengegensätze aufgezeigt hat und thematisch im japanischen

Kino wenig Vergleichbares kannte. Wenige Jahre
später nur folgten zwei meisterliche Melodramen: GION
NO SHIMAI (Schwestern von Gion), der Tradition und
Moderne anhand des Verhaltens zweier Geishas einander
gegenüberstellt, und NANlWA ERESI (Elegie in Naniwa),
wo die Unterdrückung der Frau nachgezeichnet wird und

26



Ht «.* *• mmmmmst?
YOKIHI (1955): Detailliebe in Innenräumen

die anfängliche Anpassung umschlägt in einen bewus-
sten Widerstand. Was diesen Film auszeichnet, ist ein
bis dahin in Japan nicht gekannter Realismus, der auch
seine Wirkung nicht verfehlte.

Die Käuflichkeit des anderen

Solche Beispiele finden sich noch in zahlreichen Variationen:

Einen «Prototypen» seiner rebellischen Frauen
hatte Mizoguchi bereits 1933 in dem noch erhaltenen
Stummfilm TAKI NO SHIRAITO (Weisse Fäden des Wasserfalls)

gezeichnet. In dieser Adaptation eines Stückes aus
der neuen Theaterschule Shinpa, das in der zuende
gehenden Meiji-Zeit, also um die letzte Jahrhundertwende
spielt, erzählt er die stürmische und tragische Liebesgeschichte

der Wasserschauspiel-Frau in einem Schaustellerbetrieb.

Sie verliebt sich in einen armen Kutscher und
wendet ihr ganzes Geld auf, um ihm zu einer besseren
Ausbildung zu verhelfen. Das geht soweit, dass sie selber

Geld aufnehmen muss. Der Teufelskreis dreht sich
rasch und schnürt den Atem der verliebten Frau immer
mehr ein. Sie verliert ihr geliehenes Geld, versucht noch
einmal mehr zu holen und sieht sich plötzlich sexuellen
Forderungen als Gegenleistung gegenüber. Hier endlich
beginnt sie sich zu wehren und zwar derart vehement,
dass der Mann, dem sie das Geld schuldete, im Streit
umkommt.
Damit steht auch sie bald schon vor Gericht, wo ein
frischgebackener Anwalt sie anzuklagen hat. Es ist jener
junge Mann, den sie in Selbstaufopferung unterstützt
und vom Kutscher zum Anwalt gefördert hatte, und er
wird, dem Buchstaben des Gesetzes folgend, sie für die
daraus erfolgte Tat zum Tod verurteilen müssen. Die
Umstände, die Gesellschaft, die Gesetzgebung lassen
einen anderen Weg nicht zu. Das Detail des Geldaufbringens

für den Geliebten findet sich immer wieder, so auch
in der nicht minder obsessiven Liebesgeschichte CHIKA-
MATSU MONOGATARI (Die gekreuzigten Geliebten, 1954),
wo das Liebespaar dann zwar vorübergehend fliehen
kann, letztendlich aber doch von den «rechtsmässigen»
Verfolgern eingeholt und verurteilt wird. So auswegslos
erscheinen lange Zeit die Anlagen in Mizoguchis Filmen.
Und was die Stellung der Frau in CHIKAMATSU überdeutlich

macht: Während der Mann und angesehene
Geschäftsherr problemlos seine Nebenfrau halten und mit
Angestellten schäkern kann, wird seine Frau beim vorerst

nur vermeintlichen Seitensprung schon mit Schande
bedacht und nach der Verfolgung mit ihrem Geliebten
zum Tode verurteilt. «Die Männer haben das Recht zu
sündigen, aber die Frauen kreuzigt man dafür», heisst es
einmal am Anfang des Filmes, und weiter: «Das ist
unrecht.»

Verhängnisvolle weibliche Schönheit

Die Frauen sind die schandbaren - das hat Mizoguchi
nicht erfunden: So will es das männliche Drehbuch des
Gesellschaftsspiels haben; sie verführen die Männer mit
ihrer Schönheit. Diese wird ihnen denn auch immer wieder

zum Verhängnis: In ORIZURU OSEN (Osens
Papierkraniche) verfällt die schöne weibliche Hauptfigur ge-

27





Japanischer Meister: Kenji Mizoguchi

nauso ihrem Unglück, wie Oharu in SAIKAKU ICHIDAI
ONNA (Das Leben der Frau Oharu) ein Leben lang
misshandelt wird, bis sie als ins Alter gekommene Prostituierte

von einem ihrer Freier nur noch als Schreckgespinst
gebraucht wird.
Hier arbeitete Mizoguchi konsequent mit der
Rückblende, ausgehend von der alten Frau, die sich in einem
verlassenen Tempel die Rakanstatuen anschaut und
darin Gesichter ihrer Liebhaber erkennt. Der Film taucht
ein in die Lebensgeschichte, die hoch oben begann und
tief unten zuende geht, dem sozialen Abstieg einer schönen

Frau aus angesehener Familie folgt. Mizoguchi
gestaltet diese Rekonstruktion der Orte und die Wiederbegegnung

mit Menschen suggestiv in einem naturalistischen

Realismus und überhöht das noch durch klangliche

und musikalische Elemente, die auch in anderen
Filmen mit Schlag-, Perkussions- oder Zupfinstrumenten
ein oft heiss und kräftig pulsierendes Blut abgeben.
Diese Geschichte verdichtet sich bis zu ihrem ungeheuer
starken Ende der Verlassenheit hin, in der die Frau
endgültig zur Bettlerin degradiert ist. Mit diesem Bild hat
Mizoguchi immer wieder die totale, die elende Abhängigkeit

verdeutlicht.
In einem späteren Film, YOKIHI (Prinzessin Yang Kwei Fei,
1955), dient die Schönheit einer Tochter dazu, sie mit
dem Kaiser zu vermählen, damit die Verwandten zu Geld
und Ansehen kommen. Gleichzeitig aber gibt die Schönheit

Yangs dem Hunger leidenden Volk Anlass dazu,
einen Grund fürs Elend zu haben. Die Hetze, die in Gang
kommt, treibt die junge Frau in den Freitod, und zwar
weniger aus Angst vor direkten Angriffen auf sie, als
vielmehr dem Kaiser zuliebe, wie sich das für eine
rücksichtsvolle Frau gehört.

Milieu als Sinnbild der Käuflichkeiten

In der Entwicklung dieses filmischen Werkes lassen sich
im Verlauf der Jahre zunehmend selbstbewusste und
resolutere Figuren ausmachen, die wie Hiroko in JOSEI NO
SHORI ein klares Nein aussprechen. Die Gegenüberstellung

zweier Schwestern findet sich im übrigen auch in
GION NO SHIMAI (Schwestern in Gion) wieder, der geradezu

klassischen Studie zweier Geishas, von denen die
eine ganz traditionell treu-aufopfernd lebt, während die
andere auf eigenen Gedankengängen besteht und
danach lebt. Von der Ausgangslage her ergibt sich hier wie
in JOSEI NO SHORI eine Gegenüberstellung, die nun
etwas weniger ernsthaft geschieht und humorvolle Passagen

enthält.
Eine Milieuschilderung wurde auch Mizoguchis letzter
Film. AKASEN CHITAI (Die Strasse der Schande, 1956)
zeichnet zu einer Zeit, da in Japan die Prostitution verboten

werden sollte, ein facettenreiches Bild des Milieus
und der Abhängigkeiten. Mizoguchi griff damit sehr
direkt in eine in Gang befindliche Disskussion ein und
machte sich insofern darüber lustig, als er das mögliche
Resultat vorwegnimmt: Die Gesetzgebung wird wieder
und wieder verschoben, weil die Parlamentarier, die ja
selber von den Konsequenzen eines Verbots betroffen
wären, sich zu keinem Entschluss durchringen können.
(In Wirklichkeit allerdings trat 1958 tatsächlich ein
entsprechendes Gesetz in Kraft). Die materielle Not, die

UTAMARO OMEGURU (1946): Die Strenge des Ausdrucks

YUKI FUJIN EZU (1950): Hingeworfen im Patriarchat

30



einstmals Mizoguchis eigene Schwester zur Geisha werden

liess, stellt für ihn ein Hauptmotiv zur Prostitution
dar; die soziologische Sicht ist es, die ihn bis hierhin
interessiert hat. In AKASEN CHITAI muss die eine der
Frauen für den kranken Mann und das Kind aufkommen,
eine andere will den Vater aus dem Gefängnis freikaufen,
die dritte hat Schulden zu begleichen. Diese Frauen stehen

immer wieder stellvertretend für die japanische Frau
schlechthin, denn ob Prostituierte oder Familienmutter:
Die Männerwelt hält sich die Frauen in Schuld. Und
gleichzeitig weiss der Vater, der seine Tochter aus dem
Puff mit dem sinnigen Namen «Traumland» holen will,
dass «eine Familie ohne Frau von der Gesellschaft nicht
respektiert ist», und er deshalb kurz nach dem Tod seiner
eigenen Frau eine andere geheiratet hat. Die
gesellschaftlich gesehen abtrünnige Tochter kann das nicht
verstehen und verkauft sich lieber weiterhin; so bleiben
die Verhältnisse klar.
Mizoguchi hat in seinem letzten Film sehr verschiedene
Stimmungsmomente nachgezeichnet. Den ironischen,
wo etwa eine Prostituierte einem Klienten mit Familie im
Restaurant begegnet und zur Frau, der sie als Sekretärin
vorgestellt wird, sagt: »Ihr Mann ist immer sehr kooperativ...»,

oder der tragische, wie jenem, da die Mutter, die
jahrelang ihren Körper verkauft hat, um dem Sohn die
Ausbildung zu sichern, vom erwachsenen Sohn weggewiesen

wird: «Ich will nicht mehr dein Sohn sein.»
Das letzte Bild in AKASEN CHITAI ist das letzte Bild Kenij
Mizoguchis: Es steht für sich und für ein Lebenswerk,
zeigt es doch den zerbrechlichen Blick eines jungen
Mädchens, eines Kindes noch, das unter dem Türbogen
an der Strasse steht und einen ersten Freier anmachen
sollte. «Denk an die, die's umsonst machen müssen», hat
ihr eine erfahrene Kollegin eben noch ins Ohr geflüstert,
an all die Mütter und Hausfrauen, die von ihren Männern
nicht einmal jene Zuneigung kriegen, die dieselben Männer

einem Strassenmädchen erweisen. Sie steht mit
dem kleinen Trost da, zögernd, scheu, verletzlich, und
setzt zu einem Winken an. Nimm mich, ich gehöre dir -
der Handel nimmt kein Ende. Das Geld ist alles, was im
«Traumland» zählt; Gefühle gehören nicht in diese Welt
der käuflichen Abhängikeiten.

Die Sklaverei als Variation des
Prostitutionsmotivs

Wenngleich auch praktisch immer die Frauen im Zentrum

von Kenji Mizoguchis Filmen stehen, so gibt es eine
Männerrolle, die sich dominant mit durchzieht, und die
unverkennbare Züge seines Vaters trägt. Am weitesten
geht er in der Darstellung wohl in SANSHO DAYO, jenem
Epochenfilm aus der Heinan-Zeit um die Jahrtausendwende,

in dem ein tyrannischer Vasall (gespielt von Ei-
tarö Shindö) sich ein Haus voll Sklaven als vollkommen
entrechtete Arbeitstiere hält. Beispielhaft ist hier die
Technik der Rückblenden in einer subtilen Art des
erinnerungsähnlichen Verschwimmens eingesetzt.
Zushio und seine Schwester Anju sind Kinder aus einer
vornehmen Kriegerfamilie, deren Vater wegen eines
Aufruhrversuchs in Verruf geraten ist und verbannt wurde.
Auf einer Reise mit ihrer Mutter und einer Dienerin, geraten

sie in Menschenhändlerhände, werden getrennt und

verkauft. Die Mutter kommt in ein Freudenhaus auf der
Insel Sado, die Dienerin nimmt sich das Leben, und die
beiden Geschwister kauft der Vogt und Sklavenhalter
Sansho. Erst nach Jahren gelingt es dem Bruder zu
fliehen, während die sich aufopfernde Schwester ins Wasser

geht. Als geadelter Provinzverwalter kehrt der junge
Mann zurück und schaut in kürzester Zeit wider der
obrigkeitlichen Weisung nach eigenem Gefühl zum Rechten.

Für ihn heisst dies: Aufhebung jeglicher Sklaverei
und Einführung von normal bezahlter Arbeitsleistung
auch im Haus von Sansho. «Sei hart dir gegenüber und
grosszügig gegenüber den andern!«, hatte ihm der verurteilte

Vater einstmals mit auf den weiteren Lebensweg
gegeben. Denn: «Die Menschen sind alle von Geburt auf
gleich, und sie haben alle das gleiche Anrecht aufs
Glück.» Der öffentliche Erfolg Zushios läuft parallel mit
dem privaten Niedergang seiner Familie, von der am
Ende nur noch er und seine vollkommen geschwächte
und erblindete Mutter überleben.

Meisterliche Zeitenmontagen wie fliessende
Bilder

Wie UGETSU MONOGATARI (Erzählungen unter dem
Regenmond) erreicht auch dieser Film geradezu klassische
Grösse. Das gilt für Momente wie jenes poesievoll
übersinnliche des Gesangs, der über die Meere hinweg von
der verzweifelten Mutter an die Ohren der Kinder
gelangt, bis zur Rückblenden-Struktur, die Mizoguchi grandios

zelebriert. Am Anfang des Filmes fragt ein Junge
seine Mutter, ob der Vater einmal gefehlt habe, was sie
verneint. Die gutgestellte Familie spaziert in schillerndem

Sonnenlicht, der Junge meint: «Ich war darüber
sicher», und ruft wegrennend nach dem Vater. Er rennt in
die Tiefe des Bildes in freier Natur, bis nur noch sein
grosser, runder und schwarzer Sonnenhut auf dem Rük-
ken baumelnd erkennbar ist, dem Zentrum einer
Zielscheibe gleich. Aus ihm heraus schält sich in einer fliessend

weichen Überblendung nun ein weit jüngerer
Knabe, der seinerseits in die Tiefe eines neuen Bildes
rennt. Rennt der erste Junge seinem Vater nach, so rennt
der zweite Knabe ein paar Jahre zuvor vor den Verfolgern

seines Vaters davon in die Sicherheit seines Palastes:

Es sind, wird sich herausstellen, dieselben Figuren
mit einigen Jahren Altersunterschied.
Der raffinierte Zeitenwechsel bleibt charakteristisch für
diesen Mizoguchifilm, und ein weiteres gestalterisches
Element seiner Arbeit fällt sogleich auf. Der Japaner
arbeitet nicht nur gerne mit den Tiefen des Raumes, er
schneidet auch gerne in die Tiefe. Das heisst zum
Beispiel: Wir sehen in der dritten Einstellung von SANSHO
DAYO den Buben in den Palasthof rennen und von den
ihm entgegeneilenden Armen der Mutter aufgenommen
werden. Die beiden Figuren eilen sich entgegen und
finden sich in der Mitte einer Halbtotalen. Nun schneidet
Mizoguchi mit einer leichten Winkelveränderung näher
auf Mutter und Buben zu, sodass wir nah jetzt ihre
Oberkörper vor uns haben und ohne viel Aufsehens und
irgendwelche Kenntnis der näheren Umstände die Zuneigung

vermittelt bekommen. Dem Film ist die Bemerkung
vorangestellt, dass er im 10. Jahrhundert spiele, zurZeit,
«da der Mensch seinen wahren Wert noch nicht kannte».

31



UGETSU MONOGATARI (1953): Die Frau und das Kind sind der Gewalt ausgeliefert, während

Japanischer Meister: Kenji Mizoguchi

Das Streben nach Geld und
Ruhm birgt zwangsläufig
den Verlust von inneren Werten
in sich, und heile Träume
enden in böser Wirklichkeit.

der Mann seinen Traumphantomen nacheilt

Angesichts der anderen Filme Mizoguchis klingt das fast
schon zynisch, denn menschliche Werte haben sich bis
heute viel zuwenig durchgesetzt. Er stimmt hier auch
sehr stark jene humanistischen Töne an, mit denen sein
Landsmann und Verehrer Akira Kurosawa gross geworden

ist, mit denen dieser notabene noch vor Mizoguchi
in Venedig 1951 mit seinem RASHOMON erstmals einen
Hauptpreis für Japan zuerkannt erhielt. In SANSHO DAYO
flieht Taro, der Sohn des Terrorvogtes Sansho, bald
einmal, um inskünftig im Kloster zu leben. Als Zushio ihn
später da findet und darüber in Kenntnis setzt, dass er
sich in der Hauptstadt über das Verhalten Sanshos
beklagen wolle, meint Taro resigniert aber gelassen: «Die

Menschen interessieren sich nicht für das Glück oder
Unglück der anderen, wenn es nicht ganz direkt etwas mit
ihrer eigenen Existenz zu tun hat. Sie sind grausam.
Wenn das Wesen des menschlichen Herzens sich nicht
verändert, wird die Welt, von der du träumst, sich nie
einstellen.»

Poetischer Realismus par excellence

Immer wieder stellen sich bewegende Bilder ein, Aufnahmen

von grosser poetischer Kraft. Zu ihnen gehört das
häufige Motiv des Bootes, mit dessen Hilfe Personen
und Hoffnungen übergesetzt werden. In CHIKAMATSU

MONOGATARI wirft sich die geflohene Ehefrau ihrem
Geliebten auf der Flucht im Boot um den Hals und fleht ihn
an: «Ich will nicht sterben, Mohei, ich will leben.» In

SANSHO DAYO wird die erhoffte Flucht im Boot Mutter
und Kindern zum trennenden Verhängnis, während das
Boot in UGETSU MONOGATARI am deutlichsten nicht nur
verbindet sondern auch bindet: Da sitzen alle im
gleichen Boot, der nahe Tod driftet im Boot vorbei, und eine
Rettung durchs Absetzen ist nicht garantiert.
Damit wären wir bei jenem Film von Kenji Mizoguchi
angelangt, der die grösste Verbreitung erfuhr und immer
wieder als das blendendste Beispiel seiner poetisch-realistischen

Arbeit hervorgehoben wird: UGETSU MONOGA¬

TARI. Der Film stellt formal ganz klar einen der
Höhepunkte in Mizoguchis Schaffen dar, ist aber gleichzeitig
von seiner Geschichte her vergleichsweise ungewöhnlich.

Ein Grossteil der erhaltenen Filme und der grösste
Teil der neunzehn mir bekannten Werke spielt in einem
mehr oder weniger zeitgenössischen Umfeld Mizoguchis,

das heisst ab Jahrhundertwende. Sie tun dies
oftmals auch dann, wenn sie auf einen literarischen Stoff
aus einer älteren Epoche zurückgreifen, indem Mizoguchi

und seine Buchautoren diesen transferierten und
aktualisierten. Mizoguchis bereits angetönte Liebe zum
Sprech- wie Musiktheater wirkte sich in einem interessanten

Detail zusätzlich zur Freude an literarischen Stof-

32 33



Japanischer Meister: Kenji Mizoguchi

ten aus: Er liess Bücher wie jenes von UGETSU MONOGA-
TARI, ob authentisch oder literarisch, oftmals zuerst in

der Form eines Bühnenstücks schreiben, um dann von
einem anderen Autoren, seinem eigentlichen Drehbuchautoren,

das Filmbuch erstellen zu lassen. Das mag mit
ein Grund dafür sein, dass seine Filme immer auch
Bühnencharakter aufweisen, eine Eigenart, die natürlich
durch Mizoguchis Spezialität der langen, umfassenden
Einstellungen noch verstärkt wird. Der Zuschauer, die
Zuschauerin, soll betrachten und teilhaben, nicht gestört
sein aber vielleicht «verstört» werden. Die Welt ist eine
Bühne, und die Dramen, die sich darauf abspielen, sind
real, auch wenn die Kunst sie poetisch überhöht.

Machtlosigkeit der Frau im patriarchalen
Feudalsystem

UGETSU MONOGATARI blendet zurück ins 16. Jahrhundert.

Der Film stellt zuerst einmal zwei Männerfiguren in
den Mittelpunkt. Er folgt einerseits der Vorlage zweier
Erzählungen von Akinari Ueda («Jasei no in» und «Asaji ga
Yado») und ist anderseits beeinflusst von Motiven aus
Guy de Maupassants Erzählung «Le décoré». (Mit MARIA
NO OYUKI - Die Jungfrau von Oyuki, 1935 - hatte Mizoguchi

bereits einmal Maupassants erste Novelle «Boule
de Suif» über eine Dirne im deutsch-französischen Krieg
ins Japan des Jahres 1877 transponiert). In UGETSU
MONOGATARI schildert er die Geschichte von Genjuro,
einem Töpfer, und seinem Schwager, dem Bauern Tobei.
Die beiden leben mit ihren Frauen in einem kleinen Dorf,
das inmitten eines von Kriegswirren umtosten Gebietes
gelegen ist. Und sie haben Ambitionen, die sich die
Kriegswirren zunute machen: Genjuro möchte mit seinen

Töpfen in die Stadt fahren und möglichst rasch viel
Geld verdienen; Tobei will als Samurai zu Ruhm und Ehren

kommen. Beide setzen alles aufs Spiel: und verlieren.

Das Streben nach Geld und Ruhm, macht Mizoguchi
in UGETSU MONOGATARI noch einmal überdeutlich,

birgt zwangsläufig den Verlust von inneren Werten mit
sich.
Genjuro und Tobei machen sich auf einen Weg, der sie
immer weiter wegführt von sich selbst, der Wunschträumen

und Phantomen folgt und nicht den Spuren der
Wirklichkeit. Unterwegs, auf jener grandiosen Bootspassage,

treibt an ihnen der Tod phantomartig vorbei; sie
verstehen das Zeichen nicht richtig zu deuten - der Tod
wird Wirklichkeit. Genjuro rennt später einer Liebe nach,
die er für echter und stärker hält, als jene zu seiner eigenen,

daheimgelassenen Frau. Diese Liebe aber entpuppt
sich als Phantom, als Geist einer längst verblichenen
Prinzessin. Tobei baut seinen Ruhm als heldenhafter
Samurai auf einer Lüge auf. Er wird wie Genjuro jäh erwachen

und feststellen, dass der heile Traum die böse
Wirklichkeit erst richtig schlimm gemacht hat. Die beiden
Männer haben uns vorgeführt, wonach sie im Innersten
streben und was zu opfern sie immer wieder schamlos
bereit sind. Ihre Potenz reduziert sich auf zwei Vorlieben:
Sex und Krieg. Fähig sind sie weder hier noch dort, und
das führt immer wieder von neuem, in den kleinen wie
der grossen Geschichte dieser Welt, zu sehr viel unnötigem

Elend. Die Traumbilder schillern, die Wirklichkeit
macht Angst.

Das Unglück durchmachen, um zu verstehen

Und die Frauen? Sie sind einmal mehr die Opfer, nicht
unschuldig insofern, als sie sich dem männlichen Verhalten

klarer und stärker entgegensetzen könnten -
vorausgesetzt, sie würden sich den Umständen weniger
unterordnen. Sie sehen mit an, wie zwei Männer sich die
Verschärfung eines Konfliktes herbeisehnen, um ihre
Potenz unter Beweis stellen zu können. Hier legt Mizoguchi
mit seinem jahrelangen Drehbuchautoren Yoda Yoshi-
kata die Fundamente einer patriarchalischen Gesellschaft

bloss - und sie sind alles andere als nur
japanisch. Die Frauen fügen sich dem Schicksal, weil sie dem
Erfolgsdrang ihrer Männer nicht im Wege stehen wollen,
auch dann nicht, wenn sie das Unheil voraussehen.
Sobald sich die wahren Träume der Männer aber materialisieren,

sobald Wirklichkeit wird, was sie sich wünschen,
ist der Schrecken perfekt und ist ebenso klar, dass
zuallererst die Frauen und Kinder die Leidtragenden sind.
Genjuros Frau wird von Soldaten umgebracht und nur
sein kleiner Sohn überlebt. Bei Mizoguchi durchdringen
sich Realität und Phantasmen nahtlos, denn Genjuro
liebt eine tote Seele, ohne zu wissen, dass seine Frau
umgekommen ist.
Die Frau von Tobei wird vergewaltigt und gibt die Liebe
zu ihrem eigenen Körper auf, verkauft ihn für Geld. Was
das wiederum letztendlich heisst, hat Mizoguchi in einer
seiner genial geschlossenen Einstellungen festgehalten:
Tobei, der Möchtegernsamurai, hat seinem Schwager
Genjuro den Geldseckel geklaut und sich eine standes-
gemässe Ausrüstung gekauft. Wir kennen als Zuschauer
diesen Geldseckel. Ahama, Tobeis Frau, wird geschändet

und in Verzweiflung getrieben. Und nun gestaltet
Mizoguchi eine einzige Einstellung, in der er die
Zusammenhänge klarstellt. Wir sehen einen von der Cadrage
stark angeschnittenen Soldaten Geld aus seinem Seckel
nehmen und einer Frau, die zu seinen Füssen auf dem
Tempelboden liegt, hinschmeissen mit den Worten:
«Hier hast du das Geld.» Eine leichte Kamerabewegung
zeigt uns, dass die Frau Ahama ist, die sich dem Mann,
der Tobei sein könnte (der Geldseckel), für Geld hingegeben

hat. Sie ist vom eigenen Mann just in jenem Moment
alleingelassen, da es schwierig wurde. Sie hat nichts
mehr ausser dem eigenen Körper, und will sie überleben,
muss sie diesen feilbieten. Mit Geld kauft sich da einer
(der ihr Mann sein könnte) auf dem Altar des Krieges, der
ihn scheinbar stark machte, für ein paar Augenblicke
vermeintlich das mit Geld zurück, was er daheimgelassen
hat: Die Frau, das Glück, das Wohlbefinden. Die Einfachheit

des einen Bildes erst macht die schonungslose
Härte seiner Aussage aus. Und diese Einfachheit ist eine
der grossen Stärken von Kenji Mizoguchis ganzem
künstlerischem Schaffen.
Auf die Frage, was denn seiner Ansicht nach Regie sei,
hat Kenji Mizoguchi 1952 geantwortet: Der Mensch! Es

gilt, das Wesen des Menschen gut zum Ausdruck zu
bringen.» Mir scheint, dass er zu jenen Filmautoren gehört,
die hier ihre Meisterschaft entwickelt haben und deren
Filme deshalb so unvergänglich ausdrucksstark sind,
weil sie vom Menschen ausgehen. Zum Wesen des
Menschen aber gehören die Emotionen, und e-motion, darauf

hat Sam Fuller mit Nachdruck verwiesen, ist auch ein
Wesen des Kinos.

34



Filmografie

Kenji Mizoguchi, 16. Mai 1898 - 24. August 1956

1923 Al NI YOMIGAERU HI (Der Tag, an dem die Liebe wie¬

derkehrt)
FURUSATO/KOKYO (Heimat)
SEISHUN NO YUMEJI (Träume der Jugend)
JOEN NO CHIMATA (Stadt in Flammen)
HAIZAN NO UTA WA KANASHI (Das traurige Lied der
Besiegten)
813/813-RUPIMONO (Ein Abenteuer des Arsèn Lupin)
KIRI NO MINATO (Hafen im Nebel)
HAIKYO NO NAKA (In den Ruinen)
YORU (Die Nacht)
CHI TO REI (Blut und Seele)
TOGE NO UTA (Das Lied vom Bergpass)

1924 KANASHIKI HAKUCHI (Der traurige Dummkopf)
AKATSUKI NO SHI (Tod im Morgengrauen)
GENDAI NO JOO (Königin der modernen Zeiten)
JOSEI WATSUYOSHI (Frauen sind stark)
JIN-KYO (In dieser traurigen Welt)
SHICHIMENCHO NO YUKUE (Auf Truthahnsuche)
SAMIDARE SOSHI (Mairegen und Seidenpapier)
KANRAKU NO ONNA (Frau der Freude)
KYOKUBADAN NO JOO (Königin des Zirkus)

1925 MUSEN FUSEN (Kein Kampf ohne Geld)
GAKUSO O IDETE (Nach den Studienjahren)
DAICHI WA HOHOEUM (Das Lächeln der Erde)
SHIRAIURI WA NAGEKU (Die Klage der weissen Lilie)
AKAI YUHI NI TERASARETE (Im roten Licht der
untergehenden Sonne)
GAIJO NO SUKETCHI (Strassenszenen)
NINGEN (Der Mann)

• FURUSATO NO UTA (Das Lied der Heimat)
NOGI TAISHO TO KUMA-SAN (General Nogi und Herr
Kuma)

1926 DOKA O (Der König eines Dreigroschenstücks)
KAMININGIO HARU NO SASAYAKI (Frühlingsmurmeln
einer Papierpuppe)
SHIN ONO GATSUMI (Die Folgen meines Fehlers)
KYOREN NO ONNA SHISHO (Die Leiden einer
Gesangslehrerin)
KAIKOKU DANJI (Kinder des Meeres)
KANE (Geld)

1927 KO-ON (Dankbarkeit gegen den Kaiser)
JIHI SHIN-CHO (Das sich wandelnde Herz eines
Vogels)

1928 HITO NO ISSHO (Das Leben eines Mannes)
MUSUME KAWAIYA (Meine bewundernswerte Tochter)

1929 NIHON-BASHI (Die Nihonbrücke)
ASAHI WA KAGAYAKU (Die Morgensonne scheint)

•TOKIO KOSHINKAYOKU (Der Marsch auf Tokio)
TOKAI KOKYOGAKU (Symphonie einer Grossstadt)

1930 •FURUSATO (Heimat)
TOJIN OKICHI (Okichi, der Fremde)

1931 SHIKAMO KARERA WAYUKU (Und doch kommen sie
voran)

1932 TOKI NO UJIGAMI (Der Schutzgott der Zeit)
MANMO KENKOKU NO REIMEI (Die Dämmerung der
Mandschurei)

1933 »TAKI NO SHIRAITO (Der weisse Faden des Wasserfalls)
GION MATSURI (Das Fest von Gion)

1934 JINPUREN (Die Kamikazegruppe)
AIZO TOGE (Der Pass zur Liebe und zum Hass)

1935 «ORIZURU OSEN (Osens Papierkraniche)
•MARIA NO OYUKI (Die Jungfrau von Oyuki)
•GUBIJINSO (Mohnblumen)
•NANIWA HIKA/NANIWA EREJI (Die Elegie von Osaka)

1936 «GION NO SHIMAI/GION NO KYODAI
(Die Schwestern von Gion)

1937 AIENKYO (Sackgasse zur Liebe und zum Hass)
1938 ROEI NO UTA (Das Feldlied)

AA KOYKO/AA FURUSATO (Oh meine Heimatstadt)
1939 «ZANGIKU MONOGATARI (Geschichte der späten

Chrysanthemen)
1940 NANIWA ONNA (Die Frau aus Naniwa)
1941 GEIDO ICHIDAI OTOKO (Das Leben eines

Schauspielers)
1942 «GENROKU CHUSHINGURA l-ll (Die 47 Ronins)
1944 DANJURO SANDAI (Die drei Danjuros)

•MIYAMOTO MUSASHI (Die Legende des Miyamoto
Musashi)

1945 «MEITO BIJOMARU (Das Bijomaru-Schwert)
H ISSHO KA (Das Lied des Sieges)

1946 »JOSEI NO SHORI (Der Sieg der Frauen)
•UTAMARO O MEGURU GONIN NO ONNA
(Utamaro und seine fünf Frauen)

1947 «JOYU SUMAKO NO KOI

(Die Liebe der Schauspielerin Sumako)
1948 - YORU NO ONNATACHI (Frauen der Nacht)
1949 «WAGA KOI WA MOENU (Flammen meiner Liebe)
1950 »YUKI FUJIN EZU (Frau Yuki)
1951 »OYU-SAMA (Fräulein Oyu)

•MUSASHINO FUJIN (Die Frau von Musashino)
1952 «SAIKAKU ICHIDAI ONNA (Das Leben der Frau Oharu)
1953 «UGETSU MONOGATARI (Erzählungen unter dem Re¬

genmond)
•GION BAYASHI (Die Musiker von Gion)

1954 »SANSHO DAYO (Der Vogt Sansho)
•UWASA NO ONNA (Die Frau von der man spricht)
•CHIKAMATSU MONOGATARI (Die gekreuzigten
Geliebten)

1955 «YOKIHI (Die Prinzessin Yang Kwei Fei)

• SHIN HEIKE MONOGATARI (Die Geschichte des
Tairaclans)

1956 »AKASEN CHITAI (Strasse der Schande)
°OSAKA MONOGATARI (Eine Geschichte aus Osaka)

1975 ARU EIGA KANTOKU NO SHOGAI (Das Leben eines
Cinéasten) von Kaneto Shindô über Kenij Mizoguchi

*
•Von den 85 Filmen sind nur noch deren 30 erhalten
(hier mit • gekennzeichnet)

°Dieses Projekt konnte Mizoguchi aus Krankheitsgründen
nicht mehr realisieren.

35


	Der emotional geladene Realismus des Kenji Mizoguchi : die Welt ist grausam

