Zeitschrift: Filmbulletin : Zeitschrift fir Film und Kino
Herausgeber: Stiftung Filmbulletin

Band: 29 (1987)

Heft: 153

Artikel: Subjektivitat und gesellschftliches Engagement in der Filmkritik
Autor: Kreimeier, Klaus

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-867227

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-867227
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Von Klaus Kreimeier

Subjektivitat und gesellschaftlic

Kulturbetrieb

Bevor ich Uber Filmkritik im besonde-
ren spreche, mochte ich versuchen,
meinen Begriff und mein Verstandnis
von Kritik im allgemeinen zu umreis-
sen. Es ist heute Ublich geworden,
theorielos und begriffslos sprachliche
Kontexte zu produzieren und sie als
Kritik auszugeben. Der Kulturbetrieb
als Verwertungsindustrie, die pausen-
los produziert und vernichtet, begiin-
stigt diese Tendenz. Dieser Kulturbe-
trieb verwertet auch zunehmend
Texte, die offenkundig keinen anderen
Sinn haben als den ihrer Vermarktung.
Das hangt damit zusammen, dass
diese Texte auf das engste verknipft
sind mit der Vermarktung der Gegen-
stéande, die sie zu kritisieren vorgeben
— also mit der Vermarktung von Bu-
chern, Theaterstlicken, Filmen und
Gegenstanden der bildenden Kunst.
Das Gerede Uber Kultur — Gerede ver-
standen als Sprache ohne Bewusst-
sein — ist als Gerduschmaschine Be-
standteil des Kulturbetriebs. Es ist aus
dem, was Kritik ihrem Wesen nach be-
ansprucht, hervorgegangen, hat aber
diesen Ursprung vollkommen ver-
drangt. Ich nenne als Beispiel die am
weitesten fortgeschrittene Verfalls-
form des Geredes Uber Film: die Texte
in den zum Teil recht aufwendigen
Pressebroschiren der Verleihfirmen.
Man tue sie nicht als Reklame ab.
Selbstverstandlich ist ihr Zweck Re-
klame, aber sie bedienen sich des Ge-
stus’ der Analyse und der «kritischen
Wiirdigung». Sie imitieren und zitieren
auch sehr haufig die Texte von Filmkri-
tikern. Das ist ohne weiteres moglich,
weil viele Filmkritiker bewusst oder un-
bewusst so schreiben, dass sie in den
Broschiren der Verleihorganisationen
zitiert werden konnen. Uber die New
Yorker Filmszene habe ich kirzlich ge-
lesen, dass die Gruppe der tonange-

(Vortrag, gehalten im Rahmen der Lehrver-
anstaltung «Filmkritik — Zur Wertungsproble-
matik von Filmen», die unter der Leitung von
Dr. Viktor Sidler stand, gehalten am 17.De-
zember 1986 an der ETH Zurich.)

56

benden, wirklich marktbeeinflussen-
den Kritiker dazu Ubergegangen ist, in
ihre Texte Wendungen einzustreuen,
die ohne Kurzung und ohne grammati-
sche Vergewaltigung in den Leucht-
schriftanzeigen der grossen Kinos Ver-
wendung finden konnen — naturlich
unter Nennung des Verfassernamens.
Angesichts dieser Tendenzen mag es
verlorene Mihe sein und altmodisch
scheinen, sich auf den Anspruch und
die historischen Kategorien zu besin-
nen, die sich mit dem Begriff der Kritik
verbinden. Ich werde dies dennoch
riskieren — aus einem einfachen
Grund: ich halte es fir eine intellektu-
elle Pfuscherei, so zu tun, als gebe es
nicht eine viele Jahrhunderte alte Ge-
schichte der asthetischen Kritik und
eine beinahe ebenso lange Ge-
schichte der Theorie und des Begriffs
der Kritik. Die Filmkritik steht, da sie
sich mit asthetischen Produkten, mit
Artefakten beschaftigt, in dieser Tradi-
tion — ob sie sich dessen bewusst ist
oder nicht. Sie steht in einer Tradition,
die von der Literatur- und Kunstkritik
massgeblich geformt wurde. Die Iro-
nie will es, dass Filmkritik dort, wo sie
sich dieser Tradition am wenigsten be-
wusst ist, ihr am hilflosesten ausgelie-
fert ist und ihre Schablonen blind imiti-
ert. Und nur dort, wo sie sich dieser
Tradition bewusst ist, ist sie auch im-
stande, Filmkritik als Kritik eines Me-
diums zu begriinden, das diese Tradi-
tion notwendigerweise sprengt oder
ihr etwas Neues hinzufligt.

Begriff der Kritik

Es geht also darum, Begriff und An-
spruch der Kritik zu rekonstruieren
und zu verteidigen gegen die kulturbe-
triebsblinden Beliebigkeiten, die heute
die Mode bestimmen. Es mag er-
stauenen, dass ich mich in diesem Zu-
sammenhang auf den Kritikbegriff der
deutschen Romantik, genauer der
Frihromantik berufe. Ich glaube je-
doch, dass damals, vor fast zweihun-
dert Jahren, eine sehr moderne, bis
heute Uberaus anregende und rich-
tungsweisende Theorie der Kritik ent-
wickelt wurde. Ich spreche vom Be-
griff und der Theorie der Kritik — nicht

von kritischen Methoden. Mein
Thema, «Subjektivitdt und gesell-
schaftliches Engagement in der Film-
kritik», wirft erst in zweiter Linie die
Frage nach den filmkritischen Metho-
den auf; zunachst provoziert es die
Frage nach dem Sinn und dem Stel-
lenwert von Filmkritik im Kontext ge-
sellschaftlicher Reflexion und gesell-
schaftlichen Handelns.

Romantik

Auf die bedeutende Vorarbeit der
Frihromantiker stiess ich zum ersten
Mal vor vielen Jahren, als ich mich mit
der romantischen Ironie befasste und
Walter Benjamins Arbeit Uber den
«Begriff der Kunstkritik in der deut-
schen Romantik» las — sie flihrte mich
auch zu den Quellen. Das Kritik-Ver-
stédndnis der Romantiker ist zu kom-
plex, um hier in allen seinen Facetten
vorgestellt zu werden; ich will mich auf
einige wenige Gesichtspunkte be-
schranken. Die Kronzeugen fiir den ro-
mantischen Kritikbegriff sind in Benja-
mins Essay Novalis und Friedrich
Schlegel; als Belege dienen ihm vor al-
lem die Ideen und Fragmente, die
beide um 1799 im «Athendaum» verof-
fentlichten.

Fir Novalis, schreibt Benjamin, sei Kri-
tik «gleichsam ein Experiment am
Kunstwerk, durch welches dessen Re-
flexion wachgerufen, durch das es
zum Bewusstsein und zur Erkenntnis
seiner selbst gebracht wird». Diese
Aussage unterstellt ein bestimmtes,
sehr enges Verhaltnis zwischen der
Kritik und dem kritisierten Gegen-
stand. Eine kritische Rezension arbei-
tet an dem Gegenstand gewissermas-
sen weiter; sie halt Zwiesprache mit
dem Kunstprodukt, sie legt seine ver-
borgenen Strukturen frei und verhilft
zunachst einmal dem Kunstprodukt
zur Selbsterkenntnis, bevor sie sich an
einen Leser wendet. Sie verhalt sich
experimentell insofern, als sie Mog-
lichkeiten, die im Werk angelegt sind,
weiterdenkt und sie in Beziehung zu
anderen Mdglichkeiten setzt, in Bezie-
hung auch zur endglltigen Gestalt
des Werkes.

Friedrich Schlegel variiert eben diesen



Gedanken, wenn er in seinen Frag-
menten sagt, der wahre Kritiker sei
«ein Autor in der zweiten Potenz», und
Kritik sei die Kunst, «Werke zu bilden,
freilich auch umzubilden, zu behan-
deln». Hier meldet sich ein hoher An-
spruch an: Kritik wird nicht als etwas
Sekundares behandelt, das dem Werk
hinterherhinkt — Kritik ist dem Werk
ebenbirtig, sie misst sich an ihm und
nimmt seine Provokation auf. Sie geht
sogar soweit, das Werk zu «behan-
deln» und «umzubilden». Diese These
klingt vermessen — man kann sie aber
gerade an einem Beispiel aus dem Be-
reich des Films verdeutlichen. Jeder
Filmkritiker kennt die nur schwer zu
verdrangende Lust, einen Film, den er
auf der Leinwand sieht, auf dem
Schneidetisch zu haben und ihn um-
zumontieren. In dieser Lust meldet
sich im Kritiker der legitime Anspruch,
es mit dem Autor aufzunehmen, selbst
Autor zu sein. Im Behandeln und Um-
bilden des Werks wird Kritik praktisch,
verhalt sie sich experimentell, wird der
Kritiker zum Autor in der zweiten Po-
tenz. Wo sich Filmkultur entwickeln
konnte, in Frankreich zum Beispiel,
gibt es daher auch fliessende Uber-
gange zwischen kritischer und pro-
duktiver Tatigkeit. Die ersten Filme der
«nouvelle vague», Ende der flunfziger
Jahre, wurden von den Kritikern der
«Cahiers de cinéma» gemacht, von
Godard, Truffaut, Chabrol und ande-
ren.

Montage

Es geht mir jedoch nicht um solche
Uberginge — so wiinschenswert sie
im Interesse der Filmkultur sein mo-
gen —, und es geht mir auch nicht um
den Gedanken, dass die experimen-
telle Tatigkeit des Filmkritikers genau-
genommen am Schneidetisch stattfin-
den musste. In der Praxis des Kultur-
betriebs besteht dazu selten Gelegen-
heit. Der Kritiker ist in der Regel an sei-
nen Schreibtisch gebannt, und seine
ganzen libidindsen Energien haben
sich auf seine Schreibmaschine zu
konzentrieren. Man erwartet von ihm
Texte. Ich behaupte nun aber, dass in
seine Texte Kritik als experimenteller

Umgang mit dem Werk, das Behan-
deln, Weiterbilden und Ummontieren
des Werkes gedanklich einfliessen
mussen. «<Montage, mon beau souci»
hat Godard die Arbeit des Filmregis-
seurs genannt. Montage, meine
schone Sorge. Die Lust an der Mon-
tage und die Sorge um die Montage
missen zum Stimulans meiner Kkriti-
schen Auseinandersetzung mit dem
Montageprodukt werden, das jeder
Film darstellt. Montage ist dabei nur
ein Beispiel, sie steht als Teil flir das
Ganze. Ich muss, nehme ich das Me-
tier des Kritikers ernst, mir die glei-
chen Sorgen machen und die gleichen
Freuden und Leiden erleben kénnen
wie der Regisseur; ich muss mich in
seine Gedanken hineinversetzen und
sie, wenn notwendig, weiterdenken,
wo er sie nicht zu Ende gedacht hat.
Der Kritiker ist der Autor in zweiter Po-
tenz — diesen Anspruch muss er an
sich stellen. Das ist das genaue Ge-
genteil von arroganter Besserwisserei.
Aber: er ist ein Autor! Er ist Produzent.
Auch der Kritiker ist produktiv — und
die Unterscheidung zwischen Kkriti-
scher und produktiver Tatigkeit, die
ich eben selbst noch gemacht habe,
ist genaugenommen nicht haltbar; sie
ist schon in der Wortwahl eine Konzes-
sion an die Arbeitsteilungen im Kultur-
betrieb.

Friedrich Schlegel verlangte eine Lite-
raturkritik, «die selbst produzierend
ware, wenigstens indirekt durch Len-
kung, Anordnung, Erregung». Er geht
noch weiter und fordert von der Kritik,
sie sei «ein Organon der Literatur» —
sie solle nicht nur das Vorhandene,
Vollendete und schon Verblihte kom-
mentieren, sondern «Organon einer
noch zu vollendenden, zu bildenden,
ja anzufangenden Literatur» sein. Die
Sprache — von 1804 — ist altmodisch,
aber was sie formuliert, hdchst aktuell
und ein Desiderat der Gegenwart.
Heute geht es um die Errettung der
Filmkritik als «Organon» einer Filmkul-
tur — oder vielmehr einer noch unent-
wickelten Kultur der Wahrnehmung. In
aller Regel ist die gegenwartige Film-
kritik daran jedoch gewerbsmassig
desinteressiert; sie beschrankt sich
darauf, das Vorhandene zu kommen-
tieren.

hes Engagement in der Filmkritik

Medienbetrieb

Ich will den kurzen Riickblick auf den
Kritikbegriff der Romantik hier auf sich
beruhen lassen. Aber ich glaube, dass
er uns Kategorien in die Hand gibt, die
die Arbeit des Kritikers vor dem Ab-
sturz in die Beliebigkeit bewahren und
dem Kritiker selbst ein Verantwor-
tungsbewusstsein auferlegen, das im
Kultur- und Medienbetrieb eher verlo-
renzugehen droht. Ein solches Verant-
wortungsbewusstsein schutzt den
Kritiker bis zu einem gewissen Grade
vor den Verfuhrungen des Feuilletons.
Das Feuilleton der Tageszeitungen —
das Gleiche gilt fur die Kultursendun-
gen in Rundfunk und Fernsehen — ist
eine unabléssig rotierende Mischma-
schine, deren Produktion dem Gesetz
der Aktualitdt unterworfen ist. Der
Filmkritiker, der in aller Regel von die-
sen Medien zu leben gezwungen ist,
steht einer irrationalen Realitat gegen-
Uber: er muss sich einstellen auf
Filme, die den Charakter von Tageser-
eignissen haben, und indem er sie kri-
tisiert, beschleunigt er ihre Konsum-
tion, das heisst ihre Verdrangung und
tendenzielle Vernichtung. Das ist seine
objektive Aufgabe: er ist ein Radchen
im Mechanismus einer Zirkulation, de-
ren Gesetz darin besteht, dass ein kul-
turelles Tagesereignis dem anderen
folgt und auf seine Konsumtion waret,
nur um fiir das nachste Tagesereignis
Platz zu machen. Der Kritiker ist ein
Agent dieser Zirkulation, ganz unab-
hangig davon, wie griindlich oder wie
oberflachlich er schreibt — und ob er
sich seiner Verantwortung bewusst ist
oder nicht. Normalerweise aber ver-
derben der Medienbetrieb und seine
von der Aktualitat diktierten Anforde-
rungen die kritischen Kategorien, un-
tergraben sie das Verantwortungsbe-
wusstsein des Kritikers. Sie beglinsti-
gen die Tendenz, Texte zu produzie-
ren, die keinen anderen Sinn mehr er-
kennen lassen als den ihrer Vermark-
tung — und der Vermarktung der Kul-
turprodukte, die sie zu beschreiben
oder gar zu kritisieren vorgeben. Der
Medienbetrieb ruiniert das Selbstbe-
wusstsein des Kritikers. Verstand-
licherweise setzt sich der Kritiker zur
Wehr, er sucht sein Selbstbewusstsein

57



Der Medienbetrieb hat die Tendenz, das Selbstbewusstsein des Kiritikers
zu unterminieren — der Kritiker soll auf seine Rolle als Agent,
als Handlanger der Zirkulation von Kulturprodukten festgelegt werden.

wiederherzustellen und stiirzt Hals
Uber Kopf in einen grenzenlosen Sub-
jektivismus. Aber damit erhoht er al-
lenfalls seinen Marktwert — er bleibt
ein Gefangener der Marktkategorien.

Kundendienst

Im Medienbetrieb verkommt Kritik zu
Kundendienst, zu einer Service-Lei-
stung. Viele Feuilleton-Redakteure,
viele Kulturredakteure in den Rund-
funk- und Fernsehanstalten betonen
nachdrticklich den Service-Charakter
der Filmkritik: der Rezipient wiinsche
eine Kurzinformation Uber den Film,
und am Ende wolle er eine klare Hand-
lungsanweisung: hineingehen oder
nicht? Ich werde haufig als Filmkritiker
ins Studio einer Rundfunkanstalt ge-
beten — meist handelt es sich um die
Ublichen Magazinsendungen; zwi-
schen zwei Popmusiknummern hat
man zwei oder drei Minuten Gelegen-
heit, etwas Uber einen Film zu sagen.
Es hangt von mir ab, ob in diesen zwei
bis drei Minuten eine Kritik entsteht
oder nicht. Es hangt von mir ab, aber
der Studioredakteur macht mir das
Leben ziemlich schwer. Der Studiore-
dakteur hat eine berufsmassige
Schwache flr das lockere, muntere
Live-Gespréach vor dem Mikrophon: er
befiirchtet, der Horer werde sofort ab-
schalten, sobald ihm ein zusammen-
héangender Satz zugemutet werde.
Das Live-Gespréach ist im besten Fall
small talk, im Regelfall nichtssagen-
des Geschwatz. Der Studioredakteur
hat den Film nicht gesehen, ich muss
mich auf seine Fragen einstellen, und
ich muss mich darauf gefasst machen,
dass seine Fragen mit dem Film nichts
zu tun haben. Dem kann ich vorzubeu-
gen versuchen, indem ich den Fragen
ausweiche oder sie einfach nicht zur
Kenntnis nehme. Ich habe ein Konzept
im Kopf, ich habe Stichworte auf dem
Papier, vielleicht sogar ein Manuskript,
das ich gegen die Diktatur des small
talk durchzusetzen versuche. Aber
selbst wenn mir das gelingt, muss ich
damit rechnen, dass mir der Redak-
teur mitten im Satz das Wort ab-
schneidet, weil die zweieinhalb Minu-
ten um sind und die nachste Popmu-

58

sik wartet. Und fast immer will er am
Ende von mir erfahren: soll nun der
Horer in den Film hineingehen oder
nicht? Der Medienangestellte stellt
seine Fragen immer als Anwalt, als
Stellvertreter des Horers oder des Zu-
schauers. Und weil er den Horer oder
den Zuschauer fir dumm halt, will er
ihm keine Filmkritik zumuten, die wirk-
lich den Namen verdient. Am Verfall
der Rundfunkkultur ist deutlich abzu-
lesen, was es heisst und welche Fol-
gen es hat, wenn sich der Kulturbe-
trieb als Dienstleistungsbetrieb ver-
steht.

Kritik als Experiment

ren. Die besten Arbeiten, die Siegfried
Kracauer etwa um 1930 fir die «Frank-
furter Zeitung» geschrieben hat (etwa
Uber die Filme René Clairs oder Jean
Vigos) sind noch heute Belegstlicke
fur Filmkritik als Experiment an filmi-
schen Kontexten. Das gilt auch flir
viele Texte André Bazins, etwa seine
Arbeit Uber den amerikanischen We-
stern, und es gilt fiir Frieda Grafes Es-
say uber Fritz Lang in der Film-Reihe
des Hanser Verlags — um nur diese
ganz wenigen Beispiele zu nennen.

Subjektivitat oder
Subjektivismus

Der Filmkritiker, der seine Arbeit als
Experiment an filmischen Kontexten
begreift, bezieht eine einigermassen
standfeste Position, um sich gegen
die Zumutungen des kulturellen
Dienstleistungsbetriebs zu wehren.
Wer experimentiert, will ja — wie der
Begriff sagt — etwas erfahren: tber die
vielfaltigen Aspekte des Gegen-
stands, den er untersucht; tber die
Wirklichkeit, auf die sich der astheti-
sche Gegenstand in irgendeiner Weise
bezieht — und auch Uber sich selbst,
denn als Kritiker ist er Teil des Experi-
ments; er befindet sich in einem Kraf-
tedreieck, das vom Gegenstand, dem
filmischen Kontext, der darin abgebil-
deten Realitdt und seiner Subjektivitét,
seiner kritischen und experimentieren-
den Intelligenz gebildet wird. Nattirlich
wendet sich Filmkritik — wie der Film
selbst — an einen Rezipienten, und
selbstverstandlich ist der Filmkritiker
seinem Rezipienten, dem Leser, ge-
genuber verpflichtet. Aber diese Ver-
pflichtung 16st er am Uberzeugend-
sten ein, wenn er sich dem Film ge-
genuber als seridser kritischer Produ-
zent, als expertimenteller Geist, als
Autor in der zweiten Potenz verhalt.
Mit anderen Worten: er weckt die Re-
flexion des Lesers, wenn es ihm ge-
lingt, mit seiner kritischen Arbeit die
Reflexion des Films wachzurufen und
in Bewegung zu setzen, den Film zum
Bewusstsein und zur Erkenntnis sei-
ner selbst zu bringen — um noch ein-
mal die Worte von Benjamin zu zitie-

In dem von mir beschriebenen Krafte-
dreieck stellt die Subjektivitat des Kri-
tikers ein ganz wesentliches Potential
dar. Da er an sich selbst hohe Anforde-
rungen stellt, ist sein Selbstbewusst-
sein sozusagen eine produktive Ener-
gie und eine Voraussetzung flir seine
Arbeit. Sein Selbstbewusstsein, die
Behauptung seiner Subjektivitat, be-
wahrt ihn gerade vor dem Abgleiten in
subjektivistische Willktr und voluntari-
stische Beliebigkeit. Ich habe schon
angedeutet, dass der Medienbetrieb
die Tendenz hat, das Selbstbewusst-
sein des Kritikers zu unterminieren —
der Kritiker soll auf seine Rolle als
Agent, als Handlanger der Zirkulation
von Kulturprodukten festgelegt wer-
den. Er wehrt sich dagegen haufig
durch eine forcierte Betonung seines
kritischen Ichs, durch eine Verabsolu-
tierung seiner Autoren-Personlichkeit
— mit der Folge, dass der kritische und
experimentelle Umgang mit dem Ge-
genstand vernachlassigt wird und
zum Instrument der Selbstdarstellung
des Kritikers verkommt. Der Medien-
betrieb dankt es diesen Autoren, in-
dem er ihnen das verpasst, was im
neudeutschen Sprachgebrauch ein
«Image» oder «Profil» genannt wird.
Mit einem solchen Image ausgestat-
tet, eignet sich der nunmehr expo-
nierte und in der Regel gutbezahlte
Kritiker vorzuglich als Agent der Ver-
marktungsmaschine — als Handlanger,
der sich selbst nicht mehr eingesteht,
dass der kommerzielle Einfluss, den er



maoglicherweise ausibt, gar nicht auf
seine kritische Tatigkeit, sondern auf
seine gesellschaftliche Rolle zurtick-
zufiihren ist. Dieser Kritikertypus ist in
der heutigen Literatur- und Kunstkritik
besonders ausgepragt — besonders
dort, wo es um die Durchsetzung oder
Behinderung der jeweils neusten
Avantgardestromungen in der bilden-
den Kunst, also meist auch um Kapi-
talanlagen geht. Aber auch in der Film-
kritik sind subjektivistische Tendenzen
dieser Art festzustellen — es gab sie
eine zeitlang manifest und gibt sie
auch heute immer mal wieder in Publi-
kationen wie «Der Spiegel» und «Die
Zeit». lhre Rolle scheint mir im
deutschsprachigen Kulturbetrieb je-
doch eher sekundar; sie ist keines-
wegs zu vergleichen mit dem schon
beschriebenen Einfluss, den einige
Kritiker-Stars in den USA austiben, die
ihre Texte in Ausziigen am Nachthim-
mel von Manhattan wiederfinden. Die
Marktsituation bei uns ist eine andere;
sie relativiert den Stellenwert von
Filmkritik allgemein ganz erheblich —
sie ist relativ marginal im Vergleich zur
Bedeutung, die Literaturkritik fur den
Buchmarkt oder Kunstkritik flir den
Kunstmarkt besitzt.

Gesellschaftskritik

Diese relative Bedeutungslosigkeit
von Filmkritik scheint paradox inso-
fern, als es sich beim Film wie bei den
modernen audiovisuellen Medien zum
Uberwiegenden Teil um Produkte einer
Massenkultur handelt. Filmkritik ist
daher niemals nur Filmkritik — immer
artikuliert sie auch ein Verhéltnis zur
Gesellschaft, die diese Massenkultur
hervorbringt. Uber Filme schreibend,
aussert sich der Kritiker auch (liber
seine Gesellschaft — ob er sich dessen
bewusst ist oder nicht. Siegfried Kra-
cauer hat daraus gefolgert, dass ein
Filmkritiker von Rang nur als Gesell-
schaftskritiker denkbar sei. In seinen
allgemeinen Bestimmungen hat sein
Text von 1932 Uber die «Aufgabe des
Filmkritikers» noch heute unverandert
Gltigkeit:

«Die Aufgabe des... Filmkritikers be-
steht... darin, jene sozialen Absichten,

die sich oft sehr verborgen in den
Durchschnittsfilmen geltend machen,
aus ihnen herauszuanalysieren und
ans Tageslicht zu ziehen, das sie nicht
selten scheuen... Er wird ferner die
Scheinwelt solcher und anderer Filme
mit der gesellschaftlichen Wirklichkeit
zu konfrontieren und aufzudecken ha-
ben, inwiefern jene diese verfalscht.
Kurzum, der Filmkritiker von Rang ist
nur als Gesellschaftskritiker denkbar.
Seine Mission ist: die in den Durch-
schnittsfilmen versteckten sozialen
Vorstellungen und Ideologien zu ent-
hillen und durch diese Enthullungen
den Einfluss der Filme selber (berall
dort, wo es nottut, zu brechen.»

Der Filmkritiker ist also per definitio-
nem Gesellschaftskritiker — er ist es
auch dann, sozusagen mit seiner Per-
son und seinem Schicksal im Kultur-
betrieb, wenn er zu seiner Gesell-
schaft ein unbewusstes oder apologe-
tisches Verhéaltnis einnimmt. Er kann
seiner Rolle als Gesellschaftskritiker
nicht entgehen. Er muss sie bejahen,
und er sollte versuchen, sie mit Hilfe
seines Instrumentariums zu einer of-
fensiven Position auszubauen.

Detektivische Tatigkeit

Steht diese Bestimmung im Wider-
spruch zur Beschreibung der Kkriti-
schen Tatigkeit als einer experimentie-
renden, montierenden, produzieren-
den Tatigkeit? Ich glaube nicht, dass
hier ein Widerspruch vorliegt. Kra-
cauer fordert vom Filmkritiker, dass er
gegeniber den Durchschnittsfilmen —
heute wirde man sagen: gegentber
der Massenproduktion — als Detektiv
vorgehe: er soll verborgene soziale
Absichten herausanalysieren und ans
Tageslicht ziehen, er soll Verfalschun-
gen und Verzerrungen aufdecken und
versteckte Ideologien enthullen. Diese
detektivische Arbeit verhalt sich zum
ideologischen Produkt Film nicht an-
ders als die experimentierende Arbeit
gegeniber dem Film als asthetischem
Produkt: Hier wie dort geht es darum,
den Film zur Reflexion und zum Be-
wusstsein seiner selbst zu bringen.
Und selbstverstandlich gilt auch fir
den sogenannten kiinstlerisch hoch-

wertigen Film, den «anspruchsvollen»
Film, den Autoren-Film, dass er, in
Kracauers Worten, «ein Gesellschafts-
bild» setzt, Gesellschaft reflektiert und
insoweit ein ideologisches Produkt
darstellt. Er ist der experimentieren-
den wie auch der detektivischen Ana-
lyse zuganglich. Mehr noch: der expe-
rimentelle Umgang mit dem &stheti-
schen Material ist seiner Natur nach
detektivisch, und der detektivische
Blick auf die ideologischen Bedeutun-
gen ist seiner Natur nach experimen-
tell.

Ich glaube, dass in diesem Schnitt-
punkt von experimenteller und detek-
tivischer Tatigkeit die Subjektivitat des
Kritikers und sein gesellschaftliches
Engagement keinen Gegensatz mehr
bilden, sondern sich gegenseitig
durchdringen. In der Geschichte der
Kritik hat es immer wieder Warnungen
vor der Subjektivitat des Kritikers ge-
geben — aus Furcht vor subjektivisti-
scher Willkiir hat man das Subjekt
moglichst ganz ausschalten wollen.
Zum Beispiel ist in Gero von Wilperts
«Sachworterbuch der Literatur» —
noch heute ein Standardwerk fiir Ger-
manisten — unter dem Stichwort «Kiri-
tik» zu lesen: «Ungeachtet der even-
tuell eindringlichen und ansprechen-
den Form subjektiver Eindruckswie-
dergabe kann nur die objektive Kritik
nach festen, gerechtfertigten Mass-
stédben unter moglichst weitgehender
Ausschaltung des eigenen Stand-
punktes wissenschaftlichen Wert be-
anspruchen.»

«Objektivitit»

Der Begriff der Wissenschaft wird hier
zum Fetisch — und er wird zudem ein-
seitig festgelegt auf «Objektivitét». Ein
objektives Urteil ist nicht mdglich
ohne das urteilende Subjekt — und es
ist immer das Subjekt, das sich auf
dem langen und schwierigen Weg zu
einem objektiven Urteil befindet. Da-
bei nimmt es naturlich einen Stand-
punkt ein; mdglicherweise verandert
sich im Laufe des Prozesses sein
Standpunkt, aber es verandern sich
dabei auch die angeblich so «festen,
gerechtfertigten Massstabe», denen

59



Die Kritik des Publikums ist in der Regel drastischer und fur das Schicksal
des Films einschneidender als das Urtell der sogenannten Fachkritik.
Fur die Filmindustrie ist bekanntlich die Kritik der Massen massgeblich.

sich das kritische Subjekt nach Gero
von Wilpert unterzuordnen hat. Ich be-
haupte im Gegenteil, dass jede ernst-
hafte kritische Tatigkeit auch eine Kri-
tik der Massstébe impliziert und an der
Veranderung dieser Massstabe mit-
wirkt. Die Massstabe wurden ja nicht
ein fur allemal von einer unanfechtba-
ren Instanz erlassen, sondern sie ha-
ben sich im Laufe der kritischen Arbeit
zahlloser kritischer Subjekte entwik-
kelt und sind ein Produkt dieser kollek-
tiven Arbeit — ein Produkt, das unab-
lassiger Veranderung, ja sogar gele-
gentlich revolutiondren Umsttilpungen
ausgesetzt ist.

Massstibe

Ware dem nicht so, héatten sich nicht
im Laufe der Filmgeschichte die Ur-
teile Uber zahlreiche Filme, Regis-
seure, aber auch Uber ganze Filmgat-
tungen und &sthetische Stromungen
einschneidend verandert. Die kritische
Bewertung des amerikanischen We-
stern, des Gangsterfilms der dreissi-
ger und vierziger Jahre, der Filme der
sogenannten «schwarzen Serie», zahl-
reicher amerikanischer B-pictures,
aber auch der Filme Hitchcocks ist
heute eine ganz andere als zum Zeit-
punkt ihrer Entstehung. Die Bewertun-
gen haben sich verandert, weil Gene-
rationen kritischer Subjekte experi-
mentell und detektivisch an diesen Fil-
men gearbeitet, verborgene Aspekte
freigelegt und verdeckte Zusammen-
hange aufgedeckt haben. Sie haben
damit zugleich an der Verdnderung
der Massstabe gearbeitet. Die Mass-
stabe sind im Fluss — sie missen es
sein, weil sich die gesellschaftlichen
Bedingungen verandern, unter denen
Filme produziert, gesehen und kritisch
bewertet werden. In dem Masse, wie
die gesellschaftliche Situation die Ge-
stalt der Filme beeinflusst, nimmt sie
auch Einfluss auf unsere Erwartungs-
haltungen und Wahrnehmungswei-
sen. Der Kritiker ist ja nicht nur Subjekt
— er ist auch Objekt im Hinblick auf die
gesamtgesellschaftlichen Verhaltnis-
se, die sein Denken, seine Wahrneh-
mung, seine ganze Existenz mitfor-
men.

60

Massenkritik

Noch einmal sei hier daran erinnert,
dass der Film, das Kino als Institution
der Massenkultur, das kritische Be-
wusstsein vor besondere Probleme
stellt und sein Produkt, die Kritik, oft
einem tragikomischen Schicksal Uber-
antwortet. Denn neben dem einzelnen
Kritiker-Subjekt ist es ja vor allem das
Massenpublikum, das mit dem Kino,
mit einzelnen Filmen Umgang hat und
seine Kritik fallt. Die Kritik des Mas-
senpublikums — die sich nur selten
verbal dussert und sich nie um angeb-
lich «feste, gerechtfertigte Mass-
stdbe» kiimmert — ist in der Regel dra-
stischer und flir das Schicksal des
Films einschneidender als das Urteil
der sogenannten Fachkritik. Fir die
Filmindustrie ist bekanntlich die Kritik
der Massen und nicht die Kritik der
Kritiker massgeblich. Und sehr oft kri-
tisieren die Massen ganz anders als
der Kritiker, ja sogar diametral entge-
gengesetzt.

Wie zieht sich der Filmkritiker da aus
der Affare? Er kann es sich einfach
machen und das Publikum fiir noto-
risch dumm erklaren — dann wird er in
jedem Publikumserfolg eine Bestati-
gung seiner negativen Bewertung —
und in jedem Misserfolg eine Bestati-
gung seiner positiven Bewertung fin-
den. Er kann es sich noch einfacher
machen und dem Massengeschmack
jeweils nach dem Munde reden. Dann
dankt er allerdings als Kritiker ab und
begniigt sich mit seiner Rolle als An-
gestellter der Industrie. Er kann sich,
im Sinne Kracauers, als Gesell-
schaftskritiker betatigen und seine
Mission darin sehen, die Ideologien ei-
nes Films zu enthtillen und den ideolo-
gischen Einfluss des Kinos, wo es not-
wendig ist, zu «brechen». Das ist nicht
nur eine ehrenwerte, sondern auch
eine notwendige Position — und ich
hatte vorhin schon gesagt, dass sich
jeder Filmkritiker nachdriicklich als
Gesellschaftskritiker verstehen sollte.
Das Problem ist nur, dass der Kritiker
nicht selten die Neigung hat, diese Po-
sition zu verabsolutieren. Wer sich
ausschliesslich als ideologiekritischer
Detektiv im Dschungel des Kinos be-

tatigt, beharrt auf dem Vorurteil, dass
die Massen notorisch dumm sind,
dass ihr Urteil immer und notwendi-
gerweise falsch ist und dass sie durch
Aufklarung und Uberzeugung zu einer
besseren Erkenntnis geweckt werden
missen. Der Kritiker wird jedoch fest-
stellen missen, dass ihm eben diese
Aufklarungsarbeit nicht gelingt. Er
kann das darauf zurtickfiihren, dass
die Massen leider unbelehrbar sind —
er kann aber auch sein kritisch-aufklé-
rerisches Instrumentarium Uberpri-
fen. Er kann und sollte zum Beispiel
darauf achten und genauer beobach-
ten, wie und aus welchen Beweggrun-
den, nach welchen Wahrnehmungs-
weisen und unter welchen emotiona-
len Bedingungen, das sogenannte
Massenpublikum zu seinen Urteilen
Uber Filme gelangt. Dann wird er wahr-
scheinlich zu dem Ergebnis kommen,
dass das Publikum zwar keineswegs
immer klliger, weitsichtiger und gebil-
deter urteilt als er — aber dass es nach
anderen Kriterien, nach anderen
Massstaben urteilt und dass diese Kri-
terien vielleicht mehr mit dem Film zu
tun haben als seine eigenen. Der |deo-
logiekritiker, der sich daran macht,
den ideologischen Einfluss der Filme
von Steven Spielberg im Sinne Kra-
cauers aufzuspiiren und zu «bre-
chen», wird ehrlicherweise feststellen
missen, dass sein Instrumentarium
nicht geeignet ist, um diese Filme, ihre
Struktur und ihre Wirkungsweise voll-
standig zu beschreiben. Wenn er sich
jedoch damit auseinandersetzt, wie
ein jugendliches Publikum diese Filme
aufnimmt — wenn er darliberhinaus in
der Lage ist, die Empfindungen des ju-
gendlichen Publikums in sich selbst
aufzuspdren, sie zu Uberprifen und
sich zu fragen, woher diese Empfin-
dungen eigentlich kommen: dann wird
er vielleicht in der Lage sein, Spiel-
bergs Filme griindlicher zu analysieren
und zu einem wirklich komplexen Ur-
teil zu kommen.

Syndrom Kino

Die Subjektivitat des Kritikers ist also
gar nicht hoch genug zu veranschla-
gen — vorausgesetzt, dass sie im-



stande ist, sich selbst zu prifen, in
Frage zu stellen, sich immer wieder in
Beziehung zum Gegenstand zu set-
zen. Im Fall des Kinos ist der Gegen-
stand komplex — er umfasst nicht nur
das einzelne Produkt, den Film, son-
dern auch die kulturellen und gesell-
schaftlichen Bedingungen, die ihn her-
vorgebracht haben und auf die er ant-
wortet. Das experimentelle und detek-
tivische Interesse des Kritikers, das
sich auf den einzelnen Film konzen-
triert, sollte immer auch gleichzeitig
dem Syndrom Kino gelten, dem «so-
zio-kulturellen» Zusammenhang, der
nicht ohne seine Rezipienten, also
ohne die angebliche Dummbheit und
die Intuition der Massen zu denken ist.
Kracauers Essays zum Kino der Wei-
marer Republik, auch sein Buch «Von
Caligari bis Hitler», konnen in diesem
Sinne noch heute als Vorbilder ange-
sehen werden — wenn man anderer-
seits berticksichtigt, das vor allem im
Caligari-Buch eine Art volksaufklareri-
sche Mission und eine noch enge Kon-
zeption der ldeologiekritik die Ober-
hand behalten haben.

Ideologiekritik

Ideologiekritik hat die Tendenz, die
Analyse eines Films im wesentlichen
auf die Untersuchung seines /nhalts
zu beschranken: auf die kritische Vivi-
sektion seiner Handlung, der Hand-
lungstrager als zeittypologischer Figu-
ren und ihrer Motive. Anmerkungen
zur Filmsprache, zu den Bauformen
und asthetischen Losungen der Kine-
matographie bleiben im Rahmen der
Ideologiekritik vielfach nur illustrativ;
sie werden quasi als Ornament dem
padagogischen Exempel beigegeben.
Einen Schritt weiter ging schon um
1930 der ungarische Filmpraktiker und
-theoretiker Béla Balazs, der in seinem
Buch «Der Geist des Films» forderte:
«... man musste die Geschichte der
schlechten Literatur und der schlech-
ten Kunst schreiben: die Geschichte
der Banalitaten, der abgegriffenen Re-
densarten, der Klischees... eine
Kunstgeschichte, die, ohne &astheti-
sche Wertung, nur die sozialpsycholo-

gischen Ursachen der grossen Er-
folge, der breitesten Popularitat, der
allgemeinen Angewohnheiten unter-
sucht. Eine solche ideologische Ana-
lyse des Films ergébe eine Kulturge-
schichte unserer Zeit, eine Sympto-
matie der lebendigen Ideologien tber-
haupt.» Balazs sagt in diesem Zusam-
menhang auch: «Geschmack ist un-
bewusste Ideologie.» Das aber heisst
nichts anderes, als dass der Kritiker,
der die unbewussten Ideologien eines
Films aufdecken will, sich auch sehr
genau auf seine asthetischen Valeurs,
auf seine spezifisch filmischen Qualita-
ten einlassen muss. Der Geschmack
ist eine asthetische Kategorie; sinnli-
che Erfahrungen bilden seine Grund-
lage; die Emotionen und die Sehn-
slichte der Menschen geben den Ent-
scheidungen des Geschmacks eine
erstaunliche Haltbarkeit. Der Begriff
«Geschmack» hat heute etwas Altmo-
disches — wir wirden heute, vorgeb-
lich wissenschaftlicher, von «Publi-
kumspraferenzen» sprechen und fest-
stellen, dass sich diese Praferenzen in
der Massenkultur auf bestimmte My-
then und Mythologien konzentrieren.
In der Tat ist es moglich —und es wird
auch immer wieder versucht —, die Ge-
schichte des Kinos von Dracula bis
Rambo, von GONE WITH THE WIND bis
zur UNENDLICHEN GESCHICHTE als
ein Panorama von Trivialmythen zu be-
schreiben. Dieses Interesse geht ei-
nen entscheidenden Schritt Uber die
ideologiekritische Methode hinaus.
Der Begriff des Alltags- oder Trivialmy-
thos’ impliziert Anschauung, die
Sphare sinnlicher Erfahrung — er ver-
langt, dass ich mich auf Bilder und
Bildqualitaten einlasse und dass ich
mich in die labyrinthische Struktur ei-
nes Films hineinbegebe, um die
Schnittpunkte zwischen den Alltagser-
fahrungen der Menschen und ihren
Winschen und Sehnslichten ausfin-
dig zu machen.

Marxismus

Ich selbst habe eine Zeitlang, wie viele
andere auch, angenommen, dass der
Filmkritiker sich nur mit einer ge-
schlossenen und in sich lickenlosen

Gesellschaftstheorie bewaffnen
musse, um auch alle kulturellen und
asthetischen Phanomene, also auch
Filme und ihre Bedeutungen, restlos
erklaren und fiir das Publikum ein fir
allemal einordnen zu konnen. Wir
glaubten, einen solchen theoretischen
Schllssel im Marxismus gefunden zu
haben, in der marxistischen Klassen-
theorie, in der Lehre vom gesellschaft-
lichen Uberbau und in der materialisti-
schen Zeichen- und Abbildtheorie.
Diese linke, ich wiirde heute sagen:
linksdogmatische Methode ist vor al-
lem aus drei Griinden gescheitert. Er-
stens wurde die (Film)-Analyse vorge-
nommen, um etwas zu beweisen, was
schon vorher dank der Stimmigkeit
der Gesellschaftstheorie bewiesen
war oder als bewiesen galt. Die Filme
wurden lediglich als mechanische Ab-
bilder unserer grundlegenden und all-
gemeinen Theorien Uber die Funk-
tionsweise der Gesellschaft verstan-
den; eine wirkliche Neugier fur Filme
gab es nicht, oder sie war zumindest
stark reduziert. Zweitens verhinderte
gerade dieser Mangel an Neugier eine
notwendige Genauigkeit der Analyse;
er verhinderte die Wahrnehmung der
widerspriichlichen Struktur von Kunst-
werken wie auch den Produkten der
Massenkultur. Die Pramisse, ohnehin
im Besitz der Wahrheit tUber diese Ge-
sellschaft zu sein, verleitet geradezu,
Uber die konkreten Erscheinungs- und
Ausdrucksformen der Gesellschaft
schnell hinwegzugehen. Schliesslich
musste die materialistische Methode
in ihrer dogmatischen Form scheitern,
weil sie dem Kritiker suggeriert, er
konne sich als kritisches Subjekt aus-
schalten. Sie schreibt es ihm sogar
vor. Scheinbar verzichtet der Kritiker
auf seine Subjektivitat; er verdinglicht
sich selbst zum Vollzugsorgan eines
Rituals, das er die objektive Analyse
objektiver Verhaltnisse nennt. Die ma-
terialistische Kritik scheint subjektlos.
In Wirklichkeit war sie nichts anderes
als Ausgeburt eines sehr radikalen
Subjektivismus — denn vorangegan-
gen war ja die sehr willkirliche und so-
mit subjektivistische Entscheidung fiir
ein geschlossenes Denksystem — und
die subjektivistische Annahme, dass
dieses Denksystem geeignet sei, alle

61



Es ist sinnvoll, dass sich ein Filmkritiker sich mit allen wichtigen
asthetischen Theorien auseinandersetzt — allerdings kann keine Theorie
seine Erfahrung — und die Arbeit an seinen Erfahrungen — ersetzen.

Fragen zu beantworten und alle Pro-
bleme zu I6sen.

Ich glaube, im Ruckblick ist diese kriti-
sche Einschatzung auch in dieser Ent-
schiedenheit notwendig — gerade weil
ich auf der anderen Seite behaupte,
dass das marxistische Denken wie
kein anderes geeignet ist, uns die Au-
gen fur das Ganze der Gesellschaft zu
offnen. Es ist ein Erkenntnisinstru-
ment, das, wie alle anderen Erkennt-
nisinstrumente auch, immer wieder
Uberprift werden muss — und das
seine Scharfe gerade dann einbusst,
wenn ihm eine Unfehlbarkeit a priori
zugeschrieben wird.

Semiotik

Die scheinbare Subjektlosigkeit hat
die materialistische Methode Ubrigens
mit der Filmsemiotik gemeinsam, so
wie sie von Christian Metz und Um-
berto Eco begriindet wurde — von den
zahllosen Epigonen ganz zu schwei-
gen. An die Stelle des radikalen Ge-
sellschaftsbezugs tritt in der Semiotik
die radikale Selbstbewegung eines
vorgeblich wissenschaftlichen Forma-
lismus, der an den Film gar nicht her-
ankommt, weil er sich selbst den Weg
mit Klassifizierungsschemata und ei-
ner teilweise sinnentleerten, wenn
auch hochkomplizierten Terminologie
verstellt hat. Es ist sinnvoll, dass sich
der Filmkritiker mit den Urspringen
und Voruberlegungen der Filmsemio-
tik beschaftigt — sie verschaffen ihm
ein tieferes Versténdnis fir den Zei-
chencharakter aller kulturellen Pro-
dukte und dafir, dass jeder Film, wie
anspruchslos er im Ubrigen sein mag,
ein kompliziertes Zeichensystem dar-
stellt. Es ist tGberhaupt sinnvoll, dass
ein Filmkritiker sich mit allen wichtigen
asthetischen Theorien auseinander-
setzt — allerdings sollte er von keiner
erhoffen, dass sie ihm den allein richti-
gen Schliissel zum Verstéandnis der
Filme oder gar die einzig richtige Me-
thode zu ihrer Analyse liefert. Keine
Theorie kann seine Erfahrung — und
die Arbeit an seinen Erfahrungen — er-
setzen. Sehr wohl aber kann die Aus-
einandersetzung mit ein paar Seiten
von Sigmund Freud oder, wie gesagt,
die Lektlre eines Abschnitts von Marx

62

fur seine Arbeit wichtiger sein als ein
ganzes filmanalytisches Lehrbuch mit
seiner subtilen Fachterminologie. Ein
Filmkritiker sollte, was seine Interes-
sen und seine Methodik betrifft, ein
konstruktiver Eklektizist sein — also
nach allen Seiten offen, nicht festge-
legt auf ein Schema, doch in Kenntnis
der vielen méglichen Methoden, sich
Filmen anzunahern und kritisch-expe-
rimentell mit ihnen umzugehen. Sein
Eklektizismus wird aber nie wahllos-
beliebig sein — auch die erfolgreichen
Detektive im Detektivfilm missen ja
oft experimentieren und ihre Methode
verandern, ohne ihre Prinzipien preis-
zugeben.

Werkstatt

Ich werde also dieses Referat nicht mit
dem Pladoyer fur eine bestimmte film-
kritische Methode abschliessen — der
Methodenstreit sollte den Fachsemi-
naren Uberlassen bleiben. Stattdes-
sen mdchte ich einfach lUber ein paar
Erfahrungen und Einsichten aus mei-
ner Arbeit in den letzten Wochen be-
richten — Momentaufnahmen aus der
Werkstatt eines Filmkritikers, wenn Sie
so wollen; Einzelheiten, die vielleicht
doch einen Zusammenhang haben
und, wenn ich Glick habe, das bisher
Gesagte beleuchten und ein bisschen
anschaulich machen zu kénnen.

Kino-Angst

Vor kurzem sprach ich mit einem gu-
ten Bekannten, von dem ich weiss,
dass er sich mit Filmen nicht beschaf-
tigt und zum Kino kein Verhéltnis hat —
in der Tat er6ffnete er mir auch, dass
er nicht ins Kino gehe, Filme seien sei-
ner Meinung nach ein gewalttatiges
Medium; er flihle sich von ihnen Uber-
fordert. Ich wunderte mich, denn mein
Bekannter ist nun alles andere als ein
Apostel der Gewaltfreiheit oder das,
was man heute einen «Softie» nennt;
als Naturwissenschaftler verfligt er
Uiber eine recht handfeste Weltan-
schauung, zudem hat er sich gegen
ein repressives Regime wehren mus-
sen und hat heute in der Bundesrepu-
blik um seine Existenz zu kampfen.

Ich nannte ihm den Titel eines Buches,

das schon auf meinem Schreibtisch
lag, das ich zu diesem Zeitpunkt aber
noch nicht gelesen hatte: Paul Virilios
Untersuchung «Krieg und Kino — Logi-
stik der Wahrnehmung».

Gleichzeitig fiel mir ein, dass ich selbst
vor etlichen Jahren in einem Aufsatz
flir einen Sammelband die These auf-
gestellt hatte, die Gewalt sei dem Me-
dium Film wesenhaft eigentimlich. Als
Beleg hatte ich die Reaktion des Kino-
publikums auf die ersten Grossauf-
nahmen des menschlichen Gesichts
angefuhrt und geschrieben: «Die Men-
schen erschraken, weil sie abge-
schnittene Koépfe zu sehen meinten.
Die Prasentationsform des Kinos,
seine Realitdtsnahe und seine Sugge-
stivkraft bergen ein gewalttatiges Ele-
ment; sein lllusionsanspruch ist so to-
talitar wie intensiv und zielt auf den
Schock, auf die aggressive Uberrum-
pelung des Zuschauers.»

«Spione»

Als ich das Gesprach mit meinem Be-
kannten fiihrte, arbeitete ich gerade
an einem grosseren Beitrag Uber Fritz
Lang; ich befasste mich mit seinen
friihen Filmen aus den zwanziger Jah-
ren, mit den MABUSE-Filmen, METRO-
POLIS, den NIBELUNGEN und dem we-
niger bekannten, merkwiirdigen Film
SPIONE von 1927. Dieser Stummfilm
SPIONE ist bis heute von einer schwer
ergrindbaren Suggestivkraft. Man
kann versuchen, seine Aufmerksam-
keit auf die sich Uberstlirzende Hand-
lung dieses Agententhrillers zu kon-
zentrieren, eine Handlungslogik zu su-
chen — aber man wird diesen Versuch
bald aufgeben. Dieser Film gehorcht
einer anderen Logik als der der filmi-
schen Erzéhlung. Seine Logik ist die
der filmischen Erzahlweise. Ich
machte die Entdeckung, dass dieser
Film wie eine Maschine funktioniert.
Ich stiess auf das Phanomen der so-
genannten «neuen Sachlichkeit», jener
Kunst- und Stilauffassung des Indu-
striezeitalters, die sich in den zwanzi-
ger Jahren durchzusetzen beginnt.
Und ich stellte fest, dass die «neue
Sachlichkeit» zu jener Zeit nicht nur
die Architektur, die Malerei und das



Kunstgewerbe, sondern auch die
Filmsprache verandert hatte, die Bau-
formen und die innere Struktur der
Filme. Naturlich nicht aller Filme, son-
dern ganz bestimmter Filme, die of-
fenbar mit seismographischer Genau-
igkeit auf die Veranderungen der Zeit
reagierten. Und beim Quellenstudium
stiess ich auf eine zeitgendssische Kri-
tik der SPIONE in einer Filmzeitschrift
von 1928, die mich stark beein-
druckte. Dieser Kritiker hat die Beson-
derheit dieses Films nicht nur geahnt,
sondern auch sehr genau beschreiben
konnen, wie die Erzahlweise, die Mon-
tagetechnik in den SPIONEN funktio-
niert. Und er hat dies mit Worten be-
schrieben, die nicht nur dem Film an-
gemessen sind, sondern zugleich die
epochalen Veranderungen unserer
Wahrnehnmungsweisen reflektieren.

Fabrik

Er schreibt, die vielen kleinen Episo-
den dieses Films seien «exakt ineinan-
dergreifende Rader eines tberkompli-
zierten Handlungswerkes... Es ist wie
in einer ultramodernen Fabrik, durch
die ein hastig laufendes Band der
Handlung rollt und am Rande des
Bandes einzelne Bildabschnitte wie
mechanisierte Arbeiter stehen, um ei-
nen raschen Handgriff zu tun. Rasch,
ohne sich um Zusammenhange zu
kiimmern, ohne Uber Motive und
Zweckmassigkeit des Ganzen nach-
denken zu kénnen oder zu wollen».

Die Leistung dieses Kritikers besteht
darin, entdeckt zu haben, dass bei
diesem Film nicht so sehr die Vor-
gange selbst entscheidend sind. Die
Frage, was passiert hier eigentlich, ist
weniger von Bedeutung, als die Frage,
wie passiert es. Und die Entdeckung
lautet: dieser Film funktioniert wie die
komplizierte Maschinerie einer ultra-
modernen Fabrik. Die Handlung hat
alle Eigenschaften eines auf hohen
Touren laufenden Fliessbandes. Und
die Handlungsabschnitte, die Sequen-
zen und Bilder verhalten sich wie Ar-
beiter, die so weitgehend mechani-
siert sind, dass sie fur die grossen
Strukturen, fir den Zusammenhang
des Ganzen gar keinen Blick und gar

keinen Gedanken haben. Ich be-
haupte, dieser Kritiker hat sehr viel
von dem vorweggenommen, was spa-
ter in den strukturalistischen Fachde-
batten zum Teil prazisiert, zum Teil
aber auch wieder zerredet wurde. Vor
allem aber hat er eine kongeniale,
nicht-fachspezifische Sprache flr
seine Entdeckung gefunden. Und er
hat sich dem Film gegentliber experi-
mentell und als Detektiv verhalten,
seine verborgenen Gesetze aufge-
splrt, sich in seine Strukturen hinein-
gedacht und sie weitergedacht.

Krieg

Mir ist hier auch mein Bekannter mit
seiner Kino-Angst wieder eingefallen
— einer Kino-Angst, die ja intuitiv et-
was von der Gewaltsamkeit des Me-
diums spurt und somit einen Teil sei-
nes Wesens erfasst. Erst nach Beendi-
gung meiner Arbeit Uber Fritz Lang las
ich dann Paul Virilios Buch «Krieg und
Kino» — und stellte nun fest, dass das
Problem Kino und Gewalt, auch die
geheime Beziehung zwischen Kino
und Maschine, Kino und Technik noch
ganz andere Aspekte hat. Virilio be-
hauptet, unsere gesamte audiovi-
suelle Wahrnehnmungskultur sei mit
einem Schlachtfeld zu vergleichen —
und die Entwicklung des Kinos, die
Geschichte des Sehens seit den An-
fangen des Kinos, sei auf das engste
mit der technischen Entwicklung von
den automatischen Schnellfeuerwarf-
fen bis zu den stratetgischen Interkon-
tinentalraketen und Laserstrahlen der
Gegenwart verknUpft.

Wabhrscheinlich kann man sehr viel ge-
gen einzelne Aspekte und Beispiele in
Virilios Argumentation einwenden, vor
allem auch gegen seine assoziative
Beweisfiihrung. Die Untersuchung
des filmischen Sehens als Form der
Militarisierung unserer Wahrnehmung
steht im einzelnen noch aus. Gleich-
wohl sind Virilios Thesen fir jeden
Filmkritiker eine Provokation — und
eine notwendige Aufforderung, das
experimentelle Denken auf den ge-
samten Horizont unserer gefahrdeten
Kultur auszuweiten. So wie der Kritiker
der zwanziger Jahre sein Augenmerk

auf die Mechanisierungsprozesse in
der grossen Industrie gerichtet und
deren Gesetzmassigkeit in den Wahr-
nehmungsstrukturen eines Films auf-
gedeckt hat — so stellt Virilio unsere
Medienwirklichkeit in den grosseren
Zusammenhang der Epoche, in den
Zusammenhang einer offenbar unauf-
haltsamen, rasenden Militarisierung
unserer Welt, aber auch unseres Be-
wusstseins, unserer Verkehrsformen
und unserer Emotionen.

Unsichtbare Wirklichkeit

Zweifellos sind die Filmkritiker, flir sich
allein genommen, machtlos gegen-
Uber Entwicklungen, die nicht. in den
Filmen und im Kino ihren Ursprung ha-
ben, sondern in den gigantischen mili-
tarisch-industriellen Komplexen der
Gegenwart. Aber sie konnen immerhin
notieren und so genau wie mdglich
festhalten, was in dieser Welt passiert
und welche Veranderungen vor sich
gehen. Sie werden dabei auf ein
ebenso schwindelerregendes wie alar-
mierendes Phanomen stossen — auf
die Tatsache namlich, dass sich unser
Bilder- und Zeichenuniversum dank
der audiovisuellen Medien explosiv
ausweitet und unser Alltag von immer
mehr Bildzeichen dominiert wird, wah-
rend Wirklichkeit immer unsichtbarer
wird. Virilio weist darauf hin, dass mit
den elektronischen Mischsystemen,
die den modernen Krieg steuern, der
Krieg als Erscheinung den Augen der
Welt entschwindet. Ein globaler Atom-
krieg wird unsichtbar sein, auch wenn
er uns alle vernichten wird. Das Reak-
torungliick von Tschernobyl und die
Fernsehberichterstattung dartiber ha-
ben gezeigt, dass auch die wirklichen
Katastrophen, die Katastrophen der
Zukunft den Augen der Welt immer
mehr entschwinden — nicht nur den
Augen, sondern auch den anderen
Sinnesorganen. Das fortschreitende
Unsichtbarwerden der Wirklichkeit
wird sich auswirken auf unsere Bilder,
unsere Wahrnehmung, unser Be-
wusstsein. Wir konnen nicht viel mehr,
als diese Prozesse beschreiben und
ihre Folgen benennen — aber dies soll-
ten wir auch tun. |

63



	Subjektivität und gesellschftliches Engagement in der Filmkritik

