
Zeitschrift: Filmbulletin : Zeitschrift für Film und Kino

Herausgeber: Stiftung Filmbulletin

Band: 29 (1987)

Heft: 152

Artikel: Anmerkungen zu Andrej Tarkowskij und zu seinem Film Offret :
Besichtigung von Innenräumen

Autor: Kremski, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-867205

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-867205
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Filmkunst

Anmerkungen zu Andrej Tarkowskij und zu seinem Film OFFRFT
Von Peter Kremski

Besichtigung
von

Innenräumen



Filmkunst

Andrej Tarkowskijs letzten Film wird man als sein
Vermächtnis ansehen. In der düsteren Stimmung des Films
wird man eine Annäherung an den Tod feststellen. Man
wird aus den geheimnisvollen Bildern eine Ablösung von
der Welt herauslesen und in ihnen eine letzte Botschaft
an ebendiese Welt erkennen. Und eine solche Rezeption
des Films ist auch gar nicht falsch. Der barocke
Weltschmerz eines Andreas Gryphius mit dem Appell zur
Wiederbesinnung auf die rein spirituellen Ideale des
Menschen ist etwas, das in den Filmen Tarkowskijs,
insbesondere seinen drei letzten, STALKER, NOSTALGHIA
und OFFRET (OPFER), seine Erneuerung findet.
Tarkowskij, 54jährig gestorben (seine nächsten Projekte
waren Filme über E.T. A. Floffmann und über Dostojews-
kij), hat, oberflächlich betrachtet, ein schmales Werk
hinterlassen. Acht Filme in 25 Jahren, das lässt sich nur
verstehen aus dem Konflikt, in den ein schon geradezu
altrussischer Traditionalist wie Tarkowskij, der radikal nur
seiner Ästhetik und keiner Ideologie, nur seiner eigenen
subjektiv-lyrischen Erlebniswelt, keinen äusseren
Rahmenbedingungen und Vorschreibungen traut, mit der
normativen Kunstauffassung des sowjetischen Systems
zwangsläufig geraten muss. Das beste Beispiel für
Tarkowskijs Schwierigkeiten ist immer noch die unglaubliche

Geschichte seines dritten Films ANDREJ RUBLJOW,
der vom Entwurf (1961) über die Realisierung (1965) bis
zur Veröffentlichung (1971) zehn Jahre benötigte. Seine
beiden letzten Filme hat Tarkowskij im Westen realisiert,
in Italien bzw. in Schweden. Doch in der Sowjetunion hat
sich unter Gorbatschow ein klimatischer Wechsel vollzogen,

die Nachrufe auf Tarkowskij waren voller Respekt,

seiner Rückkehr in die Sowjetunion hätte wohl nichts
mehr im Wege gestanden.
Seine Filme sind schwierig, obwohl er selbst stets von
Einfachheit sprach. Ihm war die emotionale Kraft der
Bilder das Entscheidende. Das Publikum, das er sich
wünschte, sollte seine Filme intuitiv und assoziativ
verstehen; die rationale Analyse lehnte er ab. Begriffe wie
Metapher, Symbol oder Allegorie verabscheute er und
dementierte heftig, wenn man ihn auf seine metaphorische

Bildersprache ansprach. Das heisst nicht, dass
seine Filme sich keiner Metaphern, Symbolé oder
Allegorien bedienen, sondern rührt aus seinem Anspruch
her, ganz und gar eigenständige, individuelle,
unvergleichbare Filme machen zu wollen. Das bedeutet eine
radikale Abgrenzung vom gängigen Film mit seinen
konventionellen Symbolen und trivialen Metaphern. Eine
Abgrenzung, die geradezu eine Ausgrenzung ist, denn nur
ganz wenige andere Filmregisseure wie Bergman, Bresson,

Bunuel oder Kurosawa vermochte er überhaupt zu
respektieren. In seiner grundsätzlichen Ablehnung des
Unterhaltungswerts als möglicher Qualität eines Films
zeigte sich der Puritaner. Seine grenzenlose Verachtung
für das Erzähl- und Genrekino war eine ungeheuerliche
Anmassung, das Manifest einer gewissen Uneinsichtig-
keit in die Vielfalt an Qualitäten, die Kino besitzen kann;
war andererseits aber auch aus seinem absolut idealistischen

Verständnis von Film als erhabenem Kunstwerk
wiederum äusserst konsequent. Hitchcock oder Ford
hätte er wohl nicht einmal die Hand gereicht. Kino war
für Tarkowskij ein kultisches, wenn nicht gar sakrales
Ereignis. In diesem Sinne war Tarkowskij ein neoromanti-

Nirgends ist es sicher, darum soll jeder bleiben, wo er gerade ist



Der Filmpoet traute nur seiner eignen subjektiv-lyrischen Erlebniswelt (bei der Montage geopferte Szene)

scher Kulturidealist, wie ihn im deutschsprachigen Raum
etwa Hans-Jürgen Syberberg darstellt.
Tarkowskij war kein Filmerzähler, sondern ein Filmpoet.
Mehr als das Episch-Dramatische lag ihm das Lyrische.
Sein Vater war ein bekannter Dichter, und Gedichte seines

Vaters hat Tarkowskij häufig in seine Filme integriert.
Die trivialisierte Symbolik lehnte er ab, stand selbst aber
in der Tradition eines lyrischen Symbolismus, dessen
Repräsentanten er in seiner Filmpoetik «Die versiegelte
Zeit» des öfteren zitiert. Wenn seine Filme Geschichten
erzählen, dann nur in eingeschränktem Masse. Die Logik
der Erzählung bricht Tarkowskij zugunsten einer
poetischen, assoziativen Logik auf durch Visionen, Träume,
Erinnerungen, die real abgebildet werden und mit der
äusseren Realität so verschmelzen, dass Übergänge
kaum noch zu registrieren sind. Tarkowskij beschreibt
Innenwelten, und Aussenwelt erscheint in subjektiver
Wahrnehmung. In OFFRET noch viel stärker als in früheren

Filmen.
*

OFFRET erzählt von Alexander, einem ehemaligen Schauspieler,

Kritiker, Dozenten, der sich auf eine Insel
zurückgezogen hat, wo er mit seiner englischen Frau Adelaide
eine skandinavische Holzvilla bewohnt. An seinem
Geburtstag pflanzt er mit seinem aufgrund einer Erkrankung

vorübergehend stummen sechsjährigen Sohn
einen Baum. Zur Geburtstagsfeier sind der befreundete
Postbote Otto, der Nietzsche zitiert und rational nicht
erklärbare Gegebenheiten sammelt, der Arzt Victor, den
Alexanders Frau insgeheim liebt, und Alexanders erwach¬

sene Tochter erschienen. Dazu kommen zwei
Dienstmädchen, wobei das eine, Maria, nur sporadisch anwesend

ist und nicht im Hause wohnt. Während die Personen

sich im Hause quälerischen Gesprächen hingeben,
wird es allmählich dunkler, dann beginnen plötzlich Gläser

zu klirren, der Boden erzittert, Düsenjäger(?) jagen
über das Haus hinweg, die Personen laufen im Raum hin
und her, eine Karaffe mit Milch fällt aus dem Schrank, die
Milch ergiesst sich in den Raum. Aus dem Fernseher gibt
eine Stimme vage Informationen über eine globale
Katastrophe. Die Personen reagieren mit Hysterie, Verzweiflung,

Bedrückung oder dem Anschein von Ruhe, während

die Umgebung immer mehr in Finsternis versinkt.
In einem verzweifelten Gebet bittet Alexander, zuvor
schon klagend, dass dem Wort nie die Tat folge, seinen
Verzicht auf Haus und Familie als Opfer an und legt ein
Schweigegelöbnis ab, wenn Gott alles wieder so werden
lasse wie vorher. Otto schickt Alexander zu Maria, der er
beiliegen soll, weil nur das Rettung bringen könne. Nach
dem Beischlaf wacht Alexander in seinem Haus auf, und
im Lichte des Morgens erscheint alles wieder so, wie es
vorher war, als sei nichts geschehen. Während die
Geburtstagsgäste sich zu einem kleinen Spaziergang vom
Haus entfernen, erfüllt Alexander sein Gelübde und zündet

in einem feierlichen Opferritual sein Haus an.

*
OFFRET entstand in Schweden. Man fühlt sich an Bergman

erinnert, wenn man den Film sieht, an SKAMMEN
(SCHANDE) beispielsweise. Das mag an der Szenerie lie-

11



Filmkunst

gen, an Personenkonstellationen, an den quälerischen,
geschwätzigen Konversationen, an Schauspielern, die
man aus Bergman-Filmen kennt. Es mag auch daran
liegen, dass Bergman ein geistesverwandter Regisseur ist,
den Tarkowskij schätzt, und daran, dass diese
Seelenverwandtschaft durch das schwedische Ambiente
deutlicher zutage tritt.
Ebenso wesentlich scheint hier aber die Berührung mit
einem anderen skandinavischen Regisseur, den
Tarkowskij in seinen Schriften kaum erwähnt: Carl Theodor
Dreyer. Der dänische Regisseur, der in seinen letzten 36
Lebensjahren aufgrund einer ähnlichen künstlerischen
Kompromisslosigkeit wie Tarkowskij nicht mehr als vier
Filme inszenieren konnte, war auch wie Tarkowskij ein
vorbildloser Einzelgänger und ein Regisseur von tiefer
Religiosität. Beiden geht es um ein persönlich erlebtes
Christentum, nicht um ein institutionalisiertes. Kirchen
tauchen bei Tarkowskij meist als Ruinen auf, und in
OFFRET, demjenigen seiner Filme, der von einem besonders

starken religiösen Grundton getragen wird, heisst
es von der Assoziationen an die Muttergottes weckenden

Dienstmagd Maria, dass sie «hinter der Kirche»
wohne, «die sie geschlossen haben».
Thema der Filme Dreyers ist das Leiden. «Er sieht es
nicht negativ; es bedeutet für ihn die Teilnahme des
Menschen an den Leiden Christi.» (Gregor/Patalas) Auch
bei Tarkowskij finden sich solche Passionsgeschichten,
und gerade seine letzten Filme haben immer stärker eine
solche thematische Linie verfolgt. In Tarkowskijs
Passionsgeschichten sind es vorzugsweise Aussenseiter,

von der Gesellschaft für wahnsinnig erklärt, die mit der
Beharrlichkeit ihres Glaubens durch ein Selbstopfer ein
messianistisches Zeichen setzen wollen. Erland Joseph-
son spielt in NOSTALGHIA wie in OFFRET einen solchen
Charakter: in NOSTALGHIA einen heruntergekommenen,
für schwachsinnig gehaltenen ehemaligen
Wissenschaftler, der sich auf einem öffentlichen Platz selbst
verbrennt, in OFFRET einen zurückgezogen lebenden
ehemaligen Schauspieler, der sein eigenes Flaus zum Opfer
darbringt und den Flammen übergibt und der schliesslich

vor den Augen seiner Familie in einen Wagen klettert,
der ihn in eine psychiatrische Klinik bringen wird.
Tarkowskijs «Irre» hat man auf Dostojewskij zurückzuführen

versucht, auf den Titelhelden seines Romans «Der
Idiot» insbesondere, und das ist sicherlich richtig. Auch
bei Dreyer findet sich aber interessanterweise die Figur
eines Wahnsinnigen mit den Zügen eines Heiligen. Der
Glaube des Einfältigen, der sich selbst für Christus hält
und von den anderen immer nur verspottet wird, bewirkt
das Wunder, lässt eine Verstorbene wiederauferstehen,
während die Gebete anderer unerhört blieben, weil
ihnen der wirkliche Glaube fehlte. Dreyers Film heisst OR-
DET (DAS WORT), es war sein vorletzter, 1954 gedreht,
und schon in der verblüffenden phonetischen Ähnlichkeit

der Titel stehen sich die beiden Filme Dreyers und
Tarkowskijs nahe. In Tarkowskijs OFFRET wird das Gebet
Alexanders erhört, weil sein Glaube echt ist, sein Opfer
wird angenommen, die Katastrophe rückgängig
gemacht, die schon tote Welt durch ein Wunder wieder
lebendig.

12



ORDET (DAS WORT) von Carl Theodor Dreyer

Äusserungen Dreyers zu seinem Film könnten sinngemäss

von Tarkowskij stammen und könnten sich auf Tar-

kowskijs OFFRET beziehen. Der italienische Kritiker
Guido Aristarco schrieb seinerzeit: «Es ist verwirrend zu
sehen, wie Dreyer in unserem Atomzeitalter die
Wissenschaft zugunsten von Wundern der Religion zurückweist.»

Dreyer antwortete darauf: «Die neue Wissenschaft,

die Einsteins Relativitätstheorie folgte, bewies,
dass es ausser der dreidimensionalen Welt, die wir mit
den Sinnen begreifen können, noch eine vierte Dimension

gibt - die Zeitdimension - und dann noch eine
fünfte, die des Psychischen, was zeigt, dass es möglich
ist, Ereignisse zu leben, die noch nicht passiert sind.»
In diesem Sinne ist auch die Realitätsdarstellung in Tar-

kowskijs OFFRET zu verstehen. In diesem Sinne ist auch
der «real» scheinende Einbruch der Weltkatastrophe, der
Alexander zu seiner «Wahnsinnstat» treibt und der wieder

rückgängig gemacht werden kann, am ehesten als
ein psychisches Erlebnis Alexanders zu nehmen, auch
wenn Tarkowskijs Ästhetik es völlig offenlässt, ob es sich
dabei um eine tatsächliche oder eine imaginäre
Begebenheit handelt. Die intensiv gespürte atomare Bedrohung

der Welt materialisiert sich aus Alexanders Ängsten

zu einer mystisch geschauten Apokalypse. Zwar findet

das Ereignis in ihm selbst statt, besitzt aber eine solche

Intensität, dass es ihm als äussere Realität, also
realisiert erscheint. Und Tarkowskij hat Visionen, Träume,
Erinnerungen, Innenwelten immer als real gezeigt.
Auch was Frieda Gräfe in diesem Zusammenhang über
Dreyer sagt, trifft Tarkowskijs Ästhetik der unauflösbaren

Verschmelzung der verschiedenen Realitätsebenen:
«Dreyer plädiert für einen erweiterten Realitätsbegriff,

der das Unterbewusste mit umfasst, in dem psychische

und faktische Realität gleichberechtigte Teile
darstellen. Für das Konzept seines Films folgt daraus, dass
er nicht nach Massgaben des Realismus zu messen ist.»
Wenn diese Realitätsauffassung auch für Tarkowskij gilt,
lässt sich verstehen, warum Tarkowskij sich gegen die
rationale Analyse seiner Filme wehrte, den jeweiligen Film
als nicht zerlegbares Ganzes rein intuitiv erfasst wissen
wollte - und sich über die eben gemachten rationalisierenden

(und unreligiösen) Anmerkungen furchtbar aufgeregt

hätte.
Interessant im Vergleich von ORDET und OFFRET ist
übrigens auch eine stilistische Parallele. Dreyer arbeitet hier
entgegen seiner üblichen Gewohnheit nicht vorwiegend
mit Grossaufnahmen, sondern vor allem mit zeitlich
langen Totalen, mit Plansequenzen, die er in gleitenden
Kamerafahrten gliedert, zu den abgebildeten Personen
Distanz haltend. Das findet sich auch bei Tarkowskij. In seiner

brillanten langen Einführungseinstellung in OFFRET
hält die Kamera stets Distanz zu den auftretenden
Personen, zeigt sie als Figuren in einer Landschaft, folgt
ihren Bewegungen in parallelen Schwenks und Fahrten.
Tarkowskij vermeidet es hier meisterhaft, die Szene
konventionell in Grossaufnahmen aufzulösen.
Dreyer brauchte für seine Filme wie Tarkowskij die
Ergriffenheit eines kultischen Publikums. Betrachtet man die
Filme von einer rationalen, distanziert-kritischen Warte
aus, kommt man leicht in Versuchung, über eine gewisse

13



Filmkunst

ORDET (1954)

Schlichtheit, Naivität, Bemühtheit zu lachen odersich zu
ärgern. Lotte H. Eisner berichtet in ihren Memoiren, wie
bei der französischen Premiere von Dreyers letztem Film
GERTRUDE (1964) in einem kleinen Pariser Kino die
Zuschauer in Gemurmel und Gelächter ausbrachen und
dem anwesenden Regisseur die Tränen kamen. Eine solche

Publikumsreaktion liesse sich bei Tarkowskijs
OFFRET auch denken. Der Film wirkt ja durchaus geschwätzig,

aufdringlich, bedeutungsschwer, bewegt sich auf
der schmalen Grenze zwischen dem Sublimen und dem
Lächerlichen und beeindruckt doch andererseits durch
seine visuelle Rhetorik, die kunstvolle Verschachtelung
der Realitätsebenen, die präzis durchdachte Strukturierung,

durch eine nie aufgegebene Aura des Geheimnisvollen,

durch eine trotz mancher scheinbarer Banalitäten
philosophische Tiefe und durch eine Ernsthaftigkeit des
Anliegens, das nun einmal von religiös-mystischer Natur
ist und deshalb bei einer Vielzahl von Zuschauern wenig
populär sein wird.

*
Schon in der ersten Einstellung von OFFRET, die ein Werk
der Malerei - Leonardos «Anbetung der Könige» -
reproduziert, artikuliert sich Tarkowskijs stets miterzählter
Anspruch, selber bedeutende und unvergängliche Kunst
schaffen zu wollen. Wo andere Regisseure, wenn sie
zitieren, sich im Rahmen der Filmgeschichte orientieren,
stellt Tarkowskij (in seinem Selbstbezug auf prominente
Werke der Kunstgeschichte) sich und seine Arbeit in

grössere kulturhistorische Zusammenhänge. Sein Be-
wusstsein einer «Kohärenz der Epochen» (M.J.Turows-

kaja) lässt die individuelle Geschichte, die er jeweils
erzählt, im Gesamtzusammenhang der Menschheitsgeschichte

erscheinen. In der Auswahl der Werke, die
Tarkowskij für zitierwürdig erachtet, offenbart sich eine
besondere Beziehung des Regisseurs zur Renaissance mit
ihren humanistischen Idealen. Van Eyck in STALKER,
Breughel in SOLJARIS (SOLARIS) und ZERKALO (DER SPIEGEL),

Dürer in IWANOWO DETSTWO (IWANS KINDHEIT),
Piero della Francesca in NOSTALGHIA und ganz besonders

Leonardo da Vinci in ANDREJ RUBLJOW, ZERKALO
und jetzt erneut in OFFRET sind die Meister, auf die sich
Tarkowskij beruft. Und nicht zuletzt war auch sein Titelheld

Andrej Rubljow ein früher Repräsentant der Renaissance,

der in OFFRET in einem vor der Kamera durchblätterten

Buch erneut präsent ist, so wie in früheren Tar-

kowskij-Filmen schon Dürer und Leonardo in durchblätterten

Büchern gegenwärtig waren.
Mit dem Kunst-Zitat stellt sich der Filmautor in eine
Tradition, gibt seinem eigenen Werk den erwünschten
Stellenwert, verleiht sich selbst ein Prädikat. Einer solchen
Vorgehensweise könnte man Dünkel, Selbstwertschät-
zung, Prätention vorhalten - zumal die kulturelle
Selbstbeweihräucherung, die sich im Herbeizitieren der Grossen

der Malerei findet, durch eine entsprechende Bedienung

bei den erhabensten Würdenträgern der Musik
(insbesondere bei Johann Sebastian Bach in SOLJARIS,
ZERKALO und OFFRET) verdoppelt wird -, hätte dieser
Dünkel nicht Methode und das Zitat nicht seine genaue
dramaturgische Funktion. Das Leonardo-Zitat am
Anfang von OFFRET hat seine Berechtigung.

14



Am Anfang war das Wort. Warum, Papa?:

Aus der Kontemplation des Bildes entfaltet sich die
Geschichte, die Tarkowskij erzählt. Aus der Kontemplation
des Bildes, das im Laufe der Handlungsentwicklung als
Leitmotiv mehrfach wiederkehrt, gelangt Alexander, der
Protagonist, zu seinen mystischen Visionen, seiner
religiösen Erleuchtung, seinem Mut zur Tat. Leonardos Bild
wird nicht einfach nur ausgestellt, es wird gelesen,
sinngebend in das Handlungsgefüge des Films integriert
und wird somit zur deutenden und feierlich verklärenden
Präambel, die der folgenden individuellen Geschichte
ihren allegorischen Gehalt gibt.
Der Blick des Betrachters (nicht Zuschauers) wird
zunächst auf ein zentrales Detail gelenkt: die Überreichung
eines Geschenkes an den auf dem Schosse Marias
ruhenden kleinen Jesus durch einen Knieenden; wobei
Maria aber nicht gezeigt wird und Jesus zunächst nur auf
einen ausgestreckten Arm synekdochisch verkürzt ist.
Erst durch die dazu intonierte Arie aus Bachs Matthäus-
Passion («Erbarme dich») und den vorgegebenen Filmtitel

erhält das Geschenk die Bedeutung einer Opfergabe
mit der Bitte um Erhörung. Während Möwenschrei und
Wellenschlag den Choral ablösen und als Signale einer
äusseren Realität bereits eine Verbindung zur Szenerie
des sich anschliessenden Handlungsprologs herstellen,
tastet die Kamera das Bild vertikal nach oben hin ab und
erfasst mit einem die Szene überragenden Baum ein
zweites Detail, das zum neuen Zentrum des Betrachtens
wird. Als schliesslich nur noch die reichbeblätterte
Baumkrone zu sehen ist, erfolgt der Schnitt in den Prolog

und auf Alexander, der mit seinem kleinen Sohn am

Meeresufer einen blattlosen, völlig verdorrten, kümmerlichen

Baum pflanzt, in der Hoffnung, dass dieser bei
täglicher Bewässerung wieder so werde, wie er vorher war,
dass der abgestorbene Baum also lebendig dastehe wie
der vorher gesehene Leonardo-Baum. Das Blühen des
Baumes und das Überreichen der Opfergabe mit der
Bitte um Erhörung sind in der Leseweise des Leonardo-
Bildes durch die Kamera in einen kausalen Zusammenhang

zueinander gerückt worden. Das im Prolog aus
dem Leonardo-Bild entlehnte Baum-Motiv benötigt also

- im Analogieschluss - ein entsprechend realisiertes
Opfergaben-Motiv, damit aus dem realen, vertrockneten
Baum wie im vorbildlichen Gemälde wieder ein blühender

Baum werden kann.
Der dem Prolog folgende Hauptteil des Films zeigt nun,
wie angesichts einer apokalyptischen Weltkatastrophe
Alexander bereit ist, ein Opfer zu bringen, damit auch
hier alles so werde wie vorher. Die Erhörung von Alexanders

Opfer macht Tarkowskij auf ästhetischer Ebene mit
Hilfe eines besonderen farbdramaturgischen Konzepts
deutlich. Die natürlichen Farbwerte, die bei der
apokalyptischen Erschütterung verlorengingen, werden
wiederhergestellt. Der unglückliche Zustand einer
zwischenzeitlich in fahler Monochromie entfärbten Welt ist
damit beendet.
Der abschliessende Epilog kehrt rahmenhaft zur Baum-
Parabel des Prologs zurück. Alexanders Sohn hat den
Baum gewässert, und er wird ihn auch weiterhin
regelmässig wässern. Von dem unter dem Baum liegenden
Jungen schwenkt die Kamera am Baum hoch, bis die

15



Filmkunst

Baumkrone das Bild füllt, so wie in der Einführung des
Leonardo-Bildes am Filmanfang die Kamera eine Bewegung

vom kleinen, im Arm Marias liegenden Jesus zum
Baum hin und bis in die Baumkrone hinauf ausführte. Die
Kameraperspektive lässt die vage an eine Dornenkrone
erinnernde Verästelung des Baumes vor dem Hintergrund

des Meeres so erscheinen, dass der Baum in einer
spontanen, nicht rationalen Wahrnehmung vom Meer
getränkt wird, das ihn wieder fruchtbar werden lässt. In

diesem Sinnbild sind durch eine der Anfangseinstellung
entsprechenden Vertikalbewegung der Kamera
Passionsopfer und Erlösung zur Einheit verschmolzen.
Die Struktur von OFFRET demonstriert auf mehreren
Ebenen das Thema der Opfergabe, wobei sich die
verschiedenen Beispiele und Darstellungen auseinander
entwickeln und durchdringen. Das geschieht in einem
symmetrischen Aufbau, bei dem die einzelnen Teile
rahmenartig wieder geschlossen werden, aber auch immer
wieder Bezug aufeinander nehmen und so zu neuen,
geistigen Einheiten verschmelzen. Das wird unter anderem
auch durch den funktionalen Einsatz der Musik bewirkt.
Die Passions-Arie,die am Anfang des Films die Einführung

des Leonardo-Bildes kommentierte, verbindet am
Ende des Films die in der Tiefe der Einstellung
verschwindende Handlungsfigur der Maria mit dem unter
dem Baum liegenden Jungen; beide sind durch die Musik

mit dem Leonardo-Bild assoziiert. Der Akt der
Verschmelzung vollzieht sich aber nicht nur mit Hilfe der Musik,

sondern auch im Bildvergleich, indem das Schlussbild

des Epilogs in gleicher Weise von der Kamera gele¬

sen wird wie das Leonardo-Bild am Anfang und auf
diese Weise verschiedene Ebenen der Opferdarstellung
vereinigt bzw. zur Deckung gebracht werden. Der schon
biblische Gleichnischarakter von OFFRET zeigt sich auf
der visuellen Ebene auch in einer Korrespondenz des
entblätterten Baums und der entfärbten Welt.
Ebenso spielt die befruchtende Leitmotivik des
Leonardo-Bildes bei der gegenseitigen Durchdringung der
Ebenen eine wichtige Rolle. Beim Durchblättern eines
Ikonenbuchs wird die Kraft der Bilder bereits mit einem
Gebet verglichen. Sein eigenes Gebet, in dem er die
Aufgabe seiner Familie und seines Hauses, den Verzicht auf
seinen Sohn Gott als Geschenk, als Opfer anbietet,
wenn dieser die Katastrophe ungeschehen macht, wird
Alexander in Nähe des Leonardo-Bildes sprechen. Zuvor
schon hat man Alexander und Otto nach Eintritt der
Katastrophe vor dem Leonardo-Bild stehen sehen, das
über einer Couch hängt, auf der Alexander später schlafen

wird. Otto verweist auf die spirituelle Kraft des
Bildes, wenn er sagt: «Ich hatte schon immer sehr grosse
Angst vor Leonardo.» Alexanders Blick auf das verglaste
Leonardo-Bild ist wie ein Blick in den Spiegel und wird
zum Zeichen einer mystischen Vereinigung. Alexander,
der Künstler, wird selbst zum zeichenhaften Kunstwerk.
Wir sehen Alexander quasi hineinprojiziert in die
Opferdarbietung des Bildes - eine Erscheinung und Verheis-
sung, die Alexanders später stattfindenden eigenen
Opferakt in eine Kontinuität christlicher Heilsgeschichte
stellt, Alexanders Opfer mithin als das eines Märtyrers
und Heiligen vorzeichnet. Wenn Otto wie ein Engelsbote



Kleine Filmographie:

Alexander hinaus zu dessen Dienstmagd Maria schickt,
einer «Hexe im guten Sinne», wie er sie nennt - also
einer Heiligen -, die allein helfen könne und der er «beiliegen»

soll, dann sieht man, bevor Alexander sich auf den
Weg macht, noch einmal das Leonardo-Bild, in dem sich
jetzt nicht mehr nur Alexander, sondern auch ein Baum
spiegelt.
In einem Film, der seine Thematik in so eindeutig religiösen

Zusammenhängen abhandelt, kann eine Figur mit
Namen Maria kaum noch missdeutet werden. Wenn die
einfache Dienstmagd Maria in die Handlung eingeführt
wird, kommt sie auf die Kamera zu, bis ihr Gesicht in
einer Grossaufnahme abgebildet wird. Bei ihrem Weg in
die Grossaufnahme hinein bleibt ihr Gesicht unverändert,

fast ohne Mimik, von statischer Harmonie wie in
einem Gemälde. Wenn Otto Alexander zu Maria schickt,
sagt er hinsichtlich des Leonardo-Bildes, er ziehe Piero
della Francesca vor. Diese Äusserung gewinnt erst auf
dem Hintergrund von NOSTALGHIA seine eigentliche
Bedeutung, denn dort ist bereits von einem Marien-Fresco
Piero della Francescas die Rede, das die schwangere
Maria abbildet. Alexanders Vereinigung mit Maria wird
schliesslich zu einem Akt mystischen Erlebens: Man
sieht beide kreisend über dem Bett schweben - ein Tar-

kowskij-Motiv, das bereits aus ZERKALO bekannt ist und
in dem metaphorisch zum Ausdruck gebracht wird, dass
die Vereinigung weniger als ein physischer, sexueller Akt
zu verstehen ist, sondern vielmehr als ein Eindringen in
eine spirituelle Sphäre.

-¥

Tarkowskijs Marienverehrung war schon ein wesentlicher
Bestandteil in STALKER und NOSTALGHIA, die mit OFFRET
eine Passions-Trilogie bilden. Tarkowskij offenbarte in
seinen Filmen von jeher eine komplexe Philosophie.
Seine Ästhetik hatte ontologische, metaphysische und
nicht zuletzt ethische Bezugspunkte, die in zunehmender

Weise mystisch-religiöse Züge annahmen. OFFRET

nun ist ein zutiefst religiöser Film, gewissermassen - in

gleichnishafter Entsprechung zu seinem Filmhelden
Alexander-ein Gebet Tarkowskijs, ein Opfer, das irritieren-
derweise mit Tarkowskijs Tod zusammenfällt.
Das Leonardo-Bild ist Tarkowskijs Einstieg in den Film
und ist auch Einstieg zum Verständnis des Films. Auch
andere, hier ausgeklammerte Motive müssten in diesem
Zusammenhang ihre Funktion besitzen: das leitmotivisch

wiederholte Bild des asketisch möblierten
Kinderzimmers mit dem Gitterbett etwa, in dem Alexanders
Sohn liegt, während die Vorhänge von Zeit zu Zeit durch
einen Windzug(?) aufgebläht werden, wodurch Licht in

den dunklen Raum fällt. Vielleicht Hessen sich auf dieser
Grundlage auch die in Schwarzweiss abgebildeten
Träume Alexanders deuten, die eine verwüstete, einmal
unbelebte, ein anderes Mal von Menschen durchhetzte
Strasse zeigen oder eine Schneelandschaft mit einer
Scheune, deren aufklappende Flügeltür eine Steinwand
enthüllt.
OFFRET ist bei aller Düsterheit aber auch ein Film der
Hoffnung, die in der allegorischen Schlusseinstellung
auf dem Kind ruht (Tarkowskij hat OFFRET seinem Sohn
gewidmet). Hoffnung drückt sich auch aus in der Rückkehr

zur Idylle, einem der beständigsten Tarkowskij-Mo-
tive, einem Sinnbild seiner Sehnsucht nach Harmonie
und Frieden.

Andrej Tarkowskij, 1932-1987
Seine Filme:
1960 KATOK I SKRIPKA (DIE WALZE UND DIE GEIGE)
1962 IWANOWO DETSTWO (IWANS KINDHEIT)
1965 ANDREJ RUBLJOW
1971 SOLJARIS (SOLARIS)
1974 ZERKALO (DER SPIEGEL)
1979 STALKER
1983 NOSTALGHIA
1986 OFFRET (OPFER)

Literatur zu Tarkowskij:
M.J. Turowskaja, F Allardt-Nostitz: Andrej Tarkowskij - Film als
Poesie, Poesie als Film, Keil verlag, Bonn 1981.

Andrej Tarkowskij: Die versiegelte Zeit - Gedanken zur Kunst,
zurÄsthetik und Poetik des Films, Ullstein Verlag, Berlin 1985.

Die wichtigsten Daten zum Film:
Regie und Drehbuch: Andrej Tarkowskij; Kamera: Sven Nyk-
vist; Schnitt: Andrej Tarkowskij, Michal Leszczylowski; Musik:
J.S. Bach, Watazumido-Shuso, Schwedische Schäferlieder;
Kostüme: Inger Pehrsson; Ausstattung: Anna Asp; Ton: Owe
Svensson, Bosse Persson; Maske: Kjell Gustavsson, Florence
Fouquier; Spezialeffekte: Svenska Stuntgruppen, Lars Hö-
glund, Lars Palmqvist.
Darsteller (Rolle): Erland Josephson (Alexander), Susan
Fleetwood (Adelaide), Allan Edwall (Otto), Gudrun Gisladottir (Maria),

Sven Wollter (Victor), Valerie Mairesse (Julia), Filippa Fran-
zen (Martha), Tommy Kjellqvist (Der Junge).
Produktion: Svenska Filminstitutet (Stockholm), Argos Films
(Paris); Produktionsleitung: Katinka Farago; Ausführender
Produzent: Anna-Lena Wibom. Schweden/Frankreich 1985/86;
35 mm, 1:1,66, Farbe/Schwarzweiss, 145 Min. CH-Verleih: Ci-
tel Films, Genf; BRD-Verleih: Concorde, München.

17


	Anmerkungen zu Andrej Tarkowskij und zu seinem Film Offret : Besichtigung von Innenräumen

