Zeitschrift: Filmbulletin : Zeitschrift fir Film und Kino
Herausgeber: Stiftung Filmbulletin

Band: 29 (1987)

Heft: 152

Artikel: Anmerkungen zu Andrej Tarkowskij und zu seinem Film Offret :
Besichtigung von Innenraumen

Autor: Kremski, Peter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-867205

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-867205
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Filmkunst

Anmerkungen zu Andrej Tarkowskij und zu seinem Film OFFRET
Von Peter Kremski

Besichtigung
von

Innenraumen



Filmkunst

Andrej Tarkowskijs letzten Film wird man als sein Ver-
machtnis ansehen. In der dlusteren Stimmung des Films
wird man eine Anndherung an den Tod feststellen. Man
wird aus den geheimnisvollen Bildern eine Abldsung von
der Welt herauslesen und in ihnen eine letzte Botschaft
an ebendiese Welt erkennen. Und eine solche Rezeption
des Films ist auch gar nicht falsch. Der barocke Welt-
schmerz eines Andreas Gryphius mit dem Appell zur
Wiederbesinnung auf die rein spirituellen Ideale des
Menschen ist etwas, das in den Filmen Tarkowskijs, ins-
besondere seinen drei letzten, STALKER, NOSTALGHIA
und OFFRET (OPFER), seine Erneuerung findet.

Tarkowskij, 54jahrig gestorben (seine nachsten Projekte
waren Filme Uber E.T. A.Hoffmann und Uber Dostojews-
kij), hat, oberflachlich betrachtet, ein schmales Werk hin-
terlassen. Acht Filme in 25 Jahren, das lasst sich nur ver-
stehen aus dem Konflikt, in den ein schon geradezu alt-
russischer Traditionalist wie Tarkowskij, der radikal nur
seiner Asthetik und keiner Ideologie, nur seiner eigenen
subjektiv-lyrischen Erlebniswelt, keinen dusseren Rah-
menbedingungen und Vorschreibungen traut, mit der
normativen Kunstauffassung des sowjetischen Systems
zwangslaufig geraten muss. Das beste Beispiel fur Tar-
kowskijs Schwierigkeiten ist immer noch die unglaubli-
che Geschichte seines dritten Films ANDREJ RUBLJOW,
der vom Entwurf (1961) Uber die Realisierung (1965) bis
zur Veroffentlichung (1971) zehn Jahre bendétigte. Seine
beiden letzten Filme hat Tarkowskij im Westen realisiert,
in Italien bzw. in Schweden. Doch in der Sowjetunion hat
sich unter Gorbatschow ein klimatischer Wechsel vollzo-
gen, die Nachrufe auf Tarkowskij waren voller Respekt,

Nirgends ist es sicher, darum soll jeder bleiben, wo er gerade ist

10

seiner Ruckkehr in die Sowjetunion hatte wohl nichts
mehr im Wege gestanden.

Seine Filme sind schwierig, obwohl er selbst stets von
Einfachheit sprach. Ihm war die emotionale Kraft der Bil-
der das Entscheidende. Das Publikum, das er sich
wilinschte, sollte seine Filme intuitiv und assoziativ ver-
stehen; die rationale Analyse lehnte er ab. Begriffe wie
Metapher, Symbol oder Allegorie verabscheute er und
dementierte heftig, wenn man ihn auf seine metaphori-
sche Bildersprache ansprach. Das heisst nicht, dass
seine Filme sich keiner Metaphern, Symbolé oder Alle-
gorien bedienen, sondern rihrt aus seinem Anspruch
her, ganz und gar eigenstandige, individuelle, unver-
gleichbare Filme machen zu wollen. Das bedeutet eine
radikale Abgrenzung vom gangigen Film mit seinen kon-
ventionellen Symbolen und trivialen Metaphern. Eine Ab-
grenzung, die geradezu eine Ausgrenzung ist, denn nur
ganz wenige andere Filmregisseure wie Bergman, Bres-
son, Bunuel oder Kurosawa vermochte er tGberhaupt zu
respektieren. In seiner grundsétzlichen Ablehnung des
Unterhaltungswerts als maoglicher Qualitat eines Films
zeigte sich der Puritaner. Seine grenzenlose Verachtung
fur das Erzahl- und Genrekino war eine ungeheuerliche
Anmassung, das Manifest einer gewissen Uneinsichtig-
keit in die Vielfalt an Qualitaten, die Kino besitzen kann;
war andererseits aber auch aus seinem absolut idealisti-
schen Verstandnis von Film als erhabenem Kunstwerk
wiederum &dusserst konsequent. Hitchcock oder Ford
hatte er wohl nicht einmal die Hand gereicht. Kino war
fur Tarkowskij ein kultisches, wenn nicht gar sakrales Er-
eignis. In diesem Sinne war Tarkowskij ein neoromanti-




ag %,

scher Kulturidealist, wie ihn im deutschsprachigen Raum
etwa Hans-Jurgen Syberberg darstellt.

Tarkowskij war kein Filmerzéhler, sondern ein Filmpoet.
Mehr als das Episch-Dramatische lag ihm das Lyrische.
Sein Vater war ein bekannter Dichter, und Gedichte sei-
nes Vaters hat Tarkowskij haufig in seine Filme integriert.
Die trivialisierte Symbolik lehnte er ab, stand selbst aber
in der Tradition eines lyrischen Symbolismus, dessen
Reprasentanten er in seiner Filmpoetik «Die versiegelte
Zeit» des Ofteren zitiert. Wenn seine Filme Geschichten
erzahlen, dann nur in eingeschranktem Masse. Die Logik
der Erzéhlung bricht Tarkowskij zugunsten einer poeti-
schen, assoziativen Logik auf durch Visionen, Traume,
Erinnerungen, die real abgebildet werden und mit der
dusseren Realitit so verschmelzen, dass Ubergénge
kaum noch zu registrieren sind. Tarkowskij beschreibt In-
nenwelten, und Aussenwelt erscheint in subjektiver
Wahrnehmung. In OFFRET noch viel starker als in friihe-
ren Filmen.

RS

OFFRET erzahlt von Alexander, einem ehemaligen Schau-
spieler, Kritiker, Dozenten, der sich auf eine Insel zurlick-
gezogen hat, wo er mit seiner englischen Frau Adelaide
eine skandinavische Holzvilla bewohnt. An seinem Ge-
burtstag pflanzt er mit seinem aufgrund einer Erkran-
kung voriibergehend stummen sechsjdhrigen Sohn ei-
nen Baum. Zur Geburtstagsfeier sind der befreundete
Postbote Otto, der Nietzsche zitiert und rational nicht er-
klarbare Gegebenheiten sammelt, der Arzt Victor, den Al-
exanders Frau insgeheim liebt, und Alexanders erwach-

G

Der Filmpoet traute nu seiner eignen subjektiv-lyrischen Erlebniswelt (bi der Mntae geopferte Szene)

sene Tochter erschienen. Dazu kommen zwei Dienst-
madchen, wobei das eine, Maria, nur sporadisch anwe-
send ist und nicht im Hause wohnt. Wahrend die Perso-
nen sich im Hause qualerischen Gesprachen hingeben,
wird es allm&hlich dunkler, dann beginnen plétzlich Gla-
ser zu klirren, der Boden erzittert, Disenjager(?) jagen
Uber das Haus hinweg, die Personen laufen im Raum hin
und her, eine Karaffe mit Milch fallt aus dem Schrank, die
Milch ergiesst sich in den Raum. Aus dem Fernseher gibt
eine Stimme vage Informationen Uber eine globale Kata-
strophe. Die Personen reagieren mit Hysterie, Verzweif-
lung, Bedriickung oder dem Anschein von Ruhe, wah-
rend die Umgebung immer mehr in Finsternis versinkt.
In einem verzweifelten Gebet bittet Alexander, zuvor
schon klagend, dass dem Wort nie die Tat folge, seinen
Verzicht auf Haus und Familie als Opfer an und legt ein
Schweigegel®bnis ab, wenn Gott alles wieder so werden
lasse wie vorher. Otto schickt Alexander zu Maria, der er
beiliegen soll, weil nur das Rettung bringen kénne. Nach
dem Beischlaf wacht Alexander in seinem Haus auf, und
im Lichte des Morgens erscheint alles wieder so, wie es
vorher war, als sei nichts geschehen. Wahrend die Ge-
burtstagsgéste sich zu einem kleinen Spaziergang vom
Haus entfernen, erflllt Alexander sein Gellbde und zln-
det in einem feierlichen Opferritual sein Haus an.

x

OFFRET entstand in Schweden. Man flhlt sich an Berg-
man erinnert, wenn man den Film sieht, an SKAMMEN
(SCHANDE) beispielsweise. Das mag an der Szenerie lie-

1



Filmkunst

gen, an Personenkonstellationen, an den quélerischen,
geschwatzigen Konversationen, an Schauspielern, die
man aus Bergman-Filmen kennt. Es mag auch daran lie-
gen, dass Bergman ein geistesverwandter Regisseur ist,
den Tarkowskij schéatzt, und daran, dass diese Seelen-
verwandtschaft durch das schwedische Ambiente deut-
licher zutage tritt.

Ebenso wesentlich scheint hier aber die Bertihrung mit
einem anderen skandinavischen Regisseur, den Tar-
kowskij in seinen Schriften kaum erwahnt: Carl Theodor
Dreyer. Der déanische Regisseur, der in seinen letzten 36
Lebensjahren aufgrund einer ahnlichen kinstlerischen
Kompromisslosigkeit wie Tarkowskij nicht mehr als vier
Filme inszenieren konnte, war auch wie Tarkowskij ein
vorbildloser Einzelgéanger und ein Regisseur von tiefer
Religiositat. Beiden geht es um ein persénlich erlebtes
Christentum, nicht um ein institutionalisiertes. Kirchen
tauchen bei Tarkowskij meist als Ruinen auf, und in OF-
FRET, demjenigen seiner Filme, der von einem beson-
ders starken religiésen Grundton getragen wird, heisst
es von der Assoziationen an die Muttergottes wecken-
den Dienstmagd Maria, dass sie «hinter der Kirche»
wohne, «die sie geschlossen haben».

Thema der Filme Dreyers ist das Leiden. «Er sieht es
nicht negativ; es bedeutet fir ihn die Teilnahme des
Menschen an den Leiden Christi.» (Gregor/Patalas) Auch
bei Tarkowskij finden sich solche Passionsgeschichten,
und gerade seine letzten Filme haben immer starker eine
solche thematische Linie verfolgt. In Tarkowskijs Pas-
sionsgeschichten sind es vorzugsweise Aussenseiter,

12

Die Hoffnung darf nicht absterben

von der Gesellschaft fir wahnsinnig erklart, die mit der
Beharrlichkeit ihres Glaubens durch ein Selbstopfer ein
messianistisches Zeichen setzen wollen. Erland Joseph-
son spielt in NOSTALGHIA wie in OFFRET einen solchen
Charakter: in NOSTALGHIA einen heruntergekommenen,
fur schwachsinnig gehaltenen ehemaligen Wissen-
schaftler, der sich auf einem 6ffentlichen Platz selbst ver-
brennt, in OFFRET einen zurlickgezogen lebenden ehe-
maligen Schauspieler, der sein eigenes Haus zum Opfer
darbringt und den Flammen Ubergibt und der schliess-
lich vor den Augen seiner Familie in einen Wagen klettert,
der ihn in eine psychiatrische Klinik bringen wird.
Tarkowskijs «Irre» hat man auf Dostojewskij zurtickzuftih-
ren versucht, auf den Titelhelden seines Romans «Der
Idiot» insbesondere, und das ist sicherlich richtig. Auch
bei Dreyer findet sich aber interessanterweise die Figur
eines Wahnsinnigen mit den Zligen eines Heiligen. Der
Glaube des Einféltigen, der sich selbst fiir Christus halt
und von den anderen immer nur verspottet wird, bewirkt
das Wunder, lasst eine Verstorbene wiederauferstehen,
wahrend die Gebete anderer unerhort blieben, weil ih-
nen der wirkliche Glaube fehlte. Dreyers Film heisst OR-
DET (DAS WORT), es war sein vorletzter, 1954 gedreht,
und schon in der verbliiffenden phonetischen Ahnlich-
keit der Titel stehen sich die beiden Filme Dreyers und
Tarkowskijs nahe. In Tarkowskijs OFFRET wird das Gebet
Alexanders erhort, weil sein Glaube echt ist, sein Opfer
wird angenommen, die Katastrophe riickgangig ge-
macht, die schon tote Welt durch ein Wunder wieder le-
bendig.



ORDET (DAS WORT) von Carl Theod

Ausserungen Dreyers zu seinem Film kénnten sinnge-
mass von Tarkowskij stammen und konnten sich auf Tar-
kowskijs OFFRET beziehen. Der italienische Kritiker
Guido Aristarco schrieb seinerzeit: «Es ist verwirrend zu
sehen, wie Dreyer in unserem Atomzeitalter (...) die Wis-
senschaft zugunsten von Wundern der Religion zurlick-
weist.» Dreyer antwortete darauf: «Die neue Wissen-
schaft, die Einsteins Relativitatstheorie folgte, bewies,
dass es ausser der dreidimensionalen Welt, die wir mit
den Sinnen begreifen kénnen, noch eine vierte Dimen-
sion gibt — die Zeitdimension — und dann noch eine
funfte, die des Psychischen, was zeigt, dass es mdglich
ist, Ereignisse zu leben, die noch nicht passiert sind.»
In diesem Sinne ist auch die Realitatsdarstellung in Tar-
kowskijs OFFRET zu verstehen. In diesem Sinne ist auch
der «real» scheinende Einbruch der Weltkatastrophe, der
Alexander zu seiner «Wahnsinnstat» treibt und der wie-
der riickgangig gemacht werden kann, am ehesten als
ein psychisches Erlebnis Alexanders zu nehmen, auch
wenn Tarkowskijs Asthetik es vollig offenlasst, ob es sich
dabei um eine tats&chliche oder eine imaginédre Bege-
benheit handelt. Die intensiv gesplrte atomare Bedro-
hung der Welt materialisiert sich aus Alexanders Ang-
sten zu einer mystisch geschauten Apokalypse. Zwar fin-
det das Ereignis in ihm selbst statt, besitzt aber eine sol-
che Intensitat, dass es ihm als dussere Realitat, also rea-
lisiert erscheint. Und Tarkowskij hat Visionen, Traume,
Erinnerungen, Innenwelten immer als real gezeigt.

Auch was Frieda Grafe in diesem Zusammenhang Uber
Dreyer sagt, trifft Tarkowskijs Asthetik der unauflésbaren

or Dreyer

Verschmelzung der verschiedenen Realitdtsebenen:
«Dreyer pladiert (...) fir einen erweiterten Realitatsbe-
griff, der das Unterbewusste mit umfasst, in dem psychi-
sche und faktische Realitat gleichberechtigte Teile dar-
stellen. FUr das Konzept seines Films folgt daraus, dass
er nicht nach Massgaben des Realismus zu messen ist.»
Wenn diese Realitatsauffassung auch fur Tarkowskij gilt,
|asst sich verstehen, warum Tarkowskij sich gegen die ra-
tionale Analyse seiner Filme wehrte, den jeweiligen Film
als nicht zerlegbares Ganzes rein intuitiv erfasst wissen
wollte — und sich Uber die eben gemachten rationalisie-
renden (und unreligidsen) Anmerkungen furchtbar aufge-
regt hatte.

Interessant im Vergleich von ORDET und OFFRET ist Uibri-
gens auch eine stilistische Parallele. Dreyer arbeitet hier
entgegen seiner Ublichen Gewohnheit nicht vorwiegend
mit Grossaufnahmen, sondern vor allem mit zeitlich lan-
gen Totalen, mit Plansequenzen, die er in gleitenden Ka-
merafahrten gliedert, zu den abgebildeten Personen Di-
stanz haltend. Das findet sich auch bei Tarkowskij. In sei-
ner brillanten langen Einfuhrungseinstellung in OFFRET
halt die Kamera stets Distanz zu den auftretenden Per-
sonen, zeigt sie als Figuren in einer Landschaft, folgt ih-
ren Bewegungen in parallelen Schwenks und Fahrten.
Tarkowskij vermeidet es hier meisterhaft, die Szene kon-
ventionell in Grossaufnahmen aufzuldsen.

Dreyer brauchte fir seine Filme wie Tarkowskij die Ergrif-
fenheit eines kultischen Publikums. Betrachtet man die
Filme von einer rationalen, distanziert-kritischen Warte
aus, kommt man leicht in Versuchung, Uber eine gewisse

13



Filmkunst

ORDET (1954)

Schlichtheit, Naivitat, Bemuhtheit zu lachen oder sich zu
argern. Lotte H. Eisner berichtet in ihren Memoiren, wie
bei der franz6sischen Premiere von Dreyers letztem Film
GERTRUDE (1964) in einem kleinen Pariser Kino die Zu-
schauer in Gemurmel und Gelachter ausbrachen und
dem anwesenden Regisseur die Tranen kamen. Eine sol-
che Publikumsreaktion liesse sich bei Tarkowskijs OF-
FRET auch denken. Der Film wirkt ja durchaus geschwat-
zig, aufdringlich, bedeutungsschwer, bewegt sich auf
der schmalen Grenze zwischen dem Sublimen und dem
Lacherlichen und beeindruckt doch andererseits durch
seine visuelle Rhetorik, die kunstvolle Verschachtelung
der Realitatsebenen, die prazis durchdachte Strukturie-
rung, durch eine nie aufgegebene Aura des Geheimnis-
vollen, durch eine trotz mancher scheinbarer Banalitaten
philosophische Tiefe und durch eine Ernsthaftigkeit des
Anliegens, das nun einmal von religiés-mystischer Natur
ist und deshalb bei einer Vielzahl von Zuschauern wenig
populér sein wird.
*

Schon in der ersten Einstellung von OFFRET, die ein Werk
der Malerei — Leonardos «Anbetung der Konige» — repro-
duziert, artikuliert sich Tarkowskijs stets miterzahlter An-
spruch, selber bedeutende und unvergangliche Kunst
schaffen zu wollen. Wo andere Regisseure, wenn sie zi-
tieren, sich im Rahmen der Filmgeschichte orientieren,
stellt Tarkowskij (in seinem Selbstbezug auf prominente
Werke der Kunstgeschichte) sich und seine Arbeit in
grossere kulturhistorische Zusammenhénge. Sein Be-
wusstsein einer «Koharenz der Epochen» (M.J.Turows-

14

kaja) lasst die individuelle Geschichte, die er jeweils er-
zahlt, im Gesamtzusammenhang der Menschheitsge-
schichte erscheinen. In der Auswahl der Werke, die Tar-
kowskij fur zitierwirdig erachtet, offenbart sich eine be-
sondere Beziehung des Regisseurs zur Renaissance mit
ihren humanistischen Idealen. Van Eyck in STALKER,
Breughel in SOLJARIS (SOLARIS) und ZERKALO (DER SPIE-
GEL), Durer in IWANOWO DETSTWO (IWANS KINDHEIT),
Piero della Francesca in NOSTALGHIA und ganz beson-
ders Leonardo da Vinci in ANDREJ RUBLJOW, ZERKALO
und jetzt erneut in OFFRET sind die Meister, auf die sich
Tarkowskij beruft. Und nicht zuletzt war auch sein Titel-
held Andrej Rubljow ein friiher Reprasentant der Renais-
sance, der in OFFRET in einem vor der Kamera durchblat-
terten Buch erneut prasent ist, so wie in friiheren Tar-
kowskij-Filmen schon Direr und Leonardo in durchblat-
terten Blchern gegenwartig waren.

Mit dem Kunst-Zitat stellt sich der Filmautor in eine Tra-
dition, gibt seinem eigenen Werk den erwiinschten Stel-
lenwert, verleiht sich selbst ein Pradikat. Einer solchen
Vorgehensweise kdénnte man Diinkel, Selbstwertschét-
zung, Pratention vorhalten — zumal die kulturelle Selbst-
beweihraucherung, die sich im Herbeizitieren der Gros-
sen der Malerei findet, durch eine entsprechende Bedie-
nung bei den erhabensten Wirdentragern der Musik
(insbesondere bei Johann Sebastian Bach in SOLJARIS,
ZERKALO und OFFRET) verdoppelt wird —, hatte dieser
Dlnkel nicht Methode und das Zitat nicht seine genaue
dramaturgische Funktion. Das Leonardo-Zitat am An-
fang von OFFRET hat seine Berechtigung.



Fne

i i

W
, Papa?»

i

»Am Anféng war das Wort. Waru

Aus der Kontemplation des Bildes entfaltet sich die Ge-
schichte, die Tarkowskij erzahlt. Aus der Kontemplation
des Bildes, das im Laufe der Handlungsentwicklung als
Leitmotiv mehrfach wiederkehrt, gelangt Alexander, der
Protagonist, zu seinen mystischen Visionen, seiner reli-
‘giésen Erleuchtung, seinem Mut zur Tat. Leonardos Bild
wird nicht einfach nur ausgestellt, es wird gelesen, sinn-
gebend in das Handlungsgeflige des Films integriert
und wird somit zur deutenden und feierlich verklarenden
Praambel, die der folgenden individuellen Geschichte ih-
ren allegorischen Gehalt gibt.

Der Blick des Betrachters (nicht Zuschauers) wird zu-
néchst auf ein zentrales Detail gelenkt: die Uberreichung
eines Geschenkes an den auf dem Schosse Marias ru-
henden kleinen Jesus durch einen Knieenden; wobei
Maria aber nicht gezeigt wird und Jesus zunachst nur auf
einen ausgestreckten Arm synekdochisch verkirzt ist.
Erst durch die dazu intonierte Arie aus Bachs Matthaus-
Passion («Erbarme dich») und den vorgegebenen Filmti-
tel erhalt das Geschenk die Bedeutung einer Opfergabe
mit der Bitte um Erhérung. Wahrend Mowenschrei und
Wellenschlag den Choral ablésen und als Signale einer
ausseren Realitat bereits eine Verbindung zur Szenerie
des sich anschliessenden Handlungsprologs herstellen,
tastet die Kamera das Bild vertikal nach oben hin ab und
erfasst mit einem die Szene Uberragenden Baum ein
zweites Detail, das zum neuen Zentrum des Betrachtens
wird. Als schliesslich nur noch die reichbeblatterte
Baumkrone zu sehen ist, erfolgt der Schnitt in den Pro-
log und auf Alexander, der mit seinem kleinen Sohn am

Meeresufer einen blattlosen, véllig verdorrten, kimmerli-
chen Baum pflanzt, in der Hoffnung, dass dieser bei tag-
licher Bewéasserung wieder so werde, wie er vorher war,
dass der abgestorbene Baum also lebendig dastehe wie
der vorher gesehene Leonardo-Baum. Das Blihen des
Baumes und das Uberreichen der Opfergabe mit der
Bitte um Erhorung sind in der Leseweise des Leonardo-
Bildes durch die Kamera in einen kausalen Zusammen-
hang zueinander geriickt worden. Das im Prolog aus
dem Leonardo-Bild entlehnte Baum-Motiv benétigt also
—im Analogieschluss — ein entsprechend realisiertes Op-
fergaben-Motiv, damit aus dem realen, vertrockneten
Baum wie im vorbildlichen Gemalde wieder ein bliihen-
der Baum werden kann.

Der dem Prolog folgende Hauptteil des Films zeigt nun,
wie angesichts einer apokalyptischen Weltkatastrophe
Alexander bereit ist, ein Opfer zu bringen, damit auch
hier alles so werde wie vorher. Die Erhérung von Alexan-
ders Opfer macht Tarkowskij auf sthetischer Ebene mit
Hilfe eines besonderen farbdramaturgischen Konzepts
deutlich. Die natlrlichen Farbwerte, die bei der apoka-
lyptischen Erschitterung verlorengingen, werden wie-
derhergestellt. Der ungllckliche Zustand einer zwi-
schenzeitlich in fahler Monochromie entfarbten Welt ist
damit beendet.

Der abschliessende Epilog kehrt rahmenhaft zur Baum-
Parabel des Prologs zurilick. Alexanders Sohn hat den
Baum gewassert, und er wird ihn auch weiterhin regel-
massig wassern. Von dem unter dem Baum liegenden
Jungen schwenkt die Kamera am Baum hoch, bis die

15



Filmkunst

Baumkrone das Bild fullt, so wie in der Einfihrung des
Leonardo-Bildes am Filmanfang die Kamera eine Bewe-
gung vom kleinen, im Arm Marias liegenden Jesus zum
Baum hin und bis in die Baumkrone hinauf ausfuhrte. Die
Kameraperspektive lasst die vage an eine Dornenkrone
erinnernde Verastelung des Baumes vor dem Hinter-
grund des Meeres so erscheinen, dass der Baum in einer
spontanen, nicht rationalen Wahrnehmung vom Meer
getrankt wird, das ihn wieder fruchtbar werden lasst. In
diesem Sinnbild sind durch eine der Anfangseinstellung
entsprechenden Vertikalbewegung der Kamera Pas-
sionsopfer und Erlésung zur Einheit verschmolzen.

Die Struktur von OFFRET demonstriert auf mehreren
Ebenen das Thema der Opfergabe, wobei sich die ver-
schiedenen Beispiele und Darstellungen auseinander
entwickeln und durchdringen. Das geschieht in einem
symmetrischen Aufbau, bei dem die einzelnen Teile rah-
menartig wieder geschlossen werden, aber auch immer
wieder Bezug aufeinander nehmen und so zu neuen, gei-
stigen Einheiten verschmelzen. Das wird unter anderem
auch durch den funktionalen Einsatz der Musik bewirkt.
Die Passions-Arie,die am Anfang des Films die Einfiih-
rung des Leonardo-Bildes kommentierte, verbindet am
Ende des Films die in der Tiefe der Einstellung ver-
schwindende Handlungsfigur der Maria mit dem unter
dem Baum liegenden Jungen; beide sind durch die Mu-
sik mit dem Leonardo-Bild assoziiert. Der Akt der Ver-
schmelzung vollzieht sich aber nicht nur mit Hilfe der Mu-
sik, sondern auch im Bildvergleich, indem das Schluss-
bild des Epilogs in gleicher Weise von der Kamera gele-

16

»Es ist moglich, Ereignisse zu Leben, die noch nicht passiert sind.» (Dreyer) -

sen wird wie das Leonardo-Bild am Anfang und auf
diese Weise verschiedene Ebenen der Opferdarstellung
vereinigt bzw. zur Deckung gebracht werden. Der schon
biblische Gleichnischarakter von OFFRET zeigt sich auf
der visuellen Ebene auch in einer Korrespondenz des
entblatterten Baums und der entfarbten Welt.

Ebenso spielt die befruchtende Leitmotivik des Leo-
nardo-Bildes bei der gegenseitigen Durchdringung der
Ebenen eine wichtige Rolle. Beim Durchblattern eines
Ikonenbuchs wird die Kraft der Bilder bereits mit einem
Gebet verglichen. Sein eigenes Gebet, in dem er die Auf-
gabe seiner Familie und seines Hauses, den Verzicht auf
seinen Sohn Gott als Geschenk, als Opfer anbietet,
wenn dieser die Katastrophe ungeschehen macht, wird
Alexander in Nahe des Leonardo-Bildes sprechen. Zuvor
schon hat man Alexander und Otto nach Eintritt der Ka-
tastrophe vor dem Leonardo-Bild stehen sehen, das
Uber einer Couch hangt, auf der Alexander spater schla-
fen wird. Otto verweist auf die spirituelle Kraft des Bil-
des, wenn er sagt: «Ich hatte schon immer sehr grosse
Angst vor Leonardo.» Alexanders Blick auf das verglaste
Leonardo-Bild ist wie ein Blick in den Spiegel und wird
zum Zeichen einer mystischen Vereinigung. Alexander,
der Kunstler, wird selbst zum zeichenhaften Kunstwerk.
Wir sehen Alexander quasi hineinprojiziert in die Opfer-
darbietung des Bildes — eine Erscheinung und Verheis-
sung, die Alexanders spater stattfindenden eigenen Op-
ferakt in eine Kontinuitat christlicher Heilsgeschichte
stellt, Alexanders Opfer mithin als das eines Martyrers
und Heiligen vorzeichnet. Wenn Otto wie ein Engelsbote




Kleine Filmographie:

Alexander hinaus zu dessen Dienstmagd Maria schickt,
einer «Hexe im guten Sinne», wie er sie nennt — also ei-
ner Heiligen —, die allein helfen kénne und der er «beilie-
gen» soll, dann sieht man, bevor Alexander sich auf den
Weg macht, noch einmal das Leonardo-Bild, in dem sich
jetzt nicht mehr nur Alexander, sondern auch ein Baum
spiegelt.

In einem Film, der seine Thematik in so eindeutig religio-
sen Zusammenhangen abhandelt, kann eine Figur mit
Namen Maria kaum noch missdeutet werden. Wenn die
einfache Dienstmagd Maria in die Handlung eingefiihrt
wird, kommt sie auf die Kamera zu, bis ihr Gesicht in ei-
ner Grossaufnahme abgebildet wird. Bei ihrem Weg in
die Grossaufnahme hinein bleibt ihr Gesicht unveran-
dert, fast ohne Mimik, von statischer Harmonie wie in ei-
nem Gemalde. Wenn Otto Alexander zu Maria schickt,
sagt er hinsichtlich des Leonardo-Bildes, er ziehe Piero
della Francesca vor. Diese Ausserung gewinnt erst auf
dem Hintergrund von NOSTALGHIA seine eigentliche Be-
deutung, denn dort ist bereits von einem Marien-Fresco
Piero della Francescas die Rede, das die schwangere
Maria abbildet. Alexanders Vereinigung mit Maria wird
schliesslich zu einem Akt mystischen Erlebens: Man
sieht beide kreisend Uber dem Bett schweben — ein Tar-
kowskij-Motiv, das bereits aus ZERKALO bekannt ist und
in dem metaphorisch zum Ausdruck gebracht wird, dass
die Vereinigung weniger als ein physischer, sexueller Akt
zu verstehen ist, sondern vielmehr als ein Eindringen in
eine spirituelle Sphare.

Tarkowskijs Marienverehrung war schon ein wesentlicher
Bestandteil in STALKER und NOSTALGHIA, die mit OFFRET
eine Passions-Trilogie bilden. Tarkowskij offenbarte in
seinen Filmen von jeher eine komplexe Philosophie.
Seine Asthetik hatte ontologische, metaphysische und
nicht zuletzt ethische Bezugspunkte, die in zunehmen-
der Weise mystisch-religidse Zige annahmen. OFFRET
nun ist ein zutiefst religidser Film, gewissermassen — in
gleichnishafter Entsprechung zu seinem Filmhelden Al-
exander — ein Gebet Tarkowskijs, ein Opfer, das irritieren-
derweise mit Tarkowskijs Tod zusammenfallt.

Das Leonardo-Bild ist Tarkowskijs Einstieg in den Film
und ist auch Einstieg zum Verstandnis des Films. Auch
andere, hier ausgeklammerte Motive missten in diesem
Zusammenhang ihre Funktion besitzen: das leitmoti-
visch wiederholte Bild des asketisch mdblierten Kinder-
zimmers mit dem Gitterbett etwa, in dem Alexanders
Sohn liegt, wahrend die Vorhange von Zeit zu Zeit durch
einen Windzug(?) aufgeblaht werden, wodurch Licht in
den dunklen Raum fallt. Vielleicht liessen sich auf dieser
Grundlage auch die in Schwarzweiss abgebildeten
Traume Alexanders deuten, die eine verwiistete, einmal
unbelebte, ein anderes Mal von Menschen durchhetzte
Strasse zeigen oder eine Schneelandschaft mit einer
Scheune, deren aufklappende Fliigeltlr eine Steinwand
enthullt.

OFFRET ist bei aller Dusterheit aber auch ein Film der
Hoffnung, die in der allegorischen Schlusseinstellung
auf dem Kind ruht (Tarkowskij hat OFFRET seinem Sohn
gewidmet). Hoffnung druickt sich auch aus in der Riick-
kehr zur Idylle, einem der besténdigsten Tarkowskij-Mo-
tive, einem Sinnbild seiner Sehnsucht nach Harmonie
und Frieden. ]

Andrej Tarkowskij, 1932—1987

Seine Filme:

1960 KATOK | SKRIPKA (DIE WALZE UND DIE GEIGE)
1962 IWANOWO DETSTWO (IWANS KINDHEIT)

1965 ANDREJ RUBLJOW

1971 SOLJARIS (SOLARIS)

1974 ZERKALO (DER SPIEGEL)

1979 STALKER

1983 NOSTALGHIA

1986 OFFRET (OPFER)

Literatur zu Tarkowskij:

M.d. Turowskaja, F. Allardt-Nostitz: Andrej Tarkowskij — Film als
Poesie, Poesie als Film, Keil verlag, Bonn 1981.

Andrej Tarkowskij: Die versiegelte Zeit — Gedanken zur Kunst,
zur Asthetik und Poetik des Films, Ullstein Verlag, Berlin 1985.

Die wichtigsten Daten zum Film:

Regie und Drehbuch: Andrej Tarkowskij; Kamera: Sven Nyk-
vist; Schnitt: Andrej Tarkowskij, Michal Leszczylowski; Musik:
J.S. Bach, Watazumido-Shuso, Schwedische Schéferlieder;
Kostlme: Inger Pehrsson; Ausstattung: Anna Asp; Ton: Owe
Svensson, Bosse Persson; Maske: Kjell Gustavsson, Florence
Fouquier; Spezialeffekte: Svenska Stuntgruppen, Lars Ho-
glund, Lars Palmqvist.

Darsteller (Rolle): Erland Josephson (Alexander), Susan Fleet-
wood (Adelaide), Allan Edwall (Otto), Gudrun Gisladottir (Ma-
ria), Sven Wollter (Victor), Valerie Mairesse (Julia), Filippa Fran-
zen (Martha), Tommy Kjellgvist (Der Junge).

Produktion: Svenska Filminstitutet (Stockholm), Argos Films
(Paris); Produktionsleitung: Katinka Farago; Ausfuhrender Pro-
duzent: Anna-Lena Wibom. Schweden/Frankreich 1985/86;
35 mm, 1:1,66, Farbe/Schwarzweiss, 145 Min. CH-Verleih: Ci-
tel Films, Genf; BRD-Verleih: Concorde, Mlnchen.

17



	Anmerkungen zu Andrej Tarkowskij und zu seinem Film Offret : Besichtigung von Innenräumen

