Zeitschrift: Filmbulletin : Zeitschrift fir Film und Kino
Herausgeber: Stiftung Filmbulletin

Band: 28 (1986)

Heft: 148

Artikel: Zum Prozess um Herbert Achternbuschs Das Gespenst : Freiheit
kunstlerischer Arbeit

Autor: Kranich, Cornelia

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-866830

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-866830
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Dokument

/um Prozess um Herbert Achternbuschs DAS GESPENST

KFreiheit

Kkuinstlerischer
Arbeit

Leicht verktrztes Pladoyer von Cornelia Kranich, Verteidigerin gegen gespenstische
Anklagen, gehalten am 4. Dezember 1984 in der Hauptverhandlung im Bezirksgericht
Zurich.




Dokument: Pladoyer der Verteidigung

In ihrer individualrechtlichen Dimension
garantiert die Glaubens- und Gewis-
sensfreiheit dem Einzelnen «die Frei-
heit, eine Uberzeugung zu haben; die

Freiheit, sie andern mitzuteilen und die

Freiheit, die Uberzeugung in gesell-

schaftlichem Verhalten zu betatigen»

(Burckhardt). Sein institutioneller Gehalt

garantiert die Verwirklichung des Indi-

vidualrechtes im Rahmen bekenntnis-
orientierter Gemeinschaften. Das Ver-
fassungsrecht verwirklicht also zwe/ hi-
storische Motivierungen der Religions-
freiheit: die Sicherung des religiésen

Friedens und die Garantie der Freiheit

selbstverantwortlicher Entscheidungen

im religiosen Bereich.

Es ist anzumerken, dass Kunst in reli-

giosen Sachen immer auch zugleich

Bekenntnis ist, wie Ubrigens auch um-

gekehrt gerade der christlich-katholi-

sche Glaube die pragenden Bilder der

Kunst verdankt. Die religiose Kunst

kann sich somit direkt auch auf die Re-

ligionsfreiheit berufen.

Der entsprechende Artikel 261 des

Strafgesetzbuches (Stérung der Glau-

bens- und Kultusfreiheit) hat somit in

der Erfillung seines verfassungsmassi-
gen Auftrages zwei Aspekte zu berlick-
sichtigen:

- den Schutz des sich durch sein irra-
tionales Bekenntnis der Verletzlichkeit
besonders preisgebenden Menschen

- die Sicherung des religiésen Friedens.

Dass dies die Intention des Gesetzge-

bers war, ergibt sich auch aus der sy-

stematischen Einordnung des Straftat-
bestandes im 12. Titel "Verbrechen und

Vergehen gegen den offentlichen Frie-

den’ und seiner Marginale "Stérung der

Glaubens- und Gewissensfreiheit’.

Die Kunstfreiheit

Die Strafbestimmung steht aber Ulber-
dies im Spannungsfeld zur heute im
Sinne eines ungeschriebenen Verfas-
sungsrechtes als Ausfluss der Mei-
nungsdusserung garantierten Kunst-
freiheit.

Ein "Werk der Kunst" im Rechtsinn ist
eine 'eigenartige Geistesschopfung von
selbststindigem Geprage' (BGE 75 I
363) oder die "Verkorperung eines Ge-
dankens, fur die es einer individuellen
geistigen Tatigkeit bedurfte, als Aus-
druck einer neuen originellen ldee’
(BGE 77 11 379).

Als Folge dieses verfassungsmassigen
Bekenntnisses zum freien Kunstschaffen
lassen sich Beschréankungen nur da
rechtfertigen, wo die 6ffentliche Sicher-
heit und/oder gleichrangige Grund-
rechte anderer beeintrachtigt werden.

Es ist noch darauf zu verweisen, dass
selbst die Filmvorfiihrung am verfas-
sungsrechtlichen Schutz der Mei-
nungsdusserung teilhat, wenn nicht be-

«Dass ein glaubiger
Christ sich iiber einzelne
Szenen argert oder einen
in dieser Art - halbwegs
als derber Schwank - in-
szenierten Film {iber reli-
giose Themen und unter
Verwendung religioser
Symbole grundsétzlich
ablehnt, ist versténdlich,
vermag aber nicht den
Vorwurf der Glaubens-
beschimpfung zu be-
griinden.»

(Bundesgerichtsentscheid)

Mathias Griinewald, Isenheimer Altar

absichtigt wurde, einen Gewinn zu er-
zielen. Zurecht wird in der neuen Litera-
tur darauf hingewiesen, dass auch der
Vertrieb eines Filmes dem Schutz der
Meinungséusserungs- und Pressefrei-
heit zu unterstellen sei, da durch den
Vertrieb, gleich wie bei Bichern und
Zeitungen, nicht irgendwelche Giter,
sondern Informationen und Meinungen
vermittelt werden. Der bloss technische
Unterschied des Informationstragers
rechtfertige keine unterschiedliche Be-
handlung, schreibt Ilvo Hangartner in
«Grundzige des schweizerischen
Staatsrechtes».

Selbstregulierung

Gemeinsam an diesen Verfassungs-
rechten ist die dadurch statuierte
grundsatzliche staatliche Enthaltung vor
Eingriffen in den zwischenmenschlichen
Kommunikationsprozess, solange er
sich in friedlichen Bahnen bewegt. Dies
beinhaltet auch, dass Meinungskontra-
henten grundsétzlich auf die von der
Gesellschaft zu Verfugung gestellten
Mittel des Meinungskampfes verwiesen
sind. Der Birger soll selbst aktiv werden
und sich der geistigen Auseinanderset-
zung stellen. Die Strafjustiz hat nur
dann einzugreifen, wenn grobe Verlet-
zungen dieses Dialogprinzips die ge-
sellschaftliche Selbstregulierung tber-
fordern (D. Krauss). Die bloss abstrakte
Méglichkeit, dass es Arger gibt, geniigt
nicht.

Die Bedeutung verfassungsmassiger
Grundrechte beztiglich der Anwendung
von die Grundrechte beschréankenden
Gesetzesbestimmungen liegt insbeson-
dere in der Auslegung der im Gesetz
enthaltenen unbestimmten Gesetzesbe-
griffen, welche 'im Lichte der Verfas-
sung ausgelegt werden missen’. Be-
ziglich des Artikels 261 StGB heisst
dies konkret, dass die darin enthaltenen
wertenden Begriffe wie ‘verspotten’,
‘beschimpfen’ und ‘in gemeiner Weise’
verfassungskonform auszulegen sind.
Im Zweifelsfall ist zugunsten der Grund-
und Freiheitsrechte zu entscheiden.

Tatbestand und Merkmale

Den Tatbestand von Artikel 261 ver-
wirklicht in objektiver Hinsicht, wer
«die Uberzeugung anderer in Glau-
benssachen (...) &ffentlich (...) in ge-
meiner Weise (...) beschimpft und ver-
spottet», in subjektiver Hinsicht, wer
hierbei vorsatzlich handelt.
Schutzobjekt dieses Gesetzesartikels ist
die 'Glaubensfreiheit’, genauer: die
Achtung vor dem Mitmenschen und
seiner Uberzeugung in religidsen Din-
gen einerseits, und damit gleichzeitig
der religiose Friede andererseits.

Mit dem Wort 'Glaubenssache’ und der

37



Dokument: Pladoyer der Verteidigung

Hervorhebung des Gottesglaubens, wie
auch durch die Marginale 'Stérung der
Glaubens- und Kultusfreiheit’ wird klar-
gelegt, dass es sich um religiése, also
das Verhaltnis des Menschen zu Gott
betreffende Uberzeugungen handeln
muss. Geschitzt ist das Recht des
Menschen auf Achtung vor seinem Be-
kenntnis, nicht etwa der Inhalt des Be-
kenntnisses als solches.

Demgegeniiber ist die Beziehung des
Glaubigen zur Kirche als Institution
nicht Schutzobjekt der Strafbestim-
mung. Artikel 261 kann daher nicht
zum Maulkorb fur Kirchenkritiker um-
gedeutet werden.

Zweites Schutzobjekt ist der religiose
Friede. Dies ergibt sich schon aus den
Tatbestandsmerkmalen “6ffentlich’ und
‘in gemeiner Weise’'. Ware einzig die
"Achtung des Bekenntnisses’ als solches
Gegenstand des strafrechtlichen Schut-
zes, ware das Offentlichkeitserfordernis
sinnlos, und es musste auch eine ge-
meine Verspottung im privaten Rahmen
geahndet werden.

Mit dem ‘Offentlichkeitserfordernis’
wird die Ratio Legis deutlich: Nur Aus-
serungen, die einem breiten Kreis von
Personen zuganglich gemacht werden,
kénnten allenfalls Uberhaupt die Frie-
densordnung stéren (vgl. Martin Schu-
barth, Der Fahrner Prozess).

Artikel 261 StGB ist daher ein abstrak-
tes Gefdhrdungsdelikt. Die Tathandlung
ist also nicht nur unter dem Gesichts-
punkt der 'Verletzung der Glaubens-
liberzeugung” zu wirdigen, sondern
zusatzlich unter dem Aspekt der 'Eig-
nung zur Friedensstérung’. Dies erfor-
dert notgedrungen, dass die Umsténde,
in denen sich die ‘Tathandlung’ entfal-
tet, gewdrdigt werden.

Korperliche Gegenstandspriasenz

Die Tathandlung des Strafbestandes hat
‘Offentlich’ zu erfolgen. Durch die Vor-
fihrung des Filmes im Studiokino
Commercio wurde der Film ‘einer un-
bestimmten Vielzahl von Personen zu-
génglich und fiir sie wahrnehmbar ge-
macht’. Darauf hinzuweisen ist ledig-
lich, dass die Anforderung der ‘Offent-
lichkeit’ nicht nur fiir das ‘Beschimpfen’
und "Verspotten’ gilt, sondern auch fiir
die Verunehrung religioser Gegenstan-
de (Stratenwerth).

Aufgrund der Formulierung in der An-
klage halt der klagefiihrende Bezirksan-
walt auch den zweiten Halbsatz "Ver-
unehrung religioser Gegensténde’ als
erfiillt. Um Missverstédndnissen vorzu-
beugen, sei darauf verwiesen, dass dies
stets die kdrperliche Prédsenz des Ge-
genstandes, also mithin des Christus-
kreuzes erforderte. Die blosse Abbil-
dung dessen fallt demnach nicht unter
den zweiten Halbsatz von Artikel 261.

38

«Bei der Beurteilung ist
nicht auszugehen von
einzelnen Bildern oder
Szenenfolgen (...), son-
dern es ist der Film als
Ganzes unter dem
Aspekt der Glaubensbe-
schimpfung zu wiirdi-
gen.»

(Bundesgerichtsentscheid)

Pier Paolo Pasolini LA RICOTTA

Tathandlung ist das 'Beschimpfen’ oder
"Verspotten’, also ein ehrenkrankendes
Herabziehen, wobei an eine gewisse
Roheit der Form zu denken ist. Oder
Bezeugung von Missachtung. Die Ta-
thandlung - also nicht etwa der Verlet-
zungserfolg - muss «in gemeiner Wei-
se» erfolgen, was objektiviert "dusseres
Benehmen’ und "Verhalten’ hiesse und
nicht subjektiviert im Sinne des Beweg-
grundes oder der Gesinnung des Taters
zu verstehen ware. Das heisst beztiglich
eines Kunstwerkes nichts anderes, als
dass die Interpretation des Kunstlers im
Werk selbst zum Ausdruck kommen
muss.

Ohne Satire kein Geisteskampf

Durch diese qualifizierte Tathandlung
soll verhindert werden, dass schon
sachliche Kritik als Beschimpfung oder
Verspottung gelte und jede geringfligi-
ge Ubermarchung strafrechtlich verfolgt
werde. Der Ausdruck bedeutet somit
nichts anderes, als dass die Glaubens-
beschimpfung eine grobe sein muss.
Bereits im  Gesetzgebungsverfahren
wurde betont, dass freie Kritik in Glau-
benssachen in keiner Weise «zuriickge-
bunden» werden dirfe, dass »ohne die
scharfe Waffe der Satire noch keine
Geisteskdmpfe ausgetragen worden»
seien, dass hieran gemessen der straf-
rechtliche Schutz des religiosen Gefiihls
vor offentlicher Verhéhnung «bis zur
Grenze des Mdoglichen ausgedehnt»
werden misse und dass deshalb bloss
«dreckige Angriffe», nur das «gemeine
Heruntermachen» bestraft werden sol-
len.

Ein blosser Verstoss gegen den ‘guten
Ton’ oder den 'guten Geschmack’' ge-
ndgt nicht. Noch weniger kann eine
Religionskritik als unsachlich im Sinne
der Strafbestimmung qualifiziert wer-
den, wenn sie ungelegen kommt, lastig
oder missliebig ist, hart, bissig, schroff,
bitter; wenn sie schockiert oder provo-
ziert; wenn sie denk-anstossig ist.
Demgegentiber greift der Straftatbe-
stand etwa durch die Ausserung rein
denunziatorischer Werturteile, durch
Unterschiebung an sich verachtlicher,
schimpflicher und ungeheuerlicher Tat-
sachen. Eine solch grobe 'Beschimp-
fung” oder "Verspottung’ kénnte ange-
nommen werden, wenn die Ausserung
selbst bei wohlwollender Auslegung
nichts hergibt.

Das Mass der Kritik

Ob das Mass zuldssiger Kritik tber-
schritten ist, ist insbesondere aus den
gesamten Umstanden des Hergangs,
dem gewahlten Ort oder, nach bundes-
gerichtlicher  Rechtsprechung, den
«Umsténden» insbesondere nach dem



Achternbusch macht mit DAS GESPENST einen Bildersturm mit filmischen Mitteln.

39



Dokument: Pladoyer der Verteidigung




Durchschnittsempfinden der Anhénger
des angegriffenen Glaubens zu beurtei-
len. Dies in der richtigen Erkenntnis,
dass eine Ausserung ihren Bedeu-
tungsgehalt im Umfeld entfaltet. Es
versteht sich, dass zu den "Umsténden’
auch die Tatsache gehort, dass die in-
kriminierten Sequenzen Teil eines Fil-
mes sind, also nicht isoliert betrachtet
werden kénnen.

Folgt man der verfassungskonformen
Auslegung, wonach nur Verletzungen
des 'Dialogprinzipes’ strafrechtlich rele-
vant sein kdénnen, darf auch vom ver-
meintlich Verletzten erwartet werden,
dass er sich um Verstédndnis bemthe.
Dabei ist erheblich, dass die inkrimini-
erte Ausserung im Rahmen eines ‘Wer-
kes der Kunst® erfolgte. Nicht im Sinne
einer generellen Privilegierung der
kiinstlerischen Ausserung, aber: als
spezifische geisteskommunikative Form
der Auseinandersetzung in unserer Kul-
tur darf sie ein besonderes, ihre Funk-
tion reflektierendes Verstandnis erwar-
ten (D. Krauss), also ein Bemihen um
Verstédndnis des kinstlerischen Aus-
drucks.

Geméss Bundesgesetzgeber ist das
"Durchschnittsempfinden der Anhanger
des angegriffenen Glaubens’ massge-
bend. Eine einzelne Glaubensgemein-
schaft musste der rechtlichen Wirdi-
gung zugrunde gelegt werden, wenn sie
durch eine Ausserung direkt angegriffen
wurde. Der Film greift keine konkrete
Glaubensgemeinschaft an, sondern
wirft Fragen auf, welche flir samtliche
Christen von Bedeutung sind.

Unbesehen eingeklagt

Bevor der Film aufgefuhrt wurde, sind
sieben Anzeigen eingegangen, worun-
ter eine mit dem Absender der Organi-
sation «Pro Veritate». Zum Zeitpunkt
der Anzeigenerstattung hatte also keiner
der Anzeiger den Film gesehen. Dem-
gegentiber wurde DAS GESPENST von
samtlichen Filmkritikern, die den Film
gesehen hatten, als eine provokative
Auseinandersetzung mit Zeitfragen auf-
genommen. Kritiken beschrankten sich
auf die Langatmigkeit einiger Sequen-
zen.

Von der offiziellen Jury der evangeli-
schen Filmarbeit wurde der Film wegen
seines ‘denk-anstdssigen” Charakters
ausgezeichnet und zum Film des Mo-
nats April 1983 ausgewdhlt. Auch im
offiziellen Organ des Schweizerschen
Katholischen Volksvereins und des
Evangelischen Mediendienstes erfuhr
der Film eine wohlwollende Kritik, die -
trotz Schock und Provokation - den
Wert flir geistige Auseinandersetzung
mit dem von Achternbusch aufgegriffe-
nen Thema erkannte. Das zur Verfi-
gung stehende Spektrum der Reaktio-

nen ist ein Beweis daflir, dass der Film
nicht als ein Mangel an Respekt vor
dem Glaubensbekenntnis empfunden
wurde, schon gar nicht als 'gemeine
Verspottung’. Der Straftatbestand ist
nicht erfillt: die Angeklagten sind frei-
zusprechen, der Film ist freizugeben.
Will man das "Durchschnittsempfinden’
hingegen als normativen Rechtsbegriff
auffassen und die konkret fassbaren
Reaktionen auf den Film lediglich als
Indiz hinnehmen, so héatte der Richter
die Aufgabe, aus unserer pluralistischen
und séakularisierten Gesellschaft jene
‘Fiktion eines Christen’ zu schaffen, der
"durchschnittlich empfindet’. Es liegt
auf der Hand, dass man sich aufs Glat-
teis vollig unjustiziabler Kriterien be-
gibt, die bei der Aussichtslosigkeit eines
solchen Unterfangens die Justiz zurecht
dem Verdacht aussetzt, zum "Mass aller
Dinge’ die mehr oder weniger reflek-
tierte Meinung der urteilenden Richter
zu erheben. (...) In der rechtlichen Wiir-
digung des Filmes sind - zusammenge-
fasst - zu prifen:
1) die Umstande, unter denen er ge-
zeigt wurde;
2) der Film als Ganzes und die Tatsa-
che, dass er ‘ein Werk der Kunst’ ist;
3) die inkriminierten Szenen und ins-
besondere, wie ein um Verstandnis
bemiihter Durchschnittschrist den
Film aufnehmen konnte und musste.
Im Gbrigen ist noch einmal darauf zu
verweisen, dass es nicht die Funktion
des Artikels 261 sein kann, die Christen
vor einer lebendigen Auseinanderset-
zung mit religiosen und theologischen
Zeitfragen zu bewahren.

Die Umstande der Auffiihrung

Der Film DAS GESPENST wurde im
Studiokino Commercio in Zirich ge-
zeigt, einem kleinen, 49-platzigen Kino,
welches allgemein bekannt ist dafur,
kritische, avantgardistische Filme in
sein  Programm aufzunehmen. Dies
etwa im Gegensatz zu verschiedenen
Zurcher Grosskinos, in denen das Pu-
blikum in der Regel eingédngiger filmi-
scher Massenkonfektionsware ausge-
setzt ist.

Wer also die Schwelle zu diesem Kino
Uiberschreitet, weiss, dass er sich im all-
gemeinen keinen ‘gemutlichen Kino-
abend’ macht, sondern sich meist ei-
nem mithsamen Prozess geistiger Aus-
einandersetzung hingibt.

kum sind Leute, die dazu bereit sind
und auch wissen, dass sie herausgefor-
dert werden.

Im Kinoprogramm wurden gleichzeitig
drei weitere Filme von Herbert Achtern-
busch aufgefiihrt, um dem Interessier-
ten das filmische Werk dieses Kinstlers
vorzufiihren. Damit wurde dem Zu-
schauer eine zusatzliche Interpretat-

ionshilfe angeboten und jene Sequen-
zen des Films, welche (auch) autobio-
graphisch gefarbt sind (etwa die inkri-
minierte Sequenz mit den an Kreuze
gebundenen Froschen) verstandlich ge-
macht.

Die inkriminierten Sequenzen sind Teil
eines Filmes. Eine rechtliche, mediena-
daquate Wirdigung setzt notgedrungen
eine Wirdigung des ganzen Filmes
voraus, da diese Sequenzen nur als Teil
des Ganzen ihren Sinn entfalten. Wirde
der Film tatsachlich ‘gemeine Verspot-
tungen’ beinhalten, so waren diese auf-
grund der "Umstande’ gar nicht geeig-
net gewesen, den ‘6ffentlichen Frieden’
zu stéren.

Ein "Werk der Kunst’

Der Film ist schwarz-weiss, als Aufnah-
metechnik wird die Plansequenz ver-
wendet, eine Technik, die durch spe-
zielle Kargheit der verwendeten filmi-
schen Mittel charakterisiert ist. Die Ka-
mera wird geflihrt, als ware sie das
Auge eines aussenstehenden Betrach-
ters. Die Szenen laufen in der Regel
ohne Zooms ab, ohne raffinierte
Schnitte, ohne spezielle Aufnahmewin-
kel.

Mit dieser bewusst eingesetzten Tech-
nik wird der Zuschauer auf kritischer
Distanz gehalten. Der Zuschauer wird
von Achternbusch weder manipuliert,
noch vom Geschehen auf der Leinwand
vereinnahmt. Diese Technik vermag
beim Zuschauer zeitweise Geflihle von
Langeweile zu erwecken. Sie steht im
Unterschied etwa zum Hollywoodkino,
wo sowohl Kamera-Fiihrung wie Mon-
tage eines Filmes darauf angelegt sind,
dem Zuschauer eine fiktive Realitdt vor-
zugaukeln, von der er - bisweilen mit-
samt seinen Trdumen - vereinnahmt
wird, wo er sich auch identifizieren
kann, und dadurch im Moment jede
kritische, reflektierende Distanz verliert.
Dem unbelasteten Betrachter des GE-
SPENSTES fallt in formaler Hinsicht das
dissonale Gestaltungsprinzip auf, wel-
ches fur Achternbusch typisch ist und
sein gesamtes Werk durchdringt. Witzig
und humorvoll wechseln scheinbare
Grobschlachtigkeiten, bayrisch Unge-
hobeltes, anzugliche Grobheiten -
manchmal unverhofft und tberraschend
- mit pathetischen Sequenzen von tie-
fem Ernst und ergreifender Zartheit,
eingepackt in die traurige Komik des
verzweifelnden Clowns.

Durch die Vermischung und permanen-
te Durchdringung von «Hohem» und
«Niederem» - verstdrkt noch durch die
Kargheit der verwendeten filmischen
Mittel - wird beim Betrachter auch Be-
troffenheit ausgeldst. Er wird mit dem
Ernst der aufgeworfenen Fragen kon-
frontiert und gleichzeitig wird ihm ein

41



Dokument: Pladoyer der Verteidigung

Mittel in die Hand gegeben, sich am
Witzigen und Humorvollen zu ergétzen,
um dadurch auch wieder jene Distanz
zu gewinnen, die die Reflexion ernst-
hafter Themen erfordert.

Arbeit mit Sprache

Dieser formale Rhythmus der Aufnah-
metechnik und des Achternbusch’schen
Gestaltungsprinzips muss beim Be-
trachter notgedrungen die Frage nach
dem Sinn auslésen. Dieser Sinn ‘ver-
steckt’ sich hinter dem Raster von Satire
und Humor. Das Kénnen von Achtern-
busch liegt darin, dass er nie stffisant
wirkt.

Auffallend ist auch sein Umgang mit
"Sprache’. Gekonnt spielt er mit Klang-
und  Bedeutungsassoziationen  von
Woértern oder ihrer Doppeldeutigkeit. So
wird im GESPENST der 42. Herrgott,
als er vom Kreuz heruntergestiegen ist
und zum Kontrahenten der Oberin des
Klosters wird, zum ‘Obern’: in Anspie-
lung auf sein vormaliges am Kreuz
‘oben’ sein und als mannlicher Gegen-
part der Oberin. Dabei hat es nicht sein
Bewenden: sofort wird die Bedeutung
des Wortes ‘Ober’ im Sinne von Kell-
ner’ genutzt - und schon steht er servie-
rend im kurzerhand zur Klosterbar um-
funktionierten Kellergewdlbe.

Durch die Tatsache, dass Achternbusch
in seinen Filmen die Hauptrolle selber
spielt und dies niemandem verborgen
bleibt, ist ersichtlich, dass das Vermit-
telte immer das ist, was er selbst mittei-
len mdchte. Der Zuschauer tritt in einen
direkten Kommunikationsprozess mit
dem Autoren. Wie alle seine Filme ist
auch DAS GESPENST durchzogen von
einer reichen Metaphorik und Symbolik,
von zitathaften, kulturhistorisch be-
deutsamen Anspielungen. Das mag fir
den unbedarften Rezipienten des GE-
SPENSTES das Verstdndnis erschwe-
ren, nur: das Unwissen des Rezipienten
allein vermag eine Aussage mitnichten
zur strafrechtlich relevanten ‘gemeinen
Verspottung’ zu stempeln. Aus dem
Gesagten geht hervor, dass der Film
‘ein Werk der Kunst’ ist, welches im
Gbrigen so gehalten ist, dass es dem
Zuschauer durch die Wahrung der Di-
stanz die Modglichkeit permanenten
Mitreflektierens bietet. Bleibt zu prifen,
ob der Film, respektive die inkriminier-
ten Sequenzen, vom ‘um Kunstver-
stdndnis bemihten Christen” verstan-
den werden konnten und verstanden
werden mussten.

Herrgott in der heutigen Welt

Der Film befasst sich inhaltlich im we-

sentlichen mit folgender Thematik:

- Moral und Kirche einerseits werden
mit dem selbstlosen, kritischen ur-

42

christlichen Verstandnis des Glaubens
andererseits konfrontiert, dargestellt
am Bildnis, welches die Kirche aus
der Gestalt des Jesus von Nazareth
gemacht hat. Provokativ und schok-
kierend wird dieses Bild in unserer
Realitdt des 20. Jahrhunderts hinter-
fragt.

- Anlehnend an Dostojewskijs 'Der
Grossinquisitor’ aus 'Die Bruder Ka-
ramasow’ wird auch die Frage aufge-
griffen, wie diese urspriinglich
selbstlose, barmherzige und gegen
die Ungerechtigkeit der Welt auftre-
tende Gestalt heute aufgenommen
wiirde.

- Schliesslich ist auch der urchristliche
Gedanke - wie es in theologischer
Terminologie formuliert wird - nach
der ‘christlichen Botschaft’ gestellt
oder - in alltdglicher Formulierung -
nach unseren Uberlebensméglichkei-
ten 1982 respektive heute.

Die Polarisierung zwischen Religion und

Glauben einerseits, Kirche und Moral

andererseits wird kontrastiert in der Ge-

stalt des Obern/42. Herrgotts als einer
hilflosen, unbeholfenen, naiven und
liebenswirdigen Person, und in der

Gestalt der Nonne, der Oberin des Klo-

sters, welche zu Beginn des Filmes hart,

frustriert, machthungrig, rtcksichtslos
und durchgreifend dargestellt wird.

Obwohl die beiden Figuren Uber lange
Strecken in einem unvereinbaren Ge-
gensatz erscheinen, nimmt der Film ge-
gen Schluss eine frappierende Wen-
dung: die 'Bilder” werden abgebaut. Die
Figur des Obern beginnt sich im Verlauf
des Filmes aufzuldsen:

Ober:  »Ja, aber ich verliere ein je-
desmal Kraft».
Oberin: »An Kraft? An Farbe verlierst

du. Du bist nicht nur ein Ge-

spenst, sondern du wirst auch

immer gespenstischer. »
Der Ober - nachher auch die Oberin -
I6sen sich in einer beinahe pantheistisch
anmutenden Vision der Welt endgliltig
in eine Schlange und einen Raubvogel
auf. Es ist das Privileg der Oberin, aus-
zurufen:
«Kénnte ich doch deinesgleichen sein...
Nicht an die vielen alten, kranken Men-
schen denken mdissen... Hinweg (liber
die Scheisse, hinweg (ber den Teer,
hinweg (ber den Atem, hinweg C(iber
das Atom, hinweg (iber die Atombom-
ben...».

Damit lasst Achternbusch offen, ob die
bis anhin so bitterbos kritisierte Kirche
nicht vielleicht doch die Madglichkeit
hatte, zu einer humaneren, dem wirkli-
chen Frieden zugewandten Kirche zu
werden. - Oder sieht er die Mdglichkeit
nur im Tod: «Hinweg tber den Tod»?

«Du solist dir kein Bild machen»

Achternbusch stellt nicht die historische
Figur des "Jesus von Nazareth’ dar, wie
das etwa in Bibelfilmen geschieht, son-
dern er fragt nach dem ’Bildnis’, heute.
Damit greift Achternbusch die auch
theologisch bedeutsame Frage nach
dem 2. Gebot auf: «Du sollst Dir kein
Bild machen» (2. Buch Moses, 20,4,
und 5. Buch Moses, 5,8).

Bis zur Verzweiflung geisselt er die Tat-
sache, dass "Heiligstes in den Dreck’, in
die "Scheisse’ gezogen wurde; dass das
‘Bild Christi” und das ‘Kreuz, als Sym-
bol christlicher Glaubensatze” unter
dem weltlichen Herrschaftsanspruch der
Kirche in sein Gegenteil pervertiert
wurde. Beginnend mit den Kreuzziigen
des 10. Jahrhunderts.

Und heute? Nach Hiroshima, im Zeital-
ter der Atombombe? Hartnackig und
unerbittlich konfrontiert Achternbusch:
«Dieses Kreuz ist keine Sicherheit. Die-
ses Kreuz ist eine Frage... Du musst dir
sie Frage stellen. Und du musst die
Antwort finden... Bei euch muss es eine
Frage sein.»

Unibersehbar wird diese Fragestellung
bereits in der ersten und inkriminierten
Einstellung in Wort und Bild angespro-
chen. Dass das eben Gesagte nicht
Ausfluss einer blossen Spekulation ist,
sondern im Film immer wieder greifbar
seinen Ausdruck gefunden hat, mégen
die folgenden Szenen belegen:

«Essig, Essig war fiir unseren Heiland
gut genug. Dann wird doch fiir diesen
Reservechristus Scheisse gut genug
sein. »

Oder, im heftigen theologischen Disput
zwischen der Oberin und ihm, wo die
Oberin sagt:

«Nur im Guten und im Bdsen konnten
wir ihnen einbleuen, wer du bist. Wir
haben sie geschlagen, damit sie kapie-
ren, dass du sie liebst. Und wenn sie
deine Liebe gar nicht annehmen woll-
ten, dann haben wir sie auch getétet,
und nicht nur einzeln, auch massen-
weise, vélkerweise...» - Seine Antwort:
»Das ist ja Scheisse... »

Filmischer Bildersturm

Im protestantischen Zirich duirfte man
erwarten, dass diese Frage verstanden
wiirde: Es entbehrt seinerseits nicht ei-
ner gewissen Komik, dass der Schau-
platz dieses Prozesses ausgerechnet
Zirich ist, wo vor knapp 500 Jahren
Zwingli im ’'Bildersturm’ und seinem
Postulat, «nur im Wort liegt die Wahr-
heit, nicht im Bild» (sola scriptura, sola
fides) gegen bildhafte Darstellungen des
"Wortes' aufgetreten ist. Achternbusch
macht mit seinem GESPENST nichts
anderes als einen Bildersturm mit filmi-
schen Mitteln.



Es war auch dieser Zwingli, der mit Ve-
hemenz forderte, «ecclesia reformata,
semper reformanda», sinngeméss die
Aufforderung beinhaltend, die Wahrheit
miusse jeden Tag von Neuem gesucht
werden. Auch diese Feststellung hat im
Film ihren manifesten Ausdruck:
Oberin: «Gott sei Dank haben wir heute
die Méglichkeit, die Welt zigmale in die
Luft zu jagen, wenn du es uns nur be-
fiehlst. »
Oder in der Schlussequenz des Filmes:
«... Hinweg lber die Scheisse, hinweg
lber den Teer, hinweg (lber die Leere,
hinweg (iber die Schwere, hinweg (iber
die Atmosphédre, hinweg C(liber den
Atem, hinweg (ber das Atom, hinweg
liber die Atombomben... ».
Gegen das 'Bild Christi’ in drastischer
und schockierender Weise, mit Hilfe der
Uberzeichnung 'Sturm zu laufen’, damit
die Frage nach dem aktuellen Verstand-
nis der Welt in unserer christlichen
Lehre aufzugreifen, hat bereits eine lan-
ge kunsthistorische Tradition. Ich greife
an dieser Stelle nur zwei altere Beispiele
heraus:
- die Spottkruzifixe der Gnostiker im 3.
Jahrhundert auf dem Palatin
- die Altarbilder des Matthias Griine-
wald (welche tbrigens in Bayern ent-
standen sind).
Auch im 20. Jahrhundert wurde dieses
Thema beinahe von jedem Kiinstler
einmal aufgegriffen. Ich werde darauf
zurtickkommen.
Diese Kunstler und auch Achternbusch
greifen das auf, was die Theologen als
‘Schock von Golgatha” bezeichnen:
«Wer vom Kreuz nicht schockiert wer-
den kann, kann die christliche Botschaft
nicht aufnehmen». Ubersetzt in eine
alltdglichere Sprache heisst das: So, wie
es schockieren und betreffen muss,
dass jener, der fiir Gerechtigkeit einge-
treten ist, von der Obrigkeit am Kreuz
aufs Brutalste gefoltert und gemartert
wurde, so muss jedes Elend, auch das
in der heutigen Zeit, schockieren und
betreffen, muss sich jeder damit aus-
einandersetzen.

«Der Schock von Golgatha»

So ist das Kreuz ein Symbol fir den
‘Aufschrei’, fur die "Ungerechtigkeit’:
das Kreuz als Provokation, oder in der
Sprache von Achternbusch:

«Dieses Kreuz ist keine Sicherheit. Die-
ses Kreuz ist eine Frage. Die Frage nach
Erlésung. Du musst dir die Frage stel-
len. Du musst die Antwort finden. Bei
mir war es eine Bitte. Bei euch muss es
eine Frage sein. »

Dieser 'Schock von Golgatha’ bewog
einige Kunstler, das ‘Leiden Christi’
nicht in verzerrender Art - Jesus mit ro-
ten Backen, mit ‘gen Himmel gerichte-
tem, verkldrtem Blick, wenn mdglich

«Wer den ganzen Film
anschaut, kann objektiv
nicht zum Schluss kom-
men, dieses Werk, tiber
dessen kiinstlerischen
Wert oder Unwert hier
nicht zu befinden ist, be-
zwecke eine Beschimp-
fung oder Verspottung
der "Uberzeugung ande-
rer in Glaubenssachen’.»

(Bundesgerichtsentscheid)

Federico Fellini ROMA

noch lachelnd - darzustellen, sondern in
ausserstem Naturalismus, die Schmer-
zen und Qualen des Folter-, des Erstik-
kungstodes darzustellen. Deshalb sind
auch Darstellungen mit heraushéngen-
der Zunge (als Folge des Erstickungsto-
des) bekannt, zum Beispiel bei Matthias
Grinewald.

Wenn sich die Anklage darauf kapriziert
und lakonisch leichthin feststellt, «das
Christenkreuz, als Symbol christlicher
Glaubenssatze» werde verunehrt, so
mochte man sie auffordern, ihr eigenes
Bild zu reflektieren oder bei Paulus im
1. Korintherbrief das Ganze nachzule-
sen.

Auch in der Kunst des 20. Jahrhunderts
wurde das Thema - das Kreuz als
"Mahnmal’ - immer wieder in der, heu-
tigen kiinstlerischen Ausdrucksformen
entsprechend provozierenden Art auf-
gegriffen. In der Malerei zum Beispiel
von Josef Beuys im "Wurfkreuz’, oder
von George Grosz im "Maul halten und
weiter dienen’, bekannt als "Christus mit
der Gasmaske’. (Vgl: Rombold/ Schwe-
bel: Christus in der Kunst des 20. Jahr-
hunderts, Basel 1983).

In der Ausstellung tber die Osterreichi-
schen Aktionsklnstler - «Korperspra-
che» - wurden einem breiten Publikum
im Herbst 1982 in Winterthur schok-
kierendste Kreuzigungsszenen zugéng-
lich gemacht. Zu denken ist an die Dar-
stellungen von Arnulf Rainer in «Him-
melfahrt» und die Kreuzigungen von
Hermann Nitsch.

In der Literatur sei unter vielen Frank
Geerk verwiesen, welcher sich in Basel
1974 wegen zwei Gedichten einem
Strafverfahren stellen musste und frei-
gesprochen wurde. Im Film waren Leute
wie Bunuel, Pasolini, Kramer zu nen-
nen. All diese kinstlerischen Produk-
tionen waren dem Publikum - zurecht -
zuganglich. Es ist rechtmissbrauchlich
und willkirlich, wollte man ausgerech-
net DAS GESPENST von Herbert Ach-
ternbusch verbieten.

Dies alles zeigt, dass es Achternbusch in
theologischer Terminologie um ‘die
Provokation des Kreuzes' und das 'Bild
Christi” geht. Er spricht in unserer Welt
religiose und auch theologisch bedeut-
same Fragen an. (...) Hinter dem Raster
des Humorvollen bis Satirischen ist der
Aussagegehalt des Filmes deutlich zu
erkennen. Notwendig ist nur eine Be-
reitschaft des "Zuhérens und Zusehens’,
nicht einmal ein spezielles Kunstver-
standnis.

«Der 42. Herrgott»

1. Anklagepunkt: dass »in Anlehnung
an den Kreuzestod Christi, unter der In-
schrift ‘In Ruh’, ein "42. Herrgott’, mit
lbergrosser, heraushdngender Zunge
ans Kreuz genagelt dargestellt wird,

43



Dokument: Pladoyer der Verteidigung

welcher  Gekreuzigte, nach einem
Darmgerdusch einer Nonne, den rech-
ten Arm vom Kreuz nimmt und sich die
Nase zuhélt».

Bereits die erste Einstellung des Filmes
ist Gegenstand dieses Verfahrens: Im
Bild ein Kreuz, uberschrieben mit ‘In
Ruh’, an das Achternbusch genagelt ist.
Mit einer mickrigen Dornenkrone und
einigen blonden Strédnen gelockten
Wollhaar. Die Augenbrauen schwarz
und dick nachgezogen. Mit grossen,
gedffneten Augen. Eine Ubergrosse
Zunge aus dem Mund gehangt. Gott sei
Dank trégt er einen Lendenschurz.
Die Oberin des Klosters tritt auf ihn zu
und beginnt zu sprechen: «Du bist der
42. Herrgott in unserem Kloster. Du
bist der letzte Herrgott in diesem Ge-
bdude. Die anderen 41 Herrgotter sind
alle bedeutend jlinger und wichtiger.
Der Herrgott in der Kirche ist flr die
Volksverdummung da, so wie der in der
Leichenhalle fir den Volkszorn da
ware...».
Nachdem die Oberin ihren Dialog
beendet hat, kehrt sie dem Kruzifix den
Ricken und ‘furzt’, wahrend sie sich
entfernt - oder, wie es in der salonfahi-
geren Sprache des Bezirksanwaltes
heisst: sie gibt ein Darmgerdusch von
sich. Darauf 16st der 42. Herrgott seinen
rechten Arm vom Kreuz und halt sich
die Nase zu.

Das soll, nach der Anklage, eine «ge-

meine Verspottung» sein, welche ge-

eignet ware, den &ffentlichen Frieden zu
stéren. Aus dem gesamten Film kann,
wie bereits nachgewiesen, eindeutig
entnommen werden, dass es um das

«Bild 1982» geht, und nicht um die

Darstellung der historischen Figur des

Jesus von Nazareth. Dies kommt eben-

falls in der Sequenz selbst zum Aus-

druck:

- sichbar im Bild an der Uberschrift ‘In
Ruh’ anstelle des liblichen INRI

- hérbar im Text: «Du bist der 42....»,
also nicht der erste

- im Gbrigen gab es zu Beginn der Zei-
trechnung noch keine Kloster.

Die offenbar speziell anstdssige Zunge

ist (wie alles bei Achternbusch) - sicht-

bar - mehrdeutig:

- der 42. Herrgott will mit dieser stin-
kigen Welt (durch den Gestank des
Furzes verstarkt) nichts zu tun haben.
Lasst mich "In Ruh’

- sie ist ein Zitat auf die naturalistische
Darstellung der den "Schock von Gol-
gatha’ aufnehmenden Gemélde, ein
Bezug zu Griinewald, welcher in sei-
nen Altarbildern griine, aufgequollene
Zungen malte und ein Landsmann
von Achternbusch ist.

Selbst das Thema der 'Erlésung’, die

Frage nach unseren Lebensmdoglichkei-

ten, ist im Text bereits enthalten. Den

44

«Der Gesetzgeber hat im
Wortlaut von Artikel 261
StGB deutlich zum Aus-
druck gebracht, dass
nicht jede Kritik, die al-
lenfalls als beleidigend,
provokativ oder spot-
tisch aufgefasst werden
kann, bereits strafbar
sein soll, sondern nur
eine auf Hohn und
Schmidhung ausgerichte-
te, durch Form und/ oder
Inhalt das elementare
Element der Toleranz
(Glaubens- und Kultus-
freiheit) verletzende
Ausserung.»

(Bundesgerichtsentscheid)

Luis Bunuel LA VOIE LACTEE

meisten Zuschauern wird dieser Sinn
verborgen bleiben. Nichtsdestotrotz
gehe ich kurz darauf ein - nur damit
Achternbusch jener Respekt entgegen-
gebracht wird, der ihm geblihrt:

42 ist ein Zahlensymbol der mittelalter-
lichen Bibelexegese der Kabbalisten:
eigentlich 4 + 2, haufig verkdrzt zu 42.
‘4" steht fur die Materie (die alten vier
Elemente), die sich bildlich im Kreuz in
ihrer Gegensatzlichkeit aufheben.

2" steht fur die Dualitdt Mensch-Gott.
Jesus, als Inkarnation Gottes, syntheti-
siert diesen Gedanken.

Lasst also Achternbusch die Oberin sa-
gen: «Du bist der /etzte Herrgott in die-
sem Gebaude, so ist zu beflirchten, dass
er personlich unserem Atomzeitalter
keine grossen Uberlebenschancen ab-
ringt.

Das 'Bild" zu kritisieren ist, wie bereits
nachgewiesen, eine legitime und relig-
ionsgeschichtlich auch heute noch be-
deutsame Frage. Die kinstlerische Ge-
staltung ist in zeitgemasser und in hu-
morvoller und satirischer Art gehalten.
Dem Zuschauer kann der Bedeutungs-
gehalt nicht entgehen. Die Sequenz ist
mitnichten eine "Ausgeburt reiner
Schméahsucht’. In der Auseinanderset-
zung (Dialogprinzip) mit dem Gesche-
hen auf der Leinwand und dem Gehor-
ten wird der Sinn sofort greifbar.

«Volksverdummung»

2. Anklagepunkt: dass »der Herrgott in
der Kirche als fiir die Volksverdummung
zustédndig bezeichnet wird. »

Die inkriminierte Passage wurde bereits
zitiert. Es heisst nicht, der Herrgott sei
far die Volksverdummung da, sondern
ausdricklich: der "Herrgott in der Kir-
che. Aus dem Filmzusammenhang wird
im Ubrigen klar, wie Achternbusch das
versteht. Er I18sst sie Oberin sagen: «Nur
im Guten und im Bosen konnten wir ih-
nen einbleuen, wer du bist...»

Was ja nichts anderes heisst, als dass
das Denken nicht erwiinscht ist. Die
Kirche selbst liefert mit der Inquisition
den traurigen Beweis. Im Gbrigen ist der
begriindete Verdacht, das kirchliche
Dogma sei geeignet, vom Denken ab-
zuhalten, nicht Achternbuschs Erfin-
dung. Zu denken ist etwa an Sigmund
Freud, Betrand Russell, Bert Brecht,
Heinrich Heine, Jean-Paul Sartre, usw.,
usf.

Die Kirche ist nicht Schutzobjekt des
Straftatbestandes. Nochmals: Artikel
261 StGB kann nicht zum Maulkorb fur
Kirchenkritiker umgedeutet werden.
Wer glaubt, sich gegen eine solche Be-
hauptung zur Wehr setzen zu missen,
ist auf die gesellschaftlich zur Verfi-
gung gestellten Kommunikationsmittel
zu verweisen.



«Scheisse»

3. Anklagepunkt: dass »der sog. 42.
Herrgott, in Kleidung und Aufmachung
an Christus anlehnend, als ddmmliche
Figur dargestellt wird, welche, nach
entsprechendem Kraftausdruck eines
betrunkenen  Polizisten, auf einem
Marktplatz den Umstehenden zwei
Schnapsglédser hinhélt, mit der flehent-
lichen Bitte um ’Scheisse’, ansonst er
wieder ans Kreuz zurlickkehren mdisse».

Nach einer bizarren sprachlichen Ver-
wirrung bestellen die beiden betrunke-
nen Polizisten Poli und Zisti beim Obern
in der Klosterbar anstatt Schnaps:
«Scheisse. Im Ernst nicht. Im Glas.» -
Das Wort «Scheisse» taucht hier in sei-
ner umgangssprachlichen Bedeutung
im Sinne des Kraft-Ausdruckes auf.

Der Ober - nicht mehr der 42. Herrgott -
nimmt es wortlich und macht sich, mit
zwei Schnapsglasern in der Hand, auf
die Suche nach "Scheisse’ im vorweih-
nachtlichen Rummel des Minchner
Christkindlmarktes: Leute, die am kon-
sumieren sind; Geglimmer und Geglit-
zer. Der Ober ist nicht im Bild. Man hort
nur eine Stimme - unterlegt mit Tango-
musik -, die um ’Scheisse fur die Poli-
zei’ bittet. Eine energische Marktfrau im
Bild: ‘Geh weg da, weg!»

Die Szene wechselt jetzt auf einen Fa-
schingsmarkt. Im Gesprach mit Masken
kommt der Ober erst wieder ins Bild.
Erste Richtigstellung: es handelt sich
nicht um irgendeinen Markt und um ir-
gendwelche Umstehende; Masken pra-
gen unubersehbar das Bild. Dadurch
wird ein zusétzlicher, den surrealen
Charakter des Gesprochenen hervorhe-
bender Effekt bewirkt.

Das Wort «Scheisse» erféhrt jetzt einen
Bedeutungswechsel: es steht fiir das
‘Dreckige’, 'Minderwertige’. Eine der
Masken: «Er hat Scheisse verlangt, und
niemand hat ihm Scheisse gegeben.
Nicht einmal Scheisse. »

Der Aussagegehalt: die vom Konsum
absorbierten Menschen wirden ihm
nicht einmal mehr den ‘letzten Dreck’
geben, sich seiner erbarmen. Eine Aus-
sage, die mit Fug als Aufforderung zur
Reflexion verstanden werden muss.
Zudem wird die Bedeutung des Wortes
erweitert, im Sinne von 'Minderwerti-
ges’, 'Dreckiges’ produzieren zu mus-
sen, als Folge des von der Polizei gefor-
derten, bedingungslosen Gehorsams.
Andernfalls ist mit Sanktionen zu rech-
nen.

«lch brauche die Glaser voll Scheisse...
Ich muss wieder ans Kreuz. lhr kennt
das nicht. Es ist die Hélle... Ich will nur
nicht wieder diese Schmerzen. |hr wisst
ja, wie das ist, wenn die dritte Stunde
kommt und nicht vergeht. »

Hier wird der 'Schock von Golgatha’

angesprochen: real, konkret, mit der
ganzen Grausamkeit der Folter und
Qual. In diesen Ausserungen wird das
Leiden in Worte gefasst. Keine ent-
menschlichenden Beschonigungen. Si-
cher, auch hier, in der Kunstform der
Satire.

Anzumerken ist, dass er 'keine Scheis-
se’ produzieren kann: «lch kann nicht.
Ich kann um das Verrecken nicht.»
Und: «Aber du wirst doch nicht verlan-
gen, dass ich mich in Scheisse ver-
wandle.» - Er ist Gber das 'Dreckige’,
das 'Minderwertige’ erhaben, ein
durchaus christliches Verstandnis.
Vielleicht um Missverstandnissen vor-
zubeugen, spricht Achternbusch die
Frage der Blasphemie selbst an. Eine
Maske: «Er lastert Gott. Nein, er lastert
uns. Wer kann uns lastern?» Seine
Antwort: «Ich lastere euch nicht. Ich
will nur nicht wieder diese Schmerzen.»

Zu guter Letzt steht das Wort ‘Scheisse’
fr den Zustand unserer - im Verstand-
nis Achternbuschs - ausgehohlten und
leeren Welt. Eine Maske: «Aus uns und
allem machen die nur Scheisse. Nur
Scheisse von A bis Z. Eine einzige Rie-
senscheisse.» So reden die Leute, und
es ist anzunehmen, dass sie mehr mei-
nen, als die Polizei.

«Frosche»

allen bekannte «Froschkonig» der Ge-
brider Grimm genannt - bis in unsere
Zeit hinlibergerettet.
Achternbuschkundigen ist bekannt,
dass der ‘Frosch’ in seiner Biographie
eine besondere Rolle spielt, weshalb
das Tier in seinem Werk immer wieder
auftaucht. Bezliglich des literaturhisto-
rischen Zitates sei auf den antiken Vor-
laufer von Herbert Achternbusch ver-
wiesen: auf Aristophanes und seine Ko-
mdodie «Die Frosche».

Selbst beim Verkennen der Bedeutung
der Tiermetapher wird aus dem - vom
Ankldger unterschlagenen - Hand-
lungsablauf und dem gesprochenen
Text die Bedeutung der Sequenz klar:
Es ist namlich der 'Ober’, der die von
der "Oberin’ an die Kreuze gebundenen
Frésche befreit, nachdem sie von ihm
wissen wollte, was seine dritte Bitte am
Kreuz gewesen sei.

«Meine dritte Bitte war die um Erlo-
sung. Dieses Kreuz ist keine Sicherheit.
Dieses Kreuz ist eine Frage. Die Frage
nach Erldsung...»

Die leidenden Frosche und damit die
leidende Kreatur wird befreit. Weder
blasphemisch noch spottend. In dieser
Sequenz steckt auch Ernst, so dass
selbst den Humorlosen der Sinn nicht
verschlossen bleiben kann.

Schlussfolgerung

4. Anklagepunkt: dass das Christus-
kreuz, als Symbol christlicher Glau-
benssétze, durch Behdngen von drei
Kreuzen mit lebendigen Fréschen ver-
unehrt wird».

Uber die Bedeutung des 'Christuskreu-
zes, als Symbol christlicher Glaubens-
satze’ habe ich mich bereits ausgelas-
sen. Nochmals: Das Kreuz ist eine Fra-
ge. Zu untersuchen ist, ob die Verbin-
dung von drei Fréschen mit den ‘Kreu-
zen’ - eine Anspielung auf den Olberg -
eine ‘gemeine Verspottung’ sei.

Der Frosch ist ein kirchen- und relig-
ionsgeschichtlich bedeutsames Symbol:
urspriinglich als heidnisches Symbol im
alten Aegypten Inbegriff von Wiederge-
burt und Auferstehung, wurde es im
Urchristentum rezipiert. Auf Kultge-
genstdnden der Urchristengemeinde
finden sich Abbildungen von Froschen
mit - notabene - Kreuzen mit biblischen
Inschriften, insbesondere mit der In-
schrift «Ich bin die Auferstehung».

Erst im Mittelalter erfuhr die urchristli-
che Symbolik einen neuen Bedeu-
tungsgehalt. Der «Frosch» wurde zum
Inbegriff der Versuchung, des Bosen, ja
des Teufels. Bildlich tbrigens darge-
stellt bei Hieronimus Bosch in «Die
Versuchung des heiligen Antonius».
Der urspriingliche Symbolgehalt hat
sich im Marchen - als Beispiel sei der

Mit keiner Sequenz ist der Straftatbe-
stand von Artikel 261 des Strafgesetz-
buches erfillt. Bei der Komplexitat und
Dichte des Filmes wiirde die Bejahung
der Tatbestandsmassigkeit auch nur ei-
ner Sequenz dem Verbot des ganzen
Filmes gleichkommen.

Es geht nicht an, mit den Mitteln der
Strafjustiz die Auseinandersetzung mit
diesen menschlich, theologisch und
kiinstlerisch bedeutsamen Themen un-
terbinden zu wollen. Dies kdme einer
Bevormundung der Christen, Theologen
und Kinstler gleich, die sowohl unsere
verfassungsmassig garantierte Relig-
ionsfreiheit als auch die Kunstfreiheit
zur blossen Farce zu degradieren droh-
te. Im Ubrigen hat die katholische Kir-
che vor zehn Jahren den ‘Index der ver-
botenen Bicher’ auch abgeschafft...
Eine Verurteilung hatte zur Folge, dass
sich avantgardistische Kunstler gar
nicht mehr mit aktuellen religiésen Fra-
gen auseinandersetzen kénnten. Es liegt
im Wesen der Avantgarde, sich in un-
konformen, ungewohnten und deshalb
meist schockierenden und provozieren-
den Formen zu aussern. (...) In der Mei-
nung, Artikel 261 StGB kénne nicht zur
Bevormundung  denkender  Biirger,
Christen und Kinstler umgedeutet wer-
den, schliesse ich.

Cornelia Kranich
(Bearbeitung: Walter Ruggle)

45




	Zum Prozess um Herbert Achternbuschs Das Gespenst : Freiheit künstlerischer Arbeit

