
Zeitschrift: Filmbulletin : Zeitschrift für Film und Kino

Herausgeber: Stiftung Filmbulletin

Band: 28 (1986)

Heft: 148

Artikel: Zum Prozess um Herbert Achternbuschs Das Gespenst : Freiheit
künstlerischer Arbeit

Autor: Kranich, Cornelia

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-866830

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-866830
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Dokument

Zum Prozess um Herbert Achternbuschs DAS GESPENST

Freiheit
künstlerischer

Arbeit
Leicht verkürztes Plädoyer von Cornelia Kranich, Verteidigerin gegen gespenstische
Anklagen, gehalten am 4. Dezember 1 984 in der Hauptverhandlung im Bezirksgericht
Zürich.



Dokument: Plädoyer der Verteidigung

In ihrer individualrechtlichen Dimension
garantiert die Glaubens- und
Gewissensfreiheit dem Einzelnen «die Freiheit,

eine Überzeugung zu haben; die
Freiheit, sie andern mitzuteilen und die
Freiheit, die Oberzeugung in
gesellschaftlichem Verhalten zu betätigen»
(Burckhardt). Sein institutioneller Gehalt
garantiert die Verwirklichung des
Individualrechtes im Rahmen bekenntnisorientierter

Gemeinschaften. Das

Verfassungsrecht verwirklicht also zwei
historische Motivierungen der Religionsfreiheit:

die Sicherung des religiösen
Friedens und die Garantie der Freiheit
selbstverantwortlicher Entscheidungen
im religiösen Bereich.
Es ist anzumerken, dass Kunst in

religiösen Sachen immer auch zugleich
Bekenntnis ist, wie übrigens auch
umgekehrt gerade der christlich-katholische

Glaube die prägenden Bilder der
Kunst verdankt. Die religiöse Kunst
kann sich somit direkt auch auf die
Religionsfreiheit berufen.
Der entsprechende Artikel 261 des
Strafgesetzbuches (Störung der
Glaubens- und Kultusfreiheit) hat somit in
der Erfüllung seines verfassungsmässigen

Auftrages zwei Aspekte zu
berücksichtigen:

- den Schutz des sich durch sein
irrationales Bekenntnis der Verletzlichkeit
besonders preisgebenden Menschen

- die Sicherung des religiösen Friedens.
Dass dies die Intention des Gesetzgebers

war, ergibt sich auch aus der
systematischen Einordnung des
Straftatbestandes im 1 2. Titel 'Verbrechen und
Vergehen gegen den öffentlichen
Frieden' und seiner Marginale 'Störung der
Glaubens- und Gewissensfreiheit'.

Die Kunstfreiheit

Die Strafbestimmung steht aber überdies

im Spannungsfeld zur heute im
Sinne eines ungeschriebenen
Verfassungsrechtes als Ausfluss der
Meinungsäusserung garantierten
Kunstfreiheit.

Ein 'Werk der Kunst' im Rechtsinn ist
eine 'eigenartige Geistesschöpfung von
selbstständigem Gepräge' (BGE 75 II

363) oder die 'Verkörperung eines
Gedankens, für die es einer individuellen
geistigen Tätigkeit bedurfte, als
Ausdruck einer neuen originellen Idee'
(BGE 77 II 379).
Als Folge dieses verfassungsmässigen
Bekenntnisses zum freien Kunstschaffen
lassen sich Beschränkungen nur da

rechtfertigen, wo die öffentliche Sicherheit

und/oder gleichrangige Grundrechte

anderer beeinträchtigt werden.
Es ist noch darauf zu verweisen, dass
selbst die Filmvorführung am
verfassungsrechtlichen Schutz der
Meinungsäusserung teilhat, wenn nicht be-

«Dass ein gläubiger
Christ sich über einzelne
Szenen ärgert oder einen
in dieser Art - halbwegs
als derber Schwank -
inszenierten Film über
religiöse Themen und unter
Verwendung religiöser
Symbole grundsätzlich
ablehnt, ist verständlich,
vermag aber nicht den
Vorwurf der
Glaubensbeschimpfung zu
begründen.»

(Bundesgerichtsentscheid)

absichtigt wurde, einen Gewinn zu
erzielen. Zurecht wird in der neuen Literatur

darauf hingewiesen, dass auch der
Vertrieb eines Filmes dem Schutz der
Meinungsäusserungs- und Pressefreiheit

zu unterstellen sei, da durch den
Vertrieb, gleich wie bei Büchern und
Zeitungen, nicht irgendwelche Güter,
sondern Informationen und Meinungen
vermittelt werden. Der bloss technische
Unterschied des Informationsträgers
rechtfertige keine unterschiedliche
Behandlung, schreibt Ivo Hangartner in

«Grundzüge des schweizerischen
Staatsrechtes».

Selbstregulierung

Gemeinsam an diesen Verfassungsrechten

ist die dadurch statuierte
grundsätzliche staatliche Enthaltung vor
Eingriffen in den zwischenmenschlichen
Kommunikationsprozess, solange er
sich in friedlichen Bahnen bewegt. Dies
beinhaltet auch, dass Meinungskontrahenten

grundsätzlich auf die von der
Gesellschaft zu Verfügung gestellten
Mittel des Meinungskampfes verwiesen
sind. Der Bürger soll selbst aktiv werden
und sich der geistigen Auseinandersetzung

stellen. Die Strafjustiz hat nur
dann einzugreifen, wenn grobe
Verletzungen dieses Dialogprinzips die
gesellschaftliche Selbstregulierung
überfordern (D. Krauss). Die bloss abstrakte
Möglichkeit, dass es Ärger gibt, genügt
nicht.
Die Bedeutung verfassungsmässiger
Grundrechte bezüglich der Anwendung
von die Grundrechte beschränkenden
Gesetzesbestimmungen liegt insbesondere

in der Auslegung der im Gesetz
enthaltenen unbestimmten Gesetzesbegriffen,

welche 'im Lichte der Verfassung

ausgelegt werden müssen'.
Bezüglich des Artikels 261 StGB heisst
dies konkret, dass die darin enthaltenen
wertenden Begriffe wie 'verspotten',
'beschimpfen' und 'in gemeiner Weise'
verfassungskonform auszulegen sind.
Im Zweifelsfall ist zugunsten der Grund-
und Freiheitsrechte zu entscheiden.

Tatbestand und Merkmale

Mathias Grunewald, Isenheimer Altar
Den Tatbestand von Artikel 261
verwirklicht in objektiver Hinsicht, wer
«die Überzeugung anderer in
Glaubenssachen öffentlich in
gemeiner Weise beschimpft und
verspottet», in subjektiver Hinsicht, wer
hierbei vorsätzlich handelt.
Schutzobjekt dieses Gesetzesartikels ist
die 'Glaubensfreiheit', genauer: die
Achtung vor dem Mitmenschen und
seiner Überzeugung in religiösen Dingen

einerseits, und damit gleichzeitig
der religiöse Friede andererseits.
Mit dem Wort 'Glaubenssache' und der

37



Dokument: Plädoyer der Verteidigung

Hervorhebung des Gottesglaubens, wie
auch durch die Marginale 'Störung der
Glaubens- und Kultusfreiheit' wird
klargelegt, dass es sich um religiöse, also
das Verhältnis des Menschen zu Gott
betreffende Überzeugungen handeln
muss. Geschützt ist das Recht des
Menschen auf Achtung vor seinem
Bekenntnis, nicht etwa der Inhalt des
Bekenntnisses als solches.
Demgegenüber ist die Beziehung des
Gläubigen zur Kirche als Institution
nicht Schutzobjekt der Strafbestimmung.

Artikel 261 kann daher nicht
zum Maulkorb für Kirchenkritiker
umgedeutet werden.
Zweites Schutzobjekt ist der religiöse
Friede. Dies ergibt sich schon aus den
Tatbestandsmerkmalen 'öffentlich' und
'in gemeiner Weise'. Wäre einzig die
'Achtung des Bekenntnisses' als solches
Gegenstand des strafrechtlichen Schutzes,

wäre das Öffentlichkeitserfordernis
sinnlos, und es müsste auch eine
gemeine Verspottung im privaten Rahmen
geahndet werden.
Mit dem 'Öffentlichkeitserfordernis'
wird die Ratio Legis deutlich: Nur
Äusserungen, die einem breiten Kreis von
Personen zugänglich gemacht werden,
könnten allenfalls überhaupt die
Friedensordnung stören (vgl. Martin
Schubarth, Der Fahrner Prozess).
Artikel 261 StGB ist daher ein abstraktes

Gefährdungsdelikt. Die Tathandlung
ist also nicht nur unter dem Gesichtspunkt

der 'Verletzung der
Glaubensüberzeugung' zu würdigen, sondern
zusätzlich unter dem Aspekt der
'Eignung zur Friedensstörung'. Dies erfordert

notgedrungen, dass die Umstände,
in denen sich die 'Tathandlung' entfaltet,

gewürdigt werden.

Körperliche Gegenstandspräsenz

Die Tathandlung des Strafbestandes hat
'Öffentlich' zu erfolgen. Durch die
Vorführung des Filmes im Studiokino
Commercio wurde der Film 'einer
unbestimmten Vielzahl von Personen
zugänglich und für sie wahrnehmbar
gemacht'. Darauf hinzuweisen ist lediglich,

dass die Anforderung der
'Öffentlichkeit' nicht nur für das 'Beschimpfen'
und 'Verspotten' gilt, sondern auch für
die Verunehrung religiöser Gegenstände

(Stratenwerth).
Aufgrund der Formulierung in der
Anklage hält der klageführende Bezirksanwalt

auch den zweiten Halbsatz
'Verunehrung religiöser Gegenstände' als
erfüllt. Um Missverständnissen
vorzubeugen, sei darauf verwiesen, dass dies
stets die körperliche Präsenz des
Gegenstandes, also mithin des Christuskreuzes

erforderte. Die blosse Abbildung

dessen fällt demnach nicht unter
den zweiten Halbsatz von Artikel 261.

«Bei der Beurteilung ist
nicht auszugehen von
einzelnen Bildern oder
Szenenfolgen (...)'
sondern es ist der Film als
Ganzes unter dem
Aspekt der Glaubensbeschimpfung

zu würdigen.»

(Bundesgerichtsentscheid)

Pier Paolo Pasolini LA RICOTTA

Tathandlung ist das 'Beschimpfen' oder
'Verspotten', also ein ehrenkränkendes
Herabziehen, wobei an eine gewisse
Roheit der Form zu denken ist. Oder
Bezeugung von Missachtung. Die
Tathandlung - also nicht etwa der
Verletzungserfolg - muss «in gemeiner Weise»

erfolgen, was objektiviert 'äusseres
Benehmen' und 'Verhalten' hiesse und
nicht subjektiviert im Sinne des
Beweggrundes oder der Gesinnung des Täters
zu verstehen wäre. Das heisst bezüglich
eines Kunstwerkes nichts anderes, als
dass die Interpretation des Künstlers im
Werk selbst zum Ausdruck kommen
muss.

Ohne Satire kein Geisteskampf

Durch diese qualifizierte Tathandlung
soll verhindert werden, dass schon
sachliche Kritik als Beschimpfung oder
Verspottung gelte und jede geringfügige

Übermarchung strafrechtlich verfolgt
werde. Der Ausdruck bedeutet somit
nichts anderes, als dass die
Glaubensbeschimpfung eine grobe sein muss.
Bereits im Gesetzgebungsverfahren
wurde betont, dass freie Kritik in
Glaubenssachen in keiner Weise «zurückgebunden»

werden dürfe, dass »ohne die
scharfe Waffe der Satire noch keine
Geisteskämpfe ausgetragen worden»
seien, dass hieran gemessen der
strafrechtliche Schutz des religiösen Gefühls
vor öffentlicher Verhöhnung «bis zur
Grenze des Möglichen ausgedehnt»
werden müsse und dass deshalb bloss
«dreckige Angriffe», nur das «gemeine
Heruntermachen» bestraft werden sollen.

Ein blosser Verstoss gegen den 'guten
Ton' oder den 'guten Geschmack'
genügt nicht. Noch weniger kann eine
Religionskritik als unsachlich im Sinne
der Strafbestimmung qualifiziert werden,

wenn sie ungelegen kommt, lästig
oder missliebig ist, hart, bissig, schroff,
bitter; wenn sie schockiert oder provoziert;

wenn sie denk-anstössig ist.
Demgegenüber greift der Straftatbestand

etwa durch die Äusserung rein
denunziatorischer Werturteile, durch
Unterschiebung an sich verächtlicher,
schimpflicher und ungeheuerlicher
Tatsachen. Eine solch grobe 'Beschimpfung'

oder 'Verspottung' könnte
angenommen werden, wenn die Äusserung
selbst bei wohlwollender Auslegung
nichts hergibt.

Das Mass der Kritik

Ob das Mass zulässiger Kritik
überschritten ist, ist insbesondere aus den
gesamten Umständen des Hergangs,
dem gewählten Ort oder, nach
bundesgerichtlicher Rechtsprechung, den
«Umständen» insbesondere nach dem

38





Dokument: Plädoyer der Verteidigung



Durchschnittsempfinden der Anhänger
des angegriffenen Glaubens zu beurteilen.

Dies in der richtigen Erkenntnis,
dass eine Äusserung ihren
Bedeutungsgehalt im Umfeld entfaltet. Es

versteht sich, dass zu den 'Umständen'
auch die Tatsache gehört, dass die
inkriminierten Sequenzen Teil eines
Filmes sind, also nicht isoliert betrachtet
werden können.
Folgt man der verfassungskonformen
Auslegung, wonach nur Verletzungen
des 'Dialogprinzipes' strafrechtlich
relevant sein können, darf auch vom
vermeintlich Verletzten erwartet werden,
dass er sich um Verständnis bemühe.
Dabei ist erheblich, dass die inkriminierte

Äusserung im Rahmen eines 'Werkes

der Kunst' erfolgte. Nicht im Sinne
einer generellen Privilegierung der
künstlerischen Äusserung, aber: als
spezifische geisteskommunikative Form
der Auseinandersetzung in unserer Kultur

darf sie ein besonderes, ihre Funktion

reflektierendes Verständnis erwarten

(D. Krauss), also ein Bemühen um
Verständnis des künstlerischen
Ausdrucks.

Gemäss Bundesgesetzgeber ist das
'Durchschnittsempfinden der Anhänger
des angegriffenen Glaubens' massgebend.

Eine einzelne Glaubensgemeinschaft

müsste der rechtlichen Würdigung

zugrunde gelegt werden, wenn sie
durch eine Äusserung direkt angegriffen
wurde. Der Film greift keine konkrete
Glaubensgemeinschaft an, sondern
wirft Fragen auf, welche für sämtliche
Christen von Bedeutung sind.

Unbesehen eingeklagt

Bevor der Film aufgeführt wurde, sind
sieben Anzeigen eingegangen, worunter

eine mit dem Absender der Organisation

«Pro Veritate». Zum Zeitpunkt
der Anzeigenerstattung hatte also keiner
der Anzeiger den Film gesehen.
Demgegenüber wurde DAS GESPENST von
sämtlichen Filmkritikern, die den Film
gesehen hatten, als eine provokative
Auseinandersetzung mit Zeitfragen
aufgenommen. Kritiken beschränkten sich
auf die Langatmigkeit einiger Sequenzen.

Von der offiziellen Jury der evangelischen

Filmarbeit wurde der Film wegen
seines 'denk-anstössigen' Charakters
ausgezeichnet und zum Film des
Monats April 1 983 ausgewählt. Auch im
offiziellen Organ des Schweizerschen
Katholischen Volksvereins und des
Evangelischen Mediendienstes erfuhr
der Film eine wohlwollende Kritik, die -
trotz Schock und Provokation - den
Wert für geistige Auseinandersetzung
mit dem von Achternbusch aufgegriffenen

Thema erkannte. Das zur Verfügung

stehende Spektrum der Reaktio¬

nen ist ein Beweis dafür, dass der Film
nicht als ein Mangel an Respekt vor
dem Glaubensbekenntnis empfunden
wurde, schon gar nicht als 'gemeine
Verspottung'. Der Straftatbestand ist
nicht erfüllt: die Angeklagten sind
freizusprechen, der Film ist freizugeben.
Will man das 'Durchschnittsempfinden'
hingegen als normativen Rechtsbegriff
auffassen und die konkret fassbaren
Reaktionen auf den Film lediglich als
Indiz hinnehmen, so hätte der Richter
die Aufgabe, aus unserer pluralistischen
und säkularisierten Gesellschaft jene
'Fiktion eines Christen' zu schaffen, der
'durchschnittlich empfindet'. Es liegt
auf der Hand, dass man sich aufs Glatteis

völlig unjustiziabler Kriterien
begibt, die bei der Aussichtslosigkeit eines
solchen Unterfangens die Justiz zurecht
dem Verdacht aussetzt, zum 'Mass aller
Dinge' die mehr oder weniger reflektierte

Meinung der urteilenden Richter
zu erheben. In der rechtlichen
Würdigung des Filmes sind - zusammenge-
fasst - zu prüfen:
1) die Umstände, unter denen er ge¬

zeigt wurde;
2) der Film als Ganzes und die Tatsa¬

che, dass er 'ein Werk der Kunst' ist;
3) die inkriminierten Szenen und ins¬

besondere, wie ein um Verständnis
bemühter Durchschnittschrist den
Film aufnehmen konnte und musste.

Im übrigen ist noch einmal darauf zu
verweisen, dass es nicht die Funktion
des Artikels 261 sein kann, die Christen
vor einer lebendigen Auseinandersetzung

mit religiösen und theologischen
Zeitfragen zu bewahren.

Die Umstände der Aufführung

Der Film DAS GESPENST wurde im
Studiokino Commercio in Zürich
gezeigt, einem kleinen, 49-plätzigen Kino,
welches allgemein bekannt ist dafür,
kritische, avantgardistische Filme in
sein Programm aufzunehmen. Dies
etwa im Gegensatz zu verschiedenen
Zürcher Grosskinos, in denen das
Publikum in der Regel eingängiger
filmischer Massenkonfektionsware ausgesetzt

ist.
Wer also die Schwelle zu diesem Kino
überschreitet, weiss, dass er sich im
allgemeinen keinen 'gemütlichen
Kinoabend' macht, sondern sich meist
einem mühsamen Prozess geistiger
Auseinandersetzung hingibt,
kum sind Leute, die dazu bereit sind
und auch wissen, dass sie herausgefordert

werden.
Im Kinoprogramm wurden gleichzeitig
drei weitere Filme von Herbert Achternbusch

aufgeführt, um dem Interessierten

das filmische Werk dieses Künstlers
vorzuführen. Damit wurde dem
Zuschauer eine zusätzliche Interpretat¬

ionshilfe angeboten und jene Sequenzen

des Films, welche (auch)
autobiographisch gefärbt sind (etwa die
inkriminierte Sequenz mit den an Kreuze
gebundenen Fröschen) verständlich
gemacht.

Die inkriminierten Sequenzen sind Teil
eines Filmes. Eine rechtliche, medienadäquate

Würdigung setzt notgedrungen
eine Würdigung des ganzen Filmes
voraus, da diese Sequenzen nur als Teil
des Ganzen ihren Sinn entfalten. Würde
der Film tatsächlich 'gemeine Verspottungen'

beinhalten, so wären diese
aufgrund der 'Umstände' gar nicht geeignet

gewesen, den 'öffentlichen Frieden'
zu stören.

Ein 'Werk der Kunst'

Der Film ist schwarz-weiss, als
Aufnahmetechnik wird die Plansequenz
verwendet, eine Technik, die durch
spezielle Kargheit der verwendeten
filmischen Mittel charakterisiert ist. Die
Kamera wird geführt, als wäre sie das
Auge eines aussenstehenden Betrachters.

Die Szenen laufen in der Regel
ohne Zooms ab, ohne raffinierte
Schnitte, ohne spezielle Aufnahmewinkel.

Mit dieser bewusst eingesetzten Technik

wird der Zuschauer auf kritischer
Distanz gehalten. Der Zuschauer wird
von Achternbusch weder manipuliert,
noch vom Geschehen auf der Leinwand
vereinnahmt. Diese Technik vermag
beim Zuschauer zeitweise Gefühle von
Langeweile zu erwecken. Sie steht im
Unterschied etwa zum Hollywoodkino,
wo sowohl Kamera-Führung wie Montage

eines Filmes darauf angelegt sind,
dem Zuschauer eine fiktive Realität
vorzugaukeln, von der er - bisweilen
mitsamt seinen Träumen - vereinnahmt
wird, wo er sich auch identifizieren
kann, und dadurch im Moment jede
kritische, reflektierende Distanz verliert.
Dem unbelasteten Betrachter des
GESPENSTES fällt in formaler Hinsicht das
dissonale Gestaltungsprinzip auf,
welches für Achternbusch typisch ist und
sein gesamtes Werk durchdringt. Witzig
und humorvoll wechseln scheinbare
Grobschlächtigkeiten, bayrisch
Ungehobeltes, anzügliche Grobheiten
manchmal unverhofft und überraschend
- mit pathetischen Sequenzen von
tiefem Ernst und ergreifender Zartheit,
eingepackt in die traurige Komik des
verzweifelnden Clowns.
Durch die Vermischung und permanente

Durchdringung von «Hohem» und
«Niederem» - verstärkt noch durch die
Kargheit der verwendeten filmischen
Mittel - wird beim Betrachter auch
Betroffenheit ausgelöst. Er wird mit dem
Ernst der aufgeworfenen Fragen
konfrontiert und gleichzeitig wird ihm ein

41



Dokument: Plädoyer der Verteidigung

Mittel in die Hand gegeben, sich am
Witzigen und Humorvollen zu ergötzen,
um dadurch auch wieder jene Distanz
zu gewinnen, die die Reflexion
ernsthafter Themen erfordert.

Arbeit mit Sprache

Dieser formale Rhythmus der
Aufnahmetechnik und des Achternbusch'schen
Gestaltungsprinzips muss beim
Betrachter notgedrungen die Frage nach
dem Sinn auslösen. Dieser Sinn
'versteckt' sich hinter dem Raster von Satire
und Humor. Das Können von Achternbusch

liegt darin, dass er nie süffisant
wirkt.
Auffallend ist auch sein Umgang mit
'Sprache'. Gekonnt spielt er mit Klang-
und Bedeutungsassoziationen von
Wörtern oder ihrer Doppeldeutigkeit. So
wird im GESPENST der 42. Herrgott,
als er vom Kreuz heruntergestiegen ist
und zum Kontrahenten der Oberin des
Klosters wird, zum 'Obern': in Anspielung

auf sein vormaliges am Kreuz
'oben' sein und als männlicher Gegenpart

der Oberin. Dabei hat es nicht sein
Bewenden: sofort wird die Bedeutung
des Wortes 'Ober' im Sinne von 'Kellner'

genutzt - und schon steht er servierend

im kurzerhand zur Klosterbar
umfunktionierten Kellergewölbe.
Durch die Tatsache, dass Achternbusch
in seinen Filmen die Hauptrolle selber
spielt und dies niemandem verborgen
bleibt, ist ersichtlich, dass das Vermittelte

immer das ist, was er selbst mitteilen

möchte. Der Zuschauer tritt in einen
direkten Kommunikationsprozess mit
dem Autoren. Wie alle seine Filme ist
auch DAS GESPENST durchzogen von
einer reichen Metaphorik und Symbolik,
von zitathaften, kulturhistorisch
bedeutsamen Anspielungen. Das mag für
den unbedarften Rezipienten des
GESPENSTES das Verständnis erschweren,

nur: das Unwissen des Rezipienten
allein vermag eine Aussage mitnichten
zur strafrechtlich relevanten 'gemeinen
Verspottung' zu stempeln. Aus dem
Gesagten geht hervor, dass der Film
'ein Werk der Kunst' ist, welches im
übrigen so gehalten ist, dass es dem
Zuschauer durch die Wahrung der
Distanz die Möglichkeit permanenten
Mitreflektierens bietet. Bleibt zu prüfen,
ob der Film, respektive die inkriminierten

Sequenzen, vom 'um Kunstverständnis

bemühten Christen' verstanden

werden konnten und verstanden
werden mussten.

Herrgott in der heutigen Weit

Der Film befasst sich inhaltlich im
wesentlichen mit folgender Thematik:
- Moral und Kirche einerseits werden

mit dem selbstlosen, kritischen ur¬

christlichen Verständnis des Glaubens
andererseits konfrontiert, dargestellt
am Bildnis, welches die Kirche aus
der Gestalt des Jesus von Nazareth
gemacht hat. Provokativ und schok-
kierend wird dieses Bild in unserer
Realität des 20. Jahrhunderts hinterfragt.

- Anlehnend an Dostojewskijs 'Der
Grossinquisitor' aus 'Die Brüder Ka-
ramasow' wird auch die Frage
aufgegriffen, wie diese ursprünglich
selbstlose, barmherzige und gegen
die Ungerechtigkeit der Welt auftretende

Gestalt heute aufgenommen
würde.

- Schliesslich ist auch der urchristliche
Gedanke - wie es in theologischer
Terminologie formuliert wird - nach
der 'christlichen Botschaft' gestellt
oder - in alltäglicher Formulierung -
nach unseren Überlebensmöglichkei-
ten 1 982 respektive heute.

Die Polarisierung zwischen Religion und
Glauben einerseits, Kirche und Moral
andererseits wird kontrastiert in der
Gestalt des Obern/42. Herrgotts als einer
hilflosen, unbeholfenen, naiven und
liebenswürdigen Person, und in der
Gestalt der Nonne, der Oberin des
Klosters, welche zu Beginn des Filmes hart,
frustriert, machthungrig, rücksichtslos
und durchgreifend dargestellt wird.

Obwohl die beiden Figuren über lange
Strecken in einem unvereinbaren
Gegensatz erscheinen, nimmt der Film
gegen Schluss eine frappierende
Wendung: die 'Bilder' werden abgebaut. Die
Figur des Obern beginnt sich im Verlauf
des Filmes aufzulösen:
Ober: »Ja, aber ich verliere ein je¬

desmal Kraft».
Oberin: »An Kraft? An Farbe verlierst

du. Du bist nicht nur ein
Gespenst, sondern du wirst auch
immer gespenstischer. »

Der Ober - nachher auch die Oberin -

lösen sich in einer beinahe pantheistisch
anmutenden Vision der Welt endgültig
in eine Schlange und einen Raubvogel
auf. Es ist das Privileg der Oberin,
auszurufen:

«Könnte ich doch deinesgleichen sein...
Nicht an die vielen alten, kranken
Menschen denken müssen... Hinweg über
die Scheisse, hinweg über den Teer,

hinweg über den Atem, hinweg über
das Atom, hinweg über die Atombomben.

..».

Damit lässt Achternbusch offen, ob die
bis anhin so bitterbös kritisierte Kirche
nicht vielleicht doch die Möglichkeit
hätte, zu einer humaneren, dem wirklichen

Frieden zugewandten Kirche zu
werden. - Oder sieht er die Möglichkeit
nur im Tod: « Hinweg über den Tod»?

«Du sollst dir kein Bild machen»

Achternbusch stellt nicht die historische
Figur des 'Jesus von Nazareth' dar, wie
das etwa in Bibelfilmen geschieht,
sondern er fragt nach dem 'Bildnis', heute.
Damit greift Achternbusch die auch
theologisch bedeutsame Frage nach
dem 2. Gebot auf: «Du sollst Dir kein
Bild machen» (2. Buch Moses, 20,4,
und 5. Buch Moses, 5,8).
Bis zur Verzweiflung geisselt er die
Tatsache, dass 'Heiligstes in den Dreck', in

die 'Scheisse' gezogen wurde; dass das
'Bild Christi' und das 'Kreuz, als Symbol

christlicher Glaubensätze' unter
dem weltlichen Herrschaftsanspruch der
Kirche in sein Gegenteil pervertiert
wurde. Beginnend mit den Kreuzzügen
des 10. Jahrhunderts.
Und heute? Nach Hiroshima, im Zeitalter

der Atombombe? Hartnäckig und
unerbittlich konfrontiert Achternbusch:
«Dieses Kreuz ist keine Sicherheit. Dieses

Kreuz ist eine Frage... Du musst dir
sie Frage stellen. Und du musst die
Antwort finden... Bei euch muss es eine
Frage sein. »

Unübersehbar wird diese Fragestellung
bereits in der ersten und inkriminierten
Einstellung in Wort und Bild angesprochen.

Dass das eben Gesagte nicht
Ausfluss einer blossen Spekulation ist,
sondern im Film immer wieder greifbar
seinen Ausdruck gefunden hat, mögen
die folgenden Szenen belegen:
«Essig, Essig war für unseren Heiland
gut genug. Dann wird doch für diesen
Reservechristus Scheisse gut genug
sein. »

Oder, im heftigen theologischen Disput
zwischen der Oberin und ihm, wo die
Oberin sagt:
«Nur im Guten und im Bösen konnten
wir ihnen einbleuen, wer du bist. Wir
haben sie geschlagen, damit sie kapieren,

dass du sie Hebst. Und wenn sie
deine Liebe gar nicht annehmen wollten,

dann haben wir sie auch getötet,
und nicht nur einzeln, auch massenweise,

völkerweise...» - Seine Antwort:
» Das ist ja Scheisse... »

Filmischer Bildersturm

Im protestantischen Zürich dürfte man
erwarten, dass diese Frage verstanden
würde: Es entbehrt seinerseits nicht
einer gewissen Komik, dass der Schauplatz

dieses Prozesses ausgerechnet
Zürich ist, wo vor knapp 500 Jahren
Zwingli im 'Bildersturm' und seinem
Postulat, «nur im Wort liegt die Wahrheit,

nicht im Bild» (sola scriptura, sola
fides) gegen bildhafte Darstellungen des
'Wortes' aufgetreten ist. Achternbusch
macht mit seinem GESPENST nichts
anderes als einen Bildersturm mit
filmischen Mitteln.

42



Es war auch dieser Zwingli, der mit
Vehemenz forderte, «ecclesia reformata,
semper reformanda», sinngemäss die
Aufforderung beinhaltend, die Wahrheit
müsse jeden Tag von Neuem gesucht
werden. Auch diese Feststellung hat im
Film ihren manifesten Ausdruck:
Oberin: «Gott sei Dank haben wir heute
die Möglichkeit, die Welt zigmale in die
Luft zu jagen, wenn du es uns nur
befiehlst. »
Oder in der Schlussequenz des Filmes:
«... Hinweg über die Scheisse, hinweg
über den Teer, hinweg über die Leere,

hinweg über die Schwere, hinweg über
die Atmosphäre, hinweg über den
Atem, hinweg über das Atom, hinweg
über die A tombomben...».
Gegen das 'Bild Christi' in drastischer
und schockierenderWeise, mit HiIfe der
Überzeichnung 'Sturm zu laufen', damit
die Frage nach dem aktuellen Verständnis

der Welt in unserer christlichen
Lehre aufzugreifen, hat bereits eine lange

kunsthistorische Tradition. Ich greife
an dieser Stelle nur zwei ältere Beispiele
heraus:
- die Spottkruzifixe der Gnostiker im 3.

Jahrhundert auf dem Palatin
- die Altarbilder des Matthias Grünewald

(welche übrigens in Bayern
entstanden sind).

Auch im 20. Jahrhundert wurde dieses
Thema beinahe von jedem Künstler
einmal aufgegriffen. Ich werde darauf
zurückkommen.
Diese Künstler und auch Achternbusch
greifen das auf, was die Theologen als
'Schock von Golgatha' bezeichnen:
«Wer vom Kreuz nicht schockiert werden

kann, kann die christliche Botschaft
nicht aufnehmen». Übersetzt in eine
alltäglichere Sprache heisst das: So, wie
es schockieren und betreffen muss,
dass jener, der für Gerechtigkeit eingetreten

ist, von der Obrigkeit am Kreuz
aufs Brutalste gefoltert und gemartert
wurde, so muss jedes Elend, auch das
in der heutigen Zeit, schockieren und
betreffen, muss sich jeder damit
auseinandersetzen.

«Der Schock von Golgatha»

So ist das Kreuz ein Symbol für den
'Aufschrei', für die 'Ungerechtigkeit':
das Kreuz als Provokation, oder in der
Sprache von Achternbusch:
«Dieses Kreuz ist keine Sicherheit. Dieses

Kreuz ist eine Frage. Die Frage nach
Erlösung. Du musst dir die Frage stellen.

Du musst die Antwort finden. Bei
mir war es eine Bitte. Bei euch muss es
eine Frage sein. »
Dieser 'Schock von Golgatha' bewog
einige Künstler, das 'Leiden Christi'
nicht in verzerrender Art - Jesus mit
roten Backen, mit 'gen Plimmel gerichtetem,

verklärtem Blick, wenn möglich

«Wer den ganzen Film
anschaut, kann objektiv
nicht zum Schluss kommen,

dieses Werk, über
dessen künstlerischen
Wert oder Unwert hier
nicht zu befinden ist,
bezwecke eine Beschimpfung

oder Verspottung
der 'Überzeugung anderer

in Glaubenssachen'.»

(Bundesgerichtsentscheid)

Federico Fellini ROMA

noch lächelnd - darzustellen, sondern in
äusserstem Naturalismus, die Schmerzen

und Qualen des Folter-, des Erstik-
kungstodes darzustellen. Deshalb sind
auch Darstellungen mit heraushängender

Zunge (als Folge des Erstickungstodes)

bekannt, zum Beispiel bei Matthias
Grünewald.
Wenn sich die Anklage darauf kapriziert
und lakonisch leichthin feststellt, «das
Christenkreuz, als Symbol christlicher
Glaubenssätze» werde verunehrt, so
möchte man sie auffordern, ihr eigenes
Bild zu reflektieren oder bei Paulus im
1. Korintherbrief das Ganze nachzulesen.

Auch in der Kunst des 20. Jahrhunderts
wurde das Thema - das Kreuz als
'Mahnmal' - immer wieder in der,
heutigen künstlerischen Ausdrucksformen
entsprechend provozierenden Art
aufgegriffen. In der Malerei zum Beispiel
von Josef Beuys im 'Wurfkreuz', oder
von George Grosz im 'Maul halten und
weiter dienen', bekannt als 'Christus mit
der Gasmaske'. (Vgl: Rombold/Schwe-
bel: Christus in der Kunst des 20.
Jahrhunderts, Basel 1983).
In der Ausstellung über die österreichischen

Aktionskünstler - «Körpersprache»

- wurden einem breiten Publikum
im Herbst 1982 in Winterthur schok-
kierendste Kreuzigungsszenen zugänglich

gemacht. Zu denken ist an die
Darstellungen von Arnulf Rainer in
«Himmelfahrt» und die Kreuzigungen von
Hermann Nitsch.
In der Literatur sei unter vielen Frank
Geerk verwiesen, welcher sich in Basel
1974 wegen zwei Gedichten einem
Strafverfahren stellen musste und
freigesprochen wurde. Im Film wären Leute
wie Bunuel, Pasolini, Kramer zu nennen.

All diese künstlerischen Produktionen

waren dem Publikum - zurecht -

zugänglich. Es ist rechtmissbräuchlich
und willkürlich, wollte man ausgerechnet

DAS GESPENST von Herbert
Achternbusch verbieten.
Dies alles zeigt, dass es Achternbusch in
theologischer Terminologie um 'die
Provokation des Kreuzes' und das 'Bild
Christi' geht. Er spricht in unserer Welt
religiöse und auch theologisch bedeutsame

Fragen an. Hinter dem Raster
des Humorvollen bis Satirischen ist der
Aussagegehalt des Filmes deutlich zu
erkennen. Notwendig ist nur eine
Bereitschaft des 'Zuhörens und Zusehens',
nicht einmal ein spezielles Kunstverständnis.

«Der 42. Herrgott»

1. Anklagepunkt: dass »in Anlehnung
an den Kreuzestod Christi, unter der
Inschrift 'In Ruh', ein '42. Herrgott', mit
übergrosser, heraushängender Zunge
ans Kreuz genagelt dargestellt wird,

43



Dokument: Plädoyer der Verteidigung

welcher Gekreuzigte, nach einem
Darmgeräusch einer Nonne, den rechten

Arm vom Kreuz nimmt und sich die
Nase zuhält».

Bereits die erste Einstellung des Filmes
ist Gegenstand dieses Verfahrens: Im
Bild ein Kreuz, überschrieben mit 'In
Ruh', an das Achternbusch genagelt ist.
Mit einer mickrigen Dornenkrone und
einigen blonden Stränen gelockten
Wollhaar. Die Augenbrauen schwarz
und dick nachgezogen. Mit grossen,
geöffneten Augen. Eine übergrosse
Zunge aus dem Mund gehängt. Gott sei
Dank trägt er einen Lendenschurz.
Die Oberin des Klosters tritt auf ihn zu
und beginnt zu sprechen: «Du bist der
42. Herrgott in unserem Kloster. Du
bist der letzte Herrgott in diesem
Gebäude. Die anderen 41 Herrgötter sind
alle bedeutend jünger und wichtiger.
Der Herrgott in der Kirche ist für die
Volksverdummung da, so wie der in der
Leichenhalle für den Volkszorn da

wäre...».
Nachdem die Oberin ihren Dialog
beendet hat, kehrt sie dem Kruzifix den
Rücken und 'furzt', während sie sich
entfernt - oder, wie es in der salonfähigeren

Sprache des Bezirksanwaltes
heisst: sie gibt ein Darmgeräusch von
sich. Darauf löst der 42. Herrgott seinen
rechten Arm vom Kreuz und hält sich
die Nase zu.
Das soll, nach der Anklage, eine
«gemeine Verspottung» sein, welche
geeignetwäre, den öffentlichen Frieden zu
stören. Aus dem gesamten Film kann,
wie bereits nachgewiesen, eindeutig
entnommen werden, dass es um das
«Bild 1982» geht, und nicht um die
Darstellung der historischen Figur des
Jesus von Nazareth. Dies kommt ebenfalls

in der Sequenz selbst zum
Ausdruck:

- sichbar im Bild an der Überschrift 'In
Ruh' anstelle des üblichen INRI

- hörbar im Text: «Du bist der 42....»,
also nicht der erste

- im übrigen gab es zu Beginn der
Zeitrechnung noch keine Klöster.

Die offenbar speziell anstössige Zunge
ist (wie alles bei Achternbusch) - sichtbar

- mehrdeutig:
- der 42. Herrgott will mit dieser

stinkigen Welt (durch den Gestank des
Furzes verstärkt) nichts zu tun haben.
Lasst mich 'In Ruh'

- sie ist ein Zitat auf die naturalistische
Darstellung der den 'Schock von
Golgatha' aufnehmenden Gemälde, ein
Bezug zu Grünewald, welcher in
seinen Altarbildern grüne, aufgequollene
Zungen malte und ein Landsmann
von Achternbusch ist.

Selbst das Thema der 'Erlösung', die
Frage nach unseren Lebensmöglichkeiten,

ist im Text bereits enthalten. Den

c<Der Gesetzgeber hat im
Wortlaut von Artikel 261
StGB deutlich zum
Ausdruck gebracht, dass
nicht jede Kritik, die
allenfalls als beleidigend,
provokativ oder spöttisch

aufgefasst werden
kann, bereits strafbar
sein soll, sondern nur
eine auf Hohn und
Schmähung ausgerichtete,

durch Form und/oder
Inhalt das elementare
Element der Toleranz
(Glaubens- und
Kultusfreiheit) verletzende
Äusserung.»

(Bundesgerichtsentscheid)

Luis Bunuel LA VOIE LACTEE

meisten Zuschauern wird dieser Sinn
verborgen bleiben. Nichtsdestotrotz
gehe ich kurz darauf ein - nur damit
Achternbusch jener Respekt entgegengebracht

wird, der ihm gebührt:
42 ist ein Zahlensymbol der mittelalterlichen

Bibelexegese der Kabbalisten:
eigentlich 4 + 2, häufig verkürzt zu 42.
'4' steht für die Materie (die alten vier
Elemente), die sich bildlich im Kreuz in
ihrer Gegensätzlichkeit aufheben.
'2' steht für die Dualität Mensch-Gott.
Jesus, als Inkarnation Gottes, synthetisiert

diesen Gedanken.
Lässt also Achternbusch die Oberin
sagen: «Du bist der letzte Herrgott in
diesem Gebäude, so ist zu befürchten, dass
er persönlich unserem Atomzeitalter
keine grossen Überlebenschancen
abringt.

Das 'Bild' zu kritisieren ist, wie bereits
nachgewiesen, eine legitime und
religionsgeschichtlich auch heute noch
bedeutsame Frage. Die künstlerische
Gestaltung ist in zeitgemässer und in
humorvoller und satirischer Art gehalten.
Dem Zuschauer kann der Bedeutungsgehalt

nicht entgehen. Die Sequenz ist
mitnichten eine 'Ausgeburt reiner
Schmähsucht'. In der Auseinandersetzung

(Dialogprinzip) mit dem Geschehen

auf der Leinwand und dem Gehörten

wird der Sinn sofort greifbar.

«Volksverdummung»

2. Anklagepunkt: dass »der Herrgott in
der Kirche als für die Volksverdummung
zuständig bezeichnet wird. »

Die inkriminierte Passage wurde bereits
zitiert. Es heisst nicht, der Herrgott sei
für die Volksverdummung da, sondern
ausdrücklich: der 'Herrgott in der
Kirche. Aus dem Filmzusammenhang wird
im übrigen klar, wie Achternbusch das
versteht. Er lässt sie Oberin sagen: «Nur
im Guten und im Bösen konnten wir
ihnen einbleuen, wer du bist...»
Was ja nichts anderes heisst, als dass
das Denken nicht erwünscht ist. Die
Kirche selbst liefert mit der Inquisition
den traurigen Beweis. Im übrigen ist der
begründete Verdacht, das kirchliche
Dogma sei geeignet, vom Denken
abzuhalten, nicht Achternbuschs
Erfindung. Zu denken ist etwa an Sigmund
Freud, Betrand Russell, Bert Brecht,
Heinrich Heine, Jean-Paul Sartre, usw.,
usf.
Die Kirche ist nicht Schutzobjekt des
Straftatbestandes. Nochmals: Artikel
261 StGB kann nicht zum Maulkorb für
Kirchenkritiker umgedeutet werden.
Wer glaubt, sich gegen eine solche
Behauptung zur Wehr setzen zu müssen,
ist auf die gesellschaftlich zur Verfügung

gestellten Kommunikationsmittel
zu verweisen.

44



«Scheisse»

3. Anklagepunkt: dass »der sog. 42.
Herrgott, in Kleidung und Aufmachung
an Christus anlehnend, als dümmliche
Figur dargestellt wird, welche, nach
entsprechendem Kraftausdruck eines
betrunkenen Polizisten, auf einem
Marktplatz den Umstehenden zwei
Schnapsgläser hinhält, mit der flehentlichen

Bitte um 'Scheisse', ansonst er
wieder ans Kreuz zurückkehren müsse».

Nach einer bizarren sprachlichen
Verwirrung bestellen die beiden betrunkenen

Polizisten Poli und Zisti beim Obern
in der Klosterbar anstatt Schnaps:
«Scheisse. Im Ernst nicht. Im Glas.» -

Das Wort «Scheisse» taucht hier in seiner

umgangssprachlichen Bedeutung
im Sinne des Kraft-Ausdruckes auf.
Der Ober - nicht mehr der 42. Herrgott -

nimmt es wörtlich und macht sich, mit
zwei Schnapsgläsern in der Hand, auf
die Suche nach 'Scheisse' im
vorweihnachtlichen Rummel des Münchner
Christkindlmarktes: Leute, die am
konsumieren sind; Geglimmer und Geglit-
zer. Der Ober ist nicht im Bild. Man hört
nur eine Stimme - unterlegt mit Tangomusik

-, die um 'Scheisse für die Polizei'

bittet. Eine energische Marktfrau im
Bild: 'Geh weg da, weg!»
Die Szene wechselt jetzt auf einen
Faschingsmarkt. Im Gespräch mit Masken
kommt der Ober erst wieder ins Bild.
Erste Richtigstellung: es handelt sich
nicht um irgendeinen Markt und um
irgendwelche Umstehende; Masken prägen

unübersehbar das Bild. Dadurch
wird ein zusätzlicher, den surrealen
Charakter des Gesprochenen hervorhebender

Effekt bewirkt.
Das Wort «Scheisse» erfährt jetzt einen
Bedeutungswechsel: es steht für das
'Dreckige', 'Minderwertige'. Eine der
Masken: «Er hat Scheisse verlangt, und
niemand hat ihm Scheisse gegeben.
Nicht einmal Scheisse.»
Der Aussagegehalt: die vom Konsum
absorbierten Menschen würden ihm
nicht einmal mehr den 'letzten Dreck'
geben, sich seiner erbarmen. Eine
Aussage, die mit Fug als Aufforderung zur
Reflexion verstanden werden muss.
Zudem wird die Bedeutung des Wortes
erweitert, im Sinne von 'Minderwertiges',

'Dreckiges' produzieren zu müssen,

als Folge des von der Polizei
geforderten, bedingungslosen Gehorsams.
Andernfalls ist mit Sanktionen zu rechnen.

«Ich brauche die Gläser voll Scheisse...
Ich muss wieder ans Kreuz. Ihr kennt
das nicht. Es ist die Hölle... Ich will nur
nicht wieder diese Schmerzen. Ihr wisst
ja, wie das ist, wenn die dritte Stunde
kommt und nicht vergeht. »

Hier wird der 'Schock von Golgatha'

angesprochen: real, konkret, mit der
ganzen Grausamkeit der Folter und
Qual, in diesen Äusserungen wird das
Leiden in Worte gefasst. Keine
entmenschlichenden Beschönigungen.
Sicher, auch hier, in der Kunstform der
Satire.
Anzumerken ist, dass er 'keine Scheisse'

produzieren kann: «Ich kann nicht.
Ich kann um das Verrecken nicht.»
Und: «Aber du wirst doch nicht verlangen,

dass ich mich in Scheisse
verwandle.» - Er ist über das 'Dreckige',
das 'Minderwertige' erhaben, ein
durchaus christliches Verständnis.
Vielleicht um Missverständnissen
vorzubeugen, spricht Achternbusch die
Frage der Blasphemie selbst an. Eine
Maske: «Er lästert Gott. Nein, er lästert
uns. Wer kann uns lästern?» Seine
Antwort: «Ich lästere euch nicht. Ich
will nur nicht wieder diese Schmerzen.»

Zu guter Letzt steht das Wort 'Scheisse'
für den Zustand unserer - im Verständnis

Achternbuschs - ausgehöhlten und
leeren Welt. Eine Maske: «Aus uns und
allem machen die nur Scheisse. Nur
Scheisse von A bis Z. Eine einzige Rie-
senscheisse.» So reden die Leute, und
es ist anzunehmen, dass sie mehr
meinen, als die Polizei.

«Frösche»

4. Anklagepunkt: dass das Christuskreuz,

als Symbol christlicher
Glaubenssätze, durch Behängen von drei
Kreuzen mit lebendigen Fröschen ver-
unehrt wird».

Uber die Bedeutung des 'Christuskreuzes,
als Symbol christlicher Glaubenssätze'

habe ich mich bereits ausgelassen.

Nochmals: Das Kreuz ist eine Frage.

Zu untersuchen ist, ob die Verbindung

von drei Fröschen mit den 'Kreuzen'

- eine Anspielung auf den Ölberg -

eine 'gemeine Verspottung' sei.
Der Frosch ist ein kirchen- und
religionsgeschichtlich bedeutsames Symbol:
ursprünglich als heidnisches Symbol im
alten Aegypten Inbegriff von Wiedergeburt

und Auferstehung, wurde es im
Urchristentum rezipiert. Auf
Kultgegenständen der Urchristengemeinde
finden sich Abbildungen von Fröschen
mit - notabene - Kreuzen mit biblischen
Inschriften, insbesondere mit der
Inschrift «Ich bin die Auferstehung».
Erst im Mittelalter erfuhr die urchristliche

Symbolik einen neuen
Bedeutungsgehalt. Der «Frosch» wurde zum
Inbegriff der Versuchung, des Bösen, ja
des Teufels. Bildlich übrigens dargestellt

bei Hieronimus Bosch in «Die
Versuchung des heiligen Antonius».
Der ursprüngliche Symbolgehalt hat
sich im Märchen - als Beispiel sei der

allen bekannte «Froschkönig» der
Gebrüder Grimm genannt - bis in unsere
Zeit hinübergerettet.
Achternbuschkundigen ist bekannt,
dass der 'Frosch' in seiner Biographie
eine besondere Rolle spielt, weshalb
das Tier in seinem Werk immer wieder
auftaucht. Bezüglich des literaturhistorischen

Zitates sei auf den antiken
Vorläufer von Herbert Achternbusch
verwiesen: auf Aristophanes und seine
Komödie «Die Frösche».
Selbst beim Verkennen der Bedeutung
der Tiermetapher wird aus dem - vom
Ankläger unterschlagenen -
Handlungsablauf und dem gesprochenen
Text die Bedeutung der Sequenz klar:
Es ist nämlich der 'Ober', der die von
der 'Oberin' an die Kreuze gebundenen
Frösche befreit, nachdem sie von ihm
wissen wollte, was seine dritte Bitte am
Kreuz gewesen sei.
«Meine dritte Bitte war die um
Erlösung. Dieses Kreuz ist keine Sicherheit.
Dieses Kreuz ist eine Frage. Die Frage
nach Erlösung...»
Die leidenden Frösche und damit die
leidende Kreatur wird befreit. Weder
blasphemisch noch spottend. In dieser
Sequenz steckt auch Ernst, so dass
selbst den Humorlosen der Sinn nicht
verschlossen bleiben kann.

Schlussfolgerung

Mit keiner Sequenz ist der Straftatbestand

von Artikel 261 des Strafgesetzbuches

erfüllt. Bei der Komplexität und
Dichte des Filmes würde die Bejahung
der Tatbestandsmässigkeit auch nur
einer Sequenz dem Verbot des ganzen
Filmes gleichkommen.
Es geht nicht an, mit den Mitteln der
Strafjustiz die Auseinandersetzung mit
diesen menschlich, theologisch und
künstlerisch bedeutsamen Themen
unterbinden zu wollen. Dies käme einer
Bevormundung der Christen, Theologen
und Künstler gleich, die sowohl unsere
verfassungsmässig garantierte
Religionsfreiheit als auch die Kunstfreiheit
zur blossen Farce zu degradieren drohte.

Im übrigen hat die katholische
Kirche vor zehn Jahren den 'Index der
verbotenen Bücher' auch abgeschafft...
Eine Verurteilung hätte zur Folge, dass
sich avantgardistische Künstler gar
nicht mehr mit aktuellen religiösen Fragen

auseinandersetzen könnten. Es liegt
im Wesen der Avantgarde, sich in
unkonformen, ungewohnten und deshalb
meist schockierenden und provozierenden

Formen zu äussern. In der
Meinung, Artikel 261 StGB könne nicht zur
Bevormundung denkender Bürger,
Christen und Künstler umgedeutet werden,

schliesse ich.

Cornelia Kranich
(Bearbeitung: Walter Ruggle)

45


	Zum Prozess um Herbert Achternbuschs Das Gespenst : Freiheit künstlerischer Arbeit

