
Zeitschrift: Filmbulletin : Zeitschrift für Film und Kino

Herausgeber: Stiftung Filmbulletin

Band: 26 (1984)

Heft: 138

Artikel: Improvistation über Film und Musik : Echo des verlorenen Sinns

Autor: Brunow, Jochen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-866563

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-866563
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kino Rhythmen

mprovisation über Film und Musik
Von Jochen Brunow

Echo des
verlorenen Sinns

: Kino und Musik. Um nur über eine
Sache zu sprechen.
Dabei wären viele Themen möglich.
Echo des verlorenen Sinns? Auf jeden
Fall geht es um etwas, das zwischen
den Dingen ist.

»Never make your move too soon.» Das
ist mehr als ein Titel, mehr als eine Zeile
im Refrain eines Songs. Es ist
Programm. Die Geschichte von der Frau,
die einfach abgehauen ist, geht über in
die direkte Anrede des Publikums. Auf
der LP »Borderline» spielt Ry Cooder
dieses Stück von Will Jennings in
einem seltsam hüpfenden, verschobenen
Rhythmus. Durch den Körper geht eine
Verzögerung, ein Ziehen, das den
Rhythmus überhaupt erst bewusst
macht. «This band won't make its move
too soon!» Das ist es, was sich dabei
ohne Worte mitteilt. Zwischen den
Strophen, in den Instrumentalpassagen,
erzählt Ry Cooder, worum es wirklich
geht; sie werden zu den sprechenden
Teilen des Stücks. Sein Gitarrenspiel,
sein Gleiten zwischen den Tönen, die
leichte Verschiebung, sie lassen einen
Körper entstehen: gedrückt, gepresst,
aber voller Energie vorwärts drängend.
Man spürt die Verletzung, die Wunde,
aber auch die Kraft, die aus ihr entsteht.
Der Körper zieht sich zusammen, um zu
zeigen, wie er aus sich herausgehen
kann. Und er streckt sich, zeigt stolz
seine Muskeln. Ry Cooder erzählt, aber

nicht mehr die Geschichte eines alten
Songs, die jemand anderer schrieb,
sondern seine eigene. «I am just a man
who loves to play the blues / take my
guitar everywhere» - und «never made
my move too soon ».
Rockmusik, das kann eine Erzählweise
sein, wir können durch sie Geschichten
erfahren, die anders nicht erzählbar,
nicht mitteilbar sind. Neben seinen
möglichen anderen Eigenschaften ist
der Rock eine Form, spezifische
Erfahrungen zu verarbeiten. So wie auch der
Blues und der Jazz authentische
Erzählweisen sind. Die Authentizität entscheidet

sich daran, ob die Musik eine
gelungene Übersetzung wirklicher
Erfahrungen ist.
Auch das Kino als Form ist eine Erzählweise

mit ganz spezifischen Geschichten.

Unabhängig von der filmischen
Narration. Unabhängig vom Plot und
den historisch sich wandelnden Verfahren,

ihn zu inszenieren. Ob ein Film
Kino ist, entscheidet sich genauso
einfach wie in der Musik. Charlie Parker
sagt: «Musik ist, was du selber erfahren
hast, was du selbst denkst und was nur
du weisst. Wenn du es nicht lebst,
kommt es nicht aus deinem Horn.» Und
nicht auf die Leinwand. Authentizität.
Es geht um Authentizität - und das ist in
diesem Fall etwas anderes als die
Kategorie gleichen Namens, die Alexander
Kluge in seiner «Bestandesaufnahme»
entwickelt.
Um das Kino als Erzählweise zu erfahren,

reicht es heute meist nicht mehr

aus, in eine der modernen Abspielstätten
für Filme zu gehen. Horrorfilme,

deren Bilder schon lange nicht mehr
jene Bedrohung auslösen, die die Filme
mit Hilfe der Musik zu behaupten
versuchen. Abenteuerfilme, in denen die
visuelle Argumentation versagt und
durch Effekte, die das Trommelfell
attackieren, ersetzt ist. Musikfilme, in
denen sich das musikalische Material nur
noch als Werbung zu dem filmischen
verhält. Und umgekehrt. Die meisten
Filme haben gar nicht mehr das Ziel zu
erzählen, sie wollen nur noch überwältigen,

unterwerfen.
Ein Film wie NORMALSATZ von Heinz
Emigholz dagegen erzählt, obwohl er
sich ganz bewusst von den sonst im
Film üblichen Formen der Narration
abwendet. Emigholz begibt sich mit seiner
Kamera mitten in den Raum, lässt die
Abbildungsfläche sich in den Raum
neigen. Es entstehen völlig neuartige
Bilder, Bilder mit einer gesteigerten
Räumlichkeit, die sich nicht mehr in
Form von Schuss/Gegenschuss oder
andern Konventionen des Erzählkinos
verbinden lassen. Jeder Schnitt wird
deutlich spürbar, als eine Veränderung
in Raum und Zeit. Die Illusion der
filmischen Narration, etwas geschehe zur
gleichen Zeit im gleichen Raum, wird
aufgebrochen. Jede neue Einstellung,
nur organisiert von der Anstrengung
ihrer Aufnahme. Und doch - oder gerade
deshalb - spricht der Film auf sehr
intensive Weise von den Erfahrungen, der
Lebensweise, den Ansichten seines Au-

43



Kino Rhythmen

tors. Er erzählt eine andere Geschichte.
Daran festzuhalten, im Film oder in der
Musik erzählen zu wollen, das ist bei der
herrschenden Ausgangslage nicht nur
altmodisch, sondern auch eine Haltung
des Widerstands, ein (bereits von seiner
Vergeblichkeit gezeichneter) Versuch,
standzuhalten. Das Wie des Erzählens
steht in diesem Fall nicht im Mittelpunkt
der Debatte, denn dies ist nicht nur eine
Frage der Ästhetik, sondern auch eine
Frage des Zusammenhangs. Widerstand

deshalb, weil es keinen offiziellen
Bedarf gibt. Weil «der moderne Staat
nicht länger die Idee des Gemeinwesens
verkörpert und zusehends seine
überkommene Rechtfertigungen abstösst,
um mit dem offenbar unendlichen
Potential des Kapitalismus Daten, Rüstungen

und Güter zu erzeugen und zu
vernichten, zu verschmelzen. Insofern ist er
auch auf den Legitimationskredit der

grossen Erzählungen nicht länger
angewiesen und kann sich ihrer entschlagen;
was an residualer Identität erfordert
wird, wird durch den bald zynischen,
bald obszönen Diskurs des Systems
erbracht, ersetzt durch die Zirkulation von
Gütern, Diensten, Botschaften, mone-
tarisierten Zeichen, die in immer
schnelleren Rhythmen gegeneinander
getauscht werden.» (C. C. Härle)
Musik und Kino. Kino und Musik. Nur
ein Beispiel.

SZENE 1

Kinofilme sind die letzte Form von
mündlicher Überlieferung
(Helmut Färber)

Columbus Circle. Eine Strassenkreu-

zung. Aus allen vier Himmelsrichtungen
stossen Strassen auf den runden Platz.
Autos, Taxis und Busse schieben sich
zusammen. Der Lärm, den sie verbreiten,

verschmilzt zum reinen Klang der
Fortbewegung, der von den Ampeln
synthetisiert wird, die den Strom der
Verkehrspartikel in einem besonderen
Rhythmus an- und abschwellen lassen.
In der Mitte eine Insel. Blumen, Steine
und ein Denkmal. Auf der Verkehrsinsel
unter dem Standbild des Entdeckers,
umzingelt von einer endlosen Schlange
aus Bussen und Taxis, aus Limousinen
und vereinzelten Pferdekutschen aus
dem Centralpark, spielt eine Gruppe
schwarzer Musiker. Eingeschlossen vom
Rauschen des Verkehrs vermag ihre
Musik nicht über die Strasse herüber zu
dringen. Es muss Töne geben, vielleicht
sogar eine Melodie, aber sie werden
aufgesogen von der Flut des sie
umbrandenden Stroms. Während sich die
Fahrzeuge um sie herum in vier Spuren
stauen, sind die Musiker in ihr Spiel
versunken, was man merkt an den Be¬

wegungen ihrer Körper. Sie benutzen
traditionelle afrikanische Instrumente,
und es ist ihnen offensichtlich
überhaupt nicht wichtig, ob ihnen jemand
zuhört. Aber es muss einen Grund
geben, warum sie gerade an diesem Ort
spielen. Es ist, als zelebrierten sie dort
unter dem steinernen Standbild des
Cristopher Columbus einen unbekannten

Ritus, als praktizierten sie einen
geheimen Zauber und setzten durch ihr
Handeln die unerbittliche Logik der
Dinge ausser Kraft.
Eine kurze Lücke in der Zirkulation der
Fahrzeuge ermöglicht es, dass ein
Geräusch nach aussen dringt. Aber kein
Ton erreicht die Welt. Und das
Rauschen des Verkehrs schwillt wieder an.

Als vor einigen Jahren sich für kurze
Zeit die Seminare, Artikel und sogar
Buchveröffentlichungen über das Thema

Film und Musik häuften, da war der
Stummfilm und seine musikalische
Begleitung historischer und theoretischer
Ausgangspunkt dieser Untersuchungen.

Entsprechend einem alten Urteil
von Adorno wurde Musik im Film als
«Gebrauchsmusik» be-/verurteilt. Ihre
möglichen Funktionen in Bezug auf das
Filmbild wurden als paraphrasierend,
polarisierend und kontrapunktierend
kategorisiert. Man arbeitete die Texte
von Kracauer, Lisse und Eisenstein zum
Thema auf und untersuchte die Techniken

der Studioproduktionen. «Mood-
technik»: verdeutlicht die psychischen
Befindlichkeiten der Figuren. «Mickey-
mousing»: betont und unterstreicht die
äusseren Bewegungen der Personen
und des Bildes. Während diese Technik
also das Bild nur paraphrasiert, polarisiert

die andere einen neutralen oder
ambivalenten Bildinhalt in eine eindeutige

Ausdrucksrichtung. Aber niemand
fragte nach dem Atem der Steine. Oder
der Melodie der Orte. Niemand interessierte

sich für: Die Musik der Dinge.
Der Atem der Steine. Ein Film über das
Leben in einer Stadt: die Cafés, der
Centralpark, die Bars, die Musikkeller,
der Skulpturengarten des Museum of
Modern Art. Ben Carruthers bewegt sich
durch diese urbane Landschaft, staksig,
scheu und neugierig, unsicher und
fordernd zugleich. Das Herumlungern,
die Suche nach einem Job, nach
Frauenbekanntschaften. Und immer wieder-
wie ein Chorus: die Strasse. Das Pflaster
der leeren Gehwege, die Lichter der
grossen Avenues, das Dunkel der Sei-
tenstrassen und Hinterhöfe, die Ver-
heissung des Neons. SHADOWS, der
erste Film von John Cassavetes, ist
Jazz. Nicht, weil die Protagonisten der
improvisierten Handlung schwarze
Musiker sind. Nicht weil Charly Mingus die
Musik zu diesem Film machte. SHA¬

DOWS ist Jazz, wie der Beat mehr ist
als nur Rhythmus. Wie Stimme und
Rauheit nicht nur dem Sänger eigen
sind, sondern auch dem Instrumentali-
sten und seinem Gerät.
Die Melodie der Orte. Ein Film über den
Westen: die sanften Grashügel der Mis-
souribreaks, Reiter mit langen Mänteln
und steifen Hüten, Überfälle auf Banken
und Züge, Flucht und Verfolgung - und
dann die Feiern im Saloon. THE LONG
RIDERS von Walter Hill ist ein Film
ohne Totalen, der trotzdem ein Western
ist. Wenn David Carradine wegen einer
Frau nach Texas reitet: keine
Landschaftsaufnahme, die die Ortsveränderung

signalisiert, nur die Musik im
Saloon ist lauter und wilder. Und dann
dieser alte Mann, der ganz allein in der
Kirche immer wieder a cappella singt:
«There are no more stormy clouds
arising.» In seiner Stimme nicht nur Trauer

und Schmerz, sondern in seinem
Gesang entfaltet sich auch der ethnische
Hintergrund der James-Familie. Und
draussen vor der Kirche ist das Gras der
Wiese so grün wie in Irland und rot die
für das frische Grab ausgehobene Erde.
Die gezogenen Töne der bottelneck
guitar, ihr Gleiten zwischen den Tönen,
aggressiv und wehmütig zugleich,
nimmt den Trauernden das Weinen ab.
Country- und Western-Musik mit ihren
Ursprüngen in der angelsächsischen
Musikkultur Irlands, Schottlands und
Englands, die einzige weisse Volksmusik

Amerikas. Die Legende über den
amerikanischen Westen, sie ist auch in

dieser Musik.
In THE LONG RIDERS tritt Ry Cooders
Umgang mit dem traditionellen
musikalischen Material an die Stelle der
visuellen Totalen, schafft einen Raum.
Die Musik bezieht sich nicht auf die
Weite eines konkreten Raumes einer
realen Landschaft, sondern bereits auf
die Landschaft der Legende, die Weite
des Mythos. Wenn THE LONG RIDERS
also trotz fehlender Totalen ein Western
ist, dann aufgrund der Musik von Ry
Cooder.

Der Atem der Steine. Die Melodie der
Orte. Oder: Der Rhythmus der Stadt.
Und: Der Klang der Weite. Die Beziehung

zwischen Film und Musik ist
komplex, manches fällt der herkömmlichen

Wissenschaft durch das
Kategorienraster. Für viele, die Filme gemacht
haben, war dieses besondere
Verwandtschaftsverhältnis zwischen Film
und Musik selbstverständlich. So
selbstverständlich, dass sie sich nur
wenig dazu geäussert haben. Und auch
für die Autorentheorie wurde dieser
Zusammenhang nie zum Gegenstand, sie
hat ihn eher verschüttet, verdeckt.
Das Kino: ein Erlebnisraum wie Musik.
Die Musik: eine Erzählweise wie auch

44





Kino Rhythmen

das Kino. Es geht um Authentizität.
Musik und Kino: populäre Kultur, die
aus der Nähe zum Lebensgefühl der
Hörer/Zuschauer lebt; die mit den ihr
jeweils eigenen Mitteln zum Ausdruck
verhilft, was im Strom des Alltags da ist,
aber unartikuliert bleibt: Der Atem der
Steine. Die Melodie der Orte.

SZENE 2

Das Kino ist die Schrift
der Wirklichkeit (P.P. Pasolini)

Central Park. Eine Wiese. Bunte
Drachen steigen auf, von ihren Besitzern an
zwei Schnüren gehalten, so dass man
sie lenken kann. Rot und gelb und grün
kurven sie rasant durch das Blau des
Himmels, beschreiben eine Hegende
Acht oder schlagen einen Haken. Der
Wind, in dem sie ihren luftigen Tanz
vollführen, trägt die Töne einer Gruppe
von Trommlern über den Rasen.
Schwarze, Juden, Portorikaner, der
weisse Student aus dem mittleren
Westen und der illegal eingewanderte Chi-
kano: die unterschiedlichsten Menschen
haben sich in einer Ecke zusammengefunden,

um gemeinsam Musik zu
machen.

Einige trommeln auf grossen Bongos,
andere auf Marmeladeneimern. Einige
schütteln Tamburine, andere mit Steinen

gefüllte Konservenbüchsen. Ist
einer der Spieler erschöpft, so wird er von
einem der um die Gruppe herum im
Gras lagernden Zuhörer abgelöst. Der
Rhythmus schwillt an und wieder ab,
aber er kommt nie zum Stillstand. Wie
ein Gespinst breitet er sich aus,
verdichtet sich unter dem anfeuernden
Rufen einiger Zuhörer zu komplexen
Klangbildern und breitet sich dann wieder

flächig aus, wie Wellen am Ufer, die
am Ende ihrer Bewegung im Sande
versickern. Schwebend ist der
Rhythmus und organisch. Es gibt
keinen Anfang und kein Ende, seine Grenzen

sind fliessend wie auch die von
Musikmachen und Musikhören. Nicht
aus dem Streben auf einen Höhepunkt,
sondern aus dem Reiz der ewigen
Wiederkehr kommt die Spannung dieser
Musik.
Das Auf und Nieder der Hände auf den

gespannten Fellen, das Stampfen der
Füsse, das Zucken der Körper, der
Schweiss auf den Gesichtern. Etwas
dehnt sich aus und zieht sich zusammen.

Der Herzschlag. Der Atem. Eine
Musik ohne Botschaft, ohne Nachricht,
viel älter als alle anderen Zeichen in der
Welt.

Film und Musik unterscheiden sich von
allen anderen Kunstarten darin, dass sie

nur im Ablauf der Zeit existieren, in der
Dauer. Ein Bild ist noch kein Film, erst
die Aufeinanderfolge der Bilder setzt die
Möglichkeit der Bewegung frei.
Zwischen den Bildern entsteht die Bewegung.

Nicht ein Ton ist schon Musik,
sondern Rhythmus, Melodie entstehen
als Beziehung zwischen den Tönen. Wie
Film als rhythmisiertes Licht beschrieben

wurde, so kann man Musik als
rhythmisierte Luft verstehen. Der Film
integriert viele andere Kunstarten, aber
die Gemeinsamkeit, nur in der Zeit zu
existieren, begründet zwischen Film
und Musik ein anderes Verhältnis, als es
zwischen Film und Architektur oder
Film und Malerei besteht. Und diese
Verwandtschaft ist von mehr als nur
theoretischer Bedeutung.
Weitgehend losgelöst von Inhalten und
vom Zwang zu erzählen belegen Experi-
mentalfilme auf der Ebene der reinen
Wahrnehmung die grosse Wechselwirkung

zwischen Ton und Bild.
Eine Studie über den Rhythmus. YÜM
YÜM: In einer starren Einstellung eine
junge Frau auf einer Schaukel. Ihre
nackten Beine sind bemalt, und sie
bewegt sich vor einem Teppich mit bunten,

grossflächigen Motiven hin und
her. Werner Nekes hat den Film nach
rein mathematischen Vorgaben
geschnitten. Alle vier Felder erfolgt ein
Schnitt. Das Vor und Zurück der
Schaukelbewegung wird in Partikel
zerlegt und unter anderen, metrischen
Gesichtspunkten wieder zusammengesetzt.

In einem seltsamen Tanz verbinden

sich die Bewegungen der Frau auf
der Schaukel mit den Bewegungen, die
durch die Sprünge (Schnitte) im Material

herrühren.
Den Bildern ist sehr laut ein rhythmisches

Schlagen oder Trommeln unterlegt.

Mehrmals wechselt auf der akustischen

Ebene der Rhythmus, und
automatisch sieht man auch eine andere
Bewegungsfolge auf der Leinwand,
obwohl doch objektiv der Takt auf der
visuellen Ebene den ganzen Film über
gleichbleibend vier Felder ist. Der Ton
verändert die visuelle Wahrnehmung,
sein Rhythmus dominiert das bildliche
Erleben.
Es ist auffällig, dass Nekes in anderen
Filmen wie HYNNINGEN oder
GEFLECHT, in denen er Doppel- oder
Mehrfachbelichtungen verwendet, den
Bildern stets keinen Rhythmus unterlegt.

Hier verwendet er einen Dauerton,
der nur in Lautstärke und Tonhöhe variiert.

Wie Kautschuk zieht dieser
angehaltene Ton die verschiedenen Bildebenen

zu einem einzigen Raumerlebnis
zusammen. Was sich ohne diesen Ton
als Überlagerung verschiedenster Zeit-
und Raumebenen dargestellt hätte, wird
durch die akustische Untermalung
verschmolzen.

Während die Versuche von Nekes das
Augenmerk auf die Trägheit der
Wahrnehmung lenken, hat Godard es dagegen

verstanden, seine Bild/Tonexperimente

stets in die Handlung von
Spielfilmen einzubetten. Sie gehen ein in die
Geschichte und in das Erzählen der
Geschichte. In SAUVE QUI PEUT (LA VIE)
gibt es diese seltsam sphärische Musik,
die über dem ganzen Film schwebt. Wir
Zuschauer hören sie, wenn Nathalie
Baye sie hört, aber die sie im Film
umgebenden Figuren si nicht hören und
auf ihre Frage nach der Musik nur
fragend und leicht zweifelnd schauen. Ein
anderes Mal, an der Theke einer Bar,
horcht eine schöne Dame immer wieder
nach oben, doch ebenso wie die anderen

Gäste in der Bar hören wir die Musik
nicht, die an ihr Ohr dringt. Und weitere
Permutationen. Ein Klang, dessen ständige

Präsenz sich manifestiert im
Wechsel seiner Anwesenheit und
Abwesenheit für den Zuschauer/Zuhörer.
Ein Film, der die Frage stellt nach dem
Raum, dem die Musik angehört.
In PASSION hat Godard die Musik
konventioneller eingesetzt. Ungebrochen

verleiht die Musik Beethovens in
diesem Film einzelnen Szenen und
Bildern Pathos, ein Pathos, das manchmal
dem banalen Geschehen auf der
Leinwand unangemessen erscheint und in

Ironie umkippt. Gezielt karikiert Godard
in PASSION dagegen eine Konvention
des modernen Spielfilms. Es ist mittlerweile

ein Standard der Schnittechnik,
den Ton überlappen zu lassen, auch
wenn der Schnitt zeitlich und räumlich
einen Sprung bedeutet. Man «hört» die
Überlappung nicht, sie trägt vielmehr
dazu bei, dass man den Bildschnitt
weniger «sieht». Godard verwendet dieses
Verfahren auch, nur dass er den Ton
nicht sanft ausblendet, sondern
überstehen lässt und dann einfach
abschneidet. So betont er nicht nur die
Tonmontage, sondern lenkt auch den
Blick ausdrücklich auf den Bildschnitt,
weil beide so offensichtlich
auseinanderklaffen. Ein Mittel, um etwas
unsichtbar zu machen, wird so umfunktioniert,

dass es plötzlich betont, was es
vertuschen sollte.

Godard war der erste, der von Bildern
und Tönen sprach. Und im Vorspann
von SAUVE QUI PEUT (LA VIE) heisst
es: «Ein Film komponiert von Jean-Luc
Godard». Aber Godards Methode ist vor
allem eine der Dekomposition, des
Auseinandersetzens. Seine Filme sind
eine intensive Suche nach dem Kino,
und so verbinden sich in ihnen nicht
Musik und Bilder, sondern sie wirken
sichtbar aufeinander ein. In den Montagen

und Collagen von Alexander Kluge,
in denen Dokumente und Fiktion,
Standbilder und Filmbilder aufeinan-

46





THE LORD
ES US CHUT

WE>To$AV£

P DSËE)



Kino Rhythmen

dertreffen, ist der Raum des Films eine
Assoziation, eine Idee. In ihnen wirkt
die Musik daher stets wie ein Zitat,
verweist auf etwas ausserhalb des Films
Liegendes.

SZENE 3

Dauerhaft ist nur, was in den
Rhythmen ist (Robert Bresson)

Union Square. Eine Subway Station.
Der buntbemalte Wagen schiesst ins
Dunkel. Der urtümliche Lärm, der dabei
entsteht, verbürgt die Teilnahme an der
grossen Zirkulation, die die Stadt ist.
Eingehüllt vom gleichbleibenden Tosen
der Wagen bewegen sich die Fahrgäste
ohne eigene Anstrengung im dunklen
Tunnel, unterqueren Strassen, ganze
Bezirke der Stadt New York. Ohne ihr
Zutun setzen sie über unsichtbare
Grenzen.
in der Ecke des Wagons ein Neger, der
tänzelnd hin- und herspringt. Dabei
trommelt er mit den Fingern flüchtig auf
allen Gegenständen in seiner Reichweite,

kickt kurz mit dem Fuss gegen die
Haltestange, die Wagentür, die
Lüftungsklappe. Knapp und genau sind
seine Bewegungen. Und kontrolliert.
Die Hände fliegen wild über die Graffiti
an den Wagenwänden, die seine
Altersgenossen dort eintätowiert haben.
Alle Bewegungen integriert zu einem
unablässigen Tanz mit den Dingen. Eine
Musik hört man nicht, ausser dem
Klappern und Rattern der Wagons auf
den ausgeleierten Geleisen. Alle Glieder
und Fasern des Tänzers sind aufs äus-
serste angespannt, die motorischen
Zuckungen scheinen wie unbewusste
Entladungen, mit denen er die Energien
seines Körpers auf die ihn umgebenden
Gegenstände gleichmässig verteilt.
Die trommelnden Finger, die kickenden
Füsse, die fliegenden Arme, sie
funktionieren wie Blitzableiter und laden den
Raum auf mit der Präsenz dieses jungen
Schwarzen, dessen Gesicht völlig frei ist
von Spannungen. Weder Nervosität
und Hektik noch Angst und Aggressivität

entstellen seine schönen Züge.

Musik der stummen Bilder. Und Musik
und stumme Bilder. Warum die ersten
bewegten Bilder auf der Leinwand die
Zuschauer geängstigt haben? Diese
Frage ist einer der immer wiederkehrenden

Ausgangspunkte für die
verschiedensten theoretischen Überlegungen

zum Verhältnis von Musik und
Film. Also lieber anders herum. Würde
man nämlich fragen, warum gerade die
Musik ihnen diese Angst nehmen
konnte, so käme man eher auf: den
Raum. Und auf seine Veränderung, sei¬

ne zunehmende Gestaltung durch den
Menschen. Klangraum und Bildraum.
Auch hier berühren sich (technisch
reproduzierte) Musik und Film auf seltsam
innige Weise: Beide produzieren mit
den ihnen eigenen Mitteln einen
virtuellen, einen künstlichen Raum.
Der Raum. Das ist erst einmal etwas, in
dem man sich bewegen kann. Unser
Gefühl für einen Raum entsteht immer
aus der akustischen und der visuellen
Wahrnehmung. Und aus der Bewegung
(oder der Erfahrung von Bewegung) im
Raum, die diese Wahrnehmung
unterschiedlich verändert. Das Visuelle und
das Akustische, die sich gegenseitig
ergänzen. Aber sich auch relativieren. Die
aber auf jeden Fall für das Raumerlebnis
zusammengehören. Klangraum und
Bildraum.
So wie die Zuschauer vor den ersten
bewegten Bildern erschraken, so
verblüfft waren sie, als sie zum ersten Mal
eine Musik vom Grammophon hörten,
ohne dass sie das Orchester sehen
konnten. Etwas in der unmittelbaren
Wahrnehmung Verbundenes wurde
separiert. Eine weitere Komponente in der
künstlichen Auffaltung der Dimensionen

des Raums, die mit der Erfindung
der Fotografie begann. Heute schaut
niemand mehr irritiert und sucht nach
einem Lautsprecher, wenn ihn im
Supermarkt, in der Ladenpassage, an der
Tankstelle, in der Hotelhalle, im Taxi, ja
überall Musik berieselt. Eingehüllt in
Musik schlafen wir ein, und eingehüllt
in Musik wachen wir morgens wieder
auf. Die Töne strukturieren die
Wahrnehmung des Raums. Vielleicht wissen
wir es noch nicht, aber haben wir unsere

Wirklichkeit - das, was wir den Raum
des Realen nennen - nicht längst als
eine Inszenierung akzeptiert? ECHTZEIT
von Costard und Ebert: kein Science-
Fiction-Film.
»Making Movies». So heisst eine
Langspielplatte der Dire Straits. Auch
ein Programm: Musik als Film. Das ist
ein Spiel. Aber es ist keine zufällige,
beliebige Vertauschung. Auf der Platte
gibt es das Stück «rollergirl». Der Song
erzählt davon, wie sich durch Musik
und durch Musik und Bewegung der
Raum der Stadt verändert. Sich verändert,

indem seine Wahrnehmung
gestaltet wird. Refrain: «she gets
rock'n'roll in a rock'n'roll station / and a

rock'n'roll dream / she is making
movies on location / she don't know what
it means / but the musik make her
wanna be the story / and the story was
whatever was the song, what it was /
rollergirl don't worry d.j. plays the
movies all night long».

Echo des verlorenen Sinns. Etwas hat
sich ereignet. Szenen aus der Inszenierung

der Stadt New York. Aber es hätte

auch Berlin sein können. München
kaum. Frankfurt möglicherweise. Etwas
hat sich ereignet. Ein Rhythmus? Eine
Melodie? Alle reden von Krise. Aber
Widerstand, das ist nicht unbedingt
eine Frage des Kampfes. Eher von
Angst. Aber auch von Authentizität.
Denn von Angst reden viel zu viele.
«Nicht darüber, dass versucht wird,
sich den Bedrohungen, unter denen es
mit der Kunst zu erzählen zu Ende geht,
zu entziehen, sondern durch diese
Drohungen hindurch, inmitten dieser
Drohungen kann die Figur des Erzählers
errettet werden. Mut nützt nichts. Und
wenn ich sage, nur inmitten der
Drohungen wird den Drohungen
widerstanden, dann meine ich nicht, sich
dem Kampf zu stellen - keinen Heroismus

-, sondern ihn zu unterlaufen.» (R.
Thiessen)
Echo des verlorenen Sinns. Etwas hat
sich ereignet. Nur von einer Sache sollte
gesprochen werden: Film und Musik.
Aber geht das überhaupt: nur von einer
Sache sprechen? Und dabei fehlt noch
so vieles. Dass von FLASHDANCE, von
STAYING ALIVE und von CARMEN
nicht die Rede war, ist leicht als Absicht
zu erkennen. Dass über die Musikfilme,
die Les Blank über alte Bluesmusiker
gemacht hat, nicht gesprochen wurde,
hat andere Gründe. Dass aber Straub
und Bach sowie Schönberg unerwähnt
blieben, erscheint nur auf den ersten,
falschen Blick hin selbstverständlich.
Obwohl es um populäre Musik ging,
wäre bei diesen Klassikern vielleicht der
Grundstein für vieles zu finden gewesen.

Wie das Balladeske der Songs von Tom
Waits die Erzählstrukturen von Coppolas

ONE FROM THE HEART bestimmt.
Davon hätte gesprochen werden müssen.

Wie der Bassist und der Klarinettist
in Rivettes MERRY GO ROUND nicht
nur die Musik zum Film machen,
sondern auch bei der Ausübung ihrer Arbeit
im Studio zu sehen sind. Und was es
bedeutet, dass sie ihren eigenen Raum
mit in den Film bringen. Davon hätte
die Rede sein müssen. Und von
RENALDO AND CLARA natürlich, einem
Film von Bob Dylan. Aber auch von Cyd
Charisse, wie sie tanzt zur Jazzmusik
der 50er Jahre in Nicholas Rays
PARTYGIRL. Und unbedingt auch davon,
wie Dean Martin und Rickie Nelson in
RIO BRAVO singen, einfach nur singen.

Vorabdruck aus: Jahrbuch Film 84/85,
Hanser Verlag

Skizzen aus: American Dreams © Maurice
Kennel
mit freundlicher Genehmigung des U.Bär
Verlags, Zürich

49


	Improvistation über Film und Musik : Echo des verlorenen Sinns

