
Zeitschrift: Filmbulletin : Zeitschrift für Film und Kino

Herausgeber: Stiftung Filmbulletin

Band: 22 (1980)

Heft: 112

Artikel: Bunuel : Viridiana, belle de jour

Autor: Zanola, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-867537

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-867537
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Fl LM PODIUM- RETROSPEKTIVE

isumjkl:
VIKHHAXA, 11131,1,13 1)13 .101111

Aus Anlass des 80. Geburtstages von Bunuel bringt das Filmpodium - bekanntlich -
eine Retrospektive mit Filmen von Bunuel. Eigentlich mUssfe auf solche Veranstaltungen

eingegangen werden, noch bevor oder Zumindestens während sie laufen - was
nicht immer ganz leicht ist Obwohl auch eine nachträgliche Betrachtung durchaus
ihren Sinn hat ist dem Besucher der Veranstaltung mit dem andern doch mehr gedient.
Wir möchten auch hier ein Zeichen setzen, einen Anfang machen. Wir drucken dazu
mal zwei Besprechungen von Bunuelfilmen aus alten Nummern des FILMBULLETINS
nach (Nummer 44, Sommer 1965 Seite 7, Nummer 56 Mai 1968, Seite 8).- sie mögen
zu eigenen Gedanken und mit dem zeitlichen Abstand allenfalls auch zu einer neuen
Betrachtung bzw. Betrachtungsweise anregen.
(Daten der Veranstaltung siehe "Kurz belichtet" in diesem Heft.)

VIRIDIANA

Dieser Film zwingt den Urteilenden, sich über seine eigene Methode der
Filmkritik klar zu werden. Denn das Urteil wird wesentlich von der Methode

abhängen. Der Film ist als Kunstwerk immer zuerst eine Botschaft des

Künstlers, Aussage einer Person. Deshalb müssen wir zu ihm in einen Dialog
treten, müssen ihn fragen und vorher ihm zuhören. Nur Schauen und
Horchen, nur geduldiges Aufnehmen befähigt uns zu einem Urteil, das die
Ehrfurcht vor dem Kunstwerk wahrt und die Wahrheit trifft.
Es gilt also zuerst die Phänomene - Personen, Symbole, BildkomposifJonen
- beschaulich zu verarbeiten und dann erst zur Interpretation zu schreiten.

21



Die einfachste, greifbarste Gestalt des Filmes ist der junge Jorge: ein
Mann der Praxis, unproblematisch, gesund, meistert er das Leben auf eine
handgreifliche Art voll Selbstsicherheit. Seine Stärke ist seine Autonomie;
er ist frei auf die Art des Egoisten, der nur auf sich schaut und auf niemanden

angewiesen ist. Er besitzt keine Beziehung und deshalb auch keine
Bindung zu einem Du. Lucia ist nicht seine Geliebte, sondern sein Spielzeug:
"ein liebes Mädchen" - So einfach diese Gestalt scheint, wird sie doch

tiefgründig durch die Symbolzusammenhänge, in die sie gestellt wird. In
den Händen Jorge's wandelt sich das Kreuz zum Stellmesser: etwas Nützliches,

etwas Gewalttätiges. Dies ist eines der reichen Ursymbole, die den
künstlerisch grossen Film auszeichnen. In ihnen wird ein ganzes Weltbild
verdichtet ausgesagt, und die Aussage ist unerschöpflich.
Als praktischer Diesseitsmensch und "Egoist" steht Jorge im Gegensatz zu
Jaime und Viridiana.
Don Jaime wird das Opfer seines unrealistischen Versuchs, das Dasein zu
betrügen. Seine Liebe zu Viridiana ist eine Illusion: sie verschmilzt zwei
Personen in eine. In Viridiana wird die verstorbene Frau gegenwärtig, der
sie ähnlich ist und mit der sie sich identifiziert, indem sie ihr Hochzeitskleid

trägt. Jaime's Liebe ist ein tragischer Versuch, Unwiderrufliches zu
widerrufen, Unaufholbares einzuholen, Verlorenes wiederzufinden. Der Versuch

ist zwar unsachlich, im tiefsten deshalb unehrlich und trotzdem edel.
Denn Jaime bleibt sich selbst und der in Viridiana eigentlich gemeinten,
geliebten Frau treu. Er weiss, dass er Viridiana nicht wirklich besitzen
kann ohne ihre Zustimmung; deshalb beherrscht er sich, als er sie in seiner
Gewalt hat. Umso tragischer dann der Einbruch des Irrationalen in der Lü-

22



ge am nächsten Morgen, die Viridiana aus dem Hause und ihn selbst in den
Selbstmord treibt.
Jaime ist eine tragische Gestalt und auch seine Liebe ist eine tragische.
Sie ist ein Gegenstück zu der Zufallsliebe zwischen Jorge und Ramona,die
ganz in der Unmittelbarkeit des Augenblicks aufgeht, ohne deshalb -
wenigstens von Ramona her - der menschlichen Tragik zu entbehren. Die
Liebe Jaim's sucht die Zeit und die Individualität aufzuheben in den Raum

mythisch-sakraler Ewigkeit und Identifikation. Viridiana im reinen weissen
Hochzeitskleid mit dem Kerzenleuchter in der Hand ist schon nicht mehr
blosses Symbol, sondern Mythos der Ewigen 8raut. In der Liebe Jaime's
scheitert Edles, weil es Unmögliches verlangt und sich so an der Wirklichkeit

verschuldet.- Damit öffnet auch hier der Film ungeahnte Dimensionen.
Die Tiefgründigkeit wird vollends offenbar in der Person Viridianas selbst.
Von Anfang an erscheint sie als diejenige, die nicht an ihrem Platz ist, und
zwar entstehte dieser Eindruck aus der durchwegs negativen Schilderung
des Klosters und der Nonnen. Der geschlossene Innenhof, die nackten
Mauern, die Zöglinge in Zweierkolonnen, die bebrillte Oberin - all das
hat etwas Pedantisches und Hartes an sich. Geldgier steht hinter der
Aufforderung der Oberin an Viridiana, ihren Onkel zu besuchen: "Er war ja
dein Gönner..." Und später, nach dem Selbstmord Jaime's findet sie für die
zurückbleibenden Novizin nur eine überheblich fromme Phrase pharisäischer

Verzeihung. Viridiana kommt gezwungenermassen zu ihrem Onkel.
Ihre Antwort auf die ersten Annäherungsversuche Jaime's ist: "Ich fühle für
Sie Dankbarkeit, sonst nichts."Aber dies ist nicht so sicher, wie sie es
ausdrückt. Denn wenig später sagt sie bereits: "Früher war alles gut, Sie haben

alles zerstört." Nicht dass sie Jaime wirklich liebt, aber ihre innere,
auf Unreife und Wirklichkeitsferne beruhende Harmonie ist zerbrochen.Sie
erwacht aus ihrem religiösen Traum zur Wirklichkeit. Aber sie wehrt sich

dagegen, denn sie hat Angst - nicht vor Jaime, sondern vor sich selbst, vor
dem, was sich in ihr regt. Und das mit Recht: nicht die verführerische Welt
macht sie ihrem vermeintlichen Ordensberuf untreu, sondern ihr eigenes
Selbst, das mit dieser Welt im Bunde steht, und dem sie sich - wiederum
mit Recht - religiös nicht gewachsen fühlt. Deshalb gelingt es ihr nicht,
die neue Situation zu meistern, ihre Hingabe existentiell neu zu vollziehen

und daran zu reifen. Sie ist gespalten zwischen Weltbejahung undWelt-
flucht. Von hier aus wäre eine Deutung des geheimnisvollen Schlatwan-
dels möglich: Viridiana kommt im Schlaf ins Zimmer Jaim's und streut
Asche auf das Ehebett. Sie selbst deutet das Geschehen am nächsten Morgen

mit den Worten: "Das ist Tod und Busse". Und Jaime fügt hinzu: "Tod
für den Greis und Busse für die Nonne". Diese Tot hat prophetischen
Charakter; sie zeigt das Kommende an und gibt ihm eine schicksalhaft-unabwendbare

Note, Viridiana scheint nicht mehr frei, sondern machtvoll
getrieben. Was sie treibt, ist aber nicht etwas Aeusseres, sondern ihre
eigene,tiefe Persönlichkeit. Im Grunde genommen war sie "Nonne" aus Irrtum,
aus Unwissenheit. Nun - durch die Begegnung mit der Wirklichkeit in
Jaime - wächst in ihr langsam die Wahrheit.
Darum treibt der Selbstmord des Onkels Viridiana wieder in den Gutshof
zurück, Sie erkennt, dass sie eine wirkliche Schuld trifft. Aber schuldig ist

23



sie nicht so sehr am Tode Jaime's sondern gegenüber der Wahrheit und

Wirklichkeit ihres eigenen Daseins, das sie mit ihrem unechten Ordensberuf

und dem daraus folgenden unentschiedenen Verhalten Jaime gegenüber
verleugnet hat. Diese Schuld am eigenen Dasein gilt es nun zu sühnen.
Viridiana glaubt sich vergewaltigt, fühlt sich daran selbst mitschuldig, wilI
aber nicht auf die Ausserordentlichkeit ihrer Berufung verzichten. Das ist
ein Kennzeichen ihrer Auffassung vom Religiösen: es ist ausserordentlich,
"nicht so wie die andern", obwohl sie äusserlich recht demütig scheint.
Viridiana will noch nicht zur Welt gehören, sie stellt sich allein gegen sie.
Sozusagen von aussen - durch eine reine übernatürliche Nächstenliebe,
die jeder natürlichen Grundlage entbehrt - will sie die Welt bessern.
In gleichnishafter Einfachheit und Folgerichtigkeit spielt sich nun die
Geschichte vom Scheitern der"selbstlosen Nächstenliebe" am Undank der
Menschen ab. Die gesamte Macht und Gestalt des Diabolischen erscheint
in diesen Bettlergestalten, ohne dass sie deshalb Uebermenschen oder leere
Allegorien würden. Voll Neid und Hass unter sich, aber einig wenn es

darum geht zu schaden, stolz und verlogen bis zur Gotteslästerung, sind sie

zwar Menschen, hinter denen aber das Böse selbst aufleuchtet und seine
Gewalt im Menschen, der sich ihm ausliefert. Diesen realen Mächten
gegenüber (die im Film personal aufgefasst und dargestellt sind) nimmt sich
der Versuch der Nächstenliebe als verzweifelte Absurdität aus. - Der
unheilbare Gegensatz zwischen dem voll wirklichen Chaos des Bösen und dem
idealistisch unwirklichen Christentum erreicht seine packenste Aussage in
der zügellosen Orgie der Bettler. Sie ist nicht bloss eine Rebellion der
Armen gegen die Reichen, sondern viel mehr: die Blossstellung und Verhöhnung

des Christeniichen als Illusion und Absurdität. Der blinde Bettler in
der Pose Christi am Abendmahltisch ist die Umkehrung aller Werte in offener

Anklage. Jedoch stellt sich das Böse selbst in Frage. Es ist nicht
verherrlicht. Das Böse in menschlicher Gestalt bleibt letztlich jammerlich und

klein.
Somit ist beides verwerflich: das Christentum, weil es illusionär ist, das

Böse, weil es klein ist. Ein Drittes zwischen beiden gibt es zwar: es ist der

Weg Jorge's auf den schlussendlich auch Viridiana findet. Sie macht sich
schön und geht zu Jorge, um Karten mit ihm zu spielen. Es ist der Weg des

"gesunden" Wirklichkeitssinnes. Aber er befriedigt nicht. Die Mittelmässig-
keit ist zu klein für den Menschen. Jorge ist kein Held. Und Viridiana ist
die Erniedrigte. Sie, die ihr Leben gross entworfen hat, über die Wirklichkeit

hinaus, muss nun diese Wirklichkeit annehmen, muss Jorge mit Ramona

teilen und Karten spielen.
Der Film endet nicht gut. Alles Grosse scheitert. Zurück bleibt Mittelmäs-
sigkeit, Wirklichkeit. - Luis Bunuel ist bewusst antireligiös. Aber er bleibt
in der Wahrheit. Seine Personen, seine Aussage, seine Symbole, alles ist in
sich wahr. VIRIDIANA ist eine lebendige Anklage gegen Gott und das Böse,

das er nicht verhindern konnte, ein engagierter Protest gegen die
Unmöglichkeit und den versteckten Hochmut des Christentums - alles Dinge,
die zu überdenken sich lohnt. Der Protest ist echt und als solcher nur durch
die eigene existentielle Verwirklichung des Christentums zu widerlegen.

Werner Zanola




	Bunuel : Viridiana, belle de jour

