
Zeitschrift: Schriftenreihe = Collection / Forum Helveticum

Herausgeber: Forum Helveticum

Band: 15 (2005)

Artikel: Mundart und Kirche

Autor: Rickenmann, Agnell

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-832944

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-832944
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


118

MUNDART UND KIRCHE

Agnell Rickenmann

Die Kirche hat zu allen Zeiten eine Botschaft zu verkünden, die Menschen in
ihrem Sein, ihrem Selbstverständnis, ihrem Glauben und der Lebensführung,
schlicht in ihrem Herzen treffen soll. Dass die Sprache dazu das grundlegende
«Vehikel» ist, daran wird wohl kaum jemand zweifeln - auch wenn die
nonverbale Botschaft eines Predigers oder eines gelebten Beispiels nicht zu
vernachlässigen ist. Doch Sprache, Wort und Verständnis spielen in jeder christlichen

Konfession, ja in jeder Religion eine tragende Rolle.

Schon früh in der Geschichte der Ausbreitung der christlichen Religion haben

sich die Verkündiger des Glaubens Gedanken gemacht über die Rolle des

Wortes und die Art, wie mit «Worten» oder «Wörtern» die Botschaft Gottes

zu verkündigen sei! So stellten sich die Kirchenväter beispielsweise die Frage,
ob es denn legitim sei, die gute Nachricht des Fischers aus dem Heiligen Land
mit allen rhetorischen Finessen der antiken Rhetorikkunst an den Mann, bzw.

an die Frau zu bringen, oder ob es nicht besser wäre, wenn man möglichst
einfach, also im verständlichen Stil des Fischers selbst zu reden habe?

Wer sich heute mit der Frage «Mundart» in den kirchlichen Liturgien oder in
den Texten der Kirche beschäftigt, wird nicht ganz daran vorbei kommen, sich
in ähnlicher Weise Fragen zu stellen, welches denn die Rolle von in einem
Schweizer Dialekt gesprochenen Predigten sein kann, sei dies z.B. in
Berndeutsch, in «patois gruyérien», in einem der Tessiner Dialekte oder etwa in
Surmiran? Schon mit dieser Aufstellung von Dialekten sind verschiedene Dinge

festzustellen: Zum Einen die Verschiedenheit der Dialekte und ihrer sprachlichen

Wurzeln auf einem kleinen Gebiet, wie es die Schweiz ist, und zum
Andern, die verschiedene Stellung, die der jeweilige «Dialekt» in einem Gebiet
hat. Letzteres aktuell und gesamthaft zu vertiefen, würde hier zu weit führen
und wäre die Aufgabe des Sprachforschers.

Es ist aber auch im kleinen Rahmen dieses Beitrages interessant, kurz zu
betrachten, was denn an dialektalem Selbstverständnis in den Kirchen der Schweiz

zu finden ist.

Normalerweise werden traditionelle kirchliche Dokumente (ob reformiert oder

katholisch) in einer der vier Amtssprachen (Deutsch, Französisch, Italienisch



119

oder Rätoromanisch) verfasst, so dass sie möglichst allgemein verständlich
sind. Betrachtet man aber weiter die grundlegenden Schriften {Bibel, liturgische

Bücher, Lektionare, Missale etc.), so zeigt sich doch eine beeindruckende

Vielfalt, die nur dann überrascht, wenn man das dahinter stehende Anliegen,

möglichst nahe bei den Leuten zu sein, nicht ernst nimmt. Als kleine
Muster dieser Vielfalt seien auswahlweise die Berndeutsche Übersetzung des

Alten und Neuen Testamentes (Ds Nöie Teschtamänt bärndütsch, von H.
und R. Bietenhard), die Psalmen auf Luzerndeutsch {Grymeti Psalme uff
Luzärn-Düütsch, von G. Staffelbach) oder verschiedene liturgische (Mess-)
Texte der katholischen Kirche, die in einzelnen rätoromanischen Dialekten
erhältlich sind, genannt.

Interessant ist es nun auch, daran zu erinnern, dass nur schon die beispielsweise

genannten Texte einen ganz unterschiedlichen Grad an «Autorität» oder
«offizieller» Gebräuchlichkeit haben: Während die Psalmen von G. Staffelbach

kaum irgendwo einen offiziellen Niederschlag gefunden haben, so habe

ich beispielsweise in Gottesdiensten bei reformierten Kollegen, die obengenannte

(übrigens sehr beachtenswerte) Übersetzung als offiziell benützten Lesungstext

gehört. Noch weiter in der Autorität der Gebräuchlichkeit stehen die
offiziellen liturgischen Texte in den verschiedenen rätoromanischen Dialekten,
die regelmässig (und offiziell) in katholischen Gottesdiensten benutzt werden.

Diese Beispiele sind wohlverstanden nur exemplarisch angeführt, um auch
den verschiedenen Umgang mit solchen Dokumenten und den ganz
unterschiedlichen Offizialitätsgrad derselben zu dokumentieren. Ein einfacher
Schluss lässt sich meines Erachtens daraus ziehen: Ganz ähnlich wie
hochdeutsche Texte haben auch kirchliche Dialekttexte ein ganz unterschiedliches
Schicksal, einen unterschiedlichen Bekanntheitsgrad und eine unterschiedliche

Autorität. Dies ist wohl noch relativ schnell einsichtig und einfach nachzu-
vollziehen. Wie sieht es aber mit dem gesprochenen Wort aus?

In den Gebieten der schweizerdeutschen Dialekte sind schweizerdeutsche

Predigten hüben und drüben - also konfessionsübergreifend - üblich. Der
deutschsprachige Prediger (oder die Predigerin) wird sich aber gut überlegen
in welchem Zusammenhang sie oder er eine Predigt auf Schweizerdeutsch
halten wird. Wohl kaum jemand wird an einem Festgottesdienst zur Eröffnung
des Studienjahres, am Dies academicus auf Schweizerdeutsch predigen.
Hingegen werden Familien- und Kindergottesdienste wohl kaum rein auf
Hochdeutsch gefeiert, es sei denn der multikulturelle Rahmen unserer Stadtbevölkerung

verlange dies. Doch auch in der scheinbar abgelegensten Bergkapelle
der Innerschweiz kann es dem Prediger passieren, dass er auf seine in Dialekt



120

gehaltene Predigt angesprochen wird. Sich im Kreis der einheimischen
Bergbevölkerung wähnend, predigt der Einsiedler Pater auf einer Schwyzer Alp
für die Sennen und ihre Familien im schönsten Schweizerdeutsch; doch nach

einigen Sätzen wird er von einer aufmerksamen Kirchgängerin im «höchsten»
Hochdeutsch unterbrochen: «Pater, bitte predigen Sie doch auf Hochdeutsch,
damit auch ich etwas verstehe». Die Touristin aus deutschen Landen gab sich

erst zufrieden als sich der arme Pater eines «höheren» Deutsches befleissigte.
Sicher ist diese Episode mit Humor zu lesen, doch sie verrät auch etwas von
unseren globalisierten Lebensumständen. Dazu später noch mehr.

Auf meine Anfrage unter Tessiner Studenten, welche die kirchliche Praxis gut
kennen, wie es denn mit dem Tessiner-Dialekt in der Messe sei, erntete ich
ein mitleidiges Lächeln: Es würde wohl eher witzig als ernsthaft aufgefasst,
meinten meine Gesprächspartner, wenn etwa die festen Gebete der Messe im
Dialekt gesprochen würden; nein, dies sei wohl eher eine merkwürdige Idee.

Auf mein hartnäckiges Insistieren, ob denn die Pfarrer für Familien und
besonders für die Kinder nicht im Dialekt predigen würden, bekam ich eine
aufschlussreiche Antwort: Eher würden die Pfarrer für Kinder in einer
Fremdsprache sprechen (wohl Englisch) als im Dialekt. Auf meine überraschte
Reaktion hin tröstete mich einer der Gesprächspartner folgendermassen: Er habe

schon gehört, dass vereinzelt hie und da ältere Priester (wohl irgendwo zuhinterst

in einem Tal) noch in Dialekt predigen würden. Nun, meine eigene
(jahrelange) Erfahrung hat mir gezeigt, dass in der Liturgie im Tessin kaum der
Dialekt gepflegt wird, vielleicht auch wegen der vielen Touristen, die schon oft
mit der italienischen Hochsprache ihre Mühe haben.

Über die französischsprachige kirchliche Region wage ich es, ein ähnliches
Urteil zu fällen wie es mir bei den Tessinern entgegengekommen ist: Selber in
einer französischsprachigen Freiburger Pfarrei des Broye-Tales predigend,
habe ich bei meinen Kollegen ausser einigen dialektal gefärbten Ausdrücken
noch nie etwas anderes gehört als ein mehr oder weniger lokal geprägtes
Französisch, das aber nie den Ausdruck «Dialekt» verdient, wenigstens nicht
in der Kirche. Auch gelegentliche Ausflüge ins benachbarte Greyerzer Land,
das sich wohl des ausgeprägtesten Dialektes der Romandie rühmen darf, der
aber offensichtlich immer weiter zurück in die hintersten Alpen des Tales

gedrängt wird, haben kaum aufschlussreiche Erkenntnisse für den Gebrauch
des Dialektes in der Liturgie gebracht, im Gegenteil Die Teilnahme an einer

Vesper in der Pfarrkirche Greyerz zeigte einmal mehr die Schönheit der

frankophonen Liturgie und die Vorliebe meiner Kollegen für eine gepflegte, klassische

und französische Liturgie. Es mag sein, dass einheimische Priester in



den Dörfern der Bergtäler des Valais romand, etwa in Savièse oder Évolène,
sich dialektaler Formen bedienen - wobei viele jüngere Priester den Dialekt
gar nicht mehr sprechen -, doch wird diese Situation kaum bedeutender sein
als jene im Tessin. Von meinen reformierten Kollegen und Kolleginnen der
Romandie habe ich bis jetzt nie etwas anderes wahrgenommen als dass ihr
Französisch, wenn auch mit einigen Konzessionen an die Aussprache (etwa in
Moudon), nicht viel anders ist, als jenes der Bürger irgendwelcher Stadt in
Zentralfrankreich.

Eine andere Rolle spielen die Dialekte in der Liturgie rätoromanischer Sprachgebiete:

Auch wenn hier oft zweisprachig (meistens Deutsch-Romanisch) operiert

wird - auch wegen den Touristen oder weil der Priester aus dem Unterland

kommt -, so werden bisweilen doch ganze Liturgien (Messen) auf
Romanisch gefeiert. Dasselbe gilt noch vermehrt für die reformierten Gottesdienste

in den romanischen Gebieten. Doch auch hier zeigen sich Auflösungstendenzen:

Unter der jüngeren Generation kann es sich niemand leisten,
neben Romanisch nicht auch Deutsch oder Italienisch zu können (so etwa im
Münstertal). Erschwerend kommt in dieser eigenen Sprachwelt nun noch die
dialektale Vielfalt dazu: Auf geographisch engstem Gebiet ist es ein Wechsel
z.B. von Sursilvan über Surmiran in den ladinischen Dialekt. Wie weit das

Rumantsch Grischun hier als Kunstsprache Abhilfe schafft, sei dahin gestellt,
doch zumindest liturgisch scheint es nicht auf Gegenliebe gestossen zu sein,
weil es als nicht gesprochene Sprache auch nicht dem Kriterium der Nähe

zum Volk entspricht.

Dieser kurze und wohl nur oberflächliche Gang durch die gesprochene Realität

hat dennoch noch einmal die grosse Unterschiedlichkeit der Rolle der
Dialekte in den einzelnen Sprachregionen auch im kirchlichen gesprochenen
Gebrauch deutlich werden lassen. Es scheint dabei fast so, dass das schweizerdeutsche

Sprachgebiet am resistentesten gegen eine «Verhochsprachlichung»
ist und zwar auch aus kirchlicher Sicht. Es ist nun aber abschliessend sinnvoll,
sich aufgrund der gemachten Beobachtungen zwei Fragen zu stellen: Welche

globalen Kriterien wirken von aussen auf die verschiedenen Dialektlandschaften
ein? Wie treten die identitätsstiftenden und zugleich ausschliessenden

Rahmenprinzipien der Dialekte in unserer Gesellschaft auf?

Globalisierung als vereinheitlichendes Phänomen, als Kultur der Gemeinsamkeit,

in der die Welt zum «global village» wird, erfreut sich gerade heute einer

epischen Besingung. Doch auch Globalisierung ist auf Sprache(n) angewiesen

- man beachte das «n» in Klammer. In gewissem Sinne darf man durch-



122

aus stolz behaupten, dass die katholische Kirche eigentlich noch vor der Erfindung

des «world wide web» (www) ein weltweites Netz gebildet hatte, das

sich in der gemeinsamen (aus der Antike ererbten) lateinischen (Amtssprache
versteht. So werden auch heute die internationalen Bischofssynoden in

lateinischer Amtssprache geleitet. Die katholische Kirche wird wohl wenigstens

von der Idee der gemeinsamen Sprache her kaum Mühe mit dem «www»
haben. Sicher ist nun wohl, dass die «www»-Sprache heute zuerst die Englische

ist. Dieser Druck macht sich auch in den internationalen Theologischen
Hochschulen bemerkbar, wenn etwa die theologische Fakultät der Dominikaner

in Rom ein komplettes Studium der Theologie in Italien aufEnglisch anbietet.

Soweit sind wir in unseren Schweizer Kirchen noch nicht - glücklicherweise.
Doch der Druck, der sich auf das sprachliche Selbstverständnis unserer
Bevölkerung legt ist nicht zu übersehen. Auf diesem Hintergrund verstehe ich
auch die oben angeführten Beispiele des Verschwindens des Dialektes aus

den Gottesdiensten der französischen und italienischen Schweiz und die
Bemerkung der Tessiner Studenten, dass Kindern wohl eher in anderen Sprachen

gepredigt würde (eben Englisch) als im Dialekt. Mundart ist damit aus

dem öffentlichen Raum verschwunden und wird als rückständig, altmodisch
und für die Entwicklung hinderlich verstanden. Es ist interessant zu bemerken,
dass die Kirche sich nicht dagegen wehrt, denn sie hat in ihrem reichen Schatz
der Erfahrung schon viele Sprachen und Kulturen durchlebt, von denen heute
nichts mehr vorhanden ist (z.B. etwa die gotische Übersetzung der Wulfila-
Bibel).

In der Deutschschweiz sieht sie Situation anders aus: Trotz dem Druck des

globalisierten Weltdorfes, behauptet sich auch in der Kirche das Schweizerdeutsch,

etwa in dem Rahmen, den es auch im vergangenen Jahrhundert kannte.

Doch auch hier ist etwas festzustellen: Ein lebendiger Dialekt fordert seinen
Preis. Wenn im vergangenen Jahrhundert bei vielen Rednern und Rednerinnen

der Herkunftskanton, manchmal sogar der Kantonsteil oder gar das Dorf
anhand des Dialektes zweifelsfrei festgestellt werden konnte, so wird dies

heute immer schwieriger, da mit der «innereidgenössischen Globalisierung» -
wegen dem etwa beruflich bedingten häufigeren Wohnortswechsel - die
Dialekte eine Verflachung erleben. Auch der Autor dieses Beitrages ist ein gutes
Beispiel dieses Prozesses, dessen Resultat man humorvoll «Oltener-Bahnhof-
Dialekt» nennen könnte: Ursprünglich von den Eltern im Ostschweizer-Dia-



123

lekt phonetisiert, bin ich in der Primarschule in Solothurn mit einer anderen
Sensibilität konfrontiert worden; meine Gymnasiumszeit in Einsiedeln erhöhte
die Vielfalt an Dialekterfahrung, der sich nach dem Studium im Ausland ein
Aufenthalt in Bern anschloss; schliesslich eröffneten sich mir als Pfarrer in
Risch mit dem Zuger Innerschweizerdialekt weitere dialektale Horizonte. Zurzeit

erfreue ich mich am kräftigen Freiburger-Sensler-Dialekt meiner
deutschsprachigen Mitarbeiter. Dies dürfte wohl ein typisches Beispiel einer
zeitgenössischen Deutschschweizer Spezies von Akademiker sein. Die genannte
Verflachung hat je nach Ansicht Vor- und Nachteile: Wohl werden die
Schweizerinnen und Schweizer von morgen ihre Identität weniger am Dialekt
festmachen als bisher, sondern sich zuerst als «Schweizer» verstehen. Das hat
insofern Konsequenzen, als sich der schweizerdeutsche Dialekt wohl eher

noch mehr etablieren wird. Anzeichen dafür sind etwa die englischen
Lehnworte, die von der Lebendigkeit des gesprochenen Dialektes zeugen - wohl
verstanden, des «gesprochenen», wie etwa «fuudä» (für essen) oder «snööbä»

(für Snowboardfahren).

Damit muss aber auch noch ein anderer Aspekt des Dialektes angesprochen
werden, den Kollegen aus der Romandie und der italienischen Schweiz bei

sogenannten «gesamt-schweizerischen» Sitzungen immer wieder schmerzhaft

erfahren: Dialekt kann auch ausschliessen, durch Nicht-Verstehen und
Nicht-Mitreden-Können. Dialekt kann verhindern, dass unsere Mitbürger der

lateinischsprachigen Teile motiviert sind, wirklich Deutsch zu lernen. Es war
unter anderem diese Einsicht, welche die Deutschschweizer Medien davor
bewahrte, alle Sendungen ausschliesslich auf Schweizerdeutsch zu bringen.
Auch die deutschsprachigen Parlamentarierinnen und Parlamentarier befleissi-

gen sich deswegen in den beiden Kammern unserer Landesregierung der

Hochsprache. Aus demselben Grund werden die Deutschschweizer Mitglieder

der Schweizer Bischofskonferenz in ihren ordentlichen Versammlungen
bei Voten während den Sitzungen nie Schweizerdeutsch sprechen. Umgekehrt

kann aber auch die Globalisierung eine Falle für die Motivation sein, die

Sprache des Andern zu lernen. Das «Frühenglisch» in Deutschschweizer
Schulklassen hinterlässt zumindest einen etwas schalen Geschmack, wenn man an
die sprachliche Kohäsion unseres Landes für künftige Generationen denkt!

In den Gottesdiensten wird der Pfarrer jedenfalls darauf achten müssen, dass

durch den Gebrauch des Dialektes niemand am Verstehen gehindert wird:
Dies wäre genau das Gegenteil vom Beabsichtigten.



Vielleicht waren unsere Dialekte einst Wunderwalfen für eine Geheim-Verständigung,

da sie Auswärtige nicht verstehen konnten. In gewissem Sinne werden

sie es bleiben, aber dieser Ausschluss eines Menschen kann auch gefährlich

sein. Vielleicht wird es in einer Generation gang und gäbe sein, dass zwei
Schweizer aus verschiedenen Sprachregionen zusammen nicht mehr Italienisch,

Französisch und / oder Deutsch sprechen, sondern Englisch. Da ist es

doch - etwas Ironie sei erlaubt - schon sehr tröstlich zu wissen, dass die
katholische Kirche dann wenigstens auf ihr lateinisches Erbe zurückgreifen
kann.


	Mundart und Kirche

