Zeitschrift: Schriftenreihe = Collection / Forum Helveticum
Herausgeber: Forum Helveticum

Band: 15 (2005)

Artikel: Mundart und Kirche

Autor: Rickenmann, Agnell

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-832944

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-832944
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

118

MUNDART UND KIRCHE

Agnell Rickenmann

Die Kirche hat zu allen Zeiten eine Botschaft zu verkiinden, die Menschen in
threm Sein, threm Selbstverstidndnis, ihrem Glauben und der Lebensfiihrung,
schlicht in ihrem Herzen treffen soll. Dass die Sprache dazu das grundlegende
«Vehikel» ist, daran wird wohl kaum jemand zweifeln — auch wenn die non-
verbale Botschaft eines Predigers oder eines gelebten Beispiels nicht zu ver-
nachldssigen ist. Doch Sprache, Wort und Verstédndnis spielen in jeder christ-
lichen Konfession, ja in jeder Religion eine tragende Rolle.

Schon friih in der Geschichte der Ausbreitung der christlichen Religion haben
sich die Verkiindiger des Glaubens Gedanken gemacht iiber die Rolle des
Wortes und die Art, wie mit «Worten» oder «Wortern» die Botschaft Gottes
zu verkiindigen sei! So stellten sich die Kirchenviter beispielsweise die Frage,
ob es denn legitim sei, die gute Nachricht des Fischers aus dem Heiligen Land
mit allen rhetorischen Finessen der antiken Rhetorikkunst an den Mann, bzw.
an die Frau zu bringen, oder ob es nicht besser wire, wenn man moglichst ein-
fach, also 1im verstdndlichen Stil des Fischers selbst zu reden habe?

Wer sich heute mit der Frage «Mundart» in den kirchlichen Liturgien oder in
den Texten der Kirche beschiftigt, wird nicht ganz daran vorbei kommen, sich
in dhnlicher Weise Fragen zu stellen, welches denn die Rolle von in einem
Schweizer Dialekt gesprochenen Predigten sein kann, sei dies z.B. in Bern-
deutsch, in «patois gruyérien», in einem der Tessiner Dialekte oder etwa in
Surmiran? Schon mit dieser Aufstellung von Dialekten sind verschiedene Din-
ge festzustellen: Zum Finen die Verschiedenheit der Dialekte und ihrer sprach-
lichen Wurzeln auf einem kleinen Gebiet, wie es die Schweiz ist, und zum
Andern, die verschiedene Stellung, die der jeweilige «Dialekt» in einem Gebiet
hat. Letzteres aktuell und gesamthaft zu vertiefen, wiirde hier zu weit fiihren
und wire die Aufgabe des Sprachforschers.

Es ist aber auch im kleinen Rahmen dieses Beitrages interessant, kurz zu be-
trachten, was denn an dialektalem Selbstverstdndnis in den Kirchen der Schweiz
zu finden ist.

Normalerweise werden traditionelle kirchliche Dokumente (ob reformiert oder
katholisch) in einer der vier Amtssprachen (Deutsch, Franzosisch, Italienisch



oder Rétoromanisch) verfasst, so dass sie moglichst allgemein verstéindlich
sind. Betrachtet man aber weiter die grundlegenden Schriften (Bibel, liturgi-
sche Biicher, Lektionare, Missale etc.), so zeigt sich doch eine beeindrucken-
de Vielfalt, die nur dann iiberrascht, wenn man das dahinter stehende Anlie-
gen, moglichst nahe bei den Leuten zu sein, nicht ernst nimmt. Als kleine
Muster dieser Vielfalt seien auswahlweise die Berndeutsche Ubersetzung des
Alten und Neuen Testamentes (Ds Noie Teschtamdnt bdarndiitsch, von H.
und R. Bietenhard), die Psalmen auf Luzerndeutsch (Grymeti Psalme uff
Luzdrn-Diiiitsch, von G. Staffelbach) oder verschiedene liturgische (Mess-)
Texte der katholischen Kirche, die in einzelnen ratoromanischen Dialekten
erhiltlich sind, genannt.

Interessant ist es nun auch, daran zu erinnern, dass nur schon die beispiels-
weise genannten Texte einen ganz unterschiedlichen Grad an «Autoritét» oder
«offizieller» Gebriduchlichkeit haben: Wihrend die Psalmen von G. Staffel-
bach kaum irgendwo einen offiziellen Niederschlag gefunden haben, so habe
ich beispielsweise in Gottesdiensten bei reformierten Kollegen, die obengenann-
te (iibrigens sehr beachtenswerte) Ubersetzung als offiziell beniitzten Lesungs-
text gehort. Noch weiter in der Autoritédt der Gebrduchlichkeit stehen die offi-
ziellen liturgischen Texte in den verschiedenen rdtoromanischen Dialekten,
die regelmissig (und offiziell) in katholischen Gottesdiensten benutzt werden.
Diese Beispiele sind wohlverstanden nur exemplarisch angefiihrt, um auch
den verschiedenen Umgang mit solchen Dokumenten und den ganz unter-
schiedlichen Offizialititsgrad derselben zu dokumentieren. Ein einfacher
Schluss ldsst sich meines Erachtens daraus ziehen: Ganz dhnlich wie hoch-
deutsche Texte haben auch kirchliche Dialekttexte ein ganz unterschiedliches
Schicksal, einen unterschiedlichen Bekanntheitsgrad und eine unterschiedli-
che Autoritét. Dies ist wohl noch relativ schnell einsichtig und einfach nachzu-
vollziehen. Wie sieht es aber mit dem gesprochenen Wort aus?

In den Gebieten der schweizerdeutschen Dialekte sind schweizerdeutsche
Predigten hiiben und driiben — also konfessionstibergreifend — iiblich. Der
deutschsprachige Prediger (oder die Predigerin) wird sich aber gut iiberlegen
in welchem Zusammenhang sie oder er eine Predigt auf Schweizerdeutsch
halten wird. Wohl kaum jemand wird an einem Festgottesdienst zur Er6ffnung
des Studienjahres, am Dies academicus auf Schweizerdeutsch predigen. Hin-
gegen werden Familien- und Kindergottesdienste wohl kaum rein auf Hoch-
deutsch gefeiert, es sei denn der multikulturelle Rahmen unserer Stadtbevol-
kerung verlange dies. Doch auch in der scheinbar abgelegensten Bergkapelle
der Innerschweiz kann es dem Prediger passieren, dass er auf seine in Dialekt

119



120

gehaltene Predigt angesprochen wird. Sich im Kreis der einheimischen Berg-
bevolkerung wihnend, predigt der Einsiedler Pater auf einer Schwyzer Alp
fiir die Sennen und ihre Familien im schonsten Schweizerdeutsch; doch nach
einigen Sitzen wird er von einer aufmerksamen Kirchgéngerin im «hdchsten»
Hochdeutsch unterbrochen: «Pater, bitte predigen Sie doch auf Hochdeutsch,
damit auch ich etwas verstehe». Die Touristin aus deutschen Landen gab sich
erst zufrieden als sich der arme Pater eines «hdheren» Deutsches befleissigte.
Sicher ist diese Episode mit Humor zu lesen, doch sie verrit auch etwas von
unseren globalisierten Lebensumstinden. Dazu spéter noch mehr.

Auf meine Anfrage unter Tessiner Studenten, welche die kirchliche Praxis gut
kennen, wie es denn mit dem Tessiner-Dialekt in der Messe sei, erntete ich
ein mitleidiges Licheln: Es wiirde wohl eher witzig als ernsthaft aufgefasst,
meinten meine Gesprichspartner, wenn etwa die festen Gebete der Messe im
Dialekt gesprochen wiirden; nein, dies sei wohl eher eine merkwiirdige Idee.
Auf mein hartnickiges Insistieren, ob denn die Pfarrer fiir Familien und be-
sonders fiir die Kinder nicht im Dialekt predigen wiirden, bekam ich eine
aufschlussreiche Antwort: Eher wiirden die Pfarrer fiir Kinder in einer Fremd-
sprache sprechen (wohl Englisch) als im Dialekt. Auf meine iiberraschte Re-
aktion hin trostete mich einer der Gesprichspartner folgendermassen: Er habe
schon gehort, dass vereinzelt hie und da éltere Priester (wohl irgendwo zuhin-
terst in einem Tal) noch in Dialekt predigen wiirden. Nun, meine eigene (jah-
relange) Erfahrung hat mir gezeigt, dass in der Liturgie im Tessin kaum der
Dialekt gepflegt wird, vielleicht auch wegen der vielen Touristen, die schon oft
mit der italienischen Hochsprache ihre Miihe haben.

Uber die franzosischsprachige kirchliche Region wage ich es, ein dhnliches
Urteil zu fillen wie es mir bei den Tessinern entgegengekommen ist: Selber in
einer franzosischsprachigen Freiburger Pfarrei des Broye-Tales predigend,
habe ich bei meinen Kollegen ausser einigen dialektal gefirbten Ausdriicken
noch nie etwas anderes gehort als ein mehr oder weniger lokal geprégtes
Franzosisch, das aber nie den Ausdruck «Dialekt» verdient, wenigstens nicht
in der Kirche. Auch gelegentliche Ausfliige ins benachbarte Greyerzer Land,
das sich wohl des ausgeprigtesten Dialektes der Romandie riihmen darf, der
aber offensichtlich immer weiter zuriick in die hintersten Alpen des Tales ge-
driangt wird, haben kaum aufschlussreiche Erkenntnisse fiir den Gebrauch
des Dialektes in der Liturgie gebracht, im Gegenteil! Die Teilnahme an einer
Vesper in der Pfarrkirche Greyerz zeigte einmal mehr die Schonheit der fran-
kophonen Liturgie und die Vorliebe meiner Kollegen fiir eine gepflegte, klassi-
sche und franzosische Liturgie. Es mag sein, dass einheimische Priester in



den Dorfern der Bergtiler des Valais romand, etwa in Savigse oder Evoléne,
sich dialektaler Formen bedienen — wobei viele jiingere Priester den Dialekt
gar nicht mehr sprechen —, doch wird diese Situation kaum bedeutender sein
als jene im Tessin. Von meinen reformierten Kollegen und Kolleginnen der
Romandie habe ich bis jetzt nie etwas anderes wahrgenommen als dass ihr
Franzosisch, wenn auch mit einigen Konzessionen an die Aussprache (etwa in
Moudon), nicht viel anders ist, als jenes der Biirger irgendwelcher Stadt in
Zentralfrankreich.

Eine andere Rolle spielen die Dialekte in der Liturgie rdtoromanischer Sprach-
gebiete: Auch wenn hier oft zweisprachig (meistens Deutsch-Romanisch) ope-
riert wird — auch wegen den Touristen oder weil der Priester aus dem Unter-
land kommt —, so werden bisweilen doch ganze Liturgien (Messen) auf Ro-
manisch gefeiert. Dasselbe gilt noch vermehrt fiir die reformierten Gottes-
dienste in den romanischen Gebieten. Doch auch hier zeigen sich Auflosungs-
tendenzen: Unter der jiingeren Generation kann es sich niemand leisten, ne-
ben Romanisch nicht auch Deutsch oder Italienisch zu konnen (so etwa im
Miinstertal). Erschwerend kommt in dieser eigenen Sprachwelt nun noch die
dialektale Vielfalt dazu: Auf geographisch engstem Gebiet ist es ein Wechsel
z.B. von Sursilvan {iber Surmiran in den ladinischen Dialekt. Wie weit das
Rumantsch Grischun hier als Kunstsprache Abhilfe schafft, sei dahin gestellt,
doch zumindest liturgisch scheint es nicht auf Gegenliebe gestossen zu sein,
weil es als nicht gesprochene Sprache auch nicht dem Kriterium der Néhe
zum Volk entspricht.

Dieser kurze und wohl nur oberfldchliche Gang durch die gesprochene Reali-
tdat hat dennoch noch einmal die grosse Unterschiedlichkeit der Rolle der Dia-
lekte in den einzelnen Sprachregionen auch im kirchlichen gesprochenen Ge-
brauch deutlich werden lassen. Es scheint dabei fast so, dass das schweizer-
deutsche Sprachgebiet am resistentesten gegen eine « Verhochsprachlichung»
ist und zwar auch aus kirchlicher Sicht. Es ist nun aber abschliessend sinnvoll,
sich aufgrund der gemachten Beobachtungen zwei Fragen zu stellen: Welche
globalen Kriterien wirken von aussen auf die verschiedenen Dialektlandschaften
ein? Wie treten die identitétsstiftenden und zugleich ausschliessenden Rahmen-
prinzipien der Dialekte in unserer Gesellschaft auf?

Globalisierung als vereinheitlichendes Phinomen, als Kultur der Gemeinsam-
keit, in der die Welt zum «global village» wird, erfreut sich gerade heute einer
epischen Besingung. Doch auch Globalisierung ist auf Sprache(n) angewie-
sen — man beachte das «n» in Klammer. In gewissem Sinne darf man durch-

121



122

aus stolz behaupten, dass die katholische Kirche eigentlich noch vor der Erfin-
dung des «world wide web» (www) ein weltweites Netz gebildet hatte, das
sich in der gemeinsamen (aus der Antike ererbten) lateinischen (Amts-)Spra-
che versteht. So werden auch heute die internationalen Bischofssynoden in
lateinischer Amtssprache geleitet. Die katholische Kirche wird wohl wenigs-
tens von der Idee der gemeinsamen Sprache her kaum Miihe mit dem «www>»
haben. Sicher ist nun wohl, dass die «www»-Sprache heute zuerst die Engli-
sche ist. Dieser Druck macht sich auch in den internationalen Theologischen
Hochschulen bemerkbar, wenn etwa die theologische Fakultit der Dominika-
ner in Rom ein komplettes Studium der Theologie in Italien auf Englisch anbie-
tet.

Soweit sind wir in unseren Schweizer Kirchen noch nicht — gliicklicherweise.
Doch der Druck, der sich auf das sprachliche Selbstverstindnis unserer Be-
vOlkerung legt ist nicht zu iibersehen. Auf diesem Hintergrund verstehe ich
auch die oben angefiihrten Beispiele des Verschwindens des Dialektes aus
den Gottesdiensten der franzsischen und italienischen Schweiz und die Be-
merkung der Tessiner Studenten, dass Kindern wohl eher in anderen Spra-
chen gepredigt wiirde (eben Englisch) als im Dialekt. Mundart ist damit aus
dem o6ffentlichen Raum verschwunden und wird als riickstidndig, altmodisch
und fiir die Entwicklung hinderlich verstanden. Es ist interessant zu bemerken,
dass die Kirche sich nicht dagegen wehrt, denn sie hat in ihrem reichen Schatz
der Erfahrung schon viele Sprachen und Kulturen durchlebt, von denen heute
nichts mehr vorhanden ist (z.B. etwa die gotische Ubersetzung der Wulfila-
Bibel).

In der Deutschschweiz sieht sie Situation anders aus: Trotz dem Druck des
globalisierten Weltdorfes, behauptet sich auch in der Kirche das Schweizer-
deutsch, etwa in dem Rahmen, den es auch im vergangenen Jahrhundert kannte.
Doch auch hier ist etwas festzustellen: Ein lebendiger Dialekt fordert seinen
Preis. Wenn im vergangenen Jahrhundert bei vielen Rednern und Rednerin-
nen der Herkunftskanton, manchmal sogar der Kantonsteil oder gar das Dorf
anhand des Dialektes zweifelsfrei festgestellt werden konnte, so wird dies
heute immer schwieriger, da mit der «innereidgendssischen Globalisierung» —
wegen dem etwa beruflich bedingten hdufigeren Wohnortswechsel — die Dia-
lekte eine Verflachung erleben. Auch der Autor dieses Beitrages ist ein gutes
Beispiel dieses Prozesses, dessen Resultat man humorvoll «Oltener-Bahnhof-
Dialekt» nennen konnte: Urspriinglich von den Eltern im Ostschweizer-Dia-



lekt phonetisiert, bin ich in der Primarschule in Solothurn mit einer anderen
Sensibilitidt konfrontiert worden; meine Gymnasiumszeit in Einsiedeln erhohte
die Vielfalt an Dialekterfahrung, der sich nach dem Studium im Ausland ein
Aufenthalt in Bern anschloss; schliesslich eréffneten sich mir als Pfarrer in
Risch mit dem Zuger Innerschweizerdialekt weitere dialektale Horizonte. Zur-
zeit erfreue ich mich am kriftigen Freiburger-Sensler-Dialekt meiner deutsch-
sprachigen Mitarbeiter. Dies diirfte wohl ein typisches Beispiel einer zeitge-
nossischen Deutschschweizer Spezies von Akademiker sein. Die genannte
Verflachung hat je nach Ansicht Vor- und Nachteile: Wohl werden die Schwei-
zerinnen und Schweizer von morgen ihre Identitdt weniger am Dialekt fest-
machen als bisher, sondern sich zuerst als «Schweizer» verstehen. Das hat
insofern Konsequenzen, als sich der schweizerdeutsche Dialekt wohl eher
noch mehr etablieren wird. Anzeichen dafiir sind etwa die englischen Lehn-
worte, die von der Lebendigkeit des gesprochenen Dialektes zeugen — wohl
verstanden, des «gesprochenen», wie etwa «fuudi» (fiir essen) oder «sndobi»
(fiir Snowboardfahren).

Damit muss aber auch noch ein anderer Aspekt des Dialektes angesprochen
werden, den Kollegen aus der Romandie und der italienischen Schweiz bei
sogenannten «gesamt-schweizerischen» Sitzungen immer wieder schmerz-
haft erfahren: Dialekt kann auch ausschliessen, durch Nicht-Verstehen und
Nicht-Mitreden-Konnen. Dialekt kann verhindern, dass unsere Mitbiirger der
lateinischsprachigen Teile motiviert sind, wirklich Deutsch zu lernen. Es war
unter anderem diese Einsicht, welche die Deutschschweizer Medien davor
bewahrte, alle Sendungen ausschliesslich auf Schweizerdeutsch zu bringen.
Auch die deutschsprachigen Parlamentarierinnen und Parlamentarier befleissi-
gen sich deswegen in den beiden Kammern unserer Landesregierung der
Hochsprache. Aus demselben Grund werden die Deutschschweizer Mitglie-
der der Schweizer Bischofskonferenz in ihren ordentlichen Versammlungen
bei Voten wihrend den Sitzungen nie Schweizerdeutsch sprechen. Umge-
kehrt kann aber auch die Globalisierung eine Falle fiir die Motivation sein, die
Sprache des Andern zu lernen. Das «Frithenglisch» in Deutschschweizer Schul-
klassen hinterldasst zumindest einen etwas schalen Geschmack, wenn man an
die sprachliche Kohision unseres Landes fiir kiinftige Generationen denkt!

In den Gottesdiensten wird der Pfarrer jedenfalls darauf achten miissen, dass
durch den Gebrauch des Dialektes niemand am Verstehen gehindert wird:
Dies wire genau das Gegenteil vom Beabsichtigten.

123



124

Vielleicht waren unsere Dialekte einst Wunderwaffen fiir eine Geheim-Verstén-
digung, da sie Auswirtige nicht verstehen konnten. In gewissem Sinne wer-
den sie es bleiben, aber dieser Ausschluss eines Menschen kann auch gefihr-
lich sein. Vielleicht wird es in einer Generation gang und géibe sein, dass zwei
Schweizer aus verschiedenen Sprachregionen zusammen nicht mehr Italie-
nisch, Franzosisch und / oder Deutsch sprechen, sondern Englisch. Da ist es
doch — etwas Ironie sei erlaubt — schon sehr trostlich zu wissen, dass die
katholische Kirche dann wenigstens auf ihr lateinisches Erbe zuriickgreifen
kann.

/] oyttt s RO He e upy d -
a) e N NI i T
AV Ty V4 -_:,\'-’_.,-'t. 4 | ‘I. i\ o ’ -m‘r' !Irv,'_:_/{{ ”.'{ 1)
“ CRL 3 ] K () i




	Mundart und Kirche

