Zeitschrift: Schriftenreihe = Collection / Forum Helveticum
Herausgeber: Forum Helveticum

Band: 15 (2005)

Artikel: Mundarten und ldentitdten

Autor: Werlen, Iwar

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-832930

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-832930
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

26

MUNDARTEN UND IDENTITATEN

Iwar Werlen

Einleitung

Im Gebrauch des Schweizerdeutschen driicken die Biirgerinnen und Biirger
der deutschsprachigen Schweiz ihre lokale Identitédt aus. Das ist keine neue
Nachricht, aber eine diskutierbare. «Identitédt» ist ndmlich eines jener Worter,
die Uwe Porksen einmal Plastikworter nannte. In wissenschaftlicher Verwen-
dung entstanden, sind sie zur unbestimmten Allerweltsfloskel verkommen. Da-
rum ist es notig zu sagen, was unter Identitdt verstanden werden soll. Sozialpsy-
chologen unterscheiden personale und soziale Identitédt. Die personale Identi-
tdt (die Person, die ich tiber die Zeit hinweg durch alle Entwicklungen hin-
durch bin) ist hier nicht gemeint. Im Vordergrund stehen die sozialen Identité-
ten (zu welcher sozialen Kategorie gehdre ich?).

Soziale Identitiaten zwischen Gemeinsamkeit und Verschiedenheit

«Wer bin ich?» und «Wer bin ich nicht?» — das sind die Fragen, auf die der
Begriff der Identitdt Antworten sucht. Der Plural «Antworten» steht hier
bewusst. Ich bin ein Mensch, ein Mann, ein Vater, ein Sprachwissenschaftler,
ein Briger, ein Schweizer... und einige dieser Identititen haben mit meinen
Mundarten zu tun. Ja, auch die Mundarten sind im Plural: Wenn ich mit meiner
Schwester rede, spreche ich Brigerdeutsch, mit Berner Studierenden spreche
ich meine eigene, idiosynkratische Mundart, mit meiner Frau spreche ich in
einem schwibisch gefiarbten Hochdeutsch und mit meinen deutschen Kolle-
gen ein schweizerisch gefirbtes Hochdeutsch. Bin ich deswegen ein sprach-
liches Chaméileon? Nein. Denn ein Chaméleon schiitzt sich durch seine An-
passung an die Farbe der Umgebung; der flexible Sprecher (wie das Jiirgen
Macha, ein deutscher Dialektforscher, nannte) dagegen zeigt durch die Wahl
der Mittel aus seinem sprachlichen Repertoire, als wen er sich und die andern
in einer Situation betrachtet, was er mit ihnen gemeinsam hat und worin er
sich von ihnen unterscheidet. Anders gesagt: Er bringt seine Identitét in dieser
Situation zum Ausdruck (das tut natiirlich auch die flexible Sprecherin mit
ihrer Identitét).



Sprachliche Varietiten und Identititen

Mein Grossvater erzdhlte mir einmal die Geschichte seines Lehrers aus Brig,
den er im Ruhestand besuchen ging. Er schilderte, wie er aus dem Zug stieg,
durch die Stadt zum Haus ging, wo er den alten Lehrer vermutete. Als er
ndher kam, sah er einen élteren Herrn im Garten sitzen und stricken. Er er-
kannte den Lehrer, blieb stehen:

— dischd Naazi isch daa derfor gschtanne / dieser Nazi (=Ignaz, fiir «ich»)
ist da davor gestanden

— der Puggl volld glachet / den Buckel voll gelacht

— in ds Gsicht ne daa so anggliiegt / in das Gesicht ihn da so angeschaut

— ii und Ignaz kommt mich besuchen, das isch jetzt schoon '

— dr hed nit wallisertitsch ggret / er hat nicht Walliserdeutsch gesprochen

— [..] isch Badenser ksii vom Groosherzoggtum Badu / 1st Badenser ge-
wesen vom Grossherzogtum Baden

— aber der im Hddirze drinna ischt der mee Schwizer ksi als / aber der im
Herzen drin ist der mehr Schweizer gewesen als

— der het dem titsche nimmd naakfrddkt jawoll / der hat dem Deutschen
nicht mehr nachgefragt, jawohl

In seiner lebhaften Erzdhlung auf Walliserdeutsch zitiert der Grossvater den
Lehrer auf Hochdeutsch; er wechselt also die Sprache und macht dadurch
deutlich, dass der Lehrer kein Walliser war, eben weil er nicht Walliserdeutsch
sprach. Er verortet ihn territorial im Grossherzogtum Baden. Dieser territoria-
len Zuordnung stellt er aber gleich anschliessend die emotionale entgegen —
im «Herzen» war der Lehrer Schweizer, mehr als mancher Schweizer. Aber
Walliser war er nicht, nur Schweizer. Sprachliche, territoriale und emotionale
Identitéit stehen miteinander in Konflikt.

Wer den Mund aufmacht und zu sprechen beginnt, teilt nicht nur die Inhalte
mit, iiber die er spricht, er teilt auch einiges iiber sich selbst mit. Schweizer-
deutsche Dialekte sagen immer auch aus, woher jemand kommt, zu welcher
Sprachgemeinschaft er gehort. Insofern verankern sie Menschen territorial.
Schweizerinnen und Schweizer haben eine Heimatgemeinde und einen Heimat-
schein (beides Schweizer Worter im Variantenwdérterbuch des Deutschen)
und eine Heimatsprache. Wer hingegen das Hochdeutsch einer deutschen
Nachrichtensprecherin spricht, verankert sich national — als Deutsche.

27



28

Welchen Sinn hat diese (bewusste oder unbewusste) Demonstration lokaler
Identitdt? Sie ist ja nicht unproblematisch: Eine aus Ziirich stammende Stu-
dentin an der Universitidt Basel hat die Reaktion der Baslerinnen und Basler
auf ihr Ziirichdeutsch mit einem relativierenden Lécheln als «Feindschaft»
bezeichnet (zitiert in einem Aufsatz von Lorenz Hofer in Linguistik online,
2004). Und umgekehrt sprechen die Walliser in Bern vom «Exotenbonus»,
den sie dank ihres Walliserdeutschen haben; einen Bonus, den schon der da-
mals noch junge Felix Platter in Anspruch nahm, als er in Ziirich auf Walliser-
deutsch betteln ging und dazu als alter Mann in seiner Biographie anmerkt:
«wo ich in ein wirtzhull kam, horten mich die liit giiren die Wallesser sprach
reden und gaben mier giren.»

Identitdten sind nicht ein fiir allemal gegebene Zuschreibungen; sie werden
vielmehr immer wieder in Interaktionen, Diskursen und Aushandlungen her-
gestellt, verdndert, verneint oder verleugnet. Nicht mit jedem Walliser spreche
ich walliserdeutsch — manchmal ist es mir ldstig oder unangenehm, als Walli-
ser identifiziert zu werden. Identitdten bilden sich im Schnittpunkt von Ge-
meinsamkeiten und Verschiedenheiten, von Standpunkten und Blickrichtun-
gen.

Die deutsche Schweiz als Sonderfall?

Aus der Sicht der Entwicklungen in den umliegenden Staaten, aber auch aus
der Sicht der franzosischsprachigen Schweiz stellt der umfassende Gebrauch
der Mundarten in der deutschen Schweiz durch (fast) die ganze Bevoélkerung
in der miindlichen und zunehmend auch der schriftlichen Kommunikation ei-
nen Sonderfall dar. Analysiert man den internen Deutschschweizer Diskurs
tiber diesen Sonderfall, findet man drei Erklarungsmuster: Abgrenzung gegen
die Deutschen, Widerspiegelung der demokratischen und foderalen Struktu-
ren, Hochwertung des Schweizerdeutschen als Sprache der Nihe, der Hei-
mat — wie manche auch sagen, des Herzens.

Der Abgrenzungsdiskurs: Die deutsche Schweiz gehort zum deutschen Sprach-
raum, der nicht identisch ist mit Deutschland. Abgrenzung ist hier notig, miisste
aber nicht zum Dialekt fiihren. Auch Osterreich gehort zum deutschen Sprach-
raum, auch Osterreicher grenzen sich ab, auch sie tun es mit der Sprache,
aber in anderer Art. Darum kann Abgrenzung allein die Verhéltnisse nicht
erkldren.



Die Widerspiegelung demokratischer und foderaler Strukturen: Dieser Dis-
kurs geht weit zuriick. Franz Joseph Stalder, der Begriinder der Schweizer
Dialektologie, sagte es im Vorwort zu seinem Buch Die Landessprachen der
Schweiz oder Schweizerische Dialektologie von 1819 schon klar (und er
hat viele Vorginger): «So stark sonst in den Lindern deutscher Zunge die
Mundart des Gebildeten von der Mundart des Volkes absticht, so waltet doch
bei uns, d.h. in den Stddten sowohl als in den Dorfern, eine und dieselbe Spra-
che, nimlich die Volkssprache, so dass zwichen (sic!) der Sprechart des hochs-
ten Staatsbeamten und geringsten TagelShners selten ein merklicher Unter-
schied verspiirt wird.» Unabhiingig also von ihrer sozialen Stellung und ihrem
Bildungsgrad sprechen alle (Deutsch)-Schweizer die gleiche Sprache — die
schweizerdeutsche Volkssprache (und Stalder meint natiirlich die Mundarten,
nicht einen Standard). Aber auch die Foderalitat ist zentral: Die Schweiz ist bis
heute eine Schweizerische Eidgenossenschaft und diese besteht laut Artikel 1
der heute geltenden Bundesverfassung aus dem Schweizervolk und den Kan-
tonen. Darum ist die lokale, regionale und kantonale Identitit gebunden an den
lokal verortbaren Dialekt.

Mundart als Sprache der Néhe, des Herzens: Dieser Diskurs ist der zihlebigste
tiberhaupt. Er lauft der tatsdchlichen Entwicklung zuwider. Die schweizer-
deutschen Dialekte sind ldngst ausgebaute Sprachen geworden, in denen je-
des Thema in jeder Textsorte darstellbar ist. Ich chennti jetz ooni wiiteres in
dischem tekscht uf wallisertitsch witerfare und waarschiinli verschtdcditi
mi die meischte fa dene, wa dits lisent. Dennoch bleibt das Stereotyp beste-
hen, dass wir uns in der Mundart wohl fiihlen und im Hochdeutschen nicht. Im
Dialekt gibt es keine Fehler, im Hochdeutschen schon. Im Dialekt braucht
man sich keine Miihe zu geben, im Hochdeutschen schon. Im Dialekt geht’s
von selbst, im Hochdeutschen nicht. Die Liste liesse sich verldngern. Joachim
Scharloth vom Deutschen Seminar der Universitidt Ziirich hat vor kurzem in
einer empirischen Untersuchung einen «Hochdeutschkomplex» der Deutsch-
schweizerinnen und Deutschschweizer (nachzulesen in der Internet-Zeitschrift
Trans, Nr. 25) nachgewiesen — der eigene Hochdeutschgebrauch wird abge-
wertet, als schlecht eingestuft. Darin zeigt sich, dass die Abgrenzung mit einer
Selbstabwertung einhergeht, die sich in Abwehr und Ablehnung verwandelt.

Alle drei Diskurse vermogen nur ansatzweise zu erkldren, warum die Mund-
arten in der deutschen Schweiz zum allgegenwirtigen sprachlichen Kommu-
nikationsmedium geworden sind. Roland Ris hat von Dialektwellen gespro-
chen — vielleicht keine gute Metapher, weil Wellen verebben, nicht aber diese.

29



30

Es istja so, dass der Prozess der immer stirkeren Ausweitung des Mundartge-
brauchs von niemand geplant wurde. Er hat sich durchgesetzt gegen alle, die
ihn bekdmpften, die fiir eine funktionale Verteilung von Mundart und Hoch-
sprache pléddierten, die den Hochdeutschgebrauch in den Schulen selbstver-
stdndlich machen wollten. Es scheint um einen typischen Prozess der «unsicht-
baren Hand» zu gehen, bei dem viele Einzelne thre kommunikativen Ziele auf
die einfachst mogliche Art zu erreichen suchten und dabei die kommunikati-
ven Normen etablierten, die uns heute nicht nur erlauben, sondern verpflich-
ten, in moglichst vielen Fillen Schweizerdeutsch zu sprechen. Darum sind
Zweifel an einer erfolgreichen Sprachplanung in diesem Bereich erlaubt.

Das Gegenbild — die Nationalsprachen

Was der Sonderfall bedeutet, wird erst klar, wenn man die Alternativen be-
trachtet. Die europdischen Nationalstaaten haben seit dem 19. Jahrhundert
das Bild des einsprachigen Staates geschaffen, in dem alle Biirger (die Biirge-
rinnen zdhlten damals noch nicht mit) die gleiche Sprache sprechen und ver-
stehen sollten. Das geschah — zumindest in Frankreich, in Deutschland lief der
Prozess anders — durchaus in politischer Absicht: Alle Biirger sollten sich am
politischen Leben beteiligen konnen. Lokale Identitit wurde ersetzt durch na-
tionale. Allerdings, die akzentlose, keiner Herkunft zuordenbare Sprache ist
fast tiberall einer bestimmten gesellschaftlichen Schicht, den Gebildeten, den
Intellektuellen zuzuordnen. Damit wird sie wiederum zum Zeichen sozialer
Identitit.

Die Schweiz nach 1848 stellt keine Nation im obigen Sinn dar; sie ist ein
postnationaler Staat avant la lettre. Als 1848 die erste Bundesverfassung be-
raten wurde, vermied die Tagsatzung die Rede von der schweizerischen Na-
tion und ersetzte sie durch die Schweizerische Eidgenossenschaft. Das ist
nicht einfach ein Austausch von Etiketten — es ist ein konzeptioneller Unter-
schied. Und wenn ein bekannter Sammelband von der «Erfundenen Schweiz»
und den «Konstruktionen nationaler Identitdt» spricht, wird deutlich, dass die
Schweiz denkbar ungeeignet ist fiir das Konzept der Nationalsprache (auch
wenn die Landessprachen auf Franzosisch langues nationales heissen).



Nationale Verstindigung und lokale Identitit

Identitdten anzuzeigen ist eine unvermeidliche, aber nicht unbedingt die primé-
re Funktion des Sprechens. Unser primires Ziel ist es ja, uns versténdlich zu
machen und verstanden zu werden. Mundarten werden iiblicherweise nur
von einer relativ kleinen Zahl von Menschen gesprochen, wihrend die nationa-
len Sprachen von vielen Menschen gesprochen und verstanden werden. Die
Sprachwissenschaft kennt dafiir den Begriff der kommunikativen Reichweite.
Die Mundarten der deutschen Schweiz haben eine geringere kommunikative
Reichweite als das Standarddeutsche, aber eine grossere als die auf Familie,
Freunde und engere Lokalgemeinschaft beschrinkten Dialekte im siidlichen
Deutschland oder in Osterreich. Die Dialekte unterscheiden sich zwar voneinan-
der, aber die meisten von ihnen sind mit relativ geringer Miihe fiir die andern
verstidndlich. Nicht alle Dialekte sind dabei gleichberechtigt: eine Sprecherin
aus Grindelwald oder Kippel oder Safien wird mehr Miihe haben, von Men-
schen aus Ziirich oder Basel verstanden zu werden, als eine Stadtbernerin.
Die kommunikative Reichweite ist aber in den letzten Jahrzehnten grosser ge-
worden. Es gibt immer mehr Préisenz vieler verschiedener Mundarten in Ra-
dio und Fernsehen, was zu einer immer grosseren rezeptiven Féhigkeit der
Zuhorerschaft fiihrt. In der deutschen Schweiz ist die interne Kommunikation
auch bei der Verschiedenheit der Dialekte gewihrleistet.

Die Verwendung der Mundart in praktisch allen Lebenssituationen beeintrichtigt
jedoch die Verstdndigung mit Menschen, die keine der Mundarten sprechen
und sie nicht verstehen. Hier stellt sich also die Frage nach der nationalen
(und internationalen) Verstindigung. Und zwar in doppelter Hinsicht: der Ver-
standigung in der sprachlichen Kommunikation und der Verstdndigung tiber
sprachliche Kommunikation. Der erste Teil ist klar: Nur wenn ich mit anders-
sprachigen Personen in einer Sprache rede, die zu verstehen sie in der Lage
sind, kann ich mich verstdndlich machen. Nach der heutigen Lage der Dinge
heisst das: Entweder Hochdeutsch oder die andere Sprache sprechen. Der
zweite Punkt ist weit weniger evident: Wir teilen nicht die gleichen Kommuni-
kationskulturen zwischen den Sprachgemeinschaften. In der franzosischen
Sprachgemeinschaft sind parois negativ besetzt, ist ein hohes Normbewusstsein
in Bezug auf die Standardsprache vorhanden und die Fehlertoleranz ist gering.
In der deutschschweizerischen Sprachgemeinschaft ist das alles anders. Ver-
stindigung heisst hier auch zu akzeptieren, dass andere anders sind — auf
beiden Seiten.

31



32

Nach all dem, was hier gesagt wurde, ist es ein eigentlich ein Widerspruch,
von nationaler Verstindigung und Kohésion zu sprechen. Die Verfassung
spricht hier seit 1996 eine andere Sprache: «Der Bund und die Kantone for-
dern die Verstindigung und den Austausch zwischen den Sprachgemein-
schaften» heisst es in Artikel 70 Absatz 3 der Bundesverfassung. Dass hier
von Sprachgemeinschaften die Rede ist (und nicht mehr von Sprachen und
Sprachgebieten), ist ein gutes Zeichen. Denn die Sprachgemeinschaften sind
vielfdltig und sie ermdéglichen vielfiltige Identitdten — vom Heimatort bis hin
zur Schweizerischen Eidgenossenschaft. Die flexiblen Sprecherinnen und Spre-
cher in den Sprachgemeinschaften werden sich ihre Wege in die Zukunft multi-
pler Identititen bahnen. Den Deutschschweizerinnen und Deutschschweizern
kann man dabei helfen, mit etwas mehr Gelassenheit und Selbstbewusstsein
ihr hochdeutsches Repertoire zu verwenden, ohne dabei ihre lokale Identitit
aufzugeben.




	Mundarten und Identitäten

