Zeitschrift: Schriftenreihe = Collection / Forum Helveticum
Herausgeber: Forum Helveticum

Band: 15 (2005)

Artikel: Definitionen und historische Einordnung
Autor: Haas, Walter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-832928

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-832928
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

14

DEFINITIONEN UND HISTORISCHE EINORDNUNG

Walter Haas

Im Vorwort zum ersten Band des Deutschen Worterbuchs (1852) schrieb
Jacob Grimm: «[Die schweizerische Volkssprache] ist mehr als bloszer dialect,
wie es schon aus der freiheit des volks sich begreifen ldszt; noch nie hat sie
sich des rechtes begeben selbstindig aufzutreten und in die schriftsprache
einzuflieszen, die freilich aus dem iibrigen Deutschland méchtiger zu ihr vor-
dringt. von jeher sind aus der Schweiz wirksame biicher hervor gegangen,
denen ein theil ihres reizes schwinde, wenn die leisere oder stiarkere zuthat
aus der heimischen sprache fehlte.»

Das fiir Schweizer erbauliche Zitat bietet einen schonen Einstieg in die defini-
torischen Probleme um Dialekt und Standardsprache. Vier einschligige
Bezeichnungen kommen darin vor: volkssprache, dialect, schriftsprache,
heimische sprache; es fehlt Mundart, das wir heute als Synonym von Dia-
lekt auffassen diirfen. Volkssprache und heimische sprache bezeichnen of-
fensichtlich die gleichen Gegenstidnde. Damit kontrastieren zum einen schrifi-
sprache, zum andern aber auch dialect, da ja die schweizerische volks-
sprache «mehr» als «bloszer dialect» sei. Aber was ist sie dann? Und wer ist
das Volk der volkssprache? populus oder vulgus in populo?

Worter im Sinnbezirk von Sprache und Dialekt scheinen weder scharf abge-
grenzt zu sein, noch sehr klare Bedeutungen zu haben; dafiir sind sie nicht
selten emotional geladen, wie die heimische sprache. Im Alltag hat sich dar-
an bis heute nicht viel verdndert. So kdnnte ein und dieselbe Sprecherin sagen:
Meine Sprache ist der Dialekt von Tafers / Der Dialekt von Tafers ist keine
Sprache.

Nur ganz wenige Leute wiirden zuriickfragen: «/st der Dialekt von Tafers nun
eine Sprache oder nicht?» Und noch weniger wiirden fragen: «Ist der Dialekt
von Tafers ein bloszer Dialekt?» Wir wissen, dass Sprache in alltagssprachli-
chen Sitzen je nach Kontext disambiguiert werden muss, und dass Dialekt
nicht so schrecklich strikt festgelegt ist.

Heute halten wir, anders als Grimm, ambige Termini in der wissenschaftlichen
Diskussion fiir ungiinstig. Gerade die unscharfe Abgrenzung von Sprache
und Dialekt war der neueren Linguistik ein Dorn im Auge, da in der Alltags-



sprache mit den beiden Wortern ungleiche Wertungen verbunden sind: Spra-
che wurde und wird als sozusagen «vollwertiges» Ausdrucksmittel, Dialekt
als irgendwie minderwertiges aufgefasst — eine Wertung, die Grimm offenbar
gerade auf das Schweizerdeutsche nicht angewandt wissen wollte. Lingui-
stinnen und Linguisten haben diesen populdren Steretoypen polemische «De-
finitionen» entgegengesetzt: «A language is a dialect with an army and a navy»,
oder: «Un dialecte est une langue qui n’a pas réussi.» Hinter diesen Pointen
steht das strukturalistische Credo: Es gibt keinen wesenhaften Unterschied
zwischen Sprachsystemen, die Dialekt oder aber Sprache genannt werden,
die Differenz ist «nur» sozial, ja machtpolitisch bedingt. Aber gegen populire
Werturteile helfen geistreiche Richtigstellungen wenig — umso weniger, wenn
sie selber etwas naiv sind: Gesellschaftliche Wertung trifft alles, was in gesell-
schaftlichem Brauch ist, und auch das ist eine Wirklichkeit.

Die Linguistik ist deshalb dazu iibergegangen, Sprache und Dialekt kaum
mehr als Termini einander gegeniiber zu setzen — zu disparat sind die Bedeu-
tungen dieser Worter, zu eingewurzelt die damit verbundenen Wertungen und
Konnotationen. Sprache dient uns noch erstens als allgemeiner Ausdruck fiir
«das wichtigste und artspezifische Kommunikationsmittel der Menschen»
und zweitens als spezieller Ausdruck fiir eine Einzelsprache, also fiir ein
Sprachsystem mit einer (mentalen) Grammatik und einem (mentalen) Wor-
terbuch. Dann aber bleiben die Linguisten hart: Es gibt keinen wesenhaften
Unterschied zwischen Sprachsystemen, ob man sie nun herkdmmlicherweise
Sprache oder Dialekt nennt: «Meine Sprache ist der Dialekt von Tafers» ist
eine korrekte Ausdrucksweise; «Der Dialekt von Tafers ist keine Sprache» ist
falsch. Um Konflikte mit den alltagssprachlichen Gewohnheiten zu vermei-
den, zieht man neuerdings den neutralen Terminus Varietdt vor, der ein Sprach-
system ohne funktionale oder soziale Charakterisierung bezeichnen will.

Wenn Sprache der Oberbegriff ist, fragt es sich, wie man die herkommlicher-
weise als Sprache oder als Dialekt einander gegeniibergestellten Systeme
terminologisch unterscheiden kann. Das ist weiterhin notwendig, denn nur
Erzstrukturalisten wiirden darauf beharren, dass zwischen dem Deutschen
und dem Dialekt von Tavers kein wichtiger Unterschied bestehe — auch wenn
er «bloss» soziolinguistisch und funktional zu begriinden wire.

Auch der Terminus Dialekt wird in unterschiedlicher Weise verstanden. Allen
Verwendungsweisen ist gemein: 1. Dialekte sind «Sprachen», also Sprachsys-
teme; 2. Dialekt ist ein relationaler Begriff: Er verweist nicht nur auf ein
Phianomen der Welt, sondern setzt es gleichzeitig zu andern in Beziehung.

5



16

Wenn wir ein Sprachsystem als Dialekt bezeichnen, dann sehen wir es nie
isoliert, sondern immer im Kreise von andern Sprachsystemen oder im Ge-
gensatz zu thnen.

In unserm Erdteil versteht die Linguistik heute unter einem Dialekt ein Sprach-
system, das in primédren Gruppen tradiert wird. Primédre Gruppen sind dadurch
definiert, dass ihre Mitglieder in direktem face-to-face-Kontakt miteinander
stehen; daraus ergibt sich die relative Einheitlichkeit ihres Dialekts «von selbst».
Solche Kommunikation, und damit die Einheitlichkeit dialektaler Systeme, ist
nur je in einem begrenzten Raum moglich. Die Bindung an primére Gruppen
und an den Raum macht aus den Dialekten Faktoren der Identifikation nach
innen wie nach aussen — heimische sprache eben. Benachbarte Dialekte
sind dhnlich, sie weisen also Ubereinstimmungen und Abweichungen auf,
und sie sind systematisch dhnlich, das heisst, die Abweichungen sind nicht
zuféllig, sondern wiederholen sich in gleicher Art: Berndeutsch Raat und
Sanktgaller Deutsch Root stimmen in den Konsonanten iiberein, und der Un-
terschied aa gegen oo kommt in sehr vielen weitern Wortern vor, wie Naat/
Noot, Straass/Strooss usw.

Dialekte werden iliber den normalen Spracherwerbsprozess von Generation
zu Generation weitergegeben, ohne institutionelle Vermittlung. Dialekte sind
«natiirliche» Sprachen par excellence, ihr genuines Medium ist das primére
Medium aller menschlichen Sprachen, die Miindlichkeit. Die dialektale Zer-
splitterung etwa der deutschen Schweiz fiihrt drastisch vor Augen, dass die
Dialekte in Kommunikationsnetzwerken leben, deren Grenzen weitgehend durch
primére Gruppen und ihre Integrations- und Abgrenzungsbediirfnisse bestimmt
werden. Dass die schweizerdeutschen Dialekte iiber eine ununterbrochene
Kontinuitidt auf die alemannischen Einwanderer des 5. und 6. Jahrhunderts
zuriickgehen, ist sicher; weniger sicher ist dagegen, ob jene Einwanderer eine
einheitliche Sprache ins Land gebracht haben, auf welche die schweizerdeut-
schen Dialekte samt und sonders zuriickgefiihrt werden konnten. Sicher ist
wieder, dass die Dialekte unserer entfernten Vorfahren, falls sie bereits verschie-
den gewesen sein sollten, trotzdem untereinander dhnlicher waren als die heu-
tigen Mundarten; sicher ist also, dass eine Auseinanderentwicklung stattge-
funden hat; unsicher ist deren Verlauf. Einige Forscher glauben, dass etwa die
lautliche Entwicklung unserer Dialekte schon im 12. Jh. einigermassen den
modernen Stand erreicht habe; diese Annahme ist insofern problematisch, als
sie einen extrem raschen lautlichen Wandel in den ersten sechs Jahrhunderten
der Sprachgeschichte des Landes und einen praktischen Stillstand in den zweiten



sechs Jahrhunderten voraussetzt. Wir wissen aber einfach noch zu wenig iiber
diese Prozesse.

Und es 1st fraglich, ob wir jemals Genaueres wissen konnen. Denn alte Spra-
che ist immer geschriebene Sprache, und geschriebene Sprache gehorcht an-
dern Gesetzen als die gesprochene. Bis vor nicht allzu langer Zeit herrschte
bei den Linguisten die Meinung vor, die Schriftsprache sei eine blosse Uber-
fiihrung gesprochener in geschriebene Symbole. Richtig ist, dass die Verschrif-
tung einer Sprache immer von einer vorher nur gesprochenen Sprache aus-
geht, auf der sie, wie man sagt, «fundiert» ist. Sobald aber einmal Texte da
sind und die Téatigkeit des Schreibens von andern aufgenommen wird (und
ohne das hitte sie wenig Zweck), bildet sich eine Tradition des «Abschreibens».
Das féngt bei der Schrift selber an: Es ist eindriicklich zu verfolgen, wie sich
die westlichen Buchstabenschriften simtliche auf ein einziges semitisches
System zuriickfiihren lassen. Aber «Schreiben ist Abschreiben» gilt auch fiir
die Sprachform selber; einmal gefundene Schriftlésungen werden rasch auf-
gegriffen und sie werden auch dann noch weitertradiert, wenn sie der eigenen
gesprochenen Sprache nicht (mehr) entsprechen. So scheint sich die Art und
Weise, wie man die deutschen Laute in Schriftzeichen tiberfiihrt, in mittel-
hochdeutscher Zeit bei uns hier im Stidwesten entwickelt zu haben, fundiert
auf der hier gesprochenen Sprache, und sie hat sich im Prinzip bis heute ge-
halten, obwohl manche der geschriebenen Lautunterscheidungen von fast al-
len hochdeutschen Dialekten aufgegeben worden sind. Schriftsprache ent-
fernt sich in kurzer Zeit von der gesprochenen Sprache und fiihrt ein «perga-
mentenes» oder «papierenes» Eigenleben, und sie ldsst die wirklich gespro-
chene Sprache kaum mehr zu Wort kommen. Schriftsprache meint eine Spra-
che, fiir die sich Verschriftlichungstraditionen entwickelt haben.

Daneben gibt es die oft synonym verwendeten Termini Gemeinsprache,
Hochsprache und Standardsprache. Gemeinsprache betont nicht das Me-
dium, sondern die kommunikative Reichweite der Varietit. Zwar ist Sprache
als Gruppenphdnomen immer mehreren Sprechern «gemeinsam», Gemeinspra-
che meint aber eine Varietit, die den Sprechern von mehreren kleinern Gruppen-
sprachen «gemein» ist. Ein schones Beispiel war die erstaunlich einheitliche
Schriftsprache, welche die Eidgenossen im 16. Jahrhundert verwendet haben.
Solche kleinrdumige Schrift- oder Landsprachen gab es damals im deutschen
Sprachgebiet in grosser Zahl. Obwohl sich eine Gemeinsprache auch auf
miindlichem Wege herausbilden kann, fiihrt der tibliche Entwicklungsweg tiber
die Schrift, die von Anfang an eine Emanzipation vom eng Lokalen erzwingt

17



18

und damit den Keim des Gemeinsamen schon in sich trigt. Die Termini Schrift-
sprache und Gemeinsprache werden deshalb nicht selten synonym verwen-
det, aber sie legen den Akzent auf unterschiedliche Dimensionen. Fiir das
Deutsche gilt, dass sich die moderne Gemeinsprache als Schriftsprache ent-
wickelt hat, indem sich die kleinrdumigeren Schriftsprachen einander anné-
herten. In diesem komplizierten Prozess kam es zu einem gegenseitigen Ge-
ben und Nehmen, aber auch zum zeitweisen Vorrang verschiedener Land-
schaften. In den einzelnen Regionen stellt sich dieser Prozess als eine allméh-
liche Verinderung der geschriebenen Sprache dar, an dessen Ende iiberall die
neuhochdeutsche Standardsprache steht — eine Standardsprache, die linguis-
tisch natiirlicherweise weiter von den gesprochenen Lokalsprachen entfernt
ist, als es die kleinrdumigeren Landsprachen waren. Es ist auch fiir die deut-
sche Schweiz faktisch wie ideologisch falsch, diesen Prozess als simple «Uber-
nahme» einer «ausldndischen» Sprachform darzustellen.

Hochsprache bezeichnet in der Regel ebenfalls eine gemeinsprachliche Va-
rietdt, die man sich nicht selten als «Dach» hoch iiber den Mundarten vor-
stellt. Ebenso hédufig verbindet sich mit dem Terminus aber eine Wertung als
«hohere» Sprache —hoher weniger wegen des sozialen Stands threr Benutzer,
sondern wegen der Funktionen und Textsorten, fiir welche sie verwendet wird:
Néamlich fiir nicht-alltdgliche, schriftliche, ausformulierte, auf Dauer bestimm-
te Texte, die der grosseren Miihewaltung wert sind. In diesem Sinne ist die
deutsche Schriftsprache in der Schweiz in der Tat eher «Hochsprache». Hoch-
deutsch stand urspriinglich in Opposition zu Niederdeutsch und war somit
sprachgeographisch motiviert. Da sich aber seit dem 16. Jahrhundert die nie-
derdeutschen Schriftvarietdten an Schriftsprachen mit hochdeutscher Fundie-
rung anglichen, wurde der Terminus — schon von Adelung «systematisch am-
big» — sowohl sprachgeographisch wie stilistisch-funktional eingesetzt. Noch
immer eignet er sich nicht schlecht als Name fiir die deutsche Standardsprache
als im Wesentlichen hochdeutsch fundierte Varietiit.

Der moderne Terminus Standardsprache legt den Nachdruck auf die Festle-
gung und Kodifizierung von Grammatik und Wortschatz. In Gemeinsprachen
mit grossem Geltungsbereich ergibt sich eine verniinftige Einheitlichkeit nicht
wie in Ortsmundarten «von selbst», sie kommen deshalb nicht ohne Standardisie-
rung aus, wenn ihr Funktionieren als «gemeine» Sprache gesichert sein soll.
Im Unterschied zu den andern Begriffen schliesst Standardsprache die Ver-
wendbarkeit fiir alle Funktionen mit ein: In einer Standardsprache muss man
beten, Mathematik betreiben, Romane schreiben, seinen Schatz bezaubern
und seinen Gegner beleidigen konnen; so darf eine Standardsprache nie vollig



einheitlich sein, sie muss eine enorme stilistische Schichtung und Raum fiir
regionale Differenzen bieten. Der Begriff kann deshalb kaum auf die Zeit vor
1900 angewandt werden: Damals gab es z.B. noch keine offizielle gesamt-
deutsche Orthographie — hier war also die Standardisierung unvollkommen;
und der Grossteil der Sprachgemeinschaft benutzte die Gemeinsprache nur
fiir gewisse Funktionen — hier fehlte die Polyvalenz. Aus diesem Grunde ist es
fraglich, ob das Hochdeutsche in der Schweiz als «Standardsprache» zu bezei-
chnen sei, da viele der sprachlichen Funktionen hier nicht von einem Register
der Gemeinsprache, sondern von den Dialekten iibernommen werden.

Zwischen den Dialekten eines Raums und seiner Standardsprache konnen
unterschiedliche Arten der «Arbeitsteilung» bestehen. Die Varietiten konnen
sozial verteilt sein, indem die Dialekte auf gewisse Gruppen beschrénkt sind,
wihrend die tibrigen Gruppen ein Register der Standardsprache sprechen,
entstanden aus der Vermiindlichung der ehemaligen Schriftsprache; die Dia-
lekte werden dadurch zum sozialen Stigma des vulgus und zum bloszen dialect.
In der deutschen Schweiz sind die Varietiten funktional verteilt: Dialekt und
Standard bewiltigen je unterschiedliche Situationen; ein derartiges situationales
Arrangement nennt man Diglossie. In einer diglossischen Gesellschaft ge-
hort dem Dialekt die Bewiltigung des gesprochenen Alltags, niemand kann
die Standardsprache (resp. ihr Alltagsregister), der nicht zuerst den Dialekt
beherrscht. Das Schweizerdeutsche ist die Erstsprache aller, Sprache des popu-
lus, und das hebt es liber den bloszen dialect hinaus. Historisch interessierte
Soziolinguisten sehen in der Diglossie ein archaisches Varietiten-Arrange-
ment, das zunichst durch eine Situation abgelost wird, in der nur noch die
Unterschichten den Dialekt beherrschen, um dann in die «Einsprachigkeit» zu
miinden (eine paradiesische Utopie wie die klassenlose Gesellschaft).

Auch in der Deutschschweiz hat sich die Diglossie modernisiert, aber nicht
durch die Verdringung der Dialekte, sondern durch die Verallgemeinerung
der Standardsprachbeherrschung auf alle Mitglieder der Gemeinschaft (so
weit sie fiir ihre Bediirfnisse nétig ist). Man kann hier von ausgebauter
Diglossie sprechen. Ein seltsamer Germanozentrismus ist es, den allgemei-
nen Dialektgebrauch als Abwehr gegen Deutschland zu interpretieren: Die
Deutschschweizer wollen nicht anders sprechen als die Deutschen, sondern
gleich wie die andern Schweizer. Dennoch reflektieren sich die sozialen Un-
terschiede auch bei uns in der Sprache, und zwar sowohl im Dialekt wie in der
Standardsprache, nur dass sich in der gesprochenen Sprache aufgrund der
Dialektvielfalt die sozialen Differenzen weniger ohrenfillig fassen lassen. In
diesem Sinne ist die Deutschschweizer Sprachsituation «egalitdrer» als dieje-

19



20

nige der «einsprachigen» Romandie, wo geringste Akzent-Unterschiede ge-
niigen, um Sprecher sozial einzuordnen.

Diglossie wird sinnvollerweise fiir Situationen reserviert, in denen nicht nur
die beteiligten Dialekte, sondern auch die dazugehorige Standardsprache syste-
matisch dhnlich, «verwandt» sind. Dieses Verhiltnis erleichtert den Erwerb
der Standardsprache vom Dialekt aus, und es ermdglicht die fast beliebige
«Einfuhr» standardsprachlicher Worter in die Dialekte. Dies macht sie «fit»
zur Bewiltigung der enormen Ausdrucksaufgaben, die ihnen in der ausgebau-
ten Diglossie iiberbunden werden; solche funktional potente Dialekte werden
auch Ausbaudialekte genannt, und sie zeigen natiirlich, dass zwischen dem
Gebrauch einer Varietit und ihren Mitteln eben doch ein Zusammenhang
besteht. Uber das ganze Sprachgebiet gesehen sorgt die Verwandtschaft der
Dialekte mit der Standardsprache ferner dafiir, dass sich die Varietidten nicht
beliebig weit auseinander entwickeln — darauf hat ebenfalls schon Jacob Grimm
hingewiesen.

Die Funktionen der Dialekte entsprechen ihrer Gruppen- und Raumbindung:
Sie sind Nédhe-Sprachen, sie bewiltigen alle Situationen der rdumlichen, zeitli-
chen, emotionalen, sozialen... Ndhe. Wahrscheinlich ist es ein menschliches
Grundbediirfnis, das Nihe-Distanz-Verhiltnis sprachlich-stilistisch auszudriik-
ken. Innerhalb einer jeden Gruppensprache muss es deshalb Moglichkeiten
geben, sowohl Nihe wie Distanz durch die Wahl der Sprachmittel zu symbo-
lisieren. In der Tat sind wir dazu durchaus auch im Dialekt in der Lage; in der
gesprochenen Standardsprache dagegen fehlen uns manchmal die Nédhe-Re-
gister, wiahrend wir in Liebesbriefen auch hier erstaunlich weit kommen kon-
nen. Es wire deshalb sehr vergrobert, wenn man behaupten wollte, in der
diglossischen Situation libernehme der Dialekt alle Ndhefunktionen, die Stan-
dardsprache aber alle Distanzfunktionen. Freilich aber modelliert die Diglossie
die Verteilung ihrer Varietidten nach dem Vorbild der universellen Nihe-Di-
stanz-Opposition, indem sie das eine System typischerweise die Nihe, das
andere die Distanz bewiltigen ldsst. Daraus wachsen den beiden polarisiert
gesehenen Varietdten je ganz unterschiedliche stereotype Wertungen zu, die
sich auch symbolisch ausniitzen lassen — etwa durch die Wahl des Dialekts als
Schriftsprache zum Ausdruck von so unterschiedlichen Nihe-Kategorien wie
coolness oder Patriotismus.

Die historisch gewachsene Sprachsituation der deutschen Schweiz gehort zum
Interessantesten und Anregendsten, was dieser alte Kontinent soziolinguistisch
zu bieten hat. Es wissen es nur noch nicht alle.



	Definitionen und historische Einordnung

