
Zeitschrift: Schriftenreihe = Collection / Forum Helveticum

Herausgeber: Forum Helveticum

Band: 15 (2005)

Rubrik: Aspekte der Mundart in der Deutschschweiz = Approches du dialecte
en Suisse alémanique

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


13

ASPEKTE DER MUNDART IN DER

DEUTSCHSCHWEIZ

APPROCHES DU DIALECTE EN

SUISSE ALÉMANIQUE



14

DEFINITIONEN UND HISTORISCHE EINORDNUNG

Walter Haas

Im Vorwort zum ersten Band des Deutschen Wörterbuchs (1852) schrieb
Jacob Grimm: «[Die schweizerische Volkssprache] ist mehr als bloszer dialect,
wie es schon aus der freiheit des volks sich begreifen läszt; noch nie hat sie

sich des rechtes begeben selbständig aufzutreten und in die Schriftsprache
einzuflieszen, die freilich aus dem übrigen Deutschland mächtiger zu ihr
vordringt. von jeher sind aus der Schweiz wirksame bûcher hervor gegangen,
denen ein theil ihres reizes schwände, wenn die leisere oder stärkere zuthat

aus der heimischen spräche fehlte.»

Das für Schweizer erbauliche Zitat bietet einen schönen Einstieg in die defini-
torischen Probleme um Dialekt und Standardsprache. Vier einschlägige
Bezeichnungen kommen darin vor: Volkssprache, dialect, Schriftsprache,
heimische spräche; es fehlt Mundart, das wir heute als Synonym von Dialekt

auffassen dürfen. Volkssprache und heimische spräche bezeichnen
offensichtlich die gleichen Gegenstände. Damit kontrastieren zum einen
Schriftsprache, zum andern aber auch dialect, da ja die schweizerische
Volkssprache «mehr» als «bloszer dialect» sei. Aber was ist sie dann? Und wer ist
das Volk der Volkssprache? populus oder vulgus in populo?

Wörter im Sinnbezirk von Sprache und Dialekt scheinen weder scharf
abgegrenzt zu sein, noch sehr klare Bedeutungen zu haben; dafür sind sie nicht
selten emotional geladen, wie die heimische spräche. Im Alltag hat sich daran

bis heute nicht viel verändert. So könnte ein und dieselbe Sprecherin sagen:
Meine Sprache ist der Dialekt von Tafers / Der Dialekt von Tafers ist keine
Sprache.

Nur ganz wenige Leute würden zurückfragen: «Ist der Dialekt von Tafers nun
eine Sprache oder nicht?» Und noch weniger würden fragen: «Ist der Dialekt
von Tafers ein bloszer Dialekt?» Wir wissen, dass Sprache in alltagssprachlichen

Sätzen je nach Kontext disambiguiert werden muss, und dass Dialekt
nicht so schrecklich strikt festgelegt ist.

Heute halten wir, anders als Grimm, ambige Termini in der wissenschaftlichen
Diskussion für ungünstig. Gerade die unscharfe Abgrenzung von Sprache
und Dialekt war der neueren Linguistik ein Dorn im Auge, da in der Alltags-



spräche mit den beiden Wörtern ungleiche Wertungen verbunden sind: Sprache

wurde und wird als sozusagen «vollwertiges» Ausdrucksmittel, Dialekt
als irgendwie minderwertiges aufgefasst - eine Wertung, die Grimm offenbar
gerade auf das Schweizerdeutsche nicht angewandt wissen wollte. Linguistinnen

und Linguisten haben diesen populären Steretoypen polemische
«Definitionen» entgegengesetzt: «A language is a dialect with an army and a navy»,
oder: «Un dialecte est une langue qui n'a pas réussi.» Hinter diesen Pointen
steht das strukturalistische Credo: Es gibt keinen wesenhaften Unterschied
zwischen Sprachsystemen, die Dialekt oder aber Sprache genannt werden,
die Differenz ist «nur» sozial, ja machtpolitisch bedingt. Aber gegen populäre
Werturteile helfen geistreiche Richtigstellungen wenig - umso weniger, wenn
sie selber etwas naiv sind: Gesellschaftliche Wertung trifft alles, was in
gesellschaftlichem Brauch ist, und auch das ist eine Wirklichkeit..

Die Linguistik ist deshalb dazu übergegangen, Sprache und Dialekt kaum
mehr als Termini einander gegenüber zu setzen - zu disparat sind die Bedeutungen

dieser Wörter, zu eingewurzelt die damit verbundenen Wertungen und
Konnotationen. Sprache dient uns noch erstens als allgemeiner Ausdruck für
«das wichtigste und artspezifische Kommunikationsmittel der Menschen»
und zweitens als spezieller Ausdruck für eine Einzelsprache, also für ein

Sprachsystem mit einer (mentalen) Grammatik und einem (mentalen)
Wörterbuch. Dann aber bleiben die Linguisten hart: Es gibt keinen wesenhaften
Unterschied zwischen Sprachsystemen, ob man sie nun herkömmlicherweise
Sprache oder Dialekt nennt: «Meine Sprache ist der Dialekt von Tafers» ist
eine korrekte Ausdrucksweise; «Der Dialekt von Tafers ist keine Sprache» ist
falsch. Um Konflikte mit den alltagssprachlichen Gewohnheiten zu vermeiden,

zieht man neuerdings den neutralen Terminus Varietät vor, der ein Sprachsystem

ohne funktionale oder soziale Charakterisierung bezeichnen will.

Wenn Sprache der Oberbegriff ist, fragt es sich, wie man die herkömmlicherweise

als Sprache oder als Dialekt einander gegenübergestellten Systeme
terminologisch unterscheiden kann. Das ist weiterhin notwendig, denn nur
Erzstrukturalisten würden darauf beharren, dass zwischen dem Deutschen
und dem Dialekt von Tavers kein wichtiger Unterschied bestehe - auch wenn
er «bloss» soziolinguistisch und funktional zu begründen wäre.

Auch der Terminus Dialekt wird in unterschiedlicherweise verstanden. Allen
Verwendungsweisen ist gemein: 1. Dialekte sind «Sprachen», also Sprachsysteme;

2. Dialekt ist ein relationaler Begriff: Er verweist nicht nur auf ein
Phänomen der Welt, sondern setzt es gleichzeitig zu andern in Beziehung.



16

Wenn wir ein Sprachsystem als Dialekt bezeichnen, dann sehen wir es nie
isoliert, sondern immer im Kreise von andern Sprachsystemen oder im
Gegensatz zu ihnen.

In unserm Erdteil versteht die Linguistik heute unter einem Dialekt ein Sprachsystem,

das in primären Gruppen tradiert wird. Primäre Gruppen sind dadurch

definiert, dass ihre Mitglieder in direktem face-to-face-Kontakt miteinander
stehen; daraus ergibt sich die relative Einheitlichkeit ihres Dialekts «von selbst».

Solche Kommunikation, und damit die Einheitlichkeit dialektaler Systeme, ist
nur je in einem begrenzten Raum möglich. Die Bindung an primäre Gruppen
und an den Raum macht aus den Dialekten Faktoren der Identifikation nach
innen wie nach aussen - heimische spräche eben. Benachbarte Dialekte
sind ähnlich, sie weisen also Übereinstimmungen und Abweichungen auf,
und sie sind systematisch ähnlich, das heisst, die Abweichungen sind nicht
zufällig, sondern wiederholen sich in gleicher Art: Berndeutsch Raat und

Sanktgaller Deutsch Rodt stimmen in den Konsonanten überein, und der
Unterschied aa gegen od kommt in sehr vielen weitern Wörtern vor, wie Naat!
Nôôt, Straass/Strôôss usw.

Dialekte werden über den normalen Spracherwerbsprozess von Generation

zu Generation weitergegeben, ohne institutionelle Vermittlung. Dialekte sind
«natürliche» Sprachen par excellence, ihr genuines Medium ist das primäre
Medium aller menschlichen Sprachen, die Mündlichkeit. Die dialektale
Zersplitterung etwa der deutschen Schweiz führt drastisch vor Augen, dass die
Dialekte in Kommunikationsnetzwerken leben, deren Grenzen weitgehend durch

primäre Gruppen und ihre Integrations- und Abgrenzungsbedürfnisse bestimmt
werden. Dass die schweizerdeutschen Dialekte über eine ununterbrochene
Kontinuität auf die alemannischen Einwanderer des 5. und 6. lahrhunderts
zurückgehen, ist sicher; weniger sicher ist dagegen, ob jene Einwanderer eine

einheitliche Sprache ins Land gebracht haben, auf welche die schweizerdeutschen

Dialekte samt und sonders zurückgeführt werden könnten. Sicher ist
wieder, dass die Dialekte unserer entfernten Vorfahren, falls sie bereits verschieden

gewesen sein sollten, trotzdem untereinander ähnlicher waren als die
heutigen Mundarten; sicher ist also, dass eine Auseinanderentwicklung stattgefunden

hat; unsicher ist deren Verlauf. Einige Forscher glauben, dass etwa die
lautliche Entwicklung unserer Dialekte schon im 12. Jh. einigermassen den

modernen Stand erreicht habe; diese Annahme ist insofern problematisch, als

sie einen extrem raschen lautlichen Wandel in den ersten sechs Jahrhunderten
der Sprachgeschichte des Landes und einen praktischen Stillstand in den zweiten



17

sechs Jahrhunderten voraussetzt. Wir wissen aber einfach noch zu wenig über
diese Prozesse.

Und es ist fraglich, ob wir jemals Genaueres wissen können. Denn alte Sprache

ist immer geschriebene Sprache, und geschriebene Sprache gehorcht
andern Gesetzen als die gesprochene. Bis vor nicht allzu langer Zeit herrschte
bei den Linguisten die Meinung vor, die Schriftsprache sei eine blosse
Überführung gesprochener in geschriebene Symbole. Richtig ist, dass die Verschrif-

tung einer Sprache immer von einer vorher nur gesprochenen Sprache
ausgeht, auf der sie, wie man sagt, «fundiert» ist. Sobald aber einmal Texte da

sind und die Tätigkeit des Schreibens von andern aufgenommen wird (und
ohne das hätte sie wenig Zweck), bildet sich eine Tradition des «Abschreibens».
Das fängt bei der Schrift selber an: Es ist eindrücklich zu verfolgen, wie sich
die westlichen Buchstabenschriften sämtliche auf ein einziges semitisches

System zurückführen lassen. Aber «Schreiben ist Abschreiben» gilt auch für
die Sprachform selber; einmal gefundene Schriftlösungen werden rasch

aufgegriffen und sie werden auch dann noch weitertradiert, wenn sie der eigenen
gesprochenen Sprache nicht (mehr) entsprechen. So scheint sich die Art und
Weise, wie man die deutschen Laute in Schriftzeichen überführt, in
mittelhochdeutscher Zeit bei uns hier im Südwesten entwickelt zu haben, fundiert
auf der hier gesprochenen Sprache, und sie hat sich im Prinzip bis heute
gehalten, obwohl manche der geschriebenen Lautunterscheidungen von fast
allen hochdeutschen Dialekten aufgegeben worden sind. Schriftsprache
entfernt sich in kurzer Zeit von der gesprochenen Sprache und führt ein
«pergamentenes» oder «papierenes» Eigenleben, und sie lässt die wirklich gesprochene

Sprache kaum mehr zu Wort kommen. Schriftsprache meint eine Sprache,

für die sich Verschriftlichungstraditionen entwickelt haben.

Daneben gibt es die oft synonym verwendeten Termini Gemeinsprache,
Hochsprache und Standardsprache. Gemeinsprache betont nicht das

Medium, sondern die kommunikative Reichweite der Varietät. Zwar ist Sprache
als Gruppenphänomen immer mehreren Sprechern «gemeinsam», Gemeinsprache

meint aber eine Varietät, die den Sprechern von mehreren kleinern Gruppensprachen

«gemein» ist. Ein schönes Beispiel war die erstaunlich einheitliche
Schriftsprache, welche die Eidgenossen im 16. Jahrhundert verwendet haben.
Solche kleinräumige Schrift- oder Landsprachen gab es damals im deutschen

Sprachgebiet in grosser Zahl. Obwohl sich eine Gemeinsprache auch auf
mündlichem Wege herausbilden kann, führt der übliche Entwicklungsweg über
die Schrift, die von Anfang an eine Emanzipation vom eng Lokalen erzwingt



18

und damit den Keim des Gemeinsamen schon in sich trägt. Die Termini
Schriftsprache und Gemeinsprache werden deshalb nicht selten synonym verwendet,

aber sie legen den Akzent auf unterschiedliche Dimensionen. Für das

Deutsche gilt, dass sich die moderne Gemeinsprache als Schriftsprache
entwickelt hat, indem sich die kleinräumigeren Schriftsprachen einander
annäherten. In diesem komplizierten Prozess kam es zu einem gegenseitigen
Geben und Nehmen, aber auch zum zeitweisen Vorrang verschiedener
Landschaften. In den einzelnen Regionen stellt sich dieser Prozess als eine allmähliche

Veränderung der geschriebenen Sprache dar, an dessen Ende überall die
neuhochdeutsche Standardsprache steht - eine Standardsprache, die linguistisch

natürlicherweise weiter von den gesprochenen Lokalsprachen entfernt
ist, als es die kleinräumigeren Landsprachen waren. Es ist auch für die deutsche

Schweiz faktisch wie ideologisch falsch, diesen Prozess als simple
«Übernahme» einer «ausländischen» Sprachform darzustellen.

Hochsprache bezeichnet in der Regel ebenfalls eine gemeinsprachliche
Varietät, die man sich nicht selten als «Dach» hoch über den Mundarten
vorstellt. Ebenso häufig verbindet sich mit dem Terminus aber eine Wertung als

«höhere» Sprache - höher weniger wegen des sozialen Stands ihrer Benutzer,
sondern wegen der Funktionen und Textsorten, für welche sie verwendet wird:
Nämlich für nicht-alltägliche, schriftliche, ausformulierte, auf Dauer bestimmte

Texte, die der grösseren Mühewaltung wert sind. In diesem Sinne ist die
deutsche Schriftsprache in der Schweiz in der Tat eher «Hochsprache».
Hochdeutsch stand ursprünglich in Opposition zu Niederdeutsch und war somit
sprachgeographisch motiviert. Da sich aber seit dem 16. Jahrhundert die
niederdeutschen Schriftvarietäten an Schriftsprachen mit hochdeutscher Fundierung

anglichen, wurde der Terminus - schon von Adelung «systematisch
ambig» - sowohl sprachgeographisch wie stilistisch-funktional eingesetzt. Noch
immer eignet er sich nicht schlecht als Name für die deutsche Standardsprache
als im Wesentlichen hochdeutsch fundierte Varietät.

Der moderne Terminus Standardsprache legt den Nachdruck auf die Festlegung

und Kodifizierung von Grammatik und Wortschatz. In Gemeinsprachen
mit grossem Geltungsbereich ergibt sich eine vernünftige Einheitlichkeit nicht
wie in Ortsmundarten «von selbst», sie kommen deshalb nicht ohne Standardisierung

aus, wenn ihr Funktionieren als «gemeine» Sprache gesichert sein soll.
Im Unterschied zu den andern Begriffen schliesst Standardsprache die
Verwendbarkeit für alle Funktionen mit ein: In einer Standardsprache muss man
beten, Mathematik betreiben, Romane schreiben, seinen Schatz bezaubern
und seinen Gegner beleidigen können; so darf eine Standardsprache nie völlig



19

einheitlich sein, sie muss eine enorme stilistische Schichtung und Raum für
regionale Differenzen bieten. Der Begriff kann deshalb kaum auf die Zeit vor
1900 angewandt werden: Damals gab es z.B. noch keine offizielle
gesamtdeutsche Orthographie - hier war also die Standardisierung unvollkommen;
und der Grossteil der Sprachgemeinschaft benutzte die Gemeinsprache nur
für gewisse Funktionen - hier fehlte die Polyvalenz. Aus diesem Grunde ist es

fraglich, ob das Hochdeutsche in der Schweiz als «Standardsprache» zu bezeichnen

sei, da viele der sprachlichen Funktionen hier nicht von einem Register
der Gemeinsprache, sondern von den Dialekten übernommen werden.

Zwischen den Dialekten eines Raums und seiner Standardsprache können
unterschiedliche Arten der «Arbeitsteilung» bestehen. Die Varietäten können
sozial verteilt sein, indem die Dialekte auf gewisse Gruppen beschränkt sind,
während die übrigen Gruppen ein Register der Standardsprache sprechen,
entstanden aus der Vermiindlichung der ehemaligen Schriftsprache; die
Dialekte werden dadurch zum sozialen Stigma des vulgus und zum bloszen dialect.
In der deutschen Schweiz sind die Varietätenfunktional verteilt: Dialekt und
Standard bewältigen je unterschiedliche Situationen; ein derartiges situationales

Arrangement nennt man Diglossie. In einer diglossischen Gesellschaft
gehört dem Dialekt die Bewältigung des gesprochenen Alltags, niemand kann
die Standardsprache (resp. ihr Alltagsregister), der nicht zuerst den Dialekt
beherrscht. Das Schweizerdeutsche ist die Erstsprache aller, Sprache des popu-
lus, und das hebt es über den bloszen dialect hinaus. Historisch interessierte

Soziolinguisten sehen in der Diglossie ein archaisches Varietäten-Arrangement,

das zunächst durch eine Situation abgelöst wird, in der nur noch die
Unterschichten den Dialekt beherrschen, um dann in die «Einsprachigkeit» zu
münden (eine paradiesische Utopie wie die klassenlose Gesellschaft).

Auch in der Deutschschweiz hat sich die Diglossie modernisiert, aber nicht
durch die Verdrängung der Dialekte, sondern durch die Verallgemeinerung
der Standardsprachbeherrschung auf alle Mitglieder der Gemeinschaft (so
weit sie für ihre Bedürfnisse nötig ist). Man kann hier von ausgebauter
Diglossie sprechen. Ein seltsamer Germanozentrismus ist es, den allgemeinen

Dialektgebrauch als Abwehr gegen Deutschland zu interpretieren: Die
Deutschschweizer wollen nicht anders sprechen als die Deutschen, sondern

gleich wie die andern Schweizer. Dennoch reflektieren sich die sozialen
Unterschiede auch bei uns in der Sprache, und zwar sowohl im Dialekt wie in der

Standardsprache, nur dass sich in der gesprochenen Sprache aufgrund der

Dialektvielfalt die sozialen Differenzen weniger ohrenfällig fassen lassen. In
diesem Sinne ist die Deutschschweizer Sprachsituation «egalitärer» als dieje-



20

nige der «einsprachigen» Romandie, wo geringste Akzent-Unterschiede
genügen, um Sprecher sozial einzuordnen.

Diglossie wird sinnvollerweise für Situationen reserviert, in denen nicht nur
die beteiligten Dialekte, sondern auch die dazugehörige Standardsprache
systematisch ähnlich, «verwandt» sind. Dieses Verhältnis erleichtert den Erwerb
der Standardsprache vom Dialekt aus, und es ermöglicht die fast beliebige
«Einfuhr» standardsprachlicher Wörter in die Dialekte. Dies macht sie «fit»
zur Bewältigung der enormen Ausdrucksaufgaben, die ihnen in der ausgebauten

Diglossie Überbunden werden; solche funktional potente Dialekte werden
auch Ausbaudialekte genannt, und sie zeigen natürlich, dass zwischen dem
Gebrauch einer Varietät und ihren Mitteln eben doch ein Zusammenhang
besteht. Über das ganze Sprachgebiet gesehen sorgt die Verwandtschaft der
Dialekte mit der Standardsprache ferner dafür, dass sich die Varietäten nicht
beliebig weit auseinander entwickeln - darauf hat ebenfalls schon Jacob Grimm
hingewiesen.

Die Funktionen der Dialekte entsprechen ihrer Gruppen- und Raumbindung:
Sie sind Nähe-Sprachen, sie bewältigen alle Situationen der räumlichen, zeitlichen,

emotionalen, sozialen... Nähe. Wahrscheinlich ist es ein menschliches
Grundbedürfnis, das Nähe-Distanz-Verhältnis sprachlich-stilistisch auszudrük-
ken. Innerhalb einer jeden Gruppensprache muss es deshalb Möglichkeiten
geben, sowohl Nähe wie Distanz durch die Wahl der Sprachmittel zu
symbolisieren. In der Tat sind wir dazu durchaus auch im Dialekt in der Lage; in der

gesprochenen Standardsprache dagegen fehlen uns manchmal die Nähe-Register,

während wir in Liebesbriefen auch hier erstaunlich weit kommen können.

Es wäre deshalb sehr vergröbert, wenn man behaupten wollte, in der

diglossischen Situation übernehme der Dialekt alle Nähefunktionen, die
Standardsprache aber alle Distanzfunktionen. Freilich aber modelliert die Diglossie
die Verteilung ihrer Varietäten nach dem Vorbild der universellen Nähe-Di-
stanz-Opposition, indem sie das eine System typischerweise die Nähe, das

andere die Distanz bewältigen lässt. Daraus wachsen den beiden polarisiert
gesehenen Varietäten je ganz unterschiedliche stereotype Wertungen zu, die
sich auch symbolisch ausnützen lassen - etwa durch die Wahl des Dialekts als

Schriftsprache zum Ausdruck von so unterschiedlichen Nähe-Kategorien wie
coolness oder Patriotismus.

Die historisch gewachsene Sprachsituation der deutschen Schweiz gehört zum
Interessantesten und Anregendsten, was dieser alte Kontinent soziolinguistisch
zu bieten hat. Es wissen es nur noch nicht alle.



21

«TOUR DE SUISSE» DER DEUTSCHSCHWEIZER DIALEKTE

Helen Christen

Es gibt Deutschschweizer Dialekte, aber: Schweizerdeutsch n'existe pas.
Schweizerdeutsch ist ein etablierter Sammelbegriff für die Dialekte, die in der
Deutschschweiz gesprochen werden und er wird manchmal - eher zum
Missfallen der Sprecherinnen und Sprecher - auch für die gesprochene Standardsprache

verwendet, wie sie in der Deutschschweiz mit unverkennbar lokaler
Prägung gesprochen wird. Wie viele (Deutschschweizer) Dialekte es gibt,
weiss niemand, kann niemand wissen. Die Frage ist müssig, weil sie eine
einheitliche Definition nötig machen würde, wie viel denn an Unterschieden
vorhanden sein muss, damit wir nicht von einem, sondern von zwei Dialekten
sprechen.

Im Deutschschweizer Alltag hat sich eingebürgert, die Kantone als Bestim-
mungsgrössen heranzuziehen und von Zuger-, Berner-, Bündnerdialekt zu
sprechen. Dass es sich dabei um überaus praktikable Hilfsgrössen handelt, die
aber nicht immer ins Schwarze zielen, merkt man, wenn die Leute am Bündner

Heinzenberg doch nicht ganz so Bündnerdeutsch sprechen wollen, wie
wir das vielleicht von ihnen erwarten. Und wir merken es auch in den alltäglichen

Diskussionen darüber, dass man - wenn nicht schon im nächsten Dorf,
dann sicher im nächsten Tal - «ganz anders» spräche. Was auf den ersten
Blick wie Folklore anmutet - und zu einem gewissen Teil wohl auch ist -
verdankt sich dem Umstand, dass wir bei Sprachformen, die unseren eignen sehr

ähnlich sind, besonders hellhörig sind, und oft schon die kleinsten Unterschiede

wahrnehmen und diese, wenn wir es für nötig befinden, auch herausstreichen.

Aus der Ferne dagegen mögen Sprecherinnen und Sprecher aus dem
Schaffhausischen und dem Thurgau recht ähnlich in den Ohren klingen, was
die Betroffenen selbst natürlich ganz anders sehen...

Die Einteilung der Dialekte hat Tradition - auch in der wissenschaftlichen

Dialektologie, die sich der räumlichen Verschiedenheit von Sprache(n)
annimmt. In einer Disziplin, die sich Jahrhunderte lang vor allem als eine historische

Disziplin verstand, sind zur Einteilung der Dialekte Kriterien herangezogen

worden, welche diese nach dem Abstand zu früheren Sprachstadien
eingeteilt haben. Vor dem Hintergrund der unaufhaltsamen Neuerungen, denen

alle gesprochenen Sprachen unentwegt und - häufig von den Sprecherinnen
und Sprechern unbemerkt - ausgesetzt sind, hat man ältere Sprachstufen als



22

Richtschnur genommen und die Dialekte danach eingeteilt, wo welche
Neuerungen auftreten und wo nicht. Eine der Eigenheiten, die charakteristisch ist
für den Südwesten des deutschen Sprachraumes, ist der Umgang mit den
alten Vokalen ue, üe sowie alten langen u, i und ü, die in den Wörtern Bueb

(Bube), süess (süss), Huus (Haus), Iis (Eis) und Lüüt (Leute) vorkommen
und in der Deutschschweiz noch so ausgesprochen werden wie im Mittelalter.
Die Dialekte, die diese altmodischen Vokale verwenden und sich durch eine
Reihe weiterer Eigentümlichkeiten auszeichnen, werden gemeinhin als

alemannische Dialekte bezeichnet, zu denen bis auf den baierischen Dialekt von
Samnaun alle Deutschschweizer Dialekte gehören.

Jetzt allerdings zu meinen, die Schweizer Dialekte wären nichts anderes als

altmodisches Deutsch, erliegt einem Mythos, der sich so nicht halten lässt. Je

nach sprachlicher Grösse, die man in ihrem Lauf durch die Zeit beobachtet,

tragen einige Schweizer Dialekte ganz moderne Züge, die sogar die Standardsprache

alt aussehen lassen - so ist die Konjugation der Verben oder die
Deklination der Substantive in manchen Dialekten äusserst progressiv. Und auch

die berühmte «Lautverschiebung», welche die Konsonanten p, t, k, in unserer
Gegend vor über tausend Jahren zu pf, ts, (k)ch verändert hat (die anlautenden
Konsonanten in Wörtern wie Pfeife, Zahl, Kind lauten im norddeutschen

Mecklenburg Piep, Tal, Kind, im schweizerischen Mittelland Pfiife, Zahl,
Chind), weist für die Deutschschweiz einen neueren Lautstand aus.

Die Dialekte im Alpenraum, in der Dialektologie als höchstalemannisch
bezeichnet, werden von den mittelländischen Dialekten, den hochalemannischen,
dadurch abgegrenzt, dass hier eine grössere Zahl von Altertümlichkeiten
bewahrt blieb (dass die Verben im Plural zum Teil drei formal verschiedene
Formen kennen), aber auch, dass sie wiederum moderner sind und beispielsweise

den Konsonanten k auch in lautlichen Konstellationen, wie sie etwa im
Wort trinken gegeben sind, zu ch verschoben haben, sodass trinken als

triiche(n) ausgesprochen wird.

Wie aber steht es mit den Wörtern, die doch so gerne ins Feld geführt werden,
wenn es um die viel beschworene Ursprünglichkeit und Diversität der Dialekte

geht? Natürlich kann man im Sprachatlas der deutschen Schweiz (1962-
1997), der die räumlichen Unterschiede der Deutschschweizer Dialekte
kartiert, zur Kenntnis nehmen, dass der Schmetterling, der Obstkuchen und das

Schnurren der Katze in einer Vielzahl von regionalen Bezeichnungen vorkom-



23

men. Bloss ist der Wortschatz der für Veränderungen zugänglichste Teil unserer

Sprache: Während viele Sprecherinnen und Sprecher der Lautung und der

Formenbildung des Dialekts oder der Dialekte, die sie in der Kindheit erworben

haben, zeitlebens relativ treu bleiben, eignen sie sich bis ans Lebensende

neue Wörter an, die ihren Wortschatz ständig verändern. Das ist auch
unerlässlich für die Bewältigung des Alltags: Wir brauchen präzise Wörter, die

etwa den relevanten Unterschied zwischen einem E-Mail und einem Briefmit
wenig Aufwand benennen können, und so gelangt E-Mail wie viele anderen

neuen Wörter ins Luzerndeutsche, Baseldeutsche, Nidwaldnerdeutsche. Dass

einige Sprecherinnen und Sprecher sich nun neben dem Pfifalter auch noch
den Summervogel oder den Schmetterling leisten, verdankt sich einerseits
der Durchschlagkraft von Wörtern, die durch ihre Präsenz in der geschriebenen

Sprache gewissermassen einen kommunikativen Mehrwert haben,
andererseits dem Umstand, dass wir in der alltäglichen Kommunikation mit
Sprecherinnen und Sprechern verschiedener Regionen nicht mit besonderen Wörtern

auffallen wollen, die vom Gehalt der Äusserungen ablenken würden.

Mögen Nachfragen von der Art - du sagst Pfifalter, kommst du aus dem
Wallis? - manchmal willkommener Gesprächsanlass sein, sind sie eher irritierend,

wenn es um Massnahmen gegen das Aussterben einer Schmetterlingsspezies

geht.

Hört man sich an, wie die Deutschschweizerinnen und Deutschschweizer
ihren sprachlichen Alltag bewältigen, so kann man feststellen, dass vom Schächen-

tal bis Riehen dafür weitgehend die gleichen Wörter gebraucht werden, freilich

in Urner oder Basler Lautung. Unterschiede im Wortschatz sind am ehesten

dann zu erwarten, wenn über Landwirtschaft, Haushalt und Handwerk
gesprochen wird, allerdings so, wie diese vor der Verbreitung von Mähdreschern,

Handmixern und Robotern betrieben wurden. Unterschiede sind auch

in der Dialektliteratur zu erwarten, deren Legitimation oft gerade darin zu
bestehen scheint, einer entsprechend geneigten Leserschaft mit besonders
exotischen und eigentümlichen, aber nicht zwingend aktuellen Wortschatzvarianten

gefällig zu sein.

Das heisst nun keineswegs, dass es die Vielfalt der Dialekte nicht mehr gäbe.
Meist lassen sich Sprecherinnen und Sprecher, von deren Herkunft wir nichts
wissen, nach ihrer Sprechweise regional verorten - nach wie vor hören wir
den Solothurner, die Obwaldnerin heraus. Weil die so genannten Schibboleths,
die Wörter, an denen wir die Herkunft zuverlässig erkennen können, häufig



24

auf sich warten lassen, sind es andere Phänomene, die uns eine ziemlich verlässliche

Zuordnung erlauben. Es sind dies die charakteristischen Lautungen.

Beispielsweise wird der ei-Laut in Geiss oder Einsamkeit und vielen anderen
«alten» und «neuen» Wörtern im Westen als ei, im Osten als äi ausgesprochen.

In Teilen des Kantons Bern und im freiburgischen Sensebezirk ist aber
auch Geess, im Thurgauischen Gaass oder in einigen Dörfern des St. Galler
Rheintal Goass zu hören. Auch die Formenbildungen zeigen erhebliche
dialektale Varianz: wir gehen kommt u.a. in den Varianten göi, göö, gää, gaa,
gei, gee, geen, gänd, gönd, gange, gönge, ganged, gaand vor. Laute und
Formen verbinden sich in unseren Köpfen zu einem Ganzen und machen das

besondere Gepräge eines Dialektes aus und lassen auch einen modernen Text,
thematisch weitab von den Wanderpfaden traditioneller Dialektliteratur,
sicher als Berndeutsch erkennen: «wie d hüener zmitts im morgegraue / stöh

si scho parat / mit de fürwehrrote rote socke / u em fotoapparat / die
wanderer / we längwyli chönnt töte / wäre si scho nümme da / aber nach
der erste bläiig / göh si die nächsti routen a / die wanderer / wie
herriech lüchte d matte u der bodepriis / die einsamkeit bim wandere /
störe gäng die andere» (Stiller Has: Choie. Sound Service 1998). Diese
lautlichen und formalen Eigenschaften von Dialekten verändern sich im Lauf der
Jahrzehnte naturgemäss auch, weisen im Unterschied zum Wortschatz aber

eine erstaunliche Stabilität auf und garantieren weiterhin die Vielfalt der
Deutschschweizer Dialekte, die von den Kindern nach wie vor verlässlich aus

der sprachlichen Vorlage ihrer Lebensumgebung erworben werden.

Eine Tour de Suisse der Deutschschweizer Dialekte verspricht also auch
heute noch zu einem spannenden Unterfangen zu werden, weil vom Rheintal

zum Sensebezirk, vom Ramsen bis ins Urserental doch merklich unterschiedlich

gesprochen wird. Im Unterschied zu früher kann aber diese Begegnung
mit der Deutschschweizer Dialektvielfalt mit sehr viel bescheidenerem
Aufwand betrieben werden. Das öffentliche Radio und das öffentliche Fernsehen

mit ihrer Programmvielfalt und ihren Sendezeiten rund um die Uhr beschäftigen

Mitarbeiterinnen und Mitarbeiter, die aus unterschiedlichen Gegenden
kommen und die schweizweit die Unterschiedlichkeit ihrer Dialekte zu Ohren

bringen. Die binnenschweizerische Migration und die vielen Berufspendlerinnen
und -pendler machen zudem den persönlichen Kontakt mit Andersdialektalen
im Beruf, in den Vereinen, in der Politik zu einer Alltäglichkeit. Wir alle sind
also überaus routiniert im Umgang mit verschiedenen Dialekten, wohl weit
routinierter als man das noch vor Jahrzehnten und Jahrhunderten war.



Dass sich Menschen aneinander anpassen, ist eine soziologische Binsenwahrheit,

wer also von Rapperswil nach Burgdorf umzieht, wird sich vielleicht an

seine neue Umgebung anpassen, auch sprachlich. Das Fortbestehen der Dialekte

scheint vom Stellenwert der Ortsdialekte abzuhängen. Ist der Ortsdialekt

von Burgdorf, wie er von den Einheimischen gesprochen wird und von Generation

zu Generation weitergegeben wurde, nach wie vor die Richtschnur für
den Sohn der Rapperswilerin, der in Burgdorf aufwächst? Bis zum heutigen
Tag ist diese Art der Tradierung erfolgreich und hält die Unterschiedlichkeiten
der Deutschschweizer Dialekte - trotz aller Unkenrufe - aufrecht.

LITERATUR

Christen, Helen (1998), Dialekt im Alltag, Tübingen.

Sprachatlas der Deutschen Schweiz (SDS) (1962-1997), begründet von Heinrich
Baumgartner und Rudolf Hotzenköcherle, in Zusammenarbeit mit Konrad Lobeck,
Robert Schläpfer, Rudolf Trüb und unter Mitwirkung von Paul Zinsli; Hg. von
Rudolf Hotzenköcherle, Bde I-VIII, Bern/Basel.



MUNDARTEN UND IDENTITÄTEN

Iwar Werlen

Einleitung

Im Gebrauch des Schweizerdeutschen drücken die Bürgerinnen und Bürger
der deutschsprachigen Schweiz ihre lokale Identität aus. Das ist keine neue

Nachricht, aber eine diskutierbare. «Identität» ist nämlich eines jener Wörter,
die Uwe Pörksen einmal Plastikwörter nannte. In wissenschaftlicher Verwendung

entstanden, sind sie zur unbestimmten Allerweltsfloskel verkommen.
Darum ist es nötig zu sagen, was unter Identität verstanden werden soll. Sozialpsychologen

unterscheiden personale und soziale Identität. Die personale Identität

(die Person, die ich über die Zeit hinweg durch alle Entwicklungen
hindurch bin) ist hier nicht gemeint. Im Vordergrund stehen die sozialen Identitäten

(zu welcher sozialen Kategorie gehöre ich?).

Soziale Identitäten zwischen Gemeinsamkeit und Verschiedenheit

«Wer bin ich?» und «Wer bin ich nicht?» - das sind die Fragen, auf die der

Begriff der Identität Antworten sucht. Der Plural «Antworten» steht hier
bewusst. Ich bin ein Mensch, ein Mann, ein Vater, ein Sprachwissenschaftler,
ein Briger, ein Schweizer... und einige dieser Identitäten haben mit meinen
Mundarten zu tun. Ja, auch die Mundarten sind im Plural: Wenn ich mit meiner
Schwester rede, spreche ich Brigerdeutsch, mit Berner Studierenden spreche
ich meine eigene, idiosynkratische Mundart, mit meiner Frau spreche ich in
einem schwäbisch gefärbten Hochdeutsch und mit meinen deutschen Kollegen

ein schweizerisch gefärbtes Hochdeutsch. Bin ich deswegen ein sprachliches

Chamäleon? Nein. Denn ein Chamäleon schützt sich durch seine

Anpassung an die Farbe der Umgebung; der flexible Sprecher (wie das Jürgen
Macha, ein deutscher Dialektforscher, nannte) dagegen zeigt durch die Wahl
der Mittel aus seinem sprachlichen Repertoire, als wen er sich und die andern

in einer Situation betrachtet, was er mit ihnen gemeinsam hat und worin er
sich von ihnen unterscheidet. Anders gesagt: Er bringt seine Identität in dieser
Situation zum Ausdruck (das tut natürlich auch die flexible Sprecherin mit
ihrer Identität).



27

Sprachliche Varietäten und Identitäten

Mein Grossvater erzählte mir einmal die Geschichte seines Lehrers aus Brig,
den er im Ruhestand besuchen ging. Er schilderte, wie er aus dem Zug stieg,
durch die Stadt zum Haus ging, wo er den alten Lehrer vermutete. Als er
näher kam, sah er einen älteren Herrn im Garten sitzen und stricken. Er
erkannte den Lehrer, blieb stehen:

— dischä Naazi isch daa derfor gschtanne / dieser Nazi (=Ignaz, für «ich»)
ist da davor gestanden

— der Puggl vollä glachet / den Buckel voll gelacht
— in ds Gsicht ne daa so angglüegt / in das Gesicht ihn da so angeschaut

— ii und Ignaz kommt mich besuchen, das isch jetzt schöön

— är hed nit wallisertitsch ggret / er hat nicht Walliserdeutsch gesprochen
— [..] isch Badenser ksii vom Groosherzoggtum Badu / ist Badenser ge¬

wesen vom Grossherzogtum Baden

— aber der im Häärze drinna ischt der mee Schwizer ksi als / aber der im
Herzen drin ist der mehr Schweizer gewesen als

— der het dem titsche nimmä naakfrääkt jawoll / der hat dem Deutschen
nicht mehr nachgefragt, jawohl

In seiner lebhaften Erzählung auf Walliserdeutsch zitiert der Grossvater den

Lehrer auf Hochdeutsch; er wechselt also die Sprache und macht dadurch

deutlich, dass der Lehrer kein Walliser war, eben weil er nicht Walliserdeutsch

sprach. Er verortet ihn territorial im Grossherzogtum Baden. Dieser territorialen

Zuordnung stellt er aber gleich anschliessend die emotionale entgegen -
im «Herzen» war der Lehrer Schweizer, mehr als mancher Schweizer. Aber
Walliser war er nicht, nur Schweizer. Sprachliche, territoriale und emotionale
Identität stehen miteinander in Konflikt.

Wer den Mund aufmacht und zu sprechen beginnt, teilt nicht nur die Inhalte
mit, über die er spricht, er teilt auch einiges über sich selbst mit. Schweizerdeutsche

Dialekte sagen immer auch aus, woher jemand kommt, zu welcher
Sprachgemeinschaft er gehört. Insofern verankern sie Menschen territorial.
Schweizerinnen und Schweizer haben eine Heimatgemeinde und einen Heimatschein

(beides Schweizer Wörter im Variantenwörterbuch des Deutschen)
und eine Heimatsprache. Wer hingegen das Hochdeutsch einer deutschen

Nachrichtensprecherin spricht, verankert sich national - als Deutsche.



Welchen Sinn hat diese (bewusste oder unbewusste) Demonstration lokaler
Identität? Sie ist ja nicht unproblematisch: Eine aus Zürich stammende
Studentin an der Universität Basel hat die Reaktion der Baslerinnen und Basler
auf ihr Zürichdeutsch mit einem relativierenden Lächeln als «Feindschaft»
bezeichnet (zitiert in einem Aufsatz von Lorenz Hofer in Linguistik online,
2004). Und umgekehrt sprechen die Walliser in Bern vom «Exotenbonus»,
den sie dank ihres Walliserdeutschen haben; einen Bonus, den schon der
damals noch junge Felix Platter in Anspruch nahm, als er in Zürich auf Walliser-
deutsch betteln ging und dazu als alter Mann in seiner Biographie anmerkt:

«wo ich in ein wirtzhuß kam, horten mich die lüt gären die Wallesser sprach
reden und gaben mier gären.»

Identitäten sind nicht ein für allemal gegebene Zuschreibungen; sie werden
vielmehr immer wieder in Interaktionen, Diskursen und Aushandlungen
hergestellt, verändert, verneint oder verleugnet. Nicht mit jedem Walliser spreche
ich walliserdeutsch - manchmal ist es mir lästig oder unangenehm, als Walliser

identifiziert zu werden. Identitäten bilden sich im Schnittpunkt von
Gemeinsamkeiten und Verschiedenheiten, von Standpunkten und Blickrichtungen.

Die deutsche Schweiz als Sonderfall?

Aus der Sicht der Entwicklungen in den umliegenden Staaten, aber auch aus

der Sicht der französischsprachigen Schweiz stellt der umfassende Gebrauch
der Mundarten in der deutschen Schweiz durch (fast) die ganze Bevölkerung
in der mündlichen und zunehmend auch der schriftlichen Kommunikation
einen Sonderfall dar. Analysiert man den internen Deutschschweizer Diskurs
über diesen Sonderfall, findet man drei Erklärungsmuster: Abgrenzung gegen
die Deutschen, Widerspiegelung der demokratischen und föderalen Strukturen,

Hochwertung des Schweizerdeutschen als Sprache der Nähe, der Heimat

- wie manche auch sagen, des Herzens.

Der Abgrenzungsdiskurs: Die deutsche Schweiz gehört zum deutschen Sprachraum,

der nicht identisch ist mit Deutschland. Abgrenzung ist hier nötig, müsste
aber nicht zum Dialekt führen. Auch Österreich gehört zum deutschen Sprachraum,

auch Österreicher grenzen sich ab, auch sie tun es mit der Sprache,
aber in anderer Art. Darum kann Abgrenzung allein die Verhältnisse nicht
erklären.



29

Die Widerspiegelung demokratischer und föderaler Strukturen: Dieser Diskurs

geht weit zurück. Franz Joseph Stalder, der Begründer der Schweizer
Dialektologie, sagte es im Vorwort zu seinem Buch Die Landessprachen der
Schweiz oder Schweizerische Dialektologie von 1819 schon klar (und er
hat viele Vorgänger): «So stark sonst in den Ländern deutscher Zunge die
Mundart des Gebildeten von der Mundart des Volkes absticht, so waltet doch
bei uns, d.h. in den Städten sowohl als in den Dörfern, eine und dieselbe Sprache,

nämlich die Volkssprache, so dass zwichen (sie!) der Sprechart des höchsten

Staatsbeamten und geringsten Tagelöhners selten ein merklicher Unterschied

verspürt wird.» Unabhängig also von ihrer sozialen Stellung und ihrem
Bildungsgrad sprechen alle (Deutsch)-Schweizer die gleiche Sprache - die
schweizerdeutsche Volkssprache (und Stalder meint natürlich die Mundarten,
nicht einen Standard). Aber auch die Föderalität ist zentral: Die Schweiz ist bis
heute eine Schweizerische Eidgenossenschaft und diese besteht laut Artikel 1

der heute geltenden Bundesverfassung aus dem Schweizervolk und den
Kantonen. Darum ist die lokale, regionale und kantonale Identität gebunden an den

lokal verortbaren Dialekt.

Mundart als Sprache der Nähe, des Herzens: Dieser Diskurs ist der zählebigste
überhaupt. Er läuft der tatsächlichen Entwicklung zuwider. Die schweizerdeutschen

Dialekte sind längst ausgebaute Sprachen geworden, in denen
jedes Thema in jeder Textsorte darstellbar ist. Ich chennti jetz ooni wiiteres in
dischem tekscht uf wallisertitsch witerfare und waarschiinli verschtääti
mi die meischtefa dene, wa dits läsent. Dennoch bleibt das Stereotyp bestehen,

dass wir uns in der Mundart wohl fühlen und im Hochdeutschen nicht. Im
Dialekt gibt es keine Fehler, im Hochdeutschen schon. Im Dialekt braucht
man sich keine Mühe zu geben, im Hochdeutschen schon. Im Dialekt geht's
von selbst, im Hochdeutschen nicht. Die Liste liesse sich verlängern. Joachim
Scharloth vom Deutschen Seminar der Universität Zürich hat vor kurzem in
einer empirischen Untersuchung einen «Hochdeutschkomplex» der
Deutschschweizerinnen und Deutschschweizer (nachzulesen in der Internet-Zeitschrift
Trans, Nr. 25) nachgewiesen - der eigene Hochdeutschgebrauch wird
abgewertet, als schlecht eingestuft. Darin zeigt sich, dass die Abgrenzung mit einer

Selbstabwertung einhergeht, die sich in Abwehr und Ablehnung verwandelt.

Alle drei Diskurse vermögen nur ansatzweise zu erklären, warum die Mundarten

in der deutschen Schweiz zum allgegenwärtigen sprachlichen
Kommunikationsmedium geworden sind. Roland Ris hat von Dialektwellen gesprochen

- vielleicht keine gute Metapher, weil Wellen verebben, nicht aber diese.



30

Es ist ja so, dass der Prozess der immer stärkeren Ausweitung des Mundartgebrauchs

von niemand geplant wurde. Er hat sich durchgesetzt gegen alle, die
ihn bekämpften, die für eine funktionale Verteilung von Mundart und
Hochsprache plädierten, die den Hochdeutschgebrauch in den Schulen selbstverständlich

machen wollten. Es scheint um einen typischen Prozess der «unsichtbaren

Hand» zu gehen, bei dem viele Einzelne ihre kommunikativen Ziele auf
die einfachst mögliche Art zu erreichen suchten und dabei die kommunikativen

Normen etablierten, die uns heute nicht nur erlauben, sondern verpflichten,

in möglichst vielen Fällen Schweizerdeutsch zu sprechen. Darum sind
Zweifel an einer erfolgreichen Sprachplanung in diesem Bereich erlaubt.

Das Gegenbild - die Nationalsprachen

Was der Sonderfall bedeutet, wird erst klar, wenn man die Alternativen
betrachtet. Die europäischen Nationalstaaten haben seit dem 19. Jahrhundert
das Bild des einsprachigen Staates geschaffen, in dem alle Bürger (die Bürgerinnen

zählten damals noch nicht mit) die gleiche Sprache sprechen und
verstehen sollten. Das geschah - zumindest in Frankreich, in Deutschland lief der
Prozess anders - durchaus in politischer Absicht: Alle Bürger sollten sich am
politischen Leben beteiligen können. Lokale Identität wurde ersetzt durch
nationale. Allerdings, die akzentlose, keiner Herkunft zuordenbare Sprache ist
fast überall einer bestimmten gesellschaftlichen Schicht, den Gebildeten, den
Intellektuellen zuzuordnen. Damit wird sie wiederum zum Zeichen sozialer
Identität.

Die Schweiz nach 1848 stellt keine Nation im obigen Sinn dar; sie ist ein

postnationaler Staat avant la lettre. Als 1848 die erste Bundesverfassung
beraten wurde, vermied die Tagsatzung die Rede von der schweizerischen
Nation und ersetzte sie durch die Schweizerische Eidgenossenschaft. Das ist
nicht einfach ein Austausch von Etiketten - es ist ein konzeptioneller
Unterschied. Und wenn ein bekannter Sammelband von der «Erfundenen Schweiz»
und den «Konstruktionen nationaler Identität» spricht, wird deutlich, dass die
Schweiz denkbar ungeeignet ist für das Konzept der Nationalsprache (auch
wenn die Landessprachen auf Französisch langues nationales heissen).



31

Nationale Verständigung und lokale Identität

Identitäten anzuzeigen ist eine unvermeidliche, aber nicht unbedingt die primäre

Funktion des Sprechens. Unser primäres Ziel ist es ja, uns verständlich zu
machen und verstanden zu werden. Mundarten werden üblicherweise nur
von einer relativ kleinen Zahl von Menschen gesprochen, während die nationalen

Sprachen von vielen Menschen gesprochen und verstanden werden. Die
Sprachwissenschaft kennt dafür den Begriff der kommunikativen Reichweite.
Die Mundarten der deutschen Schweiz haben eine geringere kommunikative
Reichweite als das Standarddeutsche, aber eine grössere als die auf Familie,
Freunde und engere Lokalgemeinschaft beschränkten Dialekte im südlichen
Deutschland oder in Österreich. Die Dialekte unterscheiden sich zwar voneinander,

aber die meisten von ihnen sind mit relativ geringer Mühe für die andern

verständlich. Nicht alle Dialekte sind dabei gleichberechtigt: eine Sprecherin
aus Grindelwald oder Kippel oder Safien wird mehr Mühe haben, von
Menschen aus Zürich oder Basel verstanden zu werden, als eine Stadtbernerin.
Die kommunikative Reichweite ist aber in den letzten Jahrzehnten grösser
geworden. Es gibt immer mehr Präsenz vieler verschiedener Mundarten in Radio

und Fernsehen, was zu einer immer grösseren rezeptiven Fähigkeit der
Zuhörerschaft führt. In der deutschen Schweiz ist die interne Kommunikation
auch bei der Verschiedenheit der Dialekte gewährleistet.

Die Verwendung der Mundart in praktisch allen Lebenssituationen beeinträchtigt
jedoch die Verständigung mit Menschen, die keine der Mundarten sprechen
und sie nicht verstehen. Hier stellt sich also die Frage nach der nationalen
(und internationalen) Verständigung. Und zwar in doppelter Hinsicht: der
Verständigung in der sprachlichen Kommunikation und der Verständigung über
sprachliche Kommunikation. Der erste Teil ist klar: Nur wenn ich mit
anderssprachigen Personen in einer Sprache rede, die zu verstehen sie in der Lage
sind, kann ich mich verständlich machen. Nach der heutigen Lage der Dinge
heisst das: Entweder Hochdeutsch oder die andere Sprache sprechen. Der
zweite Punkt ist weit weniger evident: Wir teilen nicht die gleichen
Kommunikationskulturen zwischen den Sprachgemeinschaften. In der französischen
Sprachgemeinschaft sind patois negativ besetzt, ist ein hohes Normbewusstsein
in Bezug auf die Standardsprache vorhanden und die Fehlertoleranz ist gering.
In der deutschschweizerischen Sprachgemeinschaft ist das alles anders.

Verständigung heisst hier auch zu akzeptieren, dass andere anders sind - auf
beiden Seiten.



32

Nach all dem, was hier gesagt wurde, ist es ein eigentlich ein Widerspruch,
von nationaler Verständigung und Kohäsion zu sprechen. Die Verfassung
spricht hier seit 1996 eine andere Sprache: «Der Bund und die Kantone
fördern die Verständigung und den Austausch zwischen den Sprachgemeinschaften»

heisst es in Artikel 70 Absatz 3 der Bundesverfassung. Dass hier
von Sprachgemeinschaften die Rede ist (und nicht mehr von Sprachen und

Sprachgebieten), ist ein gutes Zeichen. Denn die Sprachgemeinschaften sind

vielfältig und sie ermöglichen vielfältige Identitäten - vom Heimatort bis hin

zur Schweizerischen Eidgenossenschaft. Die flexiblen Sprecherinnen und Sprecher

in den Sprachgemeinschaften werden sich ihre Wege in die Zukunft multipler

Identitäten bahnen. Den Deutschschweizerinnen und Deutschschweizern
kann man dabei helfen, mit etwas mehr Gelassenheit und Selbstbewusstsein
ihr hochdeutsches Repertoire zu verwenden, ohne dabei ihre lokale Identität
aufzugeben.



UNE MENACE POUR LA COHÉSION NATIONALE?

33

Ernest Weibel

L'emploi du suisse allemand ne menace, en aucun cas, la cohésion nationale.
Celle-ci ne dépend pas, en effet, de facteurs linguistiques. La Suisse constitue

une nation politique. Elle a été bâtie depuis 1291 par des communautés rurales
et urbaines alémaniques au sein du Saint-Empire romain germanique; puis au
début des Temps Modernes ces collectivités ont étendu leur pouvoir dans des

pays romands et italiens, en leur laissant leur idiome ainsi que leurs us et

coutumes. A la fin du XVe siècle, les Ligues suisses se détachent de facto de

l'Empire, l'indépendance de jure étant acquise en 1648. Le Corps helvétique
s'est forgé au cours d'un long processus historique, complexe et enchevêtré,
lors duquel des facteurs de politique étrangère, de défense et d'économie ont
joué un rôle prépondérant. De même, le clivage religieux depuis la Réforme a

constitué un élément important de la construction helvétique; source de disputes
et de luttes, il a abouti non sans mal à un équilibre confessionnel et à la tolérance.

L'allemand a été la langue officielle de l'ancienne Confédération d'avant 1798.

Certes, le Pacte du Griitli de 1291 est rédigé en latin, mais toutes les Bundesbriefe

ultérieures, à partir du Pacte de Brunnen en 1315, sont en allemand1.

Toujours est-il que la langue ne joua pas un rôle déterminant dans la construction
de l'ancienne Confédération, dont les déchirements résultaient surtout des luttes

politiques et confessionnelles, des conflits d'intérêts et des problèmes
économiques. Sous l'Ancien Régime d'avant 1798, les pays sujets et alliés de la
Confédération des XIII Cantons (tous les cantons étaient de langue allemande,

y compris Fribourg) ont continué à employer leur idiome: français et patois
romands dans les territoires romands, italien et patois lombards dans les zones

italophones (bailliages tessinois et Valteline soumise aux Grisons).

Néanmoins, comme l'a démontré Ulrich Im Hof, à la fin du XVIIIe siècle,

malgré les efforts de quelques esprits éclairés, la Suisse n'avait pas encore
pleinement pris conscience de constituer une nation multilingue, «l'allemand
étant toujours considéré comme la langue suisse»2. La République helvétique
de 1798 à 1803 va introduire le principe d'un Etat suisse trilingue (allemand,
français et italien). Toutefois, il faudra attendre la constitution fédérale de

1848 pour que le trilinguisme soit véritablement institutionnalisé, et la révision
constitutionnelle de 1938 pour que la Confédération devienne quadrilingue (avec
le rhéto-romanche). Il n'en demeure pas moins vrai que l'allemand reste la



34

langue de la Suisse alémanique et de la majorité de la population de la
Confédération.

Les Suisses ont établi alors une sorte de modus vivendi, en partageant ensemble
des intérêts économiques et des aspirations de sécurité, de justice, de médiation
et d'égalité, ainsi qu'une même vision du monde politique. De multiples liens
de solidarité, de confiance, de tolérance et de dialogue se sont ainsi tissés

entre Suisses; lesquels se sont, du reste, mélangés au delà de leurs clivages
linguistiques. Les migrations internes ont resserré, par ailleurs, les liens entre
Suisses de langues et de religions diverses. La recherche de l'unité dans le

respect de la diversité semble bien être la clef de voûte de l'ensemble helvétique.
L'histoire que l'on a partagé ensemble, les luttes sociales et politiques que l'on
a mené de front, ainsi qu'un attachement profond à la vie locale et à la démocratie,

unique en son genre en Europe: tous ces éléments ont cimenté notre édifice
national.

En 1847, lorsque les Radicaux ont commencé à bâtir l'Etat fédéral moderne,
la question des langues ne figurait pas au centre de leurs préoccupations; ce

qui les intéressait avant tout, c'était la construction d'une société moderne et

démocratique issue des cendres du Sonderbund, en gommant les clivages
religieux, sources de disputes depuis le début du XVP siècle. Par ailleurs, ils
voulaient enlever aux cantons une partie de leurs prérogatives, sans pour autant
les faire disparaître. Toujours est-il, comme «l'a fort bien défini le professeur
Luthy... la Suisse au fond, n'ajamais résolu le problème politique du plurilin-
guisme, elle a évité de le poser, ce qui est toute autre chose». Cette observation,

qui figure dans un article de la Feuille Centrale de la Société suisse de

Zofingue (Genève, octobre 1973,113e année, no 6: 309), consacrée à l'évolution
des rapports de forces entre la Suisse alémanique et la Suisse romande, est, à

mon avis, toujours actuelle, en dépit des innombrables débats et projets s'y
référant.

L'essor du suisse allemand dans la société alémanique, date de la fin du
Troisième Reich. Celui-ci entraîna une rupture culturelle entre l'Allemagne et la
Suisse alémanique, à telle enseigne que «dans les années qui suivirent la Seconde

Guerre Mondiale», alors que les dialectes disparaissent d'une manière radicale

en Allemagne, «une véritable barrière linguistique s ' érigea peu à peu à la frontière

nord de la Suisse». Sur ces entrefaites, le dialecte progresse considérablement

dans les décennies soixante et soixante-dix à l'école, dans l'Armée, à

l'Eglise et surtout dans les médias de masse, ainsi que dans les discours à



35

caractère officiel3. Bref, les Alémaniques expriment leur identité et leur
différence grâce au dialecte. Le recours qu'ils font au suisse allemand s'apparente
au discours du Vialtar ma capissuf miga des Tessinois. «Devant l'afflux
d'immigrants non seulement alémaniques, mais aussi italiens, l'autochtone,
c'est-à-dire le Tessinois, a un moyen très simple d'exprimer sa différence: le

recours au dialecte local. Il lui permettra d'affirmer face à son voisin napolitain:
Vialtar ma capissufmiga (Vous ne nous comprenez pas). En bon italien, cela

se dirait: Voi non ci capite. L'écart est de taille»4.

En 2005, le suisse allemand représente la seule et unique langue véritablement

propre à la Confédération5 ; il est devenu courant non seulement dans la sphère

privée mais également dans la vie économique. Selon la brochure de l'Office
fédéral de la statistique Le paysage linguistique en Suisse (avril 2005), 90,8%
des Suisses en Suisse alémanique parlent le dialecte en famille, et son usage à

l'école et au travail est considérable. Bref, le suisse-allemand existe, et je
dirais, aujourd'hui au-delà des statistiques officielles, des controverses et des

langues de bois, il représente l'essence, le Volksgeist de la Suisse alémanique.
Assurément, la célèbre formule de l'Alémanique qui parle une langue qu'il
n'écrit pas et qui écrit une langue qu'il ne parle pas reste toujours valable.
Toutefois, l'usage du dialecte est de nos jours amplifié, entre autres, par la
radio et la télévision. L'écrit reste en Suisse alémanique l'apanage de l'allemand
et tout le problème résulte, notamment pour le locuteur non alémanique désirant

communiquer avec un interlocuteur alémanique, de maîtriser de facto deux
idiomes.

La compréhension entre Suisses est bien entendu vitale; toutefois, il importe
de rappeler que l'arbre ne doit pas cacher la forêt. Ce qui est primordial, c'est

que l'on puisse se comprendre, soit par Tune de nos quatre langues nationales,
soit par le suisse allemand. Enfin, n'oublions pas que T on peut toujours recourir
à la traduction, sans passer pour autant pour un mauvais Confédéré. De surcroît,
il est évident, à moins d'aspirer à la perfection, c'est-à-dire à introduire dans

chaque Suisse un gène lui donnant immédiatement le don d'être polyglotte, on
ne pourra jamais espérer que tous les citoyens puissent maîtriser l'allemand, le

français, l'italien, le suisse allemand, le dialecte tessinois, le Rumantsch Grischun,
le puter (Haute Engadine), le vallader (Basse Engadine), le surmiran, le sutsilvan
et le sursilvan. Amon sens, ce qui importe, c'est que Ton facilite au plus grand
nombre la compréhension de la culture de l'autre et que les principaux acteurs
de la vie économique, politique et sociale du pays puissent s'entendre au-delà
des barrières linguistiques.



36

Que faire à propos du suisse allemand? Tout d'abord, la question s'adresse

aux Confédérés alémaniques, qui doivent aujourd'hui choisir entre plusieurs
solutions. Soit, ils continuent à évoquer le problème de la position du suisse

allemand dans la société alémanique sans le résoudre, en espérant que le

temps le réglera; soit ils tentent d'aborder cette question en freinant son
développement et en renforçant le poids de l'allemand, entre autres dans les médias
audiovisuels et à l'école. A mon sens, les sphères dirigeantes alémaniques ne

peuvent différer indéfiniment ce positionnement notamment dans un monde

globalisé où la communication est devenue l'Alpha et l'Oméga de l'homme
moderne. Faut-il amorcer une phase de «néerlandisation», en conférant au
suisse allemand un statut de langue nationale aux côtés de l'allemand ou doit-
on bannir le dialecte de la vie économique et politique et promouvoir à tout

rompre la langue de Goethe? En Suisse, tout se fait lentement, et je conçois

que l'on ne puisse bousculer ainsi un mode de vie dialectal. Cependant, l'on
pourrait se demander si l'on ne devrait pas interroger les intéressés, c'est-à-
dire les locuteurs alémaniques, pour savoir ce qu'ils pensent de ces deux options.
Après tout, la démocratie référendaire peut aussi s'appliquer à cette question?

Il est évident que le positionnement alémanique en matière de dialecte se

répercute au sein des minorités latines, en particulier au niveau de l'école. Les
communautés latines ne peuvent pas ignorer le phénomène du suisse allemand;
elles doivent obligatoirement l'intégrer dans leur vision de la société alémanique.
Si l'on prend le cas de la Suisse romande, on peut se demander s'il faut continuer
à apprendre l'allemand aux jeunes Romands, en sachant qu'ils arriveront peut-
être à lire le Blick, voire la Neue Zürcher Zeitung, sans pour autant comprendre
un traître mot d'une conversation ou d'un échange de propos dans une émission
de la télévision alémanique sur le football ou le ski. Bref, ne devrait-on pas à

envisager sérieusement de donner des leçons de suisse allemand en parallèle
à l'allemand dans les écoles des cantons romands, en sachant qu'il s'agit d'un
atout pour l'avenir; la réalité montrant que la compréhension de la société

alémanique passe obligatoirement par le dialecte.

Dans Mundart- und Standardsprachen in der Schweiz (paru en 1982 en

allemand, et en 1985 en français), le professeur Robert Schläpfer craint que
«l'abandon de l'allemand par les Suisses alémaniques renforce la barrière
linguistique qui les sépare des autres régions de la Suisse, ce qui n'est pas souhaitable

d'un point de vue politique. Est-ce que les minorités, petites et grandes,
devront apprendre à l'avenir le suisse allemand plutôt que l'allemand standard,

et quel suisse allemand? Il est douteux qu'elles soient disposées à apprendre



37

une forme de langue qui ne peut pas être utilisée dans un espace germanophone
plus vaste que la Suisse allemande»6. Cette renonciation affaiblirait ainsi, selon
le professeur Schlüpfer, la cohésion de la Confédération, les minorités continuant

à privilégier l'allemand. De surcroît, elle susciterait l'embarras, le suisse

allemand n'étant pas homogène et présentant différentes formes ou variétés
selon les régions (Zurich, Bâle, Berne ou Haut-Valais, pour n'en citer que
quelques unes).

Que les minorités latines helvétiques évoquées plus haut ne soient pas motivées

pour apprendre le suisse allemand - car celui-ci ne leur facilite pas l'accès au
monde germanophone d'outre-Rhin - j'en conviens aisément. Mais elles ne

sont pas plus enclines à apprendre l'allemand. La raison de cette résistance
réside dans l'histoire, la culture et la psychologie des peuples latins de la chaîne
des Alpes face au milieu germanique. Toutefois, si l'on fait abstraction des

préjugés et des pesanteurs sociologiques et historiques, on peut s'imaginer
que si l'on offrait aux jeunes des minorités latines un bagage scolaire en suisse

allemand aux côtés de l'allemand, on leur ouvrirait un nouvel horizon, en leur

permettant des échanges fructueux avec le monde alémanique - et on améliorerait

la compréhension mutuelle.

Quant à la menace pour la cohésion nationale, mentionnée plus haut, je n'y
crois pas; bien au contraire: l'unité nationale en sortirait renforcée, dans la
mesure où le suisse allemand permettrait une communication immédiate et

sans faille entre locuteurs romands et alémaniques. Je conçois qu'il s'agit
d'une véritable révolution culturelle, qui soulèverait des vagues d'indignation,
de crispation et de critique, tant il est vrai que toute évocation de l'enseignement
des langues dans les écoles suscite une levée de boucliers dans tous les milieux
de la société. De surcroît, la démocratie référendaire et les compétences cantonales

s'en mêleraient et l'on assisterait à une véritable dispute nationale. Mais,
après tout, l'école doit former les jeunes et les intégrer dans la société. Or, il
est paradoxal, que l'on enseigne l'allemand aux jeunes Romands: lorsque ces

derniers se rendent en Suisse alémanique, ils sont étonnés de constater que
l'on ne l'y parle pas. On les envoie alors en Allemagne, pour perfectionner
l'allemand, étant donné que cela n'est pas possible en Suisse alémanique, censée

être une région germanophone.

Mais quel dialecte doit-on apprendre? Pour un locuteur non alémanique, il est

difficile de répondre à cette question. Pourtant, la radio et la télévision de la
Suisse alémanique diffusent déjà l'essentiel de leurs programmes en un suisse



38

allemand standard avec des variantes et des intonations régionales. Enfin on

peut bien concevoir un suisse allemand standard. N' a-t-on pas créé un «Ru-
mantsch Grischun», qui n'a pas pour autant fait disparaître les autres parlers
rhéto-romans?

Dès 1795, Karl von Bonstetten annonçait que le plus grand défi de la Suisse

était d'unir en une république des populations de langue, de coutumes, de

religion et de situation différentes; il ajoutait que cela devait se faire dans le

respect du «particularisme de chacune des régions». En définitive, le positionnement

du suisse allemand en Suisse va dépendre de la considération que l'on
accordera à la spécificité dialectale alémanique.

1 Cf. Im Hof, Ulrich (1948), Vom Bundesbrief zur Bundesverfassung, Stiftung
Schweizer-Hilfe: 15.

2 Cf. Im Hof, Ulrich; Bernard, Nicolai (1983), Les relations des communautés

linguistiques au sein des associations nationales suisses avant la création de la
nouvelle Confédération de 1848, in: Du Bois, Pierre (sous la direction de) (1983),
Union et division des Suisses, L'Aire historique, Lausanne: 13.

3 Cf. Ris, Roland, L'évolution linguistique en Suisse alémanique et son impact en
Suisse romande, in: Du Bois, Pierre (1983), op. cit.: 167-172.

4 Cf. Pichard, Alain (1987), La Suisse dans tous ses Etats, Editions 24 Heures: 262.

5 «A part quelques exceptions - Bâle est un îlot linguistique où l'on parle le bas-

alémanique, la vallée de Samnaun en Basse Engadine parle le tyrolien -, toute la
Suisse alémanique appartient au territoire du parler haut-alémanique, dont les limites

ne se situent pas le long de la frontière du pays, en bordure du Rhin, mais un peu
plus au nord». Cf. Ris, Roland, L'évolution linguistique en Suisse alémanique et

son impact en Suisse romande, in: du Bois, Pierre (1983), op. cit.: 175.

6 Cf. Locarnini, Guido, Vier- und Vielsprachigkeit in der Schweiz, in: Forum
Helveticum (1990), Vier- und Vielsprachigkeit in der Schweiz, Schriftenreihe des

Forum Helveticum, Heft 3, Lenzburg: 65.






	Aspekte der Mundart in der Deutschschweiz = Approches du dialecte en Suisse alémanique
	Definitionen und historische Einordnung
	"Tour de Suisse" der Deutschschweizer Dialekte
	Mundarten und Identitäten
	Une menace pour la cohésion nationale?


