Zeitschrift: Schriftenreihe = Collection / Forum Helveticum
Herausgeber: Forum Helveticum
Band: 15 (2005)

Rubrik: Aspekte der Mundart in der Deutschschweiz = Approches du dialecte
en Suisse alémanique

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ASPEKTE DER MUNDART IN DER
DEUTSCHSCHWEIZ

APPROCHES DU DIALECTE EN
SUISSE ALEMANIQUE

13



14

DEFINITIONEN UND HISTORISCHE EINORDNUNG

Walter Haas

Im Vorwort zum ersten Band des Deutschen Worterbuchs (1852) schrieb
Jacob Grimm: «[Die schweizerische Volkssprache] ist mehr als bloszer dialect,
wie es schon aus der freiheit des volks sich begreifen ldszt; noch nie hat sie
sich des rechtes begeben selbstindig aufzutreten und in die schriftsprache
einzuflieszen, die freilich aus dem iibrigen Deutschland méchtiger zu ihr vor-
dringt. von jeher sind aus der Schweiz wirksame biicher hervor gegangen,
denen ein theil ihres reizes schwinde, wenn die leisere oder stiarkere zuthat
aus der heimischen sprache fehlte.»

Das fiir Schweizer erbauliche Zitat bietet einen schonen Einstieg in die defini-
torischen Probleme um Dialekt und Standardsprache. Vier einschligige
Bezeichnungen kommen darin vor: volkssprache, dialect, schriftsprache,
heimische sprache; es fehlt Mundart, das wir heute als Synonym von Dia-
lekt auffassen diirfen. Volkssprache und heimische sprache bezeichnen of-
fensichtlich die gleichen Gegenstidnde. Damit kontrastieren zum einen schrifi-
sprache, zum andern aber auch dialect, da ja die schweizerische volks-
sprache «mehr» als «bloszer dialect» sei. Aber was ist sie dann? Und wer ist
das Volk der volkssprache? populus oder vulgus in populo?

Worter im Sinnbezirk von Sprache und Dialekt scheinen weder scharf abge-
grenzt zu sein, noch sehr klare Bedeutungen zu haben; dafiir sind sie nicht
selten emotional geladen, wie die heimische sprache. Im Alltag hat sich dar-
an bis heute nicht viel verdndert. So kdnnte ein und dieselbe Sprecherin sagen:
Meine Sprache ist der Dialekt von Tafers / Der Dialekt von Tafers ist keine
Sprache.

Nur ganz wenige Leute wiirden zuriickfragen: «/st der Dialekt von Tafers nun
eine Sprache oder nicht?» Und noch weniger wiirden fragen: «Ist der Dialekt
von Tafers ein bloszer Dialekt?» Wir wissen, dass Sprache in alltagssprachli-
chen Sitzen je nach Kontext disambiguiert werden muss, und dass Dialekt
nicht so schrecklich strikt festgelegt ist.

Heute halten wir, anders als Grimm, ambige Termini in der wissenschaftlichen
Diskussion fiir ungiinstig. Gerade die unscharfe Abgrenzung von Sprache
und Dialekt war der neueren Linguistik ein Dorn im Auge, da in der Alltags-



sprache mit den beiden Wortern ungleiche Wertungen verbunden sind: Spra-
che wurde und wird als sozusagen «vollwertiges» Ausdrucksmittel, Dialekt
als irgendwie minderwertiges aufgefasst — eine Wertung, die Grimm offenbar
gerade auf das Schweizerdeutsche nicht angewandt wissen wollte. Lingui-
stinnen und Linguisten haben diesen populdren Steretoypen polemische «De-
finitionen» entgegengesetzt: «A language is a dialect with an army and a navy»,
oder: «Un dialecte est une langue qui n’a pas réussi.» Hinter diesen Pointen
steht das strukturalistische Credo: Es gibt keinen wesenhaften Unterschied
zwischen Sprachsystemen, die Dialekt oder aber Sprache genannt werden,
die Differenz ist «nur» sozial, ja machtpolitisch bedingt. Aber gegen populire
Werturteile helfen geistreiche Richtigstellungen wenig — umso weniger, wenn
sie selber etwas naiv sind: Gesellschaftliche Wertung trifft alles, was in gesell-
schaftlichem Brauch ist, und auch das ist eine Wirklichkeit.

Die Linguistik ist deshalb dazu iibergegangen, Sprache und Dialekt kaum
mehr als Termini einander gegeniiber zu setzen — zu disparat sind die Bedeu-
tungen dieser Worter, zu eingewurzelt die damit verbundenen Wertungen und
Konnotationen. Sprache dient uns noch erstens als allgemeiner Ausdruck fiir
«das wichtigste und artspezifische Kommunikationsmittel der Menschen»
und zweitens als spezieller Ausdruck fiir eine Einzelsprache, also fiir ein
Sprachsystem mit einer (mentalen) Grammatik und einem (mentalen) Wor-
terbuch. Dann aber bleiben die Linguisten hart: Es gibt keinen wesenhaften
Unterschied zwischen Sprachsystemen, ob man sie nun herkdmmlicherweise
Sprache oder Dialekt nennt: «Meine Sprache ist der Dialekt von Tafers» ist
eine korrekte Ausdrucksweise; «Der Dialekt von Tafers ist keine Sprache» ist
falsch. Um Konflikte mit den alltagssprachlichen Gewohnheiten zu vermei-
den, zieht man neuerdings den neutralen Terminus Varietdt vor, der ein Sprach-
system ohne funktionale oder soziale Charakterisierung bezeichnen will.

Wenn Sprache der Oberbegriff ist, fragt es sich, wie man die herkommlicher-
weise als Sprache oder als Dialekt einander gegeniibergestellten Systeme
terminologisch unterscheiden kann. Das ist weiterhin notwendig, denn nur
Erzstrukturalisten wiirden darauf beharren, dass zwischen dem Deutschen
und dem Dialekt von Tavers kein wichtiger Unterschied bestehe — auch wenn
er «bloss» soziolinguistisch und funktional zu begriinden wire.

Auch der Terminus Dialekt wird in unterschiedlicher Weise verstanden. Allen
Verwendungsweisen ist gemein: 1. Dialekte sind «Sprachen», also Sprachsys-
teme; 2. Dialekt ist ein relationaler Begriff: Er verweist nicht nur auf ein
Phianomen der Welt, sondern setzt es gleichzeitig zu andern in Beziehung.

5



16

Wenn wir ein Sprachsystem als Dialekt bezeichnen, dann sehen wir es nie
isoliert, sondern immer im Kreise von andern Sprachsystemen oder im Ge-
gensatz zu thnen.

In unserm Erdteil versteht die Linguistik heute unter einem Dialekt ein Sprach-
system, das in primédren Gruppen tradiert wird. Primédre Gruppen sind dadurch
definiert, dass ihre Mitglieder in direktem face-to-face-Kontakt miteinander
stehen; daraus ergibt sich die relative Einheitlichkeit ihres Dialekts «von selbst».
Solche Kommunikation, und damit die Einheitlichkeit dialektaler Systeme, ist
nur je in einem begrenzten Raum moglich. Die Bindung an primére Gruppen
und an den Raum macht aus den Dialekten Faktoren der Identifikation nach
innen wie nach aussen — heimische sprache eben. Benachbarte Dialekte
sind dhnlich, sie weisen also Ubereinstimmungen und Abweichungen auf,
und sie sind systematisch dhnlich, das heisst, die Abweichungen sind nicht
zuféllig, sondern wiederholen sich in gleicher Art: Berndeutsch Raat und
Sanktgaller Deutsch Root stimmen in den Konsonanten iiberein, und der Un-
terschied aa gegen oo kommt in sehr vielen weitern Wortern vor, wie Naat/
Noot, Straass/Strooss usw.

Dialekte werden iliber den normalen Spracherwerbsprozess von Generation
zu Generation weitergegeben, ohne institutionelle Vermittlung. Dialekte sind
«natiirliche» Sprachen par excellence, ihr genuines Medium ist das primére
Medium aller menschlichen Sprachen, die Miindlichkeit. Die dialektale Zer-
splitterung etwa der deutschen Schweiz fiihrt drastisch vor Augen, dass die
Dialekte in Kommunikationsnetzwerken leben, deren Grenzen weitgehend durch
primére Gruppen und ihre Integrations- und Abgrenzungsbediirfnisse bestimmt
werden. Dass die schweizerdeutschen Dialekte iiber eine ununterbrochene
Kontinuitidt auf die alemannischen Einwanderer des 5. und 6. Jahrhunderts
zuriickgehen, ist sicher; weniger sicher ist dagegen, ob jene Einwanderer eine
einheitliche Sprache ins Land gebracht haben, auf welche die schweizerdeut-
schen Dialekte samt und sonders zuriickgefiihrt werden konnten. Sicher ist
wieder, dass die Dialekte unserer entfernten Vorfahren, falls sie bereits verschie-
den gewesen sein sollten, trotzdem untereinander dhnlicher waren als die heu-
tigen Mundarten; sicher ist also, dass eine Auseinanderentwicklung stattge-
funden hat; unsicher ist deren Verlauf. Einige Forscher glauben, dass etwa die
lautliche Entwicklung unserer Dialekte schon im 12. Jh. einigermassen den
modernen Stand erreicht habe; diese Annahme ist insofern problematisch, als
sie einen extrem raschen lautlichen Wandel in den ersten sechs Jahrhunderten
der Sprachgeschichte des Landes und einen praktischen Stillstand in den zweiten



sechs Jahrhunderten voraussetzt. Wir wissen aber einfach noch zu wenig iiber
diese Prozesse.

Und es 1st fraglich, ob wir jemals Genaueres wissen konnen. Denn alte Spra-
che ist immer geschriebene Sprache, und geschriebene Sprache gehorcht an-
dern Gesetzen als die gesprochene. Bis vor nicht allzu langer Zeit herrschte
bei den Linguisten die Meinung vor, die Schriftsprache sei eine blosse Uber-
fiihrung gesprochener in geschriebene Symbole. Richtig ist, dass die Verschrif-
tung einer Sprache immer von einer vorher nur gesprochenen Sprache aus-
geht, auf der sie, wie man sagt, «fundiert» ist. Sobald aber einmal Texte da
sind und die Téatigkeit des Schreibens von andern aufgenommen wird (und
ohne das hitte sie wenig Zweck), bildet sich eine Tradition des «Abschreibens».
Das féngt bei der Schrift selber an: Es ist eindriicklich zu verfolgen, wie sich
die westlichen Buchstabenschriften simtliche auf ein einziges semitisches
System zuriickfiihren lassen. Aber «Schreiben ist Abschreiben» gilt auch fiir
die Sprachform selber; einmal gefundene Schriftlésungen werden rasch auf-
gegriffen und sie werden auch dann noch weitertradiert, wenn sie der eigenen
gesprochenen Sprache nicht (mehr) entsprechen. So scheint sich die Art und
Weise, wie man die deutschen Laute in Schriftzeichen tiberfiihrt, in mittel-
hochdeutscher Zeit bei uns hier im Stidwesten entwickelt zu haben, fundiert
auf der hier gesprochenen Sprache, und sie hat sich im Prinzip bis heute ge-
halten, obwohl manche der geschriebenen Lautunterscheidungen von fast al-
len hochdeutschen Dialekten aufgegeben worden sind. Schriftsprache ent-
fernt sich in kurzer Zeit von der gesprochenen Sprache und fiihrt ein «perga-
mentenes» oder «papierenes» Eigenleben, und sie ldsst die wirklich gespro-
chene Sprache kaum mehr zu Wort kommen. Schriftsprache meint eine Spra-
che, fiir die sich Verschriftlichungstraditionen entwickelt haben.

Daneben gibt es die oft synonym verwendeten Termini Gemeinsprache,
Hochsprache und Standardsprache. Gemeinsprache betont nicht das Me-
dium, sondern die kommunikative Reichweite der Varietit. Zwar ist Sprache
als Gruppenphdnomen immer mehreren Sprechern «gemeinsam», Gemeinspra-
che meint aber eine Varietit, die den Sprechern von mehreren kleinern Gruppen-
sprachen «gemein» ist. Ein schones Beispiel war die erstaunlich einheitliche
Schriftsprache, welche die Eidgenossen im 16. Jahrhundert verwendet haben.
Solche kleinrdumige Schrift- oder Landsprachen gab es damals im deutschen
Sprachgebiet in grosser Zahl. Obwohl sich eine Gemeinsprache auch auf
miindlichem Wege herausbilden kann, fiihrt der tibliche Entwicklungsweg tiber
die Schrift, die von Anfang an eine Emanzipation vom eng Lokalen erzwingt

17



18

und damit den Keim des Gemeinsamen schon in sich trigt. Die Termini Schrift-
sprache und Gemeinsprache werden deshalb nicht selten synonym verwen-
det, aber sie legen den Akzent auf unterschiedliche Dimensionen. Fiir das
Deutsche gilt, dass sich die moderne Gemeinsprache als Schriftsprache ent-
wickelt hat, indem sich die kleinrdumigeren Schriftsprachen einander anné-
herten. In diesem komplizierten Prozess kam es zu einem gegenseitigen Ge-
ben und Nehmen, aber auch zum zeitweisen Vorrang verschiedener Land-
schaften. In den einzelnen Regionen stellt sich dieser Prozess als eine allméh-
liche Verinderung der geschriebenen Sprache dar, an dessen Ende iiberall die
neuhochdeutsche Standardsprache steht — eine Standardsprache, die linguis-
tisch natiirlicherweise weiter von den gesprochenen Lokalsprachen entfernt
ist, als es die kleinrdumigeren Landsprachen waren. Es ist auch fiir die deut-
sche Schweiz faktisch wie ideologisch falsch, diesen Prozess als simple «Uber-
nahme» einer «ausldndischen» Sprachform darzustellen.

Hochsprache bezeichnet in der Regel ebenfalls eine gemeinsprachliche Va-
rietdt, die man sich nicht selten als «Dach» hoch iiber den Mundarten vor-
stellt. Ebenso hédufig verbindet sich mit dem Terminus aber eine Wertung als
«hohere» Sprache —hoher weniger wegen des sozialen Stands threr Benutzer,
sondern wegen der Funktionen und Textsorten, fiir welche sie verwendet wird:
Néamlich fiir nicht-alltdgliche, schriftliche, ausformulierte, auf Dauer bestimm-
te Texte, die der grosseren Miihewaltung wert sind. In diesem Sinne ist die
deutsche Schriftsprache in der Schweiz in der Tat eher «Hochsprache». Hoch-
deutsch stand urspriinglich in Opposition zu Niederdeutsch und war somit
sprachgeographisch motiviert. Da sich aber seit dem 16. Jahrhundert die nie-
derdeutschen Schriftvarietdten an Schriftsprachen mit hochdeutscher Fundie-
rung anglichen, wurde der Terminus — schon von Adelung «systematisch am-
big» — sowohl sprachgeographisch wie stilistisch-funktional eingesetzt. Noch
immer eignet er sich nicht schlecht als Name fiir die deutsche Standardsprache
als im Wesentlichen hochdeutsch fundierte Varietiit.

Der moderne Terminus Standardsprache legt den Nachdruck auf die Festle-
gung und Kodifizierung von Grammatik und Wortschatz. In Gemeinsprachen
mit grossem Geltungsbereich ergibt sich eine verniinftige Einheitlichkeit nicht
wie in Ortsmundarten «von selbst», sie kommen deshalb nicht ohne Standardisie-
rung aus, wenn ihr Funktionieren als «gemeine» Sprache gesichert sein soll.
Im Unterschied zu den andern Begriffen schliesst Standardsprache die Ver-
wendbarkeit fiir alle Funktionen mit ein: In einer Standardsprache muss man
beten, Mathematik betreiben, Romane schreiben, seinen Schatz bezaubern
und seinen Gegner beleidigen konnen; so darf eine Standardsprache nie vollig



einheitlich sein, sie muss eine enorme stilistische Schichtung und Raum fiir
regionale Differenzen bieten. Der Begriff kann deshalb kaum auf die Zeit vor
1900 angewandt werden: Damals gab es z.B. noch keine offizielle gesamt-
deutsche Orthographie — hier war also die Standardisierung unvollkommen;
und der Grossteil der Sprachgemeinschaft benutzte die Gemeinsprache nur
fiir gewisse Funktionen — hier fehlte die Polyvalenz. Aus diesem Grunde ist es
fraglich, ob das Hochdeutsche in der Schweiz als «Standardsprache» zu bezei-
chnen sei, da viele der sprachlichen Funktionen hier nicht von einem Register
der Gemeinsprache, sondern von den Dialekten iibernommen werden.

Zwischen den Dialekten eines Raums und seiner Standardsprache konnen
unterschiedliche Arten der «Arbeitsteilung» bestehen. Die Varietiten konnen
sozial verteilt sein, indem die Dialekte auf gewisse Gruppen beschrénkt sind,
wihrend die tibrigen Gruppen ein Register der Standardsprache sprechen,
entstanden aus der Vermiindlichung der ehemaligen Schriftsprache; die Dia-
lekte werden dadurch zum sozialen Stigma des vulgus und zum bloszen dialect.
In der deutschen Schweiz sind die Varietiten funktional verteilt: Dialekt und
Standard bewiltigen je unterschiedliche Situationen; ein derartiges situationales
Arrangement nennt man Diglossie. In einer diglossischen Gesellschaft ge-
hort dem Dialekt die Bewiltigung des gesprochenen Alltags, niemand kann
die Standardsprache (resp. ihr Alltagsregister), der nicht zuerst den Dialekt
beherrscht. Das Schweizerdeutsche ist die Erstsprache aller, Sprache des popu-
lus, und das hebt es liber den bloszen dialect hinaus. Historisch interessierte
Soziolinguisten sehen in der Diglossie ein archaisches Varietiten-Arrange-
ment, das zunichst durch eine Situation abgelost wird, in der nur noch die
Unterschichten den Dialekt beherrschen, um dann in die «Einsprachigkeit» zu
miinden (eine paradiesische Utopie wie die klassenlose Gesellschaft).

Auch in der Deutschschweiz hat sich die Diglossie modernisiert, aber nicht
durch die Verdringung der Dialekte, sondern durch die Verallgemeinerung
der Standardsprachbeherrschung auf alle Mitglieder der Gemeinschaft (so
weit sie fiir ihre Bediirfnisse nétig ist). Man kann hier von ausgebauter
Diglossie sprechen. Ein seltsamer Germanozentrismus ist es, den allgemei-
nen Dialektgebrauch als Abwehr gegen Deutschland zu interpretieren: Die
Deutschschweizer wollen nicht anders sprechen als die Deutschen, sondern
gleich wie die andern Schweizer. Dennoch reflektieren sich die sozialen Un-
terschiede auch bei uns in der Sprache, und zwar sowohl im Dialekt wie in der
Standardsprache, nur dass sich in der gesprochenen Sprache aufgrund der
Dialektvielfalt die sozialen Differenzen weniger ohrenfillig fassen lassen. In
diesem Sinne ist die Deutschschweizer Sprachsituation «egalitdrer» als dieje-

19



20

nige der «einsprachigen» Romandie, wo geringste Akzent-Unterschiede ge-
niigen, um Sprecher sozial einzuordnen.

Diglossie wird sinnvollerweise fiir Situationen reserviert, in denen nicht nur
die beteiligten Dialekte, sondern auch die dazugehorige Standardsprache syste-
matisch dhnlich, «verwandt» sind. Dieses Verhiltnis erleichtert den Erwerb
der Standardsprache vom Dialekt aus, und es ermdglicht die fast beliebige
«Einfuhr» standardsprachlicher Worter in die Dialekte. Dies macht sie «fit»
zur Bewiltigung der enormen Ausdrucksaufgaben, die ihnen in der ausgebau-
ten Diglossie iiberbunden werden; solche funktional potente Dialekte werden
auch Ausbaudialekte genannt, und sie zeigen natiirlich, dass zwischen dem
Gebrauch einer Varietit und ihren Mitteln eben doch ein Zusammenhang
besteht. Uber das ganze Sprachgebiet gesehen sorgt die Verwandtschaft der
Dialekte mit der Standardsprache ferner dafiir, dass sich die Varietidten nicht
beliebig weit auseinander entwickeln — darauf hat ebenfalls schon Jacob Grimm
hingewiesen.

Die Funktionen der Dialekte entsprechen ihrer Gruppen- und Raumbindung:
Sie sind Nédhe-Sprachen, sie bewiltigen alle Situationen der rdumlichen, zeitli-
chen, emotionalen, sozialen... Ndhe. Wahrscheinlich ist es ein menschliches
Grundbediirfnis, das Nihe-Distanz-Verhiltnis sprachlich-stilistisch auszudriik-
ken. Innerhalb einer jeden Gruppensprache muss es deshalb Moglichkeiten
geben, sowohl Nihe wie Distanz durch die Wahl der Sprachmittel zu symbo-
lisieren. In der Tat sind wir dazu durchaus auch im Dialekt in der Lage; in der
gesprochenen Standardsprache dagegen fehlen uns manchmal die Nédhe-Re-
gister, wiahrend wir in Liebesbriefen auch hier erstaunlich weit kommen kon-
nen. Es wire deshalb sehr vergrobert, wenn man behaupten wollte, in der
diglossischen Situation libernehme der Dialekt alle Ndhefunktionen, die Stan-
dardsprache aber alle Distanzfunktionen. Freilich aber modelliert die Diglossie
die Verteilung ihrer Varietidten nach dem Vorbild der universellen Nihe-Di-
stanz-Opposition, indem sie das eine System typischerweise die Nihe, das
andere die Distanz bewiltigen ldsst. Daraus wachsen den beiden polarisiert
gesehenen Varietdten je ganz unterschiedliche stereotype Wertungen zu, die
sich auch symbolisch ausniitzen lassen — etwa durch die Wahl des Dialekts als
Schriftsprache zum Ausdruck von so unterschiedlichen Nihe-Kategorien wie
coolness oder Patriotismus.

Die historisch gewachsene Sprachsituation der deutschen Schweiz gehort zum
Interessantesten und Anregendsten, was dieser alte Kontinent soziolinguistisch
zu bieten hat. Es wissen es nur noch nicht alle.



«TOUR DE SUISSE» DER DEUTSCHSCHWEIZER DIALEKTE

Helen Christen

Es gibt Deutschschweizer Dialekte, aber: Schweizerdeutsch n’existe pas.
Schweizerdeutsch ist ein etablierter Sammelbegriff fiir die Dialekte, die in der
Deutschschweiz gesprochen werden und er wird manchmal — eher zum Miss-
fallen der Sprecherinnen und Sprecher — auch fiir die gesprochene Standard-
sprache verwendet, wie sie in der Deutschschweiz mit unverkennbar lokaler
Priagung gesprochen wird. Wie viele (Deutschschweizer) Dialekte es gibt,
weiss niemand, kann niemand wissen. Die Frage ist miissig, weil sie eine
einheitliche Definition n6tig machen wiirde, wie viel denn an Unterschieden
vorhanden sein muss, damit wir nicht von einem, sondern von zwei Dialekten
sprechen.

Im Deutschschweizer Alltag hat sich eingebiirgert, die Kantone als Bestim-
mungsgrossen heranzuziehen und von Zuger-, Berner-, Biindnerdialekt zu spre-
chen. Dass es sich dabei um iiberaus praktikable Hilfsgrossen handelt, die
aber nicht immer ins Schwarze zielen, merkt man, wenn die Leute am Biind-
ner Heinzenberg doch nicht ganz so Biindnerdeutsch sprechen wollen, wie
wir das vielleicht von ithnen erwarten. Und wir merken es auch in den alltdg-
lichen Diskussionen dariiber, dass man — wenn nicht schon im nédchsten Dorf,
dann sicher im nfchsten Tal — «ganz anders» spriche. Was auf den ersten
Blick wie Folklore anmutet — und zu einem gewissen Teil wohl auch ist — ver-
dankt sich dem Umstand, dass wir bei Sprachformen, die unseren eignen sehr
dhnlich sind, besonders hellhorig sind, und oft schon die kleinsten Unterschie-
de wahrnehmen und diese, wenn wir es fiir notig befinden, auch herausstrei-
chen. Aus der Ferne dagegen mogen Sprecherinnen und Sprecher aus dem
Schaffhausischen und dem Thurgau recht dhnlich in den Ohren klingen, was
die Betroffenen selbst natiirlich ganz anders sehen... '

Die Einteilung der Dialekte hat Tradition — auch in der wissenschaftlichen
Dialektologie, die sich der rdumlichen Verschiedenheit von Sprache(n) an-
nimmt. In einer Disziplin, die sich Jahrhunderte lang vor allem als eine histori-
sche Disziplin verstand, sind zur Einteilung der Dialekte Kriterien herangezo-
gen worden, welche diese nach dem Abstand zu fritheren Sprachstadien ein-
geteilt haben. Vor dem Hintergrund der unaufhaltsamen Neuerungen, denen
alle gesprochenen Sprachen unentwegt und — hiufig von den Sprecherinnen
und Sprechern unbemerkt — ausgesetzt sind, hat man dltere Sprachstufen als

21



22

Richtschnur genommen und die Dialekte danach eingeteilt, wo welche Neue-
rungen auftreten und wo nicht. Eine der Eigenheiten, die charakteristisch ist
fiir den Siidwesten des deutschen Sprachraumes, ist der Umgang mit den
alten Vokalen ue, iie sowie alten langen u, i und ii, die in den Wortern Bueb
(Bube), siiess (siiss), Huus (Haus), Iis (Eis) und Liiiit (Leute) vorkommen
und in der Deutschschweiz noch so ausgesprochen werden wie im Mittelalter.
Die Dialekte, die diese altmodischen Vokale verwenden und sich durch eine
Reihe weiterer Eigentlimlichkeiten auszeichnen, werden gemeinhin als ale-
mannische Dialekte bezeichnet, zu denen bis auf den baierischen Dialekt von
Samnaun alle Deutschschweizer Dialekte gehoren.

Jetzt allerdings zu meinen, die Schweizer Dialekte wéren nichts anderes als
altmodisches Deutsch, erliegt einem Mythos, der sich so nicht halten lasst. Je
nach sprachlicher Grosse, die man in threm Lauf durch die Zeit beobachtet,
tragen einige Schweizer Dialekte ganz moderne Ziige, die sogar die Standard-
sprache alt aussehen lassen — so ist die Konjugation der Verben oder die De-
klination der Substantive in manchen Dialekten dusserst progressiv. Und auch
die beriihmte «Lautverschiebung», welche die Konsonanten p, ¢, k, in unserer
Gegend vor tiber tausend Jahren zu pf, ts, (k)ch verdndert hat (die anlautenden
Konsonanten in Wortern wie Pfeife, Zahl, Kind lauten im norddeutschen
Mecklenburg Piep, Tal, Kind, im schweizerischen Mittelland Pfiife, Zahl,
Chind), weist fiir die Deutschschweiz einen neueren Lautstand aus.

Die Dialekte im Alpenraum, in der Dialektologie als hochstalemannisch be-
zeichnet, werden von den mittelldndischen Dialekten, den hochalemannischen,
dadurch abgegrenzt, dass hier eine gréssere Zahl von Altertiimlichkeiten be-
wabhrt blieb (dass die Verben im Plural zum Teil drei formal verschiedene
Formen kennen), aber auch, dass sie wiederum moderner sind und beispiels-
weise den Konsonanten &k auch in lautlichen Konstellationen, wie sie etwa im
Wort trinken gegeben sind, zu ch verschoben haben, sodass frinken als
triiche(n) ausgesprochen wird.

Wie aber steht es mit den Wortern, die doch so gerne ins Feld gefiihrt werden,
wenn es um die viel beschworene Urspriinglichkeit und Diversitit der Dialek-
te geht? Natiirlich kann man im Sprachatlas der deutschen Schweiz (1962-
1997), der die rdumlichen Unterschiede der Deutschschweizer Dialekte kar-
tiert, zur Kenntnis nehmen, dass der Schmetterling, der Obstkuchen und das
Schnurren der Katze in einer Vielzahl von regionalen Bezeichnungen vorkom-



men. Bloss ist der Wortschatz der fiir Verdnderungen zugénglichste Teil unse-
rer Sprache: Wihrend viele Sprecherinnen und Sprecher der Lautung und der
Formenbildung des Dialekts oder der Dialekte, die sie in der Kindheit erwor-
ben haben, zeitlebens relativ treu bleiben, éignen sie sich bis ans Lebensende
neue Worter an, die ithren Wortschatz stiindig verdndern. Das ist auch
unerldsslich fiir die Bewiltigung des Alltags: Wir brauchen prizise Worter, die
etwa den relevanten Unterschied zwischen einem E-Mail und einem Brief mit
wenig Aufwand benennen kénnen, und so gelangt E-Mail wie viele anderen
neuen Worter ins Luzerndeutsche, Baseldeutsche, Nidwaldnerdeutsche. Dass
einige Sprecherinnen und Sprecher sich nun neben dem Pfifalter auch noch
den Summervogel oder den Schmetterling leisten, verdankt sich einerseits
der Durchschlagkraft von Wortern, die durch ihre Prisenz in der geschriebe-
nen Sprache gewissermassen einen kommunikativen Mehrwert haben, ande-
rerseits dem Umstand, dass wir in der alltdglichen Kommunikation mit Spre-
cherinnen und Sprechern verschiedener Regionen nicht mit besonderen Wor-
tern auffallen wollen, die vom Gehalt der Ausserungen ablenken wiirden.
Mogen Nachfragen von der Art — du sagst Pfifalter, kommst du aus dem
Wallis? — manchmal willkommener Gesprédchsanlass sein, sind sie eher irritie-
rend, wenn es um Massnahmen gegen das Aussterben einer Schmetterlings-
spezies geht.

Hort man sich an, wie die Deutschschweizerinnen und Deutschschweizer ih-
ren sprachlichen Alltag bewiltigen, so kann man feststellen, dass vom Schichen-
tal bis Riehen dafiir weitgehend die gleichen Worter gebraucht werden, frei-
lich in Urner oder Basler Lautung. Unterschiede im Wortschatz sind am ehes-
ten dann zu erwarten, wenn iiber Landwirtschaft, Haushalt und Handwerk
gesprochen wird, allerdings so, wie diese vor der Verbreitung von Méihdre-
schern, Handmixern und Robotern betrieben wurden. Unterschiede sind auch
in der Dialektliteratur zu erwarten, deren Legitimation oft gerade darin zu be-
stehen scheint, einer entsprechend geneigten Leserschaft mit besonders exo-
tischen und eigentiimlichen, aber nicht zwingend aktuellen Wortschatzvarianten
gefillig zu sein.

Das heisst nun keineswegs, dass es die Vielfalt der Dialekte nicht mehr gibe.
Meist lassen sich Sprecherinnen und Sprecher, von deren Herkunft wir nichts
wissen, nach ihrer Sprechweise regional verorten — nach wie vor horen wir
den Solothurner, die Obwaldnerin heraus. Weil die so genannten Schibboleths,
die Worter, an denen wir die Herkunft zuverldssig erkennen konnen, hiufig

23



24

auf sich warten lassen, sind es andere Phinomene, die uns eine ziemlich verléss-
liche Zuordnung erlauben. Es sind dies die charakteristischen Lautungen.

Beispielsweise wird der ei-Laut in Geiss oder Einsamkeit und vielen anderen
«alten» und «neuen» Wortern im Westen als ei, im Osten als di ausgespro-
chen. In Teilen des Kantons Bern und im freiburgischen Sensebezirk ist aber
auch Geess, im Thurgauischen Gaass oder in einigen Dorfern des St. Galler
Rheintal Goass zu horen. Auch die Formenbildungen zeigen erhebliche dia-
lektale Varianz: wir gehen kommt u.a. in den Varianten goi, goo, gdd, gaa,
gei, gee, geen, gand, gond, gange, gonge, ganged, gaand vor. Laute und
Formen verbinden sich in unseren Kopfen zu einem Ganzen und machen das
besondere Geprége eines Dialektes aus und lassen auch einen modernen Text,
thematisch weitab von den Wanderpfaden traditioneller Dialektliteratur, si-
cher als Berndeutsch erkennen: «wie d hiiener zmitts im morgegraue / stoh
si scho parat / mit de fiirwehrrote rote socke / u em fotoapparat / die
wanderer / we ldngwyli chonnt tote / wire si scho niimme da / aber nach
der erste bldiig / goh si die ndchsti routen a / die wanderer / (...) wie
herrlech liichte d matte u der bodepriis / die einsamkeit bim wandere /
store ging die andere» (Stiller Has: Chole. Sound Service 1998). Diese laut-
lichen und formalen Eigenschaften von Dialekten verindern sich im Lauf der
Jahrzehnte naturgemiss auch, weisen im Unterschied zum Wortschatz aber
eine erstaunliche Stabilitdt auf und garantieren weiterhin die Vielfalt der
Deutschschweizer Dialekte, die von den Kindern nach wie vor verldsslich aus
der sprachlichen Vorlage ihrer Lebensumgebung erworben werden.

Eine Tour de Suisse der Deutschschweizer Dialekte verspricht also auch
heute noch zu einem spannenden Unterfangen zu werden, weil vom Rheintal
zum Sensebezirk, vom Ramsen bis ins Urserental doch merklich unterschied-
lich gesprochen wird. Im Unterschied zu friiher kann aber diese Begegnung
mit der Deutschschweizer Dialektvielfalt mit sehr viel bescheidenerem Auf-
wand betrieben werden. Das 6ffentliche Radio und das 6ffentliche Fernsehen
mit ithrer Programmyvielfalt und ihren Sendezeiten rund um die Uhr beschéfti-
gen Mitarbeiterinnen und Mitarbeiter, die aus unterschiedlichen Gegenden
kommen und die schweizweit die Unterschiedlichkeit ihrer Dialekte zu Ohren
bringen. Die binnenschweizerische Migration und die vielen Berufspendlerinnen
und -pendler machen zudem den persdnlichen Kontakt mit Andersdialektalen
im Beruf, in den Vereinen, in der Politik zu einer Alltdglichkeit. Wir alle sind
also {iberaus routiniert im Umgang mit verschiedenen Dialekten, wohl weit
routinierter als man das noch vor Jahrzehnten und Jahrhunderten war.



Dass sich Menschen aneinander anpassen, ist eine soziologische Binsenwahr-
heit, wer also von Rapperswil nach Burgdorf umzieht, wird sich vielleicht an
seine neue Umgebung anpassen, auch sprachlich. Das Fortbestehen der Dialek-
te scheint vom Stellenwert der Ortsdialekte abzuhingen. Ist der Ortsdialekt
von Burgdorf, wie er von den Einheimischen gesprochen wird und von Gene-
ration zu Generation weitergegeben wurde, nach wie vor die Richtschnur fiir
den Sohn der Rapperswilerin, der in Burgdorf aufwichst? Bis zum heutigen
Tag ist diese Art der Tradierung erfolgreich und hilt die Unterschiedlichkeiten
der Deutschschweizer Dialekte — trotz aller Unkenrufe — aufrecht.

LITERATUR
CHrisTEN, HELEN (1998), Dialekt im Alltag, Tiibingen.

Sprachatlas der Deutschen Schweiz (SDS) (1962-1997), begriindet von HEINRICH
BAUMGARTNER und RupoLF HOTZENKOCHERLE, in Zusammenarbeit mit KoNRAD LOBECK,
ROBERT SCHLAPFER, RUDOLF TRUB und unter Mitwirkung von PauL ZinsLi; Hg. von
RupoLr HotzeNnkOcHERLE, Bde I-VIII, Bern/Basel.

29



26

MUNDARTEN UND IDENTITATEN

Iwar Werlen

Einleitung

Im Gebrauch des Schweizerdeutschen driicken die Biirgerinnen und Biirger
der deutschsprachigen Schweiz ihre lokale Identitédt aus. Das ist keine neue
Nachricht, aber eine diskutierbare. «Identitédt» ist ndmlich eines jener Worter,
die Uwe Porksen einmal Plastikworter nannte. In wissenschaftlicher Verwen-
dung entstanden, sind sie zur unbestimmten Allerweltsfloskel verkommen. Da-
rum ist es notig zu sagen, was unter Identitdt verstanden werden soll. Sozialpsy-
chologen unterscheiden personale und soziale Identitédt. Die personale Identi-
tdt (die Person, die ich tiber die Zeit hinweg durch alle Entwicklungen hin-
durch bin) ist hier nicht gemeint. Im Vordergrund stehen die sozialen Identité-
ten (zu welcher sozialen Kategorie gehdre ich?).

Soziale Identitiaten zwischen Gemeinsamkeit und Verschiedenheit

«Wer bin ich?» und «Wer bin ich nicht?» — das sind die Fragen, auf die der
Begriff der Identitdt Antworten sucht. Der Plural «Antworten» steht hier
bewusst. Ich bin ein Mensch, ein Mann, ein Vater, ein Sprachwissenschaftler,
ein Briger, ein Schweizer... und einige dieser Identititen haben mit meinen
Mundarten zu tun. Ja, auch die Mundarten sind im Plural: Wenn ich mit meiner
Schwester rede, spreche ich Brigerdeutsch, mit Berner Studierenden spreche
ich meine eigene, idiosynkratische Mundart, mit meiner Frau spreche ich in
einem schwibisch gefiarbten Hochdeutsch und mit meinen deutschen Kolle-
gen ein schweizerisch gefirbtes Hochdeutsch. Bin ich deswegen ein sprach-
liches Chaméileon? Nein. Denn ein Chaméleon schiitzt sich durch seine An-
passung an die Farbe der Umgebung; der flexible Sprecher (wie das Jiirgen
Macha, ein deutscher Dialektforscher, nannte) dagegen zeigt durch die Wahl
der Mittel aus seinem sprachlichen Repertoire, als wen er sich und die andern
in einer Situation betrachtet, was er mit ihnen gemeinsam hat und worin er
sich von ihnen unterscheidet. Anders gesagt: Er bringt seine Identitét in dieser
Situation zum Ausdruck (das tut natiirlich auch die flexible Sprecherin mit
ihrer Identitét).



Sprachliche Varietiten und Identititen

Mein Grossvater erzdhlte mir einmal die Geschichte seines Lehrers aus Brig,
den er im Ruhestand besuchen ging. Er schilderte, wie er aus dem Zug stieg,
durch die Stadt zum Haus ging, wo er den alten Lehrer vermutete. Als er
ndher kam, sah er einen élteren Herrn im Garten sitzen und stricken. Er er-
kannte den Lehrer, blieb stehen:

— dischd Naazi isch daa derfor gschtanne / dieser Nazi (=Ignaz, fiir «ich»)
ist da davor gestanden

— der Puggl volld glachet / den Buckel voll gelacht

— in ds Gsicht ne daa so anggliiegt / in das Gesicht ihn da so angeschaut

— ii und Ignaz kommt mich besuchen, das isch jetzt schoon '

— dr hed nit wallisertitsch ggret / er hat nicht Walliserdeutsch gesprochen

— [..] isch Badenser ksii vom Groosherzoggtum Badu / 1st Badenser ge-
wesen vom Grossherzogtum Baden

— aber der im Hddirze drinna ischt der mee Schwizer ksi als / aber der im
Herzen drin ist der mehr Schweizer gewesen als

— der het dem titsche nimmd naakfrddkt jawoll / der hat dem Deutschen
nicht mehr nachgefragt, jawohl

In seiner lebhaften Erzdhlung auf Walliserdeutsch zitiert der Grossvater den
Lehrer auf Hochdeutsch; er wechselt also die Sprache und macht dadurch
deutlich, dass der Lehrer kein Walliser war, eben weil er nicht Walliserdeutsch
sprach. Er verortet ihn territorial im Grossherzogtum Baden. Dieser territoria-
len Zuordnung stellt er aber gleich anschliessend die emotionale entgegen —
im «Herzen» war der Lehrer Schweizer, mehr als mancher Schweizer. Aber
Walliser war er nicht, nur Schweizer. Sprachliche, territoriale und emotionale
Identitéit stehen miteinander in Konflikt.

Wer den Mund aufmacht und zu sprechen beginnt, teilt nicht nur die Inhalte
mit, iiber die er spricht, er teilt auch einiges iiber sich selbst mit. Schweizer-
deutsche Dialekte sagen immer auch aus, woher jemand kommt, zu welcher
Sprachgemeinschaft er gehort. Insofern verankern sie Menschen territorial.
Schweizerinnen und Schweizer haben eine Heimatgemeinde und einen Heimat-
schein (beides Schweizer Worter im Variantenwdérterbuch des Deutschen)
und eine Heimatsprache. Wer hingegen das Hochdeutsch einer deutschen
Nachrichtensprecherin spricht, verankert sich national — als Deutsche.

27



28

Welchen Sinn hat diese (bewusste oder unbewusste) Demonstration lokaler
Identitdt? Sie ist ja nicht unproblematisch: Eine aus Ziirich stammende Stu-
dentin an der Universitidt Basel hat die Reaktion der Baslerinnen und Basler
auf ihr Ziirichdeutsch mit einem relativierenden Lécheln als «Feindschaft»
bezeichnet (zitiert in einem Aufsatz von Lorenz Hofer in Linguistik online,
2004). Und umgekehrt sprechen die Walliser in Bern vom «Exotenbonus»,
den sie dank ihres Walliserdeutschen haben; einen Bonus, den schon der da-
mals noch junge Felix Platter in Anspruch nahm, als er in Ziirich auf Walliser-
deutsch betteln ging und dazu als alter Mann in seiner Biographie anmerkt:
«wo ich in ein wirtzhull kam, horten mich die liit giiren die Wallesser sprach
reden und gaben mier giren.»

Identitdten sind nicht ein fiir allemal gegebene Zuschreibungen; sie werden
vielmehr immer wieder in Interaktionen, Diskursen und Aushandlungen her-
gestellt, verdndert, verneint oder verleugnet. Nicht mit jedem Walliser spreche
ich walliserdeutsch — manchmal ist es mir ldstig oder unangenehm, als Walli-
ser identifiziert zu werden. Identitdten bilden sich im Schnittpunkt von Ge-
meinsamkeiten und Verschiedenheiten, von Standpunkten und Blickrichtun-
gen.

Die deutsche Schweiz als Sonderfall?

Aus der Sicht der Entwicklungen in den umliegenden Staaten, aber auch aus
der Sicht der franzosischsprachigen Schweiz stellt der umfassende Gebrauch
der Mundarten in der deutschen Schweiz durch (fast) die ganze Bevoélkerung
in der miindlichen und zunehmend auch der schriftlichen Kommunikation ei-
nen Sonderfall dar. Analysiert man den internen Deutschschweizer Diskurs
tiber diesen Sonderfall, findet man drei Erklarungsmuster: Abgrenzung gegen
die Deutschen, Widerspiegelung der demokratischen und foderalen Struktu-
ren, Hochwertung des Schweizerdeutschen als Sprache der Nihe, der Hei-
mat — wie manche auch sagen, des Herzens.

Der Abgrenzungsdiskurs: Die deutsche Schweiz gehort zum deutschen Sprach-
raum, der nicht identisch ist mit Deutschland. Abgrenzung ist hier notig, miisste
aber nicht zum Dialekt fiihren. Auch Osterreich gehort zum deutschen Sprach-
raum, auch Osterreicher grenzen sich ab, auch sie tun es mit der Sprache,
aber in anderer Art. Darum kann Abgrenzung allein die Verhéltnisse nicht
erkldren.



Die Widerspiegelung demokratischer und foderaler Strukturen: Dieser Dis-
kurs geht weit zuriick. Franz Joseph Stalder, der Begriinder der Schweizer
Dialektologie, sagte es im Vorwort zu seinem Buch Die Landessprachen der
Schweiz oder Schweizerische Dialektologie von 1819 schon klar (und er
hat viele Vorginger): «So stark sonst in den Lindern deutscher Zunge die
Mundart des Gebildeten von der Mundart des Volkes absticht, so waltet doch
bei uns, d.h. in den Stddten sowohl als in den Dorfern, eine und dieselbe Spra-
che, nimlich die Volkssprache, so dass zwichen (sic!) der Sprechart des hochs-
ten Staatsbeamten und geringsten TagelShners selten ein merklicher Unter-
schied verspiirt wird.» Unabhiingig also von ihrer sozialen Stellung und ihrem
Bildungsgrad sprechen alle (Deutsch)-Schweizer die gleiche Sprache — die
schweizerdeutsche Volkssprache (und Stalder meint natiirlich die Mundarten,
nicht einen Standard). Aber auch die Foderalitat ist zentral: Die Schweiz ist bis
heute eine Schweizerische Eidgenossenschaft und diese besteht laut Artikel 1
der heute geltenden Bundesverfassung aus dem Schweizervolk und den Kan-
tonen. Darum ist die lokale, regionale und kantonale Identitit gebunden an den
lokal verortbaren Dialekt.

Mundart als Sprache der Néhe, des Herzens: Dieser Diskurs ist der zihlebigste
tiberhaupt. Er lauft der tatsdchlichen Entwicklung zuwider. Die schweizer-
deutschen Dialekte sind ldngst ausgebaute Sprachen geworden, in denen je-
des Thema in jeder Textsorte darstellbar ist. Ich chennti jetz ooni wiiteres in
dischem tekscht uf wallisertitsch witerfare und waarschiinli verschtdcditi
mi die meischte fa dene, wa dits lisent. Dennoch bleibt das Stereotyp beste-
hen, dass wir uns in der Mundart wohl fiihlen und im Hochdeutschen nicht. Im
Dialekt gibt es keine Fehler, im Hochdeutschen schon. Im Dialekt braucht
man sich keine Miihe zu geben, im Hochdeutschen schon. Im Dialekt geht’s
von selbst, im Hochdeutschen nicht. Die Liste liesse sich verldngern. Joachim
Scharloth vom Deutschen Seminar der Universitidt Ziirich hat vor kurzem in
einer empirischen Untersuchung einen «Hochdeutschkomplex» der Deutsch-
schweizerinnen und Deutschschweizer (nachzulesen in der Internet-Zeitschrift
Trans, Nr. 25) nachgewiesen — der eigene Hochdeutschgebrauch wird abge-
wertet, als schlecht eingestuft. Darin zeigt sich, dass die Abgrenzung mit einer
Selbstabwertung einhergeht, die sich in Abwehr und Ablehnung verwandelt.

Alle drei Diskurse vermogen nur ansatzweise zu erkldren, warum die Mund-
arten in der deutschen Schweiz zum allgegenwirtigen sprachlichen Kommu-
nikationsmedium geworden sind. Roland Ris hat von Dialektwellen gespro-
chen — vielleicht keine gute Metapher, weil Wellen verebben, nicht aber diese.

29



30

Es istja so, dass der Prozess der immer stirkeren Ausweitung des Mundartge-
brauchs von niemand geplant wurde. Er hat sich durchgesetzt gegen alle, die
ihn bekdmpften, die fiir eine funktionale Verteilung von Mundart und Hoch-
sprache pléddierten, die den Hochdeutschgebrauch in den Schulen selbstver-
stdndlich machen wollten. Es scheint um einen typischen Prozess der «unsicht-
baren Hand» zu gehen, bei dem viele Einzelne thre kommunikativen Ziele auf
die einfachst mogliche Art zu erreichen suchten und dabei die kommunikati-
ven Normen etablierten, die uns heute nicht nur erlauben, sondern verpflich-
ten, in moglichst vielen Fillen Schweizerdeutsch zu sprechen. Darum sind
Zweifel an einer erfolgreichen Sprachplanung in diesem Bereich erlaubt.

Das Gegenbild — die Nationalsprachen

Was der Sonderfall bedeutet, wird erst klar, wenn man die Alternativen be-
trachtet. Die europdischen Nationalstaaten haben seit dem 19. Jahrhundert
das Bild des einsprachigen Staates geschaffen, in dem alle Biirger (die Biirge-
rinnen zdhlten damals noch nicht mit) die gleiche Sprache sprechen und ver-
stehen sollten. Das geschah — zumindest in Frankreich, in Deutschland lief der
Prozess anders — durchaus in politischer Absicht: Alle Biirger sollten sich am
politischen Leben beteiligen konnen. Lokale Identitit wurde ersetzt durch na-
tionale. Allerdings, die akzentlose, keiner Herkunft zuordenbare Sprache ist
fast tiberall einer bestimmten gesellschaftlichen Schicht, den Gebildeten, den
Intellektuellen zuzuordnen. Damit wird sie wiederum zum Zeichen sozialer
Identitit.

Die Schweiz nach 1848 stellt keine Nation im obigen Sinn dar; sie ist ein
postnationaler Staat avant la lettre. Als 1848 die erste Bundesverfassung be-
raten wurde, vermied die Tagsatzung die Rede von der schweizerischen Na-
tion und ersetzte sie durch die Schweizerische Eidgenossenschaft. Das ist
nicht einfach ein Austausch von Etiketten — es ist ein konzeptioneller Unter-
schied. Und wenn ein bekannter Sammelband von der «Erfundenen Schweiz»
und den «Konstruktionen nationaler Identitdt» spricht, wird deutlich, dass die
Schweiz denkbar ungeeignet ist fiir das Konzept der Nationalsprache (auch
wenn die Landessprachen auf Franzosisch langues nationales heissen).



Nationale Verstindigung und lokale Identitit

Identitdten anzuzeigen ist eine unvermeidliche, aber nicht unbedingt die primé-
re Funktion des Sprechens. Unser primires Ziel ist es ja, uns versténdlich zu
machen und verstanden zu werden. Mundarten werden iiblicherweise nur
von einer relativ kleinen Zahl von Menschen gesprochen, wihrend die nationa-
len Sprachen von vielen Menschen gesprochen und verstanden werden. Die
Sprachwissenschaft kennt dafiir den Begriff der kommunikativen Reichweite.
Die Mundarten der deutschen Schweiz haben eine geringere kommunikative
Reichweite als das Standarddeutsche, aber eine grossere als die auf Familie,
Freunde und engere Lokalgemeinschaft beschrinkten Dialekte im siidlichen
Deutschland oder in Osterreich. Die Dialekte unterscheiden sich zwar voneinan-
der, aber die meisten von ihnen sind mit relativ geringer Miihe fiir die andern
verstidndlich. Nicht alle Dialekte sind dabei gleichberechtigt: eine Sprecherin
aus Grindelwald oder Kippel oder Safien wird mehr Miihe haben, von Men-
schen aus Ziirich oder Basel verstanden zu werden, als eine Stadtbernerin.
Die kommunikative Reichweite ist aber in den letzten Jahrzehnten grosser ge-
worden. Es gibt immer mehr Préisenz vieler verschiedener Mundarten in Ra-
dio und Fernsehen, was zu einer immer grosseren rezeptiven Féhigkeit der
Zuhorerschaft fiihrt. In der deutschen Schweiz ist die interne Kommunikation
auch bei der Verschiedenheit der Dialekte gewihrleistet.

Die Verwendung der Mundart in praktisch allen Lebenssituationen beeintrichtigt
jedoch die Verstdndigung mit Menschen, die keine der Mundarten sprechen
und sie nicht verstehen. Hier stellt sich also die Frage nach der nationalen
(und internationalen) Verstindigung. Und zwar in doppelter Hinsicht: der Ver-
standigung in der sprachlichen Kommunikation und der Verstdndigung tiber
sprachliche Kommunikation. Der erste Teil ist klar: Nur wenn ich mit anders-
sprachigen Personen in einer Sprache rede, die zu verstehen sie in der Lage
sind, kann ich mich verstdndlich machen. Nach der heutigen Lage der Dinge
heisst das: Entweder Hochdeutsch oder die andere Sprache sprechen. Der
zweite Punkt ist weit weniger evident: Wir teilen nicht die gleichen Kommuni-
kationskulturen zwischen den Sprachgemeinschaften. In der franzosischen
Sprachgemeinschaft sind parois negativ besetzt, ist ein hohes Normbewusstsein
in Bezug auf die Standardsprache vorhanden und die Fehlertoleranz ist gering.
In der deutschschweizerischen Sprachgemeinschaft ist das alles anders. Ver-
stindigung heisst hier auch zu akzeptieren, dass andere anders sind — auf
beiden Seiten.

31



32

Nach all dem, was hier gesagt wurde, ist es ein eigentlich ein Widerspruch,
von nationaler Verstindigung und Kohésion zu sprechen. Die Verfassung
spricht hier seit 1996 eine andere Sprache: «Der Bund und die Kantone for-
dern die Verstindigung und den Austausch zwischen den Sprachgemein-
schaften» heisst es in Artikel 70 Absatz 3 der Bundesverfassung. Dass hier
von Sprachgemeinschaften die Rede ist (und nicht mehr von Sprachen und
Sprachgebieten), ist ein gutes Zeichen. Denn die Sprachgemeinschaften sind
vielfdltig und sie ermdéglichen vielfiltige Identitdten — vom Heimatort bis hin
zur Schweizerischen Eidgenossenschaft. Die flexiblen Sprecherinnen und Spre-
cher in den Sprachgemeinschaften werden sich ihre Wege in die Zukunft multi-
pler Identititen bahnen. Den Deutschschweizerinnen und Deutschschweizern
kann man dabei helfen, mit etwas mehr Gelassenheit und Selbstbewusstsein
ihr hochdeutsches Repertoire zu verwenden, ohne dabei ihre lokale Identitit
aufzugeben.




UNE MENACE POUR LA COHESION NATIONALE?

Ernest Weibel

L’emploi du suisse allemand ne menace, en aucun cas, la cohésion nationale.
Celle-ci ne dépend pas, en effet, de facteurs linguistiques. La Suisse constitue
une nation politique. Elle a été bétie depuis 1291 par des communautés rurales
et urbaines alémaniques au sein du Saint-Empire romain germanique; puis au
début des Temps Modernes ces collectivités ont étendu leur pouvoir dans des
pays romands et italiens, en leur laissant leur idiome ainsi que leurs us et
coutumes. A la fin du XVe siecle, les Ligues suisses se détachent de facto de
I’Empire, I’indépendance de jure étant acquise en 1648. Le Corps helvétique
s’est forgé au cours d’un long processus historique, complexe et enchevétré,
lors duquel des facteurs de politique étrangere, de défense et d’économie ont
joué un role prépondérant. De méme, le clivage religieux depuis la Réforme a
constitué un élément important de la construction helvétique; source de disputes
et de luttes, il a abouti non sans mal a un équilibre confessionnel et a la tolérance.
[’allemand a ét€ la langue officielle de I’ancienne Confédération d’avant 1798.
Certes, le Pacte du Griitli de 1291 est rédigé en latin, mais toutes les Bundes-
briefe ultérieures, a partir du Pacte de Brunnen en 1315, sont en allemand’.
Toujours est-il que la langue ne joua pas un réle déterminant dans la construction
de I’ancienne Confédération, dont les déchirements résultaient surtout des lut-
tes politiques et confessionnelles, des conflits d’intéréts et des problemes écono-
miques. Sous I’ Ancien Régime d’avant 1798, les pays sujets et alli€s de la
Confédération des XIII Cantons (tous les cantons étaient de langue allemande,
y compris Fribourg) ont continué a employer leur idiome: francais et patois
romands dans les territoires romands, italien et patois lombards dans les zones
italophones (bailliages tessinois et Valteline soumise aux Grisons).

Néanmoins, comme 1’a démontré Ulrich Im Hof, a la fin du XVIII® siécle,
malgré les efforts de quelques esprits €clairés, la Suisse n’avait pas encore
pleinement pris conscience de constituer une nation multilingue, «1’allemand
étant toujours considéré comme la langue suisse»*. La République helvétique
de 1798 a 1803 va introduire le principe d’un Etat suisse trilingue (allemand,
francais et italien). Toutefois, il faudra attendre la constitution fédérale de
1848 pour que le trilinguisme soit véritablement institutionnalisé, et la révision
constitutionnelle de 1938 pour que la Confédération devienne quadrilingue (avec
le rhéto-romanche). Il n’en demeure pas moins vrai que I’allemand reste la

33



34

langue de la Suisse alémanique et de la majorité de la population de la Confé-
dération.

Les Suisses ont établi alors une sorte de modus vivendi, en partageant ensemble
des intéréts économiques et des aspirations de sécurité, de justice, de médiation
et d’égalité, ainsi qu’une méme vision du monde politique. De multiples liens
de solidarité, de confiance, de tolérance et de dialogue se sont ainsi tissés
entre Suisses; lesquels se sont, du reste, mélangés au dela de leurs clivages
linguistiques. Les migrations internes ont resserré, par ailleurs, les liens entre
Suisses de langues et de religions diverses. La recherche de 1’unité dans le
respect de la diversité semble bien €tre la clef de voiite de I’ensemble helvétique.
L’histoire que I’on a partagé ensemble, les luttes sociales et politiques que I’on
amené de front, ainsi qu’un attachement profond a la vie locale et a la démocra-
tie, unique en son genre en Europe: tous ces éléments ont cimenté notre édifice
national.

En 1847, lorsque les Radicaux ont commencé€ a batir I’Etat fédéral moderne,
la question des langues ne figurait pas au centre de leurs préoccupations; ce
qui les intéressait avant tout, c’était la construction d’une société moderne et
démocratique issue des cendres du Sonderbund, en gommant les clivages reli-
gieux, sources de disputes depuis le début du XVI¢ siecle. Par ailleurs, ils vou-
laient enlever aux cantons une partie de leurs prérogatives, sans pour autant
les faire disparaitre. Toujours est-il, comme «I’a fort bien défini le professeur
Luthy... la Suisse au fond, n’a jamais résolu le probleme politique du plurilin-
guisme, elle a évité de le poser, ce qui est toute autre chose». Cette observation,
qui figure dans un article de la Feuille Centrale de la Société suisse de
Zofingue (Geneve, octobre 1973, 113¢ année, no 6: 309), consacrée a1I’évolution
des rapports de forces entre la Suisse alémanique et la Suisse romande, est, a
mon avis, toujours actuelle, en dépit des innombrables débats et projets s’y
référant.

L’essor du suisse allemand dans la société alémanique, date de la fin du Troi-
sieme Reich. Celui-ci entraina une rupture culturelle entre I’ Allemagne et la
Suisse alémanique, a telle enseigne que «dans les années qui suivirent la Seconde
Guerre Mondiale», alors que les dialectes disparaissent d’une manieére radicale
en Allemagne, «une véritable barriere linguistique s’érigea peu a peu a la fron-
tiere nord de la Suisse». Sur ces entrefaites, le dialecte progresse considérable-
ment dans les décennies soixante et soixante-dix a I’école, dans I’Armée, a
I’Eglise et surtout dans les médias de masse, ainsi que dans les discours a



caractere officiel’ . Bref, les Alémaniques expriment leur identité et leur diffé-
rence grace au dialecte. Le recours qu’ils font au suisse allemand s’apparente
au discours du Vialtar ma capissuf miga des Tessinois. «Devant 1’afflux
d’immigrants non seulement alémaniques, mais aussi italiens, 1’autochtone,
c’est-a-dire le Tessinois, a un moyen tres simple d’exprimer sa différence: le
recours au dialecte local. Il lui permettra d’affirmer face a son voisin napolitain:
Vialtar ma capissuf miga (Vous ne nous comprenez pas). En bon italien, cela
se dirait: Voi non ci capite. L’écart est de taille»®.

En 2005, le suisse allemand représente la seule et unique langue véritablement
propre a la Confédération’ ; il est devenu courant non seulement dans la sphere
privée mais €galement dans la vie économique. Selon la brochure de I’Office
fédéral de la statistique Le paysage linguistique en Suisse (avril 2005), 90,8%
des Suisses en Suisse alémanique parlent le dialecte en famille, et son usage a
I’école et au travail est considérable. Bref, le suisse-allemand existe, et je
dirais, aujourd’hui au-dela des statistiques officielles, des controverses et des
langues de bois, il représente 1’essence, le Volksgeist de la Suisse alémanique.
Assurément, la célebre formule de I’ Alémanique qui parle une langue qu’il
n’écrit pas et qui €crit une langue qu’il ne parle pas reste toujours valable.
Toutefois, I’'usage du dialecte est de nos jours amplifié, entre autres, par la
radio et la télévision. L. écrit reste en Suisse alémanique I’apanage de 1’allemand
et tout le probleme résulte, notamment pour le locuteur non alémanique désirant
communiquer avec un interlocuteur alémanique, de maitriser de facto deux
idiomes.

La compréhension entre Suisses est bien entendu vitale; toutefois, il importe
de rappeler que 1’arbre ne doit pas cacher la forét. Ce qui est primordial, c’est
que I’on puisse se comprendre, soit par I’une de nos quatre langues nationales,
soit par le suisse allemand. Enfin, n’oublions pas que I’on peut toujours recourir
a la traduction, sans passer pour autant pour un mauvais Confédéré. De surcroit,
il est évident, a moins d’aspirer a la perfection, ¢’est-a-dire a introduire dans
chaque Suisse un gene lui donnant immédiatement le don d’étre polyglotte, on
ne pourra jamais espérer que tous les citoyens puissent maitriser I’allemand, le
francais, I’italien, le suisse allemand, le dialecte tessinois, le Rumantsch Grischun,
le puter (Haute Engadine), le vallader (Basse Engadine), le surmiran, le sutsilvan
et le sursilvan. A mon sens, ce qui importe, c’est que 1’ on facilite au plus grand
nombre la compréhension de la culture de I’autre et que les principaux acteurs
de la vie économique, politique et sociale du pays puissent s’ entendre au-dela
des barrieres linguistiques.

35



36

Que faire a propos du suisse allemand? Tout d’abord, la question s’adresse
aux Confédérés alémaniques, qui doivent aujourd’hui choisir entre plusieurs
solutions. Soit, ils continuent a évoquer le probleme de la position du suisse
allemand dans la société alémanique sans le résoudre, en espérant que le
temps le réglera; soit ils tentent d’aborder cette question en freinant son déve-
loppement et en renforcant le poids de I’ allemand, entre autres dans les médias
audiovisuels et a I’école. A mon sens, les spheres dirigeantes alémaniques ne
peuvent différer indéfiniment ce positionnement notamment dans un monde
globalisé ou la communication est devenue 1’ Alpha et I’Omega de ’homme
moderne. Faut-il amorcer une phase de «néerlandisation», en conférant au
suisse allemand un statut de langue nationale aux c6tés de I’allemand ou doit-
on bannir le dialecte de la vie économique et politique et promouvoir a tout
rompre la langue de Goethe? En Suisse, tout se fait lentement, et je congois
que 1’on ne puisse bousculer ainsi un mode de vie dialectal. Cependant, I’on
pourrait se demander si 1’on ne devrait pas interroger les intéressés, c’est-a-
dire les locuteurs alémaniques, pour savoir ce qu’ils pensent de ces deux options.
Apres tout, la démocratie référendaire peut aussi s’appliquer a cette question?

Il est évident que le positionnement alémanique en matiere de dialecte se
répercute au sein des minorités latines, en particulier au niveau de I’école. Les
communautés latines ne peuvent pas ignorer le phénomene du suisse allemand;
elles doivent obligatoirement I’intégrer dans leur vision de la société alémanique.
Sil’on prend le cas de la Suisse romande, on peut se demander s’il faut continuer
a apprendre I’allemand aux jeunes Romands, en sachant qu’ils arriveront peut-
étre a lire le Blick, voire la Neue Ziircher Zeitung, sans pour autant comprendre
un traitre mot d’une conversation ou d’un échange de propos dans une émission
de la télévision alémanique sur le football ou le ski. Bref, ne devrait-on pas a
envisager sérieusement de donner des lecons de suisse allemand en parallele
aI’allemand dans les écoles des cantons romands, en sachant qu’il s’agit d’un
atout pour I’avenir; la réalité montrant que la compréhension de la société
alémanique passe obligatoirement par le dialecte.

Dans Mundart- und Standardsprachen in der Schweiz (paru en 1982 en
allemand, et en 1985 en francais), le professeur Robert Schlédpfer craint que
«I’abandon de I’allemand par les Suisses alémaniques renforce la barriere lin-
guistique qui les sépare des autres régions de la Suisse, ce qui n’est pas souhai-
table d’un point de vue politique. Est-ce que les minorités, petites et grandes,
devront apprendre a I’avenir le suisse allemand plutot que I’allemand standard,
et quel suisse allemand? Il est douteux qu’elles soient disposées a apprendre



une forme de langue qui ne peut pas étre utilisée dans un espace germanophone
plus vaste que la Suisse allemande»® . Cette renonciation affaiblirait ainsi, selon
le professeur Schlépfer, la cohésion de la Confédération, les minorités conti-
nuant a privilégier I’allemand. De surcroit, elle susciterait I’embarras, le suisse
allemand n’étant pas homogene et présentant différentes formes ou variétés
selon les régions (Zurich, Bale, Berne ou Haut-Valais, pour n’en citer que
quelques unes).

Que les minorités latines helvétiques évoquées plus haut ne soient pas motivées
pour apprendre le suisse allemand — car celui-ci ne leur facilite pas 1’acces au
monde germanophone d’outre-Rhin —, j’en conviens aisément. Mais elles ne
sont pas plus enclines a apprendre 1’allemand. La raison de cette résistance
réside dans I’ histoire, la culture et la psychologie des peuples latins de la chaine
des Alpes face au milieu germanique. Toutefois, si I’on fait abstraction des
préjugés et des pesanteurs sociologiques et historiques, on peut s’imaginer
que st 1’on offrait aux jeunes des minorités latines un bagage scolaire en suisse
allemand aux cotés de I’allemand, on leur ouvrirait un nouvel horizon, en leur
permettant des échanges fructueux avec le monde alémanique — et on amélio-
rerait la compréhension mutuelle.

Quant a la menace pour la cohésion nationale, mentionnée plus haut, je n’y
crois pas; bien au contraire: I’unité nationale en sortirait renforcée, dans la
mesure ou le suisse allemand permettrait une communication immédiate et
sans faille entre locuteurs romands et alémaniques. Je concois qu’il s’agit
d’une véritable révolution culturelle, qui souleverait des vagues d’indignation,
de crispation et de critique, tant il est vrai que toute évocation de I’enseignement
des langues dans les écoles suscite une levée de boucliers dans tous les milieux
de la société. De surcroit, la démocratie référendaire et les compétences canto-
nales s’en méleraient et 1’on assisterait a une véritable dispute nationale. Mais,
apres tout, I’€cole doit former les jeunes et les intégrer dans la société. Or, 1l
est paradoxal, que I’on enseigne 1’allemand aux jeunes Romands: lorsque ces
derniers se rendent en Suisse alémanique, ils sont étonnés de constater que
I’on ne I’y parle pas. On les envoie alors en Allemagne, pour perfectionner
I’allemand, étant donné que cela n’est pas possible en Suisse alémanique, cen-
sée Etre une région germanophone.

Mais quel dialecte doit-on apprendre? Pour un locuteur non alémanique, il est
difficile de répondre a cette question. Pourtant, la radio et la télévision de la
Suisse alémanique diffusent déja I’essentiel de leurs programmes en un suisse

57



38

allemand standard avec des variantes et des intonations régionales. Enfin on
peut bien concevoir un suisse allemand standard. N’a-t-on pas créé un «Ru-
mantsch Grischun», qui n’a pas pour autant fait disparaitre les autres parlers
rhéto-romans?

Des 1795, Karl von Bonstetten annoncait que le plus grand défi de la Suisse
¢tait d’unir en une république des populations de langue, de coutumes, de reli-
gion et de situation différentes; il ajoutait que cela devait se faire dans le
respect du «particularisme de chacune des régions». En définitive, le positionne-
ment du suisse allemand en Suisse va dépendre de la considération que 1’on
accordera a la spécificité dialectale alémanique.

I Cf. Im Hor, UrricH (1948), Vom Bundesbrief zur Bundesverfassung, Stiftung
Schweizer-Hilfe: 15.

2 Cf. Im Hor, ULricH; BERNARD, Nicoral (1983), Les relations des communautés
linguistiques au sein des associations nationales suisses avant la création de la
nouvelle Confédération de 15848, in: Du Bois, PIERRE (sous la direction de) (1983),
Union et division des Suisses, L Aire historique, Lausanne: 13.

3 Cf. Ris, RoLAND, L’évolution linguistique en Suisse alémanique et son impact en
Suisse romande, in: Du Bos, PIERRE (1983), op. cit.: 167-172.

4 Cf. PicHARD, ALAIN (1987), La Suisse dans tous ses Etats, Editions 24 Heures: 262.

5 «A part quelques exceptions — Béle est un ilot linguistique ot I’on parle le bas-
alémanique, la vallée de Samnaun en Basse Engadine parle le tyrolien —, toute la
Suisse alémanique appartient au territoire du parler haut-alémanique, dont les limites
ne se situent pas le long de la frontiere du pays, en bordure du Rhin, mais un peu
plus au nord». Cf. Ris, RoLaND, L’évolution linguistique en Suisse alémanique et
son impact en Suisse romande, in: pu Bois, PIERRE (1983), op. cit.: 175.

6 Cf. LocarniNi, Guipo, Vier- und Vielsprachigkeit in der Schweiz, in: FORUM
HerLveTicum (1990), Vier- und Vielsprachigkeit in der Schweiz, Schriftenreihe des
Forum Helveticum, Heft 3, Lenzburg: 65.



21,y s b
1
e

il




40

o0 fﬁ/ﬁé%%y%yzééz
"My o8 ‘;2‘%"%?/% //Z
cazed .
4 J_f / // . v ’
o ok 5}%/@
s .= e
A %/%%/% 7 %Z
7 AR
o W i
L %ﬁ“ﬁl& e
ﬂﬂhd~%,l fﬁ Wy 1¢* U W) "%“u‘h*
RSl il a0 @] A i
i ".z}"”c‘ %M&'M“f‘ 'ﬂ“ﬁ“"m'a N’I “”! 13”‘
W‘% i "J,ﬁ*%/ ’M i ! i W?}»Wu il 7}
LGt g g
J{WMWW %&"ﬁ; 1 A»%:,},J;%gﬁl"ﬁwwwf»)\'}!f,Ww,}w
oL



	Aspekte der Mundart in der Deutschschweiz = Approches du dialecte en Suisse alémanique
	Definitionen und historische Einordnung
	"Tour de Suisse" der Deutschschweizer Dialekte
	Mundarten und Identitäten
	Une menace pour la cohésion nationale?


