
Zeitschrift: Schriftenreihe = Collection / Forum Helveticum

Herausgeber: Forum Helveticum

Band: 10 (2002)

Artikel: Helvétisme, un concept périmé?

Autor: Gsteiger, Manfred

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-832909

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-832909
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


HELVÉTISME, UN CONCEPT PÉRIMÉ?

87

Manfred Gsteiger

Rappelons, pour commencer, que l'Antiquité connaît, sous le nom d'Helvètes,
un peuple celtique soumis par les Romains. César les appelle «Helvetii» et
parle de leur pays, séparé des Germains par le Rhin, «qui agrum Helvetium a

Germanis dividit». Cette référence classique, dans une interprétation
républicaine plutôt qu'impériale, aura son importance pendant toute notre histoire,
mais surtout au XVIIIe siècle. Lorsqu'Albert de Haller rédige son inscription
pour l'ossuaire de la bataille de Morat, il s'adresse à ses contemporains en les

appelant «Helvétiens»: «Steh still, Helvetier, hier liegt das kühne Heer...»
Depuis la fin de l'Antiquité, l'espace culturel entre le Rhin et le Rhône se divise
en deux parties, l'une germanophone, l'autre francophone, dont les frontières
ont peu changé au cours des siècles. Privilégier le nom d'Helvétie pour désigner

la Suisse moderne revient donc, implicitement ou explicitement, à reléguer

au second plan les différences linguistiques.

Le français a conservé ou plus exactement repris l'adjectif «helvétique» d'après
le latin «helveticus», lui donnant un statut officiel dans la «République helvétique»

(«Helvetische Republik»), et il le retient encore aujourd'hui en tant que
synonyme de «suisse». Dans la partie germanophone de la Suisse moderne

cependant, les termes qui ont trait à l'Helvétie sont plus ou moins tombés en
désuétude au profit de «Schweiz» et «Eidgenossenschaft» (et de leurs dérivés).

Mais qu'en est-il de 1'«helvétisme»? A consulter le Petit Robert ou d'autres
dictionnaires contemporains, on apprend simplement que c'est une «locution,
(ou) tournure française propre aux habitants de la Suisse romande». A quoi
font écho certains dictionnaires allemands qui disent que «Helvetismus» signifie
«in eine andere Sprache übernommene schweizerische Spracheigentümlichkeit».

Or le comparatiste français Fernand Baldensperger a déjà utilisé le
terme d'«Helvétisme» voici plus d'un siècle dans une acception en même

temps plus précise et plus vaste. Lorsque, dans un chapitre de son livre sur
Gottfried Keller, il s'intéresse à «l'Helvétisme» de l'écrivain zurichois, il envisage

une tournure d'esprit et de discours spécifiquement suisse, qui concerne
la nation dans son ensemble. C'est dans une perspective analogue, avant tout
littéraire, mais aussi socio-politique, que l'historiographie de la première partie
du XXe siècle s'est penchée sur les écrivains et les écrits de l'Ancien régime
préoccupés par les traits psychologiques et culturels propres aux Suisses, par



88

ce qu'on appelait l'esprit national, et par les relations interculturelles au sein
de la Confédération. Si le champ sémantique de notre mot reste plutôt mal
délimité, sa connotation positive ou négative est également variable, non
seulement pour ce qui concerne les régionalismes linguistiques, mais aussi par
rapport a un certain «néo-helvétisme» conservateur.

La Société helvétique, fondée en 1762 aux Bains de Schinznach, se voulait
cependant cosmopolite, éclairée, libérale, dans le but de discuter, en dépit des

différences linguistiques, religieuses et politiques de ses participants, les

problèmes actuels et l'avenir de la Confédération. On a parfois négligé, parfois
surestimé l'impact de cette assemblée, moitié amicale, moitié académie, sur
l'évolution de la Suisse moderne; toujours est-il que parmi ses membres on
trouve des intellectuels de premier rang comme Johann Kaspar Lavater,
Johannes von Müller, Heinrich Pestalozzi, Isaak Iselin ou Johann Georg
Zimmermann, des catholiques et des protestants, des conservateurs et des

«progressistes» qui prendront parti pour la République Helvétique, des

Alémaniques (la grande majorité) et des Romands comme le Vaudois Philippe-
Sirice Bridel et le Neuchâtelois Pierre-Frédéric Touchon, sujet du roi de Prusse,

qui prononça une allocution sur «le bonheur des Neuchâtelois d'être Suisses».

Dans ses Schweizerlieder, Lavater traduit en vers - parfois maladroits, il est

vrai - les faits et les gestes des anciens Suisses, pour exhorter ses contemporains
à suivre leur exemple. Ce rationalisme pratique est véhiculé par un
sentimentalisme préromantique et il en résulte, pour citer Ulrich Im Hof, «die

Schaffung eines neuen vaterländischen Empfindens, des Helvetismus».

Le pasteur Bridel a essayé de son côté, notamment dans ses Poésies helvé-
tiennes (Lausanne, 1782), de faire écho à ses collègues alémaniques, en insistant

plus particulièrement sur la communauté des thèmes poétiques de part et
d'autre de la frontière des langues. Si le talent poétique de Bridel n'est pas à

la hauteur de ses revendications, si son plaidoyer pour une littérature nationale
suisse ne nous touche plus beaucoup, il faut tout de même reconnaître qu'il a

utilement oeuvré en faveur d'une conscience culturelle commune.

Le mouvement helvétique se manifeste également ailleurs et dans d'autres
circonstances. Ainsi peut-on considérer les Lettres sur les Anglais et les

Français et les voyages de Béat-Louis de Murait, publiées en 1725, comme
son premier monument littéraire, encore que chez Murait l'interrogation sur la
spécificité suisse est trop souvent au service d'un didactisme militant. Dans la
revue connue sous les noms de Mercure suisse et Journal helvétique, qui
paraît à Neuchâtel entre 1732 et 1784, le Lucernois Josef Anton Felix von



89

Balthasar publie une Lettre à un Français, dans laquelle il oppose au stéréotype

des «Républicains belliqueux» la «gloire littéraire» de la Suisse moderne:

«Depuis qu'un Murait, un Haller, un Rousseau, un Gessner, un Iselin ont paru,
cette vaine subtilité s'évanouit; et [...] l'on commence à croire que les Suisses

ont du savoir et de l'esprit.»

Deux remarques générales s'imposent par rapport au mouvement du XVIIIe
siècle. Premièrement: la différence des langues ne constitue pas, ou à peine,
une entrave à la communication. Etant donné que le français occupe une
position éminente an tant que langue de civilisation, l'intelligentsia de l'Ancien
régime, à la différence de celle du XIXe siècle romantique et nationaliste, ne
connaît pas d'antagonisme linguistique. Deuxièmement: on constate que les

impulsions proprement littéraires sont essentiellement originaires de Suisse
allemande - à l'exception de J.-J. Rousseau. Or, l'«helvétisme» du citoyen de

Genève est un problème plutôt complexe. Mais quoi qu'il en soit, la réception
de Rousseau en Suisse allemande fait pendant à celle de Lavater, Haller ou
Gessner en Suisse française. Un seul exemple: la traduction de la Lettre à

D'Alembert faite par Jakob Wegelin de Saint-Gall, publiée en 1761, trois ans

seulement après l'original, avec une annexe qui est une sorte d'adaptation,
sous le titre Von den wahren Angelegenheiten einer kleinen, freyen,
kaufmännischen Republik.

Politiquement et culturellement la Suisse fonctionne grâce à l'équilibre parfois
précaire de ses différentes composantes, notamment linguistiques. A l'époque
de l'Ancien régime et encore jusque vers le milieu du XXe siècle la position
minoritaire de sa partie latine était compensée par le prestige et l'usage
généralisé du français. Aujourd'hui, les Alémaniques entre eux, dans les médias,
voire officiellement, privilégient le dialecte, tandis qu'un anglais américanisé
rudimentaire se superpose de plus en plus comme langue véhiculaire.
L'enseignement de l'Helvétisme semble relégué parmi les antiquités livresques.

Ce phénomène ne tient pas qu'à la soi-disant globalisation, terme à la mode

susceptible d'excuser tous les métissages, mais aussi au néo-helvétisme
conservateur apparu avant et pendant les deux guerres mondiales, et incarné

souvent, sinon exclusivement, par des figures de la droite politique, en premier
lieu le Fribourgeois Gonzague de Reynold, auteur d'une monumentale Histoire
littéraire de la Suisse au XVIIIe siècle (1909-12). L'historien Reynold a

accompli un travail à bien des égards fondamental, mais l'idéologue, celui qui
se réfère, pour fonder son image de la Suisse confédérale, surtout au modèle
de l'Empire médiéval, appelle des réserves, ce qui n'est pas le cas de Cari



90

Spitteier avec son fameux Unser Schweizer Standpunkt (1914), qui préconise

une communication renouvelée entre les communautés linguistiques, et
encore moins de Denis de Rougemont (Mission ou démission de la Suisse,

1940; La Suisse ou l'histoire d'un peuple heureux, 1965/69).

Mais il y a autre chose. Le conservatisme parfois outrancier de quelques
«néo-helvétistes», le prolongement et l'officialisation de ce courant dans la
«Défense spirituelle du pays» qui s'est démarquée du National-socialisme et
du Fascisme tout en en ayant recours à certains des leurs idées constitutives,
mais qui porte à son actif également la reconnaissance du romanche comme
quatrième langue nationale et la création de la fondation pour la culture suisse

Pro Helvetia, ont probablement un peu trop dissimulé le côté rationaliste,
républicain et progressiste de l'Helvétisme pré-révolutionnaire. Celui-ci continue

pourtant à plusieurs égards dans la République helvétique. Il suffit de penser
au républicanisme dans les traces de Rousseau ou bien à la légitimation du
caractère plurilingue de l'état nouvellement constitué (une première dans

l'histoire suisse) et aux efforts du Ministre Philippe Albert Stapfer pour
promouvoir une culture nationale. Et c'est enfin cette république décriée comme
une simple domination étrangère, mais préparée et portée par toute une partie
de l'élite intellectuelle issue de l'Ancien régime, qui a introduit dans ce pays,
au nom de la liberté et de l'égalité, les droits de l'homme et du citoyen.

Il n'y a pas de nécessité de maintenir le terme d'helvétisme au-delà d'une
certaine limite historique, d'autant moins qu'après une période d'enthousiasme

patriotique suivant la Constitution de 1848, qui englobe Latins et Alémaniques,
on observe un prise de conscience de la différence, pour ne pas dire de la

«séparation des races», chez des créateurs parmi les plus importants. Ainsi à

Gottfried Keller, qui réfute l'idée d'une littérature nationale, feront écho C.-F.

Ramuz et Edmond Gilliard, qui confesse: «Je ne puis, en honnêteté littéraire,
avoir une volonté d'expression qui ne soit volonté d'expression française. Mais
cette volonté est suspecte à tous les policiers de la sûreté helvétique.» Ramuz

a pu faire l'expérience de cette méfiance en 1937, à la suite de sa lettre
ouverte à Denis de Rougemont. Et Dürrenmatt dira plus tard (mais il ne sera

pas toujours aussi catégorique) que «la culture en tant que capital national
n'est qu'une fiction.» Au «suissisme», à une culture proprement helvétique, il
y a lieu d'opposer la culture tout court, celle de partout - ou de nulle part.

Il faut prendre au sérieux de telles mises en garde. Mais lorsqu'on pose le

problème des espaces culturels, des contacts et des frontières entre le Rhin et
les Rhône, autrement dit, dans ce pays qui s'appelle la Suisse, et qui entend



91

maintenir son identité dans une Europe nouvelle et dans un monde «globalisé»,
elles ne sauraient conclure le débat. Avons-nous quelque chose de commun
au-delà de la politique et de l'économie? Cette question qui sous-tend toute
l'histoire de l'Helvétisme reste d'actualité, et son aspect culturel doit être
considéré désormais comme décisif.

Les nations ne sont pas (encore) en train de disparaître, mais de politiques
elles deviennent de plus en plus des entités linguistiques et culturelles. Or, un

pays sans langue nationale tel que le nôtre ne pourra survivre sans «capital»
culturel spécifique, susceptible d'être utile pour nous-mêmes comme pour les

autres. A cet égard, notre «capital» (je maintiens sciemment le terme) le plus
précieux, le plus important est le plurilinguisme et la pluralité des mentalités
latines et alémanique. Mais cette richesse est menacée. Car la concentration
du pouvoir (politique, économique, culturel) dans la partie alémanique largement

majoritaire du pays entraîne ou peut entraîner une aliénation des minorités
nationales. «Videant consules ne quid res publica detrimenti capiat.»

En introduisant son étude sur l'Helvétisme, le comparatiste Fritz Ernst a insisté

sur 1'«unité dans la diversité» qui est la base de notre nation, et qui ne se limite
pas aux structures politiques. Cette mise en garde est encore apte à rendre

service, mais elle doit être repensée. L'unité n'est pas en danger, car la majorité
aura toujours raison, et elle détient le pouvoir décisionnel, mais la diversité
risque de s'effriter. C'est évidemment le cas pour les langues nationales, mais
c'est vrai aussi pour le pouvoir de l'argent qui dicte ses lois soi-disant objectives.
Retournons donc la définition traditionnelle, adoptons la devise «Diversité dans

l'unité» pour circonscrire les tâches d'avenir de ce petit espace culturel entre
le Rhin et le Rhône et, peut-être à son image, d'espaces concentriques toujours
plus vastes. La recherche d'une identité plurielle est une exigence fondamentale

pour la survie de notre nation et la meilleure chance pour l'Europe et le monde.

C'est ce que les «Helvétistes» du passé ont compris dans les limites qui étaient
les leurs, et que nous devrions comprendre aujourd'hui dans un monde de plus
en plus grand et de plus en plus petit.



92

X Sü& S0®£

VVMiÖ1

gr */O<js

Zeichnung von Barrigue, in: punts-ponti-ponts-brücken,
Forum Heiveticum, Lenzburg, 1997.


	Helvétisme, un concept périmé?

