Zeitschrift: Freiburger Geschichtsblatter
Herausgeber: Deutscher Geschichtsforschender Verein des Kantons Freiburg
Band: 100 (2023)

Artikel: Missionarische Visionen, gespiegelte Wirklichkeiten : das Justinus-
Werk und aussereuropdaische Studierende in Freiburg

Autor: Miller, Barbara / Rees, Simone

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1048406

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1048406
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BARBARA MILLER, SIMONE REES

MISSIONARISCHE VISIONEN, GESPIEGELTE
WIRLICHKEITEN

DAS JUSTINUS-WERK UND AUSSEREUROPAISCHE
STUDIERENDE IN FREIBURG*

Im Friihling des Jahres 1960 fand im Casinosaal in Bern eine Ver-
anstaltung mit rund zweitausend Teilnehmenden statt. Unter dem
Ehrenpatronat der Bundesrite Jean Bourgknecht und Ludwig von
Moos traf sich das «katholische Bern» zu einer «<Kundgebung fir die
aufstrebenden Volker»'. Hauptredner der Veranstaltung war Alois
Haene, Missionar der Missionsgesellschaft Bethlehem Immensee
und Bischof der Didzese Gwelo im kolonialen Simbabwe, damals
Stdrhodesien.

In seinem Referat Das Erwachen Afrikas von einem Schweizer
Missionsbischof aus geseben erklirte Haene dem Publikum, wie
sich die Dekolonisation und die aktuellen sozialen, politischen und
okonomischen Umwalzungen auf afrikanische Gesellschaften aus-
wirken wiirden. Angesichts der radikalen Anderungen ihres gan-
zen Lebens bedtirften sie mehr denn je der Fihrung, weshalb die
zukiinftige Elite der politisch unabhingig werdenden Staaten gut
ausgebildet werden miisse. Haene sprach sich daftir aus, jungen
Menschen aus (ehemaligen) Kolonien ein Studium an einer euro-
paischen Universitit zu ermdglichen, wobe1 er Freiburg als pri-
destiniert dafiir ansah: «Meines Erachtens wire gerade Freiburg

" Vortrag, gehalten am 31. Mai 2022 vor dem Deutschen Geschichtsforschen-

den Verein des Kantons Freiburg. ,
! Fridolin StéckL1, Aus dem heimatlichen Missionsleben, in: ECHO SMB
24/3 (1960), S. 84. ‘



206 Barbara Miller, Simone Rees

ausserordentlich geeignet als Bildungsstitte fiir katholische Afrika-
ner, als Zentrum der Wissenschaft im wahren christlichen Sinn und
als Bildungsort gelegen in der demokratischen neutralen Schweiz,
die politisch nicht verdichtigt wird und nicht belastet ist mit einer
kolonialistischen Vergangenheit.»?

Die Universitit Freiburg erschien Alois Haene aber wohl nicht
nur aufgrund der genannten katholischen Prigung und der ver-
meintlichen kolonialen Unbefangenheit der Schweiz als besonders
geeignet. Vielmehr bestanden in der Stadt an der Saane bereits seit
der Zwischenkriegszeit die institutionellen Strukturen, um ausser-
europiischen Menschen einen Studienaufenthalt in der Schweiz zu
ermoglichen. Das dafiir zustindige Justinus-Werk war 1927 von
Francois Charriére gegriindet worden. Der spitere Bischof des Bis-
tums Lausanne, Genf und Freiburg hatte definiert, dass das Werk
«fiir die Missionslinder eine Elite von katholischen Laien» ausbil-
den solle, «eine absolut notige Elite, um die Anstrengungen des ein-
heimischen Klerus zu unterstiitzen und namentlich um die gesell-
schaftlichen Reformen zu férdern, welche die im engeren Sinn des
Wortes religiose Eroberung vorbereiten und absichern werden»’.
Die jungen Menschen wurden mit einem Stipendium, aber auch
im Umgang mit den Behorden oder durch Sprachunterricht unter-
stiitzt. Eine personliche Betreuung und enger Kontakt sollten ihnen
«neben der wissenschaftlichen eine gediegene charakterliche For-
mung und eine weltanschauliche Ausrichtung» mitgeben®.

? Alois HAENE, Das Erwachen Afrikas von einem afrikanischen Missions-
bischof aus gesehen, in: ECHO SMB 24/4 (1960), S. 94-103, hier S. 103.

* Zitiert nach: St-Justin (Hg.), 75 ans St-Justin, 1927-2002 =75 Jahre St-Justin,
1927-2002, Freiburg 2002, S. 19.

* Bernard WiLp, Das Justinus-Werk, in: Bethlehem. Illustrierte Monats-
zeitschrift der Bethlehem-Missionare 70/4 (1965), S. 184—187, hier S. 185.
Ab 1928 studierten fiinf Chinesen mit Unterstiitzung des Justinus-
Werks in Freiburg. Mit der Ubernahme der Institution durch den Au-
gustinerorden anfangs der 1950er-Jahre und vor allem auch aufgrund der
verdnderten geopolitischen Bedingungen wandelte sich die Anzahl und
Herkunft der jungen Menschen aus Ubersee. Fortan erhielten vermehrt



Justinus-Werk und aussereuropaische Studierende in Freiburg 207

Das Justinus-Werk machte Freiburg zu einem Ort der globalen
Begegnung und des transkulturellen Austauschs. Als kirchliche In-
stitution verfolgte es spezifische Interessen und Zielsetzungen, die
Ausdruck der allgemeinen katholischen Missionsausrichtung im
20. Jahrhundert waren. An seinem Beispiel lassen sich aber auch
Verinderungen, Persistenzen und Widerspriiche beim Ubergang
von der kolonialen zur dekolonialen Phase nachzeichnen: Selbst-
und Fremdverstindnisse der Mission und der Schweizer:innen
mussten adaptiert und modifiziert werden, wobei insbesondere die
Wirkungsmacht und die Einflussnahme der Studierenden selbst
dies forcierten. Mit der Prisenz von Menschen aus (ehemalig) ko-
lonialisierten Gebieten in der Schweiz entstanden Resonanzen, die
sich nicht immer mit den intendierten Zielen der Missionen deck-
ten und ihnen stellenweise sogar zuwiderliefen®. Die aussereuropii-
schen Studierenden hielten der hiesigen Gesellschaft einen Spiegel
vor und brachten Gewissheiten, Identititen und tradierte Denk-
muster ins Wanken.

Dieses wichtige Kapitel der Freiburger Verflechtungsgeschichte
wird hier anhand von Quellen der Missionsgesellschaft Bethlehem
beleuchtet. Sie war das grosste und bedeutendste katholische
Missionsinstitut der Schweiz und mit dem Justinus-Werk eng ver-
bunden. Vor allem aber hielt sie durch ihre vielfiltigen Publika-
tionsorgane eine gewichtige Stimme innerhalb des katholischen

Studierende aus Afrika und Lateinamerika Unterstiitzung und die Ge-
samtzahl stieg von sechs im Jahr 1951 auf die Hochstmarke 147 im Jahr
1975. 1983 ging die Leitung des Werks schliesslich von den Augustinern
an die Missionsgesellschaft Bethlehem iiber. Weitere Zweigstellen der In-
stitution entstanden unter anderem in Ziirich, Miinchen und in WHirz-
burg, wo sich das Missionsirztliche Institut befand, vgl. ST-JusTIN (Wie
Anm, 3).

* Der aus der Akustik stammende Begriff der Resonanz wird hier zur Unter-
suchung der Riickwirkungen aussereuropiischer Missionsbemiithungen auf
die Ursprungsgesellschaften verwendet. Siehe Rebekka HaBerMas / Richard
HoévzL, Mission global. Eine Verﬂechmngsgescbzcbte seit dem 19. Jabrbun-
dert, Koln 2014.



208 Barbara Miller, Simone Rees

Milieus inne und die von ihr verbreiteten Inhalte besassen hegemo-
niale Durchschlagskraft®. Sie fungierte als Sprachrohr fiir die Er-
fahrungen der aussereuropiischen Studierenden und machte damit
deren Stimmen in der schweizerischen Offentlichkeit sichtbar. Thre
Quellen ermoglichen einen iiberkreuzten Blick, der sowohl die offi-
ziellen Diskurse und Interessen wie auch die Wahrnehmungen und
Interventionen <von unten- integriert — so lassen sich auch die uner-
warteten Dynamiken, Erfahrungen und Widerspriiche untersuchen,
die ansonsten verdeckt bleiben wiirden’. Die Missionsgesellschaft
Bethlehem war schliesslich nicht nur Plattform und Kommentato-
rin, sondern auch Produzentin und Katalysatorin konfliktreicher
Verhandlungen iiber Zugehorigkeit, Identitat, Rassismus und Reli-
gion. Durch ihre Brille kann das Auseinanderklaffen von Ansprii-
chen der katholischen Weltmission und den in Freiburg erlebten
Wirklichkeiten beleuchtet sowie nach den Riickwirkungen auf das

¢ Beispielsweise erschien ihre aufwindig gestaltete, monatliche Publikation
Bethlehem in deutscher, franzosischer, italienischer und englischer Spra-
che, wobei rein die deutsche Ausgabe 1960 eine Auflagenzahl von ungefihr
30000 hatte. Nebst ihren diversen Schrifterzeugnissen beinhaltete die Of-
fentlichkeitsarbeit der Bethlehem Mission auch das Auffithren von Filmen,
die sie in ithren Missionen gedreht hatte, sie kuratierte ein Museum und di-
verse Ausstellungen, vertrieb Produkte aus den Kolonien auf Bazaren oder
initiierte spezifisch auf die Mission ausgerichtete Fastnachtsrituale — dabei
popularisierte und verfestigte sie breitenwirksam Vorstellungen vom «Eige-
nen» und «Anderen». Vgl. Barbara MILLER / Simone BLEUER, Verkorpern -
Verfestigen — Verflechten. Resonanz missionarischer Kulturkontakte in der
katholischen Schweiz der 1950er und 1960er Jahre, in: Traverse. Zeitschrift
fiir Geschichte — Revue d’histoire 26/1 (2019), S. 94-106.

” Wie gewinnbringend eine solche kombinierte analytische Perspektive auf die
transnationale Geschichte der hoheren Ausbildung sein kann, haben jiingste
Studien unterstrichen. Vgl. Anja RaTHMANN-LuTZ / Matthieu GILLABERT /
Karine Crousaz (Hg.), Attraktive Orte. Zur Aufnahme auslindischer Stu-
dentlnnen / Accueillir ’étudiant-e étrangerere , Ziirich 2018 (Traverse 25/1);
Eric Burton (Hg.), Journeys of education and struggle. African mobility
in times of decolonization and the Cold War, in: Stichproben: Vienna Jour-
nal of African Studies 34/18 (2018), S. 19-43.



Justinus-Werk und aussereuropiische Studierende in Freiburg 209

Leben der Studierenden einerseits und auf die Schweizer Gesell-
schaft andererseits gefragt werden.

Globale Anspriiche der Mission

In der Missionsausrichtung und -entwicklung der katholischen Kir-
che fand in der ersten Hilfte des 20. Jahrhunderts ein Paradigmen-
wechsel statt, wobei das Justinus-Werk in zweifacher Hinsicht als
dessen Produkt begriffen werden kann. Erstens war sein Standort in
Freiburg kein Zufall. Nach dem Ende des Ersten Weltkriegs wurden
die negativen Auswirkungen der engen Verbindung von religidser
Mission mit imperialen Expansionsprojekten deutlich, da Missio-
nar:innen als Vertreter:innen ihrer Nationen wahrgenommen und
entsprechend von gegnerischen Lindern aus ihren Missionsgebieten
ausgewiesen oder interniert worden waren®. Vor dem Hintergrund
dieser Erfahrung kritisierte Papst Benedikt XV. 1919 in seiner Mis-
sionsenzyklika Maximum Illud die Verschrinkung von religioser
Glaubensausbreitung und politischer Machtausiibung. Er bekun-
dete «grosse Betriibnis» iiber diejenigen, die «nicht so sehr der Ei-
fer fiir die Verbreitung des Reiches Gottes als der fiir die Vermeh-
rung der Grosse des eigenen Staates» antreibe’. Missionen sollten
nicht «dem Vaterland hienieden, sondern dem Vaterland, das dro-
ben ist, Biirger» zuftihren®.

In diesem Zusammenhang erschien die vermeintlich kolonialpoli-
tisch unbelastete Schweiz fir Rom als idealer Ort, um den Grund-
stein fiir eine internationale, zentrierte katholische Missionsbewe-

¥ Vgl. Valentine UcocrHUkwu IHEANACHO, Maximum Illud and Benedict
XV’s Missionary Thinking. Prospects of a Local Church in Mission Ter-
ritortes, Saarbriicken 2015.

? BENEDIKT XV., Maximum Illud, in: Der Heilige Stuhl, Enzykliken
https://w2.vatican.va/content/benedict-xv/it/apost_letters/documents/hf_
ben-xv_apl_19191130_maximum-illud.html, 12.9.2018.

° Ebd.



210 Barbara Miller, Simone Rees

gung zu legen". Freiburg mit seiner zweisprachigen Universitat
avancierte zum neuen Intellektuellen-Zentrum der katholischen
Schweiz und zum internationalen missionswissenschaftlichen For-
schungsplatz. Die «missionarische Hochburg» an der Saane be-
heimatete Mitte des 20. Jahrhunderts fiinfundzwanzig Missions-
gesellschaften, -vereine und -orden und war Kongressort fir die
akademische Auseinandersetzung mit der globalen Dimension des
Katholizismus®.

Zweitens stellte die Ausbildung von jungen Menschen aus (ehe-

maligen) Kolonien ein zentrales Puzzlestiick in der missionarischen
Auffassung der katholischen Kirche im 20. Jahrhundert dar®. Die

! Die staatspolitische Maxime der Neutralitit hat die Schweiz auch im Kon-
text des Kolonialismus nicht zur Aussenseiterin gemacht, sondern ihre Ver-
flechtungen vielmehr auf eine spezifische Weise verstirkt — unter anderem
auch deshalb, weil sie sich nicht immer neutral verhielt. Vgl. Daniel SpeicH
CHuassg, Verflechtung durch Neutralitat. Wirkung einer Schweizer Maxime
im Zeitalter der Dekolonisation, in: Patricia PURTSCHERT / Barbara LtuTHI /
Francesca FaLk (Hg.), Postkoloniale Schweiz. Formen und Folgen eines Ko-
lonialismus obne Kolonien, Bielefeld 2012, S. 225-244.

2 Initiiert wurde die Erstarkung der katholischen Missionsbewegung in der
Schweiz der Zwischenkriegszeit und die Erhebung der Stadt zum neuen In-
tellektuellen-Zentrum durch den 1921 in Freiburg tagenden, ersten akade-
mischen Missionskongress. Urs ALTERMATT, Die goldenen Jahre des Mi-
lieukatholizismus 1920-1945, in: pERs. (Hg.), Schweizer Katholizismus
zwischen den Weltkriegen 1920-1940, Freiburg 1994, S. 2-26. Nebst den
zahlreichen Niederlassungen auslindischer Missionsinstitute trug auch die
Beheimatung von internationalen Organisationen wie der katholischen Stu-
denten- und Akademikerinternationale Pax Romana oder der Katholischen
Internationalen Presseagentur KIPA zur Transnationalisierung der Saane-
stadt bei. Siehe Urs ALTERMATT / Joseph WIDMER, Das schweizerische Mis-
sionswesen im Wandel. Strukturelle und mentalititsmassige Veranderungen
im schweizerischen Missionswesen 1955-1962, Immensee 1988 (Schriften-
reihe der Neuen Zeitschrift fiir Missionswissenschaft), S. 8ff.

Die katholische Kirche partizipierte damit am «Goldenen Zeitalter» der
Globalisierung von Auslandstipendien. Siehe Eric BurTON, Decolonization,
the Cold War and Africans’ Routes to Higher Education overseas 195765,
in: Journal of Global History 15/1 (2020), S. 169-191.

13



Justinus-Werk und aussereuropiische Studierende in Freiburg 211

Unterstiitzung eines Studiums an einer westlichen und katholisch
geprigten Universitit verfolgte drei Zielsetzungen: Der Ubergang
von kolonialer Fremdherrschaft zu politisch souverinen Staaten
sollte ohne Einbussen fiir die aufgebauten Lokalkirchen gesche-
hen, eine weitere Ausbreitung des Kommunismus sollte verhindert
und eine (Re-)Vitalisierung des religiosen Lebens in Europa erreicht
werden.

«Pubertaitskrise eines jungen Mannes» — Zivilisierung> der
Dekolonisation
Bereits in der Zwischenkriegszeit erstarkte antikolonialer Wider-
stand im globalen Siiden. Angesichts dieser Entwicklung fiirchte-
te Rom um das Weiterbestehen der dort aufgebauten Kirchen und
bemiihte sich zusehends, eine einheimische Hierarchie zu errich-
ten. Papst Benedikt XV. und sein Nachfolger Pius XI. vertraten
die Uberzeugung, dass nur durch eine stirkere lokale Verankerung
und ein gleichzeitiges Eindimmen des bisherigen Eurozentrismus
die Kirche trotz moglicher politischer Verinderungen weiterbeste-
hen konne™. Spitestens mit der rasant anwachsenden Zahl souve-
rin werdender Staaten in den 1950er- und 1960er-Jahren erschien
die Ausbildung nicht bloss von kiinftigen Klerikern, sondern auch
von politischen und gesellschaftlichen, im Katholizismus veranker-
ten Fithrern immer dringlicher®.

Das Ende kolonialer Fremdherrschaft wurde aus missionari-
scher Sicht einerseits als nun zeitgemdsser Schritt in einem pride-
terminierten Prozess betrachtet, der aufgrund der <zivilisatorischen

" Eine lokale Kirche mit lokalen Elementen und Strukturen aufzubauen — die
«plantatio ecclesiae» — war seit Anbeginn das ultimative Missionsziel der ka-
tholischen Kirche, geriet jedoch im Zuge des kolonialen Zeitalters in Verges-
senheit und wurde erst in der Zwischenkriegszeit aktiv wiederbelebt. Siehe
Valentine UcocHUKWU IHEANACHO, Historical Trajectories of Catholicism
in Africa. From Catholicae Ecclesiae to Ecclesia Africa, Oregon 2021, S. 58ff.

" Fiir die Reorganisation und Transformation der katholischen Kirche ange-
sichts der Dekolonisation grundlegend Elizabeth FosTER, African Catholic.
Decolonization and the Transformation of the Church, Cambridge 2019.



212 Barbara Miller, Simone Rees

Vorarbeit- der Kolonialmichte méglich geworden sei. Europa habe
viel getan fiir die Kolonien, doch nun gelte es «langsam zuriickzu-
treten und dem wachsenden Kinde mehr und mehr Freiheit und
Verantwortung zu geben»*. Andererseits erschien es den Missio-
nar:innen dringlicher denn je, die jungen Menschen zur Selbstbe-
stimmung und Selbststindigkeit heranzufithren, um eine geordne-
te Machtiibertragung zu gewihrleisten. Aus ihrer Sicht resultierte
nimlich die «brodelnde Unruhe» in den Kolonien aus der fehlen-
den Zuriickhaltung und Geduld der Fiithrungselite”. Thr «unbindi-
ges Streben nach Freiheit und Selbstregierung» lasse sich nicht mehr
zuruckhalten®. Getrieben von extremem Nationalismus, «Frei-
heitsfimmel» und ungeziigeltem Grossenwahn hetze man zur Tat".
Viele Fehlschlige in Bezug auf Staat und Verwaltung, Wirtschaft
und Technik wiirden mit jugendlichem Elan in Kauf genommen®.

Diese Ubersprungshandlung erklirte die Mission mit der feh-
lenden Charakterfestigkeit der Fithrungseliten in den Kolonien: In
Analogie zum «Erwachen des individuellen Selbstbewusstseins»
zeige sich im afrikanischen und asiatischen Nationalismus, dass sich
eine werdende Persdnlichkeit zunichst vor allem durch die Ab-
grenzung gegeniiber den <anderrn>, den Eltern und Erziehern, de-
finiere®. Thr Verhalten wurde mit «der Pubertitskrise eines jungen

' Paul Bossarp, Siidrhodesien vor der Entscheidung, in: Bethlehem-Kalen-
der 40 (1961), S. 28-43, hier S. 39.

" Max BLOCHLIGER, Visitationsreise durch das girende Afrika, in: Bethle-
hem. Illustrierte Monatszeitschrift der Bethlehem-Missionare 66/11 (1961),
S. 471-474, hier S. 474.

*® Igo GassNER, Fiir die Fiihrer der jungen Nationen. Missionsgebetsmeinung
im Februar, in: Bethlehem. Illustrierte Monatszeitschrift der Bethlehem-Mis-
sionare 67/2 (1962), S. 84-85, hier S. 84.

¥ Werner ZurrLUH, Durch Zusammenarbeit Gerechtigkeit und Friede, in:
Bethlehem. Illustrierte Monatszeitschrift der Bethlehem-Missionare 69/3
(1964), S. 140.

* GassNER (wie Anm. 18), S. 84.

' Hermann ScHAUFELE, Afrika — die wichtigste Aufgabe der Weltmission, in:
ECHO SMB 24/7 (1960), S. 159161, hier S. 161.



Justinus-Werk und aussereuropiische Studierende in Freiburg 213

Mannes» verglichen®. Mit diesem Narrativ reproduzierte die Missi-
on die Inferioritit aussereuropdischer Gesellschaften aufs Neue und
ermoglichte es, die vollzogene Angleichung in Form der staatlichen
Souverinitit weiterhin in einem Dominanzverhiltnis zu denken.
Da die Kirche «mit einem konstruktiven christlichen Programm»
aufwarten konne, um die Dekolonisation in «zivilisierte Bahnen> zu
lenken, erachtete die katholische Mission die neuen geopolitischen
Verhiltnisse als potenziell gewinnbringend fiir ihr eigenes Vorha-
ben®. Gerade das Evangelium mit seiner Lehre von der Freiheit, der
menschlichen Wiirde und der persénlichen Verantwortung erlaube
die Entfaltung aller Moglichkeiten und Krifte eines Volkes auf der
Selbstsuche®. Der unterstellten fehlenden Charakterfestigkeit der
neuen Eliten galt es nach der Mission somit Orientierung zu bieten
und mittels christlicher Fihrung den Weg zur politischen Souveri-
nitdt zu begleiten.

Ein Studium an einer europdischen Hochschule erschien der ka-
tholischen Kirche dabei in doppelter Hinsicht als geeignete Lo-
sung zur Unterstiitzung dieses Prozesses. Durch den Erwerb eines
akademischen Grades wiirde zum einen die soziale Stellung und
das Prestige der Christ:innen angehoben werden, wodurch ihr Ein-
fluss in der Heimatgesellschaft gestirkt werden sollte”. Es verban-
den sich somit religiése mit sikularen Zielsetzungen: Die Mission
suchte in diesem Moment der gesellschaftlichen Reorganisation re-
levante Positionen durch katholische Vertreter:innen zu besetzen
und ganz allgemein die Stellung der Christ:innen innerhalb der Ge-
sellschaft zu verbessern, wodurch sie sich zusatzliche Attraktivi-
tat fir die von ihr propagierte Religion versprach. Zum anderen
erhoffte sich die Mission vor dem Hintergrund der Neustruktu-
rierung geopolitischer Verhaltnisse, dass ein Aufenthalt an einer

2 BossaRD (wie Anm. 16), S. 39.

# Edwin BRuceMANN, Was tut unsere Mission zur Hebung des Arbeiterstan-
des, in: Bethlehem-Kalender 43 (1964), S. 21-27, hier S. 25,

* ScHAUFELE (wie Anm. 21), S. 161. .
» WiLp (wie Anm. 4), S. 187.



214 Barbara Miller, Simone Rees

schweizerischen katholischen Universitit auch die Grundlage fur
eine gute zukiinftige Zusammenarbeit bilden wiirde. Sie war daran
interessiert, niitzliche Netzwerke zu kniipfen und sich —in Abgren-
zung zu den ehemaligen Kolonialherren — als verlissliche Partne-
rin zu inszenieren. Durch die Férderung personlicher Beziehungen
sollte der Weltkatholizismus die Dekolonisation nicht nur unbe-
schadet tiberstehen, sondern sogar gestirkt daraus hervorgehen.

«Feindliche Michte» — Bollwerk gegen den Kommunismus
Die Etablierung guter Beziehungen zu den kiinftigen Eliten war
in die Logik des Kalten Krieges eingebunden. Die Missionar:in-
nen firchteten, dass die Ablehnung der ehemals kolonisierten Men-
schen gegen ihre Unterdriicker «von Agenten des bolschewisti-
schen Welt-Imperialismus» raffiniert ausgeniitzt werden kénnte®.
Im Wettrennen-Diskurs der globalen System-Auseinandersetzung
wurden die neu unabhingigen Staaten als ein «Schachbrett der Aus-
einandersetzung zwischen Ost und West»? dargestellt, wobei die
Bereitstellung kostenloser Ausbildung fiir «tausende intelligente
junge Farbige»® an kommunistischen Universititen als die «gefahr-
lichste von allen Formen der Propaganda und Infiltration»” defi-
niert wurde.

Katholische Missionen bedienten den Antikommunismus be-
reits seit Mitte der 1940er-Jahre taktisch fleissig und stellten ihn
dabei in den Zusammenhang mit Dekolonisation sowie Religion®.

% Walter Hem, Geburtsstunde neuer Staaten — Schicksalsstunde der Welt, in:
Bethlehem. Illustrierte Monatszeitschrift der Bethlehem-Missionare 66/2
(1961), S. 65-66, hier S. 65.

¥ GassNER (wie Anm. 18), S. 84.

* Ebd.

¥ Alois HAENE, Afrika braucht uns, in: Bethlebem. Illustrierte Monatszeit-
schrift der Bethlehem-Missionare 71/5 (1966), S. 216-224, hier S. 222.

® Zum Antikommunismus der katholischen Kirche in der Nachkriegszeit
siche Peter KenT, The Lonely War of Pope Pius XII. The Roman Catholic
Church and the Division of Europe 19431950, Montreal 2002. Dabei fusste
die Rhetorik von Pius XII. bereits auf einer tiber hundertjahrigen Tradition,



Justinus-Werk und aussereuropiaische Studierende in Freiburg 215

Dieses diskursive Mittel fundierte auf einer neuen missionarischen
Imagination des globalen Raumes nach dem Zweiten Weltkrieg.
Die Missionar:innen prognostizierten neben einem Aufbruch im
globalen Siiden einen tiefgreifenden Machtverlust des «kranken»
Europas, das in einem dritten Weltkrieg nur noch «dritte Person,
Schauplatz, Objekt, Landungsstelle, Grab» sein wiirde*. Dieser
drohende Bedeutungsverlust und das Narrativ eines weltweiten
Kampfes zwischen Christentum und Kommunismus akzentuierten
die Dringlichkeit missionarischen Wirkens. Die «vitalen Urtriebe
des Menschen» konnten niamlich «nicht durch Angst vor Atom-
bombe und Atomkrieg in Schach gehalten werden, sondern nur
durch den Geist, den Heiligen Geist, den Geist Christi»®.

Die Dekolonisation umfasste fiir die Mission viel mehr als po-
litische Souverinitit; sie sah darin auch einen Entscheid fiir oder
gegen die Religion, und diesem wurden globale Konsequenzen zu-
geschrieben. Missionar:innen sahen ihre Funktion als <Bollwerk
gegen den Kommunismus> nimlich nicht nur als zukunftsweisend
fur aussereuropiische Menschen an. Vielmehr erhielt diese durch
den Verweis auf weltweite Wechselwirkungen auch globale Dimen-
sionen. Es wurde vorhergesagt, dass die neu entstehenden Staaten
zur «Schicksalsfrage der Alten Welt» werden wiirden und dass der
«Einbruch der entchristlichten, europdischen Kultur [...] in einer
Katastrophe enden kann, die auch Europa mit in die Tiefe zu reis-
sen vermag»>.

vgl. Dianne K1rBy, Religion and the Cold War — An Introduction, in: DIEs.
(Hg.), Religion and the Cold War, New York 2003, S. 1-22.

*! Reinhold ScHNEIDER, Katastrophe und Weltmission, in: Bethlehem. Illus-
trierte Monatszeitschrift der Bethlehem-Missionare 55/5 (1950), S. 230-231,
hier S. 230.

2 German HUBER, Das zeitgeschichtlich dringendste Anliegen von heute, in:
Bethlehem. Illustrierte Monatszeitschrift der Bethlehem-Missionare 64/5
(1959), S. 211213, hier S. 211.

¥ 0. A, Aus der weiten Weltmission. Afrika, in: Bethlehem. Illustrierte Mo-
natszeitschrift der Bethlehem-Missionare 55/10 (1950), S. 443.



216 Barbara Miller, Simone Rees

Die Mission stellte sich als die einzig wahre Friedensorganisation
dar, denn «Weltfamilie aller Volker in Frieden, Freiheit und Men-
schenwiirde» sei «nicht Sache der Organisation, der Technik, der
Wirtschaftsplanung oder der Armee», sondern der «Weltkirche»*.
Das Christentum sei der «letzte[.] Rettungsanker» vor «der Anar-
chie, vor dem Kommunismus, vor dem geistigen Bankrott» in den
neu entstehenden Staaten®. Entgegen ihrem Ruf sei Mission folglich
keine «Spiessbiirgerzunft», sondern sie beteilige sich «an einem ge-
waltigen Wettkampf, wo Stunden und Minuten entscheiden»*. Es
komme darauf an, «wer zuerst kommt, wer zuerst da ist»¥. Indem
die Mission den Katholizismus als «dritten Weg» zwischen Kom-
munismus und westlichem «Neuheidentum» verortete, inszenierte
sie sich als modernes, geopolitisch unverzichtbares Regulativ®.

Dieses Bedrohungsszenario stellte den diskursiven Rahmen fiir
die Ausbildung von aussereuropiischen Studierenden im Justinus-
Werk dar: Der «gottlose Kommunismus»* habe «klar erkannt, dass
im Rat der Volkerfamilie unser schwarzer Bruder in Zukunft ein ge-
wichtiges Wort mitzureden haben werde», und daraus Konsequen-
zen gezogen, «wahrend allzu viele der christlichen weiflen Briider
noch untitig danebenstehen»*. Es gelte nun dringlichst den kom-

* Husgr (wie Anm. 32), S. 211.

* Rudolf Brum, Fiir die Anliegen der Weltmission. Wir beten im Dezember
tiir die katholischen Schulen in Afrika, in: Bethlehem. Illustrierte Monats-
zeitschrift der Bethlehem-Missionare 61/12 (1956), S. 526530, hier S. 526.

* 0. A., Nachrichten aus Fort Victoria, in: Bethlehem. Illustrierte Monats-
zeitschrift der Bethlebhem-Missionare 52/5 (1947), S. 206.

* Ebd.

* Max BLOCHLIGER, So viel zu tun, so wenig erst getan!, in: Bethlehem. Illus-
trierte Monatszeitschrift der Bethlehem-Missionare 63/4 (1958), S. 161-165,
hier S. 165.

* Johannes BEckMaNN, Der Wandel der Missionslage seit dem Zweiten Welt-
krieg, in: Neue Zeitschrift fiir Missionswissenschaft 12 (1958), S. 81-102, hier
S. 84.

* Paul MEIER, Missionsgebetsmeinung im Monat Mirz. Wir beten, dass die
Familien Afrikas von christlichen Grundsitzen durchdrungen werden, in:



Justinus-Werk und aussereuropdische Studierende in Freiburg 217

munistischen Bemiihungen fiir aussereuropiische Studierende ein
katholisches Pendant entgegenzuhalten*. Die Kommunist:innen
seien sehr grosszligig in der Erteilung von Stipendien. Aber auch
an den Universititen in England, Amerika, Frankreich und anderen
Lindern wiirde Studierenden aus ehemaligen Kolonien von Kom-
munist:innen grosste Aufmerksamkeit geschenkt. Man behandle sie
zuvorkommend, helfe ihnen in finanziellen Schwierigkeiten und
umsorge sie, um sie dann ideologisch zu beeinflussen*. Mit der Er-
moglichung eines Studiums an einer europiischen Hochschule war
es damit aus Sicht der Mission nicht getan. Vielmehr miisse die Aus-
bildung in einem gesellschaftlichen Milieu stattfinden, in dem das
Christentum das Fundament bilde.

<Entgiftung> Europas — Revitalisierung religiosen Lebens

Die taktische Verbindung von religiésen Motiven mit dem Anti-
kommunismus und der Logik des Kalten Krieges in den missiona-
rischen Diskursen sollte auch der Wiederbelebung und Stirkung
des Katholizismus in Europa dienen. Mission beinhaltete namlich
seit dem 19. Jahrhundert nebst der eigentlichen <Heidenmission»
stets auch eine nach innen gerichtete, auf die heimischen Glaubigen
bezogene Komponente®. Die religiose Bekehrung des aussereuro-
péischen <Anderen> diente gleichzeitig der Disziplinierung, Er-
ziehung und Rechristianisierung der Katholik:innen im Heimat-
land. Nur wenn der Innenraum Europa sich wieder auf seine eigene

Bethlehem. Illustrierte Monatszeitschrift der Bethlehem-Missionare 65/3
(1960), S. 120-123, hier S. 120.

" Otto BisCHOFSBERGER, Gebetsmeinung im Monat Mirz. Viele Helfer fiir
die dringenden Aufgaben der Kirche in Afrika, in: Bethlehem. Illustrierte
Monatszeitschrift der Bethlehem-Missionare 64/3 (1959), S. 109-112.

“ HaENE (wie Anm. 2), S. 102.

¥ Zur Verbindung von Lokalem und Globalem in den Tatigkeiten der Mis-
sion sieche Karolin WETJEN, Das Globale im Lokalen. Die Unterstiit-

zung der Ausseren Mission im lindlichen lutherischen Protestantismus
um 1900, Gottingen 2013.



218 Barbara Miller, Simone Rees

Religiositit besinne und konzentriere, konne er regulierend auf den
Aussenraum, die aussereuropidischen Gebiete, einwirken*.
Sowohl das <Eigene> wie auch das <Fremde> wurden in diesem
Zusammenspiel von innerer und dusserer Mission hochgradig am-
bivalent konzipiert. Wihrend die <Heiden> in Ubersee einerseits als
bemitleidenswerte <Wilde> Errettungsfantasien wecken sollten, er-
schienen sie andererseits aufgrund ihrer <Natirlichkeit> als unbe-
darfter und damit tendenziell gottgefilliger. Die eigene Identitit
wiederum wurde durch die Gegeniiberstellung zu den als riick-
stindig dargestellten Verhiltnissen als «zivilisiert und tberlegen
reprasentiert, wobei gerade diese vermeintliche Zivilisation gleich-
zeitig als potenzielle Bedrohung fiir den wahren Glauben ange-
sehen wurde®. Namentlich der durch den steigenden Wohlstand
eingetretene «Einbruch des gottlosen Materialismus» habe die eu-
ropaischen Gesellschaften «vergiftet» und die Selbstbezeichnung
als «christlich» sei zu einer blossen Chiffre verkommen*. Innerhalb
dieser ambivalenten Alteritits- und Identititskonstruktionen wur-
den von den Missionen je nach Kontext und Anliegen unterschied-
liche Aspekte betont, um die Dringlichkeit des Missionsprojekts
und dessen Unterstiitzung durch die heimischen Glaubigen deut-
lich zu machen. Das aussereuropaische <Andere> fungierte dabei als

* Gerald FAsCHINGEDER, Missionsgeschichte als Beziehungsgeschichte. Die
Genese des europiischen Missionseifers als Gegenstand der Historischen
Anthropologie, in: Historische Anthropologie 10 (2002), S. 1-30, hier S. 3.

# Zum Spannungsverhiltnis des missionarischen Otherings siche Richard
Holzl, Aus der Zeit gefallen? Katholische Mission zwischen Modernitits-
anspruch und Zivilisationskritik, in: Christoph Burt™MaNN / J6rg RUPKE /
Sabine Scamorinsky (Hg.), Religionen in Nachbarschaft. Pluralismus als
Markenzeichen der enropiischen Religionsgeschichte, Miinster 2012, S. 143—
164. Diese interdependenten und teils widerspriichlichen Bilder, die die
Missionen tiber das Eigene und das aussereuropiische Andere verbreite-
ten, erreichten schliesslich jeden Winkel der Schweizer Gesellschaft, vgl.
Patrick HaRRIES, Butterfly and Barbarians. Swiss Missionaries and Systems
of Knowledge in South-East Africa, Oxford 2007.

* MEIER (wie Anm. 40), S. 120.



Justinus-Werk und aussereuropaische Studierende in Freiburg 219

Projektionsfolie, vor der das <Eigene> abgegrenzt, gespiegelt und
eben auch kritisiert werden konnte.

Entsprechend der missionarisch konstruierten Vorbildfunktion
Europas erschien das gelebte «Unchristentum — unmittelbar unter
den Augen des benachbarten Asien und Afrika»¥ — als grosste Ge-
fahr fiir die Zukunft. Und die Schweizer:innen wurden dazu aufge-
rufen, an der «<Heimholung der Welt»** mitzuwirken: «Die Mission
von heute verlangt nicht bloss ein gelegentliches Missionsalmosen
[sic], sondern den personalen Einsatz eines gelebten Christentums.»*

In der Aufnahme, Ausbildung und Betreuung von aussereuro-
piischen Studierenden sah die Mission ein grosses Potenzial fiir
personlichen Einsatz. Die Katholik:innen der Schweiz sollten fiir
die jungen Menschen ein «wirklich christliches Umfeld» bereitstel-
len, in dem sie «das echte Gesicht des Christentums» kennenlernen
kénnten®. Die Mission erhoffte sich eine Stirkung des gelebten Ka-
tholizismus und transferierte religidse Verantwortung in neue Be-
reiche. Sie suchte der drohenden Orientierungslosigkeit nach 1945
alternative Entwiirfe gelebter Religiositit entgegenzustellen®. An-
gesichts der lokalen Erosion der bis anhin tragenden Strukturen des
katholischen Milieus sollten glokalisierte Ziele der Stirkung des ka-
tholischen Profils dienen®.

¥ Husgr (wie Anm. 32), S. 212.
* SCHAUFELE (wie Anm. 21), S. 160.
“ Husker (wie Anm. 32), S. 213.

*® O. A., Fragen zum Weltmissionssonntag 1968, in: Bethlehem. Illustrierte Mo-
natsschrift der Bethlehem Missionare 72/10 (1968), S. 420432, hier S. 432.

5! Urs Altermatt verortet eine Erosion der katholischen Milieustrukturen ab
1950, vgl. Urs ALTERMATT, Katholizismus und Moderne. Zur Sozial- und
Mentalititsgeschichte der Schweizer Katholiken im 19. und 20. Jahrhundert,
Zirich 1989. Fiir die vergleichbare Entwicklung in Deutschland siehe
Benjamin Z1EMANN, Missionarische Bewegung und soziale Differenzierung
im Katholizismus. Die Praxis der Gebietsmission in der Bundesrepublik
1950-1960, in: Kirchliche Zeitgeschichte 17/2 (2004), S. 419-438.

*2 Unter «glokal» verstehen wir nicht einen Gegensatz zwischen dem Lo-
kalen und dem Globalen, sondern fokussieren darauf, wie die beiden



220 Barbara Miller, Simone Rees

Lokale Resonanzen

Die im missionarischen Diskurs formulierten Anspriiche wurden
in der Freiburger Wirklichkeit gebrochen, konterkariert und ‘ver-
schoben. Durch die Prisenz aussereuropdischer Studierender ent-
stand eine Kontaktzone, in der Zugehorigkeiten, Identititen und
Lebenswelten konfliktreich verhandelt wurden®. Das <Andere> war
nicht linger passive Projektionsfliche missionarischer Interessen,
sondern begegnete als reales Subjekt mit eigener Handlungsmacht,
Vorstellungen und Zielen im Alltag. Insbesondere die vermeint-
liche kulturelle Verankerung im Christentum und die kolonial-
rassistische Unschuld der Schweizer:innen wurde von den Studie-
renden in Frage gestellt.

Europa — «ein gigantisches und kaltes Museum»

«Das Christentum in der Schweiz finde ich dusserlich. Und warum
kommen die Missionare in den schwarzen Erdteil, wenn es in ihrer
Heimat selber soviel Spaltung gibt? Ich gehe gern wieder nach Hau-
se; die Gemeinschaft ist dort schoner.»** Mit diesen Worten kom-
mentierte ein nigerianischer Student, der in Freiburg Rechtswissen-
schaft studierte, seinen Aufenthalt in der Schweiz. In den Kolonien

raumlichen Kategorien in gegenseitiger Wechselwirkung stehen. Vgl. Roland
RoBERTsON, Glocalization. Time-Space and Homogenity-Heterogeneity,
in: Mike FEATHERSTONE / Scott LasH / Roland RoBerTson (Hg.), Global
Modernities, London 1995, S. 25-44.

** Kontaktzone meint in diesem Zusammenhang, dass sich Menschen unter-
schiedlicher Herkunft begegneten, miteinander interagierten und Beziehun-
gen eingingen. So kénnen Austausch- und Aushandlungsprozesse in den
Blick genommen werden, ohne die zugrunde liegenden asymmetrischen
Machtverhiltnisse zu vernachlissigen. Vgl. zum Begriff Mary Louise PRATT,
Imperial Eyes. Travel Writing and Transculturation, New York 1992, und
zum Missionskontext Rebekka HaBermas / Richard HovzL, Einleitung, in:
pIEs. (Hg.) (wie Anm. 5), S. 17-19.

* Willi StoLz, Ueberseestudenten vergleichen, in: Bethlebem. Illustrierte Mo-
natszeitschrift der Bethlehem-Missionare 74/5 (1969), S. 229-231, hier S. 229.



Justinus-Werk und aussereuropaische Studierende in Freiburg 221

hatten die Studierenden durch die Missionar:innen in glorifizieren-
der Weise von den durch die jahrhundertalte christliche Kultur und
Geschichte geformten europiischen Gesellschaften gehort. Der Ka-
tholizismus wurde ihnen als Wertegrundlage mit alltagsstrukturie-
render und gemeinschaftsstiftender Kraft reprisentiert, die das Le-
ben und Handeln von Schweizer:innen von der Wiege bis zur Bahre
definiere.

Dies entsprach jedoch nicht den Erfahrungen, die die Studieren-
den vor Ort machten. Das Christentum stellte in der zweiten Hilfte
des 20. Jahrhunderts fiir breite Teile der Bevolkerung der Schweiz
keinen prioritiren Identititsmarker mehr dar, seine alltagsweltliche
Bedeutung war im Abnehmen begriffen und die Kirchenbindung
machte einer anonymen Privatreligiositit Platz®. Diese Verschie-
bung religiosen Lebens brachte es nach der Ansicht der Missio-
nen mit sich, dass die Studierenden vornehmlich mit sogenannten
«lauen» Christ:innen in Kontakt kimen, die sie dann missverstind-
licherweise als «typische Vertreter» des Glaubens fehlinterpretie-
ren wirden*. Es wurde zudem beklagt, dass die Studierenden die
Schweizer Gesellschaft offenbar nicht als im Christentum vereint,
sondern als gespalten wahrnahmen. Im direkten Vergleich waren es
vielmehr die aussereuropiischen Christ:innen, die ihr Leben offen
nach christlichen Grundsitzen gestalteten.

Das urspriingliche Ziel, das religiose Profil der Studierenden
durch ein katholisches Umfeld zu stirken, wurde damit in sein
Gegenteil verkehrt. Die Erfahrungen wihrend ihres Studienaut-
enthalts wiirden dazu fithren, dass die Studierenden die Schweiz
«geschockt» ob der Ausserlichkeit des religitsen Lebens verlas-
sen wirden. Gefahr dieser Desillusionierung sei eine Abkehr vom
Christentum. Da sie keine Verbindung zu ihren «Glaubensbrii-
dern» und kein «echtes Leben aus dem Glauben» finden konnten,
selen sie «so enttauscht», dass sie «fast nicht mehr an die christliche

% Vgl. ALTERMATT (wie Anm. 51), S. 161ff.
* O.A. (wie Anm. 50), S. 432.



222 Barbara Miller, Simone Rees

Liebe» glauben wiirden”. Frustriert kommentierten einige Missio-
nare, dass Europa auf die jungen Menschen den Eindruck eines
«gigantischen und kalten Museums» mache und dass so alles, «was
Missionare in mithsamer Arbeit aufgebaut» hitten, vom ««christli-
chen> Abendland wieder zunichte» gemacht worden sei**. Im Auf-
einanderprallen von missionarisch verbreiteten Narrativen und ge-
lebter Realitit wurden die der Weltmission inharenten Primissen
brichig. Die Erfahrungen in der Schweizer Gesellschaft resultierten
bei vielen Studierenden nicht nur in einer Verunméglichung erfolg-
reicher Integration und der von den Missionen angestrebten Veran-
kerung im Christentum. Sie fihrte dartiber hinaus zu einer grund-
sdtzlichen Hinterfragung des kolonialen Superioritatsanspruchs der
Weissen®. Vor der Folie der direkten personlichen Begegnung mit
dem durch Missionar:innen und Kolonialmichte angepriesenen Eu-
ropa erschienen den Studierenden ihre eigenen Heimatlinder als
menschlicher, und die jahrhundertelang propagierte Uberlegenheit
der Grundfeste von Zivilisation, Christentum, Fortschritt und Ent-
wicklung wurde in Frage gestellt.

Die Missionen befiirchteten, dass die Begegnung mit diesem «gi-
gantischen und kalten Museum» schliesslich nicht nur in einer Ab-
wendung vom Christentum resultiere, sondern gar die Verbreitung
des Kommunismus forciere:

«Finfzehn Jahre lebte Jomo Kenyatta, der bekannte Kikuyu-N_,
im christlichen Abendland. Er kam als Christ und kehrte als diplo-
mierter Heide wieder nach Afrika zuriick, um das geistige Haupt
der Mau-Mau-Bewegung zu werden. Tschu Enlai und Ho Chi-minh

* WiLDp (wie Anm. 4), S. 184.

*® Louis ZIMMERMANN, Unter uns, in: Wendekreis. Illustrierte Monatsschrift
der Missionsgesellschaft Bethlehem 78/3 (1973), S. 32.

* Weiss wird in diesem Artikel kursiv geschrieben, um seinen Konstruktions-
charakter zu unterstreichen. Die Bezeichnung referiert nicht auf die biologi-
sche Eigenschaft einer Gruppe, sondern auf ihre historisch bedingte Macht-
position.



Justinus-Werk und aussereuropiische Studierende in Freiburg 223

kehrten aus dem christlichen Abendland als fanatische Vorkidmpfer
des Weltkommunismus in ihre asiatische Heimat zuriick.»*

Der Verweis auf zeitgendssisch bekannte Fithrungspersonen der
Dekolonisationsbewegung sollte den heimischen Katholik:innen
das ganze Ausmass ihrer Verantwortung vor Augen fithren. Gleich-
zeitig zementierten solche Erzihlungen den rassistischen Stereo-
typ einer fehlenden Eigenstindigkeit und differenzierten Entschei-
dungskraft aussereuropdischer Menschen. Die Missionen bildeten
damit zwar die gespiegelte Realitit und die Handlungsmacht der
Akteure ab. Sie verstanden es aber, diese in ihre propagierten Welt-
sichten einzubinden und reproduzierten asymmetrische Machtver-
hiltnisse und koloniale Denksysteme aufs Neue.

Im globalen Systemwettkampf wurde die Position der katho-
lischen Mission aber nicht nur aufgrund der fehlenden religiosen
Verankerung europiischer Gesellschaften geschwicht, sondern ins-
besondere auch durch die vermeintlich egalitirere und antirassisti-
sche Ausrichtung des Kommunismus. Es wurde argumentiert, dass
«im Gegensatz zu den Kolonialherren [...] noch nie ein Russe einem
Schwarzen etwas zuleide getan»* habe. Wihrend seines Aufenthalts
an Universitidten des Ostens wiirde der aussereuropdische Student,
gerade auch aus Afrika, «als Gleichberechtigter geachtet und da-
durch begreiflicherweise fiir das Regime gewonnen»*. Die Mission
erklirte, dass im Gegensatz zu westlichen Lindern die Kategorie
«Rasse»* im Osten keine Rolle spiele. Dies hetze afrikanische und

% Huser (wie Anm. 32), S. 213. Um die pauschale Entmenschlichung und ras-
sistische Verletzung, die das N-Wort beinhaltet, nicht zu wiederholen, wird
es in diesem Artikel durch N_ abgekiirzt. Seine Geschichte ist untrennbar mit
jener der Versklavung und des Kolonialismus verflochten und seine Verwen-
dung dient(e) der Aufrechterhaltung einer Vormachtstellung von Weissen.

' BISCHOFSBERGER (wie Anm. 41), S. 110.

%2 K. B., Zur Gebetsmeinung des Monats Juni. Afrika am Scheideweg. Abwen-
dung des gottlosen Kommunismus, in: Bethlehem. Illustrierte Monatszeit-
schrift der Bethlehem-Missionare 61/7 (1956), S. 348-352, hier S. 349.

 Der Begriff wird in Anfithrungs- und Schlusszeichen gesetzt, um zu unter-
streichen, dass es sich um ein rassismusbegriindendes Konstrukt handelt.



224 Barbara Miller, Simone Rees

asiatische Studierende, die zukiinftige Elite in den neuen Staaten,
gegen Europider:innen auf und schaffe selbst Misstrauen gegeniiber
der Mission®. Die jungen Menschen erzwangen damit eine kritische
Uberpriifung der sich selbst zugeschriebenen Prinzipien christli-
cher Briderlichkeit in europiischen Gesellschaften und forcierten
die katholische Mission, diesem — der Kirche schadenden — Miss-
stand Aufmerksamkeit zu schenken. Damit setzten sie auch die bis
anhin als selbstverstindlich angenommene rassistische Unbefan-
genheit der Schweiz auf die missionarische und 6ffentliche Agenda.

Rassismus — «die brutale Kebrseite der schonen Zivilisation»

Die Studierenden thematisierten einen systematischen, die Schwei-
zer Gesellschaft durchziehenden Rassismus und riittelten damit am
dusserst vulnerablen Selbstbild der weissen Unschuld®. Das Regime
einer europdischen racelessness® nach 1945 wurde in der Schweiz
mit dem dominanten Geschichtsbild als «koloniale Outsiderin»

Damit wird eine klare Distanz zu demjenigen Begriffsverstandnis geschaf-
fen, das eine Einteilung und Hierarchisierung von Menschen nach vermeint-
lich biologischen, kulturellen und religiosen Unterschieden behauptet.

¢ 0. A., Aus der weiten Weltmission. Licht und Schatten. Christliche Sozial-
ordnung in Stidafrika, in: Bethlehem. Illustrierte Monatszeitschrift der Beth-
lehem-Missionare 57/11 (1952), S. 484—491, hier S. 491.

® Gloria Wekker untersuchte dieses Phinomen der gleichzeitigen Negierung
kolonialer Verflechtungen und rassistischer Diskriminierung und dessen
Implikationen fiir die Kultur in den Niederlanden, siche Gloria WEKKER,
White Innocence. Paradoxes of Colonialism and Race, Durham 2016.

% Das Konzept des raceless racism verweist auf das fiir Westeuropa nach dem
Zweiten Weltkrieg beobachtbare Phinomen, dass «Rasse» zwar keine offen
artikulierte Ordnungskategorie mehr bilden konnte, Rassismus jedoch ein
zentrales gesellschaftstrukturierendes Element mit realer Wirkungsmacht
blieb. Rassifizierendes Denken und Handeln sowie deren Effekte werden
auf diese Weise unsichtbar und unbenennbar gemacht, was zu ihrer Kon-
tinuitdt beitragt. Vgl. David Theo GoLDBERG, Racial Europeanization, in:
Ethnic and Racial Studies 29/2 (2006), S. 331-364. Fiir die Schweiz siche
Noémi MicHEL, Sheepology. The Postcolonial Politics of Raceless Racism
in Switzerland, in: Postcolonial Studies 18/4 (2015), S. 410-426.



Justinus-Werk und aussereuropdische Studierende in Freiburg 225

kombiniert und so die Vorstellung einer von Rassismus unbelas-
teten Gesellschaft verfestigt”. Im christlichen Kontext wurde die-
se Identitdtskonstruktion dariiber hinaus durch die Konzeptualisie-
rung missionarischen Wirkens als egalisierend und deshalb genuin
antirassistische Handlung verstarkt.

Wihrend die Missionen einerseits selbst die zentralen Produzen-
tinnen dieser humanitiren Selbstbilder waren, unterzogen sie die-
se andererseits in Bezug auf die neuen Verhiltnisse in der Schweiz
zusehends auch einer Demontage und kritischen Beleuchtung. Die
Selbstzuschreibung einer antirassistischen Kultur von Schwei-
zer:innen wurde etwa vom Bethlehem Missionar, Anthropologen,
Schriftsteller und Redaktor Albert Plangger 1959 als «billiger Pha-
rasiismus» entlarvt. Der «fremdrassige Mensch» trete hier nach wie
vor rein als «Individuum auf, voriibergehend und in einer von uns
(den Bewohnern des Gastlandes) angepassten Lebensweise». Die
Begegnung wiirde daher als «durchaus willkommene Illustration
der rassistischen Vielfalt, die wir sonst nur vom Horensagen, aus
Bilichern und Filmen kennen», und als «konfliktfrei, verstindnis-
voll, vornehm» empfunden — «der Farbige weckt und befriedigt
wenigstens unser Kuriosititeninteresse». Sobald jedoch eine gewis-
se «personliche Nihe» in Kauf genommen werden miisse und «die
Farbigen» nicht mehr «die mehr oder weniger liebenswerten, vor-
tibergehend zur Schau gestellten Kuriosititen oder Exotika» seien,
beginne ein «konfliktgeladenes soziales Drama», so Plangger wei-
ter. Der Rassismus sei das Ergebnis «unserer durch die Erbsiinde
verwundeten Natur, die sich listig und geschmeidig an dem groflen
Gebot der Nichstenliebe «vorbeiquetscht>». Nebst dieser theologi-
schen Begriindung stellte er das «Rassenproblem» weiter als Folge
von «anerzogenen Vorurteilen, psychologischen Hemmungen und
gesellschaftlichen Konventionen» dar, die so stark verankert seien,
dass sie nur schwer iberwunden werden kénnten:

«Wir geben uns kaum genug Rechenschaft iiber unser stark

ausgeprigtes europiisches Rasse- und Kulturbewusstsein. Wie

¢ Paradigmatisch dafiir PurTscHERT/LUTHI/FALK (Wie Anm. 11),



226 Barbara Miller, Simone Rees

eine hochragende Feste haben wir es gebaut, das Haus unserer
Werte, unserer Weltschau. Als <menschlich> gilt uns zunichst
nur noch das Heimische, Vertraute, Vaterlindische. Unsere
diesbeztiglichen Ansichten sind verhirtet und verkrustet.»*

Gerade im Hinblick auf «farbige Studenten unter uns»* sah sich
die Missionsgesellschaft zur Intervention verpflichtet und gab den
betroffenen Individuen eine Plattform zur Sichtbarmachung ihrer
Erfahrungen mit dem in der Schweiz strukturell verankerten All-
tagsrassismus™. Der Student Joseph Ntamahungiro orientierte die
Leserschaft 1980 zum Beispiel iiber seine enttduschten Erwartun-
gen an der Universitit Freiburg. Thm sei deutlich vermittelt wor-
den, «dass man dort <unter sich> bleiben will, dass man nur in «sei-
nen Kreisen> miteinander verkehrt». Er habe sich deswegen stets
«schrecklich allein» gefiihlt, etwas sei in ithm «zerbrochen», da er
«die brutale Kehrseite der schonen Zivilisation kennengelernt»
habe”. Auch ein Student aus Uganda beklagte den «<esprit carté-
siem>, d.h. das briiske Urteil, die eilfertige Einteilung der Menschen.
Trotz Einladungen, die man erhilt, sind echte Begegnungen schwie-
rig; in den Augen vieler ist und bleibt unsereins der IN_»»".

% Albert PLANGGER, Uberlegungen zur Rassenfrage, in: Bethlehem-Kalender
37 (1959), S. 83-86.

® Eva-Maria KREMER, Heim fiir helle Kdpfe. Farbige Studenten unter uns,
in: Wendekreis. Illustrierte Monatszeitschrift der Missionsgesellschaft Beth-
lehem 82/5 (1977), S. 4647, hier S. 47.

”® Der Begriff Alltagsrassismus umfasst rassistische Diskurse, Narrative, Wis-
senssysteme, Machtmechanismen und -praxen, die in Gesellschaften, Indi-
viduen und Institutionen verankert sind. Der Alltagsrassismus formt und
beeinflusst Gesellschaften auf subtile Weise, indem er historische, kulturel-
le und institutionalisierte Ungleichheitsverhailtnisse normalisiert. Vgl. hier-
zu Philomena Essep, Everyday Racism, Newbury Park 1991.

7! Joseph NTaMAHUNGIRO, Wie ich die Schweiz entdeckte, in: Bethlehem-
TJabrbuch 59 (1980), S. 22-23.

2 SroLz (wie Anm. 54), S. 230.



Justinus-Werk und aussereuropiische Studierende in Freiburg 227

Die aussereuropiischen Studierenden hielten den Schweizer:in-
nen nicht nur vor Augen, dass auch sie Teil eines Europas mit ko-
lonialrassistischer Vergangenheit und Gegenwart waren, sondern
sie thematisierten auch die ganz spezifische Natur des Schweizer
Rassismus. Dieser sei zwar nicht «so eindeutig und offenkundig
[...] wie jener in den Vereinigten Staaten oder Stidafrika». Typisch
schweizerisch aber sei «eine versteckte, schleichende Ablehnung
der Auslinder, der Fremden»”. Der hiesige Rassismus sei «eher
unterschwellig als offensichtlich»: «<Man hort kaum einmal einen
Schweizer sagen: Dieser Dreckn_! Es kommt hochstens vor, dass
ein kleines Kind auf uns weist: Schau Mama, ein N_! Doch das ist
natiirlich nicht Rassismus.»™ Gerade diese ironische Wendung ver-
weist darauf, wie der erlebte Schweizer Alltagsrassismus tiberaus
schwierig zu thematisieren war, da er systematisch hinter vorgehal-
tener Hand artikuliert wurde”.

Als verletzend empfanden die Studierenden insbesondere ihre
Behandlung durch die Fremdenpolizei, die Diskriminierung an der
Universitit, das ablehnende Verhalten von Schweizer:innen im 6f-
fentlichen Verkehr oder bei der Zimmersuche™. Nebst dieser gene-
rellen Diskriminierung erfuhren die jungen Minner auch s/exoti-
sierende Formen des Rassismus”. Beschrieben wurde das Verhalten

”* Men DoscH, Sind die Schweizer Rassisten?, in: Wendekreis. Illustrierte Mo-
natszeitschrift der Missionsgesellschaft Bethlehem 84/10 (1979), S. 16-17,
hier S. 16.

* Ebd.

7> Die Aussagen der Studierenden verweisen auch auf die typisch schweizeri-
sche Strategie, Rassismus als Fremdenfeindlichkeit zu verdecken, was ver-
harmlosend wirkt und Kontinuititen zwischen Kolonialismus, Rassenfor-
schung und Gegenwart verschleiert, siehe Stefanie Claudine BouLira, Race
and Racial Denial in Switzerland, in: Ethnic and Racial Studies 42/9 (2018),
S. 1401-1418.

 DoscH (wie Anm. 73), S. 17.

77 Der Begriff der S/exotisierung wurde von Jovita dos Santos Pinto geprigt und
verweist auf das diskriminierende Zusamnmenspiel von Sexualisierung und Exo-
tisierung, vgl. Jovita Dos SanTos PiNTO, Spuren. Eine Geschichte Schwarzer



228 Barbara Miller, Simone Rees

von Schweizer Frauen, «in der Regel sind es <mittelalterliche> — die
besonders schwarzafrikanische Studenten als blosse Sexualobjek-
te betrachten und auszubeuten versuchen. Es kommt — so wird
erzihlt — gar nicht selten vor, dass Schwarzafrikaner nachts auf der
Strasse oder von einem Fenster heraus vollig unmissverstindlich
zum Beischlaf aufgefordert werden. <Ach Monsieur, ich méchte
wissen, wie das mit einem Schwarzen ist>!»™ Diese zweifache Ob-
jektivierung, in der sich sexualisierte und rassifizierte Diskriminie-
rungsformen {liberkreuzten, wurden als «besonders peinlich, weil
enorm rassistisch» wahrgenommen”.

Die vermehrten Meldungen von verletzenden Rassismuserfah-
rungen und deren ungiinstigen Auswirkungen auf die Ziele der ka-
tholischen Kirche veranlassten schliesslich auch das Justinus-Werk
dazu, sich selbst Rechenschaft dartiber abzugeben, wie «briider-
lich» ihr gelebtes Christentum tatsiachlich war — oder ob es auch vor
der Kategorie «Rasse» halt machen wiirde. Fiir die goldene Jubila-
umsfeier 1977 wurde daher zu kritischer Selbstreflexion ermahnt:

«Wihrend die einen bereits von einer vielrassischen Gesell-
schaft triumen, die die verschiedenen Kulturen miteinan-
der verbindet und die eigene neu belebt, sind andere immer
noch dem Vorurteil verhaftet, Farbige seien unzivilisiert wie
die Affen. [...] Wenn das Justinus-Werk in Fribourg sein
Goldenes Jubilium feiert, wire es fiir uns alle vielleicht ein-
mal an der Zeit, dartiber nachzudenken, ob es nicht auch an

Frauen in der Schweiz, in: Shelley BerLowrtz / Elisabeth Joris / Zeedah
MEIERHOFER-MANGELI (Hg.), Terra incognita? Der Treffpunkt Schwarzer
Frauen in Ziivich, Ziirich 2013, S. 143-185.

’® DoscH (wie Anm. 73), S. 17.

” Ebd. Der Begriff der Rassifizierung verweist darauf, dass es sich bei «Rasse»
nicht um natiirliche Unterschiede zwischen Menschen handelt, sondern dass
die Unterteilung in Menschengruppen und die damit einhergehende Zu-
schreibung von Eigenschaften sowie deren Hierarchisierung das Resultat
sozialer und historischer Prozesse zur Herstellung und Stabilisierung von
Machtverhaltnissen sind, vgl. Chantal CRENN / Simona TERSIGNT, Entretien
avec Eric Fassin, in: Corps 1/10 (2012), S. 21-27.



Justinus-Werk und aussereuropiische Studierende in Freiburg 229

uns liegen konnte, dass es sowenig zu gegenseitigem Geben
und Nehmen kommt.»*

Regionalgeschichte: entgrenzt und vielstimmig

Das Justinus-Werk und die katholische Mission haben die Universi-
titsstadt Freiburg zu einem transkulturellen Begegnungs- und Aus-
tauschort werden lassen. Ein Blick auf diese Momente der wech-
selwirkenden Verflechtungen von Globalem und Lokalem eroffnet
neue Sichtweisen auf ihre Geschichte, welche stets auch durch viel-
schichtige Beziige iiber regionale Grenzen hinaus geprigt war.

Nebst diesem Aufbrechen geografischer Eingrenzungen birgt
die Pluralisierung der Akteursperspektiven grosses Potenzial fiir
die Geschichtswissenschaft. Die Integration von Stimmen, die
ausserhalb des klassischen Kanons historischer Untersuchungen
situiert wurden und werden, kann hegemoniale Geschichtsentwiir-
fe kritisch beleuchten, erginzen und teilweise dekonstruieren. In-
dem offizielle Diskurse und Interessen durch die Erfahrungen der
aussereuropaischen Studierenden selbst erginzt werden, lassen sich
bisherige eurozentrische Fragestellungen nach Erfolg oder Schei-
tern transnationaler Ausbildungsprogramme aufbrechen und um
die dialektische Dimension der Begegnung erweitern. So stellten
die jungen Menschen aus den (ehemaligen) Kolonien beispielswei-
se gerade jene Gewissheiten in Frage, die Freiburg urspriinglich
als pradestiniert fiir die Ausbildung der zukinftigen Elite der po-
litisch souverin werdenden Staaten hatten erscheinen lassen. Die
aktive Verstummung solcher Perspektiven hat unter anderem dazu
gefihrt, dass polierte Geschichtsbilder die notwendigen Debatten
liber gesellschaftliche Prozesse in der Schweiz und ihre Verantwor-
tung in der Welt erschwert bis verhindert haben.

Besonders deutlich wird dies mit der gespiegelten Wirklich-
keit der Studierenden in Bezug auf die Selbstwahrnehmung der

% KREMER (wie Anm. 69), S. 47.



230 Barbara Miller, Simone Rees

Schweizer:innen als rassistisch unbelastet. Mit der Benennung ei-
ner «verdeckten», «typisch schweizerischen Ablehnung» themati-
sierten sie bereits damals eine Form von Rassismus, die in den letz-
ten Jahren kontrovers diskutiert wurde. In der Schweiz wird von
diversen Seiten nach wie vor das Geschichtsbild einer <helvetischen
Insel> und damit einer vermeintlichen <Unschuld> im Kolonialis-
mus vehement verteidigt, mit der Erzihlung einer neutralen und
humanitiren Tradition kombiniert und argumentativ breitenwirk-
sam fruchtbar gemacht. Dadurch stosst die Benennung, Diskussion
und Bekimpfung solcher «verdeckten> Rassismen auf viel Wider-
stand, was selbst wiederum die Persistenz ihrer Wirkungsmacht
und Reichweite beférdert. Ein analytisch geschirfter Blick auf Mo-
mente des transkulturellen Austausches und der Begegnung erlaubt
es, die Geschichte Freiburgs — aber auch jene der gesamten Schweiz
— breiter zu beleuchten sowie die Auswirkungen dieser Geschichte
auf unser Hier und Jetzt zu iiberdenken.



	Missionarische Visionen, gespiegelte Wirklichkeiten : das Justinus-Werk und aussereuropäische Studierende in Freiburg

