
Zeitschrift: Freiburger Geschichtsblätter

Herausgeber: Deutscher Geschichtsforschender Verein des Kantons Freiburg

Band: 100 (2023)

Artikel: Missionarische Visionen, gespiegelte Wirklichkeiten : das Justinus-
Werk und aussereuropäische Studierende in Freiburg

Autor: Miller, Barbara / Rees, Simone

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1048406

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1048406
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BARBARA MILLER, SIMONE REES

MISSIONARISCHE VISIONEN, GESPIEGELTE
WIRLICHKEITEN

DAS JUSTINUS-WERK UND AUSSEREUROPÄISCHE
STUDIERENDE IN FREIBURG*

Im Frühling des Jahres 1960 fand im Casinosaal in Bern eine

Veranstaltung mit rund zweitausend Teilnehmenden statt. Unter dem

Ehrenpatronat der Bundesräte Jean Bourgknecht und Ludwig von
Moos traf sich das «katholische Bern» zu einer «Kundgebung für die
aufstrebenden Völker»1. Hauptredner der Veranstaltung war Alois
Haene, Missionar der Missionsgesellschaft Bethlehem Immensee
und Bischof der Diözese Gwelo im kolonialen Simbabwe, damals
Südrhodesien.

In seinem Referat Das Erwachen Afrikas von einem Schweizer

Missionsbischof aus gesehen erklärte Haene dem Publikum, wie
sich die Dekolonisation und die aktuellen sozialen, politischen und
ökonomischen Umwälzungen auf afrikanische Gesellschaften
auswirken würden. Angesichts der radikalen Änderungen ihres ganzen

Lebens bedürften sie mehr denn je der Führung, weshalb die

zukünftige Elite der politisch unabhängig werdenden Staaten gut
ausgebildet werden müsse. Haene sprach sich dafür aus, jungen
Menschen aus (ehemaligen) Kolonien ein Studium an einer
europäischen Universität zu ermöglichen, wobei er Freiburg als

prädestiniert dafür ansah: «Meines Erachtens wäre gerade Freiburg

Vortrag, gehalten am 31. Mai 2022 vor dem Deutschen Geschichtsforschen-
den Verein des Kantons Freiburg.

1 Fridolin Stöckli, Aus dem heimatlichen Missionsleben, in: ECHO SMB
24/3 (1960), S. 84.



206 Barbara Miller, Simone Rees

ausserordentlich geeignet als Bildungsstätte für katholische Afrikaner,

als Zentrum der Wissenschaft im wahren christlichen Sinn und
als Bildungsort gelegen in der demokratischen neutralen Schweiz,
die politisch nicht verdächtigt wird und nicht belastet ist mit einer
kolonialistischen Vergangenheit.»2

Die Universität Freiburg erschien Alois Haene aber wohl nicht
nur aufgrund der genannten katholischen Prägung und der
vermeintlichen kolonialen Unbefangenheit der Schweiz als besonders

geeignet. Vielmehr bestanden in der Stadt an der Saane bereits seit
der Zwischenkriegszeit die institutionellen Strukturen, um ausser-
europäischen Menschen einen Studienaufenthalt in der Schweiz zu
ermöglichen. Das dafür zuständige Justinus-Werk war 1927 von
François Charrière gegründet worden. Der spätere Bischof des

Bistums Lausanne, Genf und Freiburg hatte definiert, dass das Werk
«für die Missionsländer eine Elite von katholischen Laien» ausbilden

solle, «eine absolut nötige Elite, um die Anstrengungen des

einheimischen Klerus zu unterstützen und namentlich um die
gesellschaftlichen Reformen zu fördern, welche die im engeren Sinn des

Wortes religiöse Eroberung vorbereiten und absichern werden»3.
Die jungen Menschen wurden mit einem Stipendium, aber auch
im Umgang mit den Behörden oder durch Sprachunterricht
unterstützt. Eine persönliche Betreuung und enger Kontakt sollten ihnen
«neben der wissenschaftlichen eine gediegene charakterliche
Formung und eine weltanschauliche Ausrichtung» mitgeben4.

2 Alois Haene, Das Erwachen Afrikas von einem afrikanischen Missionsbischof

aus gesehen, in: ECHO SMB 24/4 (1960), S. 94-103, hier S. 103.
3 Zitiert nach: St-Justin (Hg.), 73 ans St-Justin, 1927-2002 75Jahre St-Justin,

1927-2002, Freiburg 2002, S. 19.
4 Bernard Wild, Das Justinus-Werk, in: Bethlehem. Illustrierte

Monatszeitschrift der Bethlehem-Missionare 70/4 (1965), S. 184-187, hier S. 185.
Ab 1928 studierten fünf Chinesen mit Unterstützung des Justinus-
Werks in Freiburg. Mit der Übernahme der Institution durch den
Augustinerorden anfangs der 1950er-Jahre und vor allem auch aufgrund der
veränderten geopolitischen Bedingungen wandelte sich die Anzahl und
Herkunft der jungen Menschen aus Übersee. Fortan erhielten vermehrt



Justinus-Werk und aussereuropäische Studierende in Freiburg 207

Das Justinus-Werk machte Freiburg zu einem Ort der globalen
Begegnung und des transkulturellen Austauschs. Als kirchliche
Institution verfolgte es spezifische Interessen und Zielsetzungen, die
Ausdruck der allgemeinen katholischen Missionsausrichtung im
20. Jahrhundert waren. An seinem Beispiel lassen sich aber auch

Veränderungen, Persistenzen und Widersprüche beim Übergang
von der kolonialen zur dekolonialen Phase nachzeichnen: Selbst-
und Fremdverständnisse der Mission und der Schweizerinnen
mussten adaptiert und modifiziert werden, wobei insbesondere die

Wirkungsmacht und die Einflussnahme der Studierenden selbst
dies forcierten. Mit der Präsenz von Menschen aus (ehemalig) ko-
lonialisierten Gebieten in der Schweiz entstanden Resonanzen, die
sich nicht immer mit den intendierten Zielen der Missionen deckten

und ihnen stellenweise sogar zuwiderliefen5. Die aussereuropäi-
schen Studierenden hielten der hiesigen Gesellschaft einen Spiegel
vor und brachten Gewissheiten, Identitäten und tradierte
Denkmuster ins Wanken.

Dieses wichtige Kapitel der Freiburger Verflechtungsgeschichte
wird hier anhand von Quellen der Missionsgesellschaft Bethlehem
beleuchtet. Sie war das grösste und bedeutendste katholische
Missionsinstitut der Schweiz und mit dem Justinus-Werk eng
verbunden. Vor allem aber hielt sie durch ihre vielfältigen
Publikationsorgane eine gewichtige Stimme innerhalb des katholischen

Studierende aus Afrika und Lateinamerika Unterstützung und die
Gesamtzahl stieg von sechs im Jahr 1951 auf die Höchstmarke 147 im Jahr
1975.1983 ging die Leitung des Werks schliesslich von den Augustinern
an die Missionsgesellschaft Bethlehem über. Weitere Zweigstellen der
Institution entstanden unter anderem in Zürich, München und in Würzburg,

wo sich das Missionsärztliche Institut befand, vgl. St-Justin (wie
Anm. 3).

5 Der aus der Akustik stammende Begriff der Resonanz wird hier zur
Untersuchung der Rückwirkungen aussereuropäischer Missionsbemühungen auf
die Ursprungsgesellschaften verwendet. Siehe Rebekka Habermas / Richard

Hölzl, Mission global. Eine Verflechtungsgeschichte seit dem 19. Jahrhundert,

Köln 2014.



208 Barbara Miller, Simone Rees

Milieus inne und die von ihr verbreiteten Inhalte besassen hegemo-
niale Durchschlagskraft'. Sie fungierte als Sprachrohr für die
Erfahrungen der aussereuropäischen Studierenden und machte damit
deren Stimmen in der schweizerischen Öffentlichkeit sichtbar. Ihre
Quellen ermöglichen einen überkreuzten Blick, der sowohl die
offiziellen Diskurse und Interessen wie auch die Wahrnehmungen und
Interventionen <von unten> integriert - so lassen sich auch die
unerwarteten Dynamiken, Erfahrungen und Widersprüche untersuchen,
die ansonsten verdeckt bleiben würden7. Die Missionsgesellschaft
Bethlehem war schliesslich nicht nur Plattform und Kommentatorin,

sondern auch Produzentin und Katalysatorin konfliktreicher
Verhandlungen über Zugehörigkeit, Identität, Rassismus und
Religion. Durch ihre Brille kann das Auseinanderklaffen von Ansprüchen

der katholischen Weltmission und den in Freiburg erlebten
Wirklichkeiten beleuchtet sowie nach den Rückwirkungen auf das

6
Beispielsweise erschien ihre aufwändig gestaltete, monatliche Publikation
Bethlehem in deutscher, französischer, italienischer und englischer Sprache,

wobei rein die deutsche Ausgabe 1960 eine Auflagenzahl von ungefähr
30000 hatte. Nebst ihren diversen Schrifterzeugnissen beinhaltete die
Öffentlichkeitsarbeit der Bethlehem Mission auch das Aufführen von Filmen,
die sie in ihren Missionen gedreht hatte, sie kuratierte ein Museum und
diverse Ausstellungen, vertrieb Produkte aus den Kolonien auf Bazaren oder
initiierte spezifisch auf die Mission ausgerichtete Fastnachtsrituale - dabei

popularisierte und verfestigte sie breitenwirksam Vorstellungen vom «Eigenen»

und «Anderen». Vgl. Barbara Miller / Simone Bleuer, Verkörpern -
Verfestigen - Verflechten. Resonanz missionarischer Kulturkontakte in der
katholischen Schweiz der 1950er und 1960er Jahre, in: Traverse. Zeitschrift
für Geschichte - Revue d'histoire 26/1 (2019), S. 94-106.

7 Wie gewinnbringend eine solche kombinierte analytische Perspektive auf die
transnationale Geschichte der höheren Ausbildung sein kann, haben jüngste
Studien unterstrichen. Vgl. Anja Rathmann-Lutz / Matthieu Gillabert /
Karine Crousaz (Hg.), Attraktive Orte. Zur Aufnahme ausländischer
Studentinnen / Accueillir l'étudiant-e étrangerère, Zürich 2018 (Traverse 25/1);
Eric Burton (Hg.), Journeys of education and struggle. African mobility
in times of decolonization and the Cold War, in: Stichproben: Vienna Journal

ofAfrican Studies 34/18 (2018), S. 19-43.



Justinus-Werk und aussereuropäische Studierende in Freiburg 209

Leben der Studierenden einerseits und auf die Schweizer Gesellschaft

andererseits gefragt werden.

Globale Ansprüche der Mission

In der Missionsausrichtung und -entwicklung der katholischen Kirche

fand in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts ein Paradigmenwechsel

statt, wobei das Justinus-Werk in zweifacher Hinsicht als

dessen Produkt begriffen werden kann. Erstens war sein Standort in
Freiburg kein Zufall. Nach dem Ende des Ersten Weltkriegs wurden
die negativen Auswirkungen der engen Verbindung von religiöser
Mission mit imperialen Expansionsprojekten deutlich, da Missio-
nardnnen als Vertreterdnnen ihrer Nationen wahrgenommen und
entsprechend von gegnerischen Ländern aus ihren Missionsgebieten
ausgewiesen oder interniert worden waren8. Vor dem Hintergrund
dieser Erfahrung kritisierte Papst Benedikt XV. 1919 in seiner
Missionsenzyklika Maximum Illud die Verschränkung von religiöser
Glaubensausbreitung und politischer Machtausübung. Er bekundete

«grosse Betrübnis» über diejenigen, die «nicht so sehr der Eifer

für die Verbreitung des Reiches Gottes als der für die Vermehrung

der Grösse des eigenen Staates» antreibe9. Missionen sollten
nicht «dem Vaterland hienieden, sondern dem Vaterland, das droben

ist, Bürger» zuführen10.

In diesem Zusammenhang erschien die vermeintlich kolonialpolitisch

unbelastete Schweiz für Rom als idealer Ort, um den Grundstein

für eine internationale, zentrierte katholische Missionsbewe-

8 Vgl. Valentine Ugochukwu Iheanacho, Maximum Illud and Benedict
XV's Missionary Thinking. Prospects ofa Local Church in Mission
Territories, Saarbrücken 2015.

9 Benedikt XV., Maximum Illud, in: Der Heilige Stuhl, Enzykliken
https://w2.vatican.va/content/benedict-xv/it/apost_letters/documents/hf_
ben-xv_apl_l 9191130_maximum-illud.html, 12.9.2018.

10 Ebd.



210 Barbara Miller, Simone Rees

gung zu legen11. Freiburg mit seiner zweisprachigen Universität
avancierte zum neuen Intellektuellen-Zentrum der katholischen
Schweiz und zum internationalen missionswissenschaftlichen
Forschungsplatz. Die «missionarische Hochburg» an der Saane

beheimatete Mitte des 20. Jahrhunderts fünfundzwanzig
Missionsgesellschaften, -vereine und -orden und war Kongressort für die
akademische Auseinandersetzung mit der globalen Dimension des

Katholizismus12.
Zweitens stellte die Ausbildung von jungen Menschen aus

(ehemaligen) Kolonien ein zentrales Puzzlestück in der missionarischen

Auffassung der katholischen Kirche im 20. Jahrhundert dar13. Die

11 Die staatspolitische Maxime der Neutralität hat die Schweiz auch im Kontext

des Kolonialismus nicht zur Aussenseiterin gemacht, sondern ihre
Verflechtungen vielmehr auf eine spezifische Weise verstärkt - unter anderem
auch deshalb, weil sie sich nicht immer neutral verhielt. Vgl. Daniel Speich
Chassé, Verflechtung durch Neutralität. Wirkung einer Schweizer Maxime
im Zeitalter der Dekolonisation, in: Patricia Purtschert / Barbara Luthi /
Francesca Falk (Hg.), Postkoloniale Schweiz. Formen und Folgen eines
Kolonialismus ohne Kolonien, Bielefeld 2012, S. 225-244.

12 Initiiert wurde die Erstarkung der katholischen Missionsbewegung in der
Schweiz der Zwischenkriegszeit und die Erhebung der Stadt zum neuen
Intellektuellen-Zentrum durch den 1921 in Freiburg tagenden, ersten
akademischen Missionskongress. Urs Altermatt, Die goldenen Jahre des

Milieukatholizismus 1920-1945, in: ders. (Hg.), Schweizer Katholizismus
zwischen den Weltkriegen 1920-1940, Freiburg 1994, S. 2-26. Nebst den
zahlreichen Niederlassungen ausländischer Missionsinstitute trug auch die

Beheimatung von internationalen Organisationen wie der katholischen
Studenten- und Akademikerinternationale Pax Romana oder der Katholischen
Internationalen Presseagentur KIPA zur Transnationalisierung der Saane-

stadt bei. Siehe Urs Altermatt / Joseph Widmer, Das schweizerische
Missionswesen im Wandel. Strukturelle und mentalitätsmässige Veränderungen
im schweizerischen Missionswesen 1955-1962, Immensee 1988 (Schriftenreihe

der Neuen Zeitschrift für Missionswissenschaft), S. 8ff.
13 Die katholische Kirche partizipierte damit am «Goldenen Zeitalter» der

Globalisierung von Auslandstipendien. Siehe Eric Burton, Decolonization,
the Cold War and Africans' Routes to Higher Education overseas 1957-65,
in: Journal of Global History 15/1 (2020), S. 169-191.



Justinus-Werk und aussereuropäische Studierende in Freiburg 211

Unterstützung eines Studiums an einer westlichen und katholisch
geprägten Universität verfolgte drei Zielsetzungen: Der Ubergang
von kolonialer Fremdherrschaft zu politisch souveränen Staaten
sollte ohne Einbussen für die aufgebauten Lokalkirchen geschehen,

eine weitere Ausbreitung des Kommunismus sollte verhindert
und eine (Re-)Vitalisierung des religiösen Lebens in Europa erreicht
werden.

«Pubertätskrise eines jungen Mannes» - <Zivilisierung> der
Dekolonisation
Bereits in der Zwischenkriegszeit erstarkte antikolonialer Widerstand

im globalen Süden. Angesichts dieser Entwicklung fürchtete

Rom um das Weiterbestehen der dort aufgebauten Kirchen und
bemühte sich zusehends, eine einheimische Hierarchie zu errichten.

Papst Benedikt XV. und sein Nachfolger Pius XI. vertraten
die Uberzeugung, dass nur durch eine stärkere lokale Verankerung
und ein gleichzeitiges Eindämmen des bisherigen Eurozentrismus
die Kirche trotz möglicher politischer Veränderungen weiterbestehen

könne14. Spätestens mit der rasant anwachsenden Zahl souverän

werdender Staaten in den 1950er- und 1960er-Jahren erschien
die Ausbildung nicht bloss von künftigen Klerikern, sondern auch

von politischen und gesellschaftlichen, im Katholizismus verankerten

Führern immer dringlicher15.
Das Ende kolonialer Fremdherrschaft wurde aus missionarischer

Sicht einerseits als nun zeitgemässer Schritt in einem
prädeterminierten Prozess betrachtet, der aufgrund der zivilisatorischen

14 Eine lokale Kirche mit lokalen Elementen und Strukturen aufzubauen - die

«plantatio ecclesiae» - war seit Anbeginn das ultimative Missionsziel der
katholischen Kirche, geriet jedoch im Zuge des kolonialen Zeitalters in Vergessenheit

und wurde erst in der Zwischenkriegszeit aktiv wiederbelebt. Siehe

Valentine Ugochukwu Iheanacho, Historical Trajectories of Catholicism
in Africa. From Catholicae Ecclesiae to Ecclesia Africa, Oregon 2021, S. 58ff.

15 Für die Reorganisation und Transformation der katholischen Kirche
angesichts der Dekolonisation grundlegend Elizabeth Foster, African Catholic.
Decolonization and the Transformation of the Church, Cambridge 2019.



212 Barbara Miller, Simone Rees

Vorarbeit> der Kolonialmächte möglich geworden sei. Europa habe
viel getan für die Kolonien, doch nun gelte es «langsam zurückzutreten

und dem wachsenden Kinde mehr und mehr Freiheit und
Verantwortung zu geben»16. Andererseits erschien es den Missio-
nar:innen dringlicher denn je, die jungen Menschen zur
Selbstbestimmung und Selbstständigkeit heranzuführen, um eine geordnete

Machtübertragung zu gewährleisten. Aus ihrer Sicht resultierte
nämlich die «brodelnde Unruhe» in den Kolonien aus der fehlenden

Zurückhaltung und Geduld der Führungselite17. Ihr «unbändiges

Streben nach Freiheit und Selbstregierung» lasse sich nicht mehr
zurückhalten18. Getrieben von extremem Nationalismus,
«Freiheitsfimmel» und ungezügeltem Grössenwahn hetze man zur Tat19.

Viele Fehlschläge in Bezug auf Staat und Verwaltung, Wirtschaft
und Technik würden mit jugendlichem Elan in Kauf genommen20.

Diese Ubersprungshandlung erklärte die Mission mit der
fehlenden Charakterfestigkeit der Führungseliten in den Kolonien: In
Analogie zum «Erwachen des individuellen Selbstbewusstseins»
zeige sich im afrikanischen und asiatischen Nationalismus, dass sich
eine werdende Persönlichkeit zunächst vor allem durch die

Abgrenzung gegenüber den <andern>, den Eltern und Erziehern,
definiere21. Ihr Verhalten wurde mit «der Pubertätskrise eines jungen

16 Paul Bossard, Südrhodesien vor der Entscheidung, in: Bethlehem-Kalender
40 (1961), S. 28-43, hier S. 39.

17 Max Blöchliger, Visitationsreise durch das gärende Afrika, in: Bethlehem.

Illustrierte Monatszeitschrift der Bethlehem-Missionare 66/11 (1961),
S. 471-474, hier S. 474.

18
Igo Gassner, Für die Führer der jungen Nationen. Missionsgebetsmeinung
im Februar, in: Bethlehem. Illustrierte Monatszeitschrift der Bethlehem-Missionare

67/2 (1962), S. 84-85, hier S. 84.
19 Werner Zurfluh, Durch Zusammenarbeit Gerechtigkeit und Friede, in:

Bethlehem. Illustrierte Monatszeitschrift der Bethlehem-Missionare 69/3
(1964), S. 140.

20 Gassner (wie Anm. 18), S. 84.
21 Hermann Schaufele, Afrika - die wichtigste Aufgabe der Weltmission, in:

ECHO SMB 24/7 (1960), S. 159-161, hier S. 161.



Justinus-Werk und aussereuropäische Studierende in Freiburg 213

Mannes» verglichen22. Mit diesem Narrativ reproduzierte die Mission

die Inferiorität aussereuropäischer Gesellschaften aufs Neue und
ermöglichte es, die vollzogene Angleichung in Form der staatlichen
Souveränität weiterhin in einem Dominanzverhältnis zu denken.
Da die Kirche «mit einem konstruktiven christlichen Programm»
aufwarten könne, um die Dekolonisation in zivilisierte Bahnern zu
lenken, erachtete die katholische Mission die neuen geopolitischen
Verhältnisse als potenziell gewinnbringend für ihr eigenes Vorhaben23.

Gerade das Evangelium mit seiner Lehre von der Freiheit, der
menschlichen Würde und der persönlichen Verantwortung erlaube
die Entfaltung aller Möglichkeiten und Kräfte eines Volkes auf der
Selbstsuche24. Der unterstellten fehlenden Charakterfestigkeit der

neuen Eliten galt es nach der Mission somit Orientierung zu bieten
und mittels christlicher Führung den Weg zur politischen Souveränität

zu begleiten.
Ein Studium an einer europäischen Hochschule erschien der

katholischen Kirche dabei in doppelter Hinsicht als geeignete
Lösung zur Unterstützung dieses Prozesses. Durch den Erwerb eines

akademischen Grades würde zum einen die soziale Stellung und
das Prestige der Christünnen angehoben werden, wodurch ihr Ein-
fluss in der Heimatgesellschaft gestärkt werden sollte25. Es verbanden

sich somit religiöse mit säkularen Zielsetzungen: Die Mission
suchte in diesem Moment der gesellschaftlichen Reorganisation
relevante Positionen durch katholische Vertreterrinnen zu besetzen
und ganz allgemein die Stellung der Christinnen innerhalb der
Gesellschaft zu verbessern, wodurch sie sich zusätzliche Attraktivität

für die von ihr propagierte Religion versprach. Zum anderen
erhoffte sich die Mission vor dem Hintergrund der Neustruktu-
rierung geopolitischer Verhältnisse, dass ein Aufenthalt an einer

22 Bossard (wie Anm. 16), S. 39.
23 Edwin Bruggmann, Was tut unsere Mission zur Hebung des Arbeiterstandes,

in: Bethlehem-Kalender 43 (1964), S. 21-27, hier S. 25.
24 Schaufele (wie Anm. 21), S. 161.
25 Wild (wie Anm. 4), S. 187.



214 Barbara Miller, Simone Rees

schweizerischen katholischen Universität auch die Grundlage für
eine gute zukünftige Zusammenarbeit bilden würde. Sie war daran
interessiert, nützliche Netzwerke zu knüpfen und sich - in Abgrenzung

zu den ehemaligen Kolonialherren - als verlässliche Partnerin

zu inszenieren. Durch die Förderung persönlicher Beziehungen
sollte der Weltkatholizismus die Dekolonisation nicht nur
unbeschadet überstehen, sondern sogar gestärkt daraus hervorgehen.

«Feindliche Mächte» - Bollwerk gegen den Kommunismus
Die Etablierung guter Beziehungen zu den künftigen Eliten war
in die Logik des Kalten Krieges eingebunden. Die Missionarün-
nen fürchteten, dass die Ablehnung der ehemals kolonisierten
Menschen gegen ihre Unterdrücker «von Agenten des bolschewistischen

Welt-Imperialismus» raffiniert ausgenützt werden könnte26.

Im Wettrennen-Diskurs der globalen System-Auseinandersetzung
wurden die neu unabhängigen Staaten als ein «Schachbrett der
Auseinandersetzung zwischen Ost und West»27 dargestellt, wobei die

Bereitstellung kostenloser Ausbildung für «tausende intelligente
junge Farbige»28 an kommunistischen Universitäten als die «gefährlichste

von allen Formen der Propaganda und Infiltration»29
definiert wurde.

Katholische Missionen bedienten den Antikommunismus
bereits seit Mitte der 1940er-Jahre taktisch fleissig und stellten ihn
dabei in den Zusammenhang mit Dekolonisation sowie Religion30.

26 Walter Heim, Geburtsstunde neuer Staaten - Schicksalsstunde der Welt, in:
Bethlehem. Illustrierte Monatszeitschrift der Bethlehem-Missionare 66/2
(1961), S. 65-66, hier S. 65.

27 Gassner (wie Anm. 18), S. 84.
28 Ebd.
29 Alois Haene, Afrika braucht uns, in: Bethlehem. Illustrierte Monatszeitschrift

der Bethlehem-Missionare 71/5 (1966), S. 216-224, hier S. 222.
30 Zum Antikommunismus der katholischen Kirche in der Nachkriegszeit

siehe Peter Kent, The Lonely War of Pope Pius XII. The Roman Catholic
Church and the Division ofEurope 1943-1950, Montreal 2002. Dabei fusste
die Rhetorik von Pius XII. bereits auf einer über hundertjährigen Tradition,



Justinus-Werk und aussereuropäische Studierende in Freiburg 215

Dieses diskursive Mittel fundierte auf einer neuen missionarischen
Imagination des globalen Raumes nach dem Zweiten Weltkrieg.
Die Missionar:innen prognostizierten neben einem Aufbruch im
globalen Süden einen tiefgreifenden Machtverlust des «kranken»
Europas, das in einem dritten Weltkrieg nur noch «dritte Person,
Schauplatz, Objekt, Landungsstelle, Grab» sein würde31. Dieser
drohende Bedeutungsverlust und das Narrativ eines weltweiten
Kampfes zwischen Christentum und Kommunismus akzentuierten
die Dringlichkeit missionarischen Wirkens. Die «vitalen Urtriebe
des Menschen» könnten nämlich «nicht durch Angst vor
Atombombe und Atomkrieg in Schach gehalten werden, sondern nur
durch den Geist, den Heiligen Geist, den Geist Christi»32.

Die Dekolonisation umfasste für die Mission viel mehr als

politische Souveränität; sie sah darin auch einen Entscheid für oder

gegen die Religion, und diesem wurden globale Konsequenzen
zugeschrieben. Missionar:innen sahen ihre Funktion als <Bollwerk

gegen den Kommunismus» nämlich nicht nur als zukunftsweisend
für aussereuropäische Menschen an. Vielmehr erhielt diese durch
den Verweis auf weltweite Wechselwirkungen auch globale Dimensionen.

Es wurde vorhergesagt, dass die neu entstehenden Staaten

zur «Schicksalsfrage der Alten Welt» werden würden und dass der
«Einbruch der entchristlichten, europäischen Kultur [...] in einer
Katastrophe enden kann, die auch Europa mit in die Tiefe zu reis-
sen vermag»33.

vgl. Dianne Kirby, Religion and the Cold War - An Introduction, in: dies.
(Hg.), Religion and, the Cold War, New York 2003, S. 1-22.

31 Reinhold Schneider, Katastrophe und Weltmission, in: Bethlehem.
Illustrierte Monatszeitschrift der Bethlehem-Missionare 55/5 (1950), S. 230-231,
hier S. 230.

32 German Huber, Das zeitgeschichtlich dringendste Anliegen von heute, in:
Bethlehem. Illustrierte Monatszeitschrift der Bethlehem-Missionare 64/5
(1959), S. 211-213, hier S. 211.

33 O. A., Aus der weiten Weltmission. Afrika, in: Bethlehem. Illustrierte
Monatszeitschrift der Bethlehem-Missionare 55/10 (1950), S. 443.



216 Barbara Miller, Simone Rees

Die Mission stellte sich als die einzig wahre Friedensorganisation
dar, denn «Weltfamilie aller Völker in Frieden, Freiheit und
Menschenwürde» sei «nicht Sache der Organisation, der Technik, der
Wirtschaftsplanung oder der Armee», sondern der «Weltkirche»34.
Das Christentum sei der «letzte[.] Rettungsanker» vor «der Anarchie,

vor dem Kommunismus, vor dem geistigen Bankrott» in den

neu entstehenden Staaten35. Entgegen ihrem Ruf sei Mission folglich
keine «Spiessbürgerzunft», sondern sie beteilige sich «an einem
gewaltigen Wettkampf, wo Stunden und Minuten entscheiden»36. Es

komme darauf an, «wer zuerst kommt, wer zuerst da ist»37. Indem
die Mission den Katholizismus als «dritten Weg» zwischen
Kommunismus und westlichem «Neuheidentum» verortete, inszenierte
sie sich als modernes, geopolitisch unverzichtbares Regulativ38.

Dieses Bedrohungsszenario stellte den diskursiven Rahmen für
die Ausbildung von aussereuropäischen Studierenden im Justinus-
Werk dar: Der «gottlose Kommunismus»39 habe «klar erkannt, dass

im Rat der Völkerfamilie unser schwarzer Bruder in Zukunft ein
gewichtiges Wort mitzureden haben werde», und daraus Konsequenzen

gezogen, «während allzu viele der christlichen weißen Brüder
noch untätig danebenstehen»40. Es gelte nun dringlichst den kom-

34 Huber (wie Anm. 32), S. 211.
35 Rudolf Blum, Für die Anliegen der Weltmission. Wir beten im Dezember

für die katholischen Schulen in Afrika, in: Bethlehem. Illustrierte
Monatszeitschrift der Bethlehem-Missionare 61/12 (1956), S. 526-530, hier S. 526.

36 O. A., Nachrichten aus Fort Victoria, in: Bethlehem. Illustrierte
Monatszeitschrift der Bethlehem-Missionare 52/5 (1947), S. 206.

37 Ebd.
38 Max Blöchliger, So viel zu tun, so wenig erst getan!, in: Bethlehem.

Illustrierte Monatszeitschrift der Bethlehem-Missionare 63/4 (1958), S. 161-165,
hier S. 165.

39 Johannes Beckmann, Der Wandel der Missionslage seit dem Zweiten
Weltkrieg, in: Neue Zeitschriftfür Missionswissenschaft 12 (1958), S. 81-102, hier
S. 84.

40 Paul Meier, Missionsgebetsmeinung im Monat März. Wir beten, dass die
Familien Afrikas von christlichen Grundsätzen durchdrungen werden, in:



Justinus-Werk und aussereuropäische Studierende in Freiburg 217

munistischen Bemühungen für aussereuropäische Studierende ein
katholisches Pendant entgegenzuhalten41. Die Kommunistinnen
seien sehr grosszügig in der Erteilung von Stipendien. Aber auch

an den Universitäten in England, Amerika, Frankreich und anderen
Ländern würde Studierenden aus ehemaligen Kolonien von
Kommunistinnen grösste Aufmerksamkeit geschenkt. Man behandle sie

zuvorkommend, helfe ihnen in finanziellen Schwierigkeiten und

umsorge sie, um sie dann ideologisch zu beeinflussen42. Mit der
Ermöglichung eines Studiums an einer europäischen Hochschule war
es damit aus Sicht der Mission nicht getan. Vielmehr müsse die
Ausbildung in einem gesellschaftlichen Milieu stattfinden, in dem das

Christentum das Fundament bilde.

<Entgiftung> Europas - Revitalisierung religiösen Lebens
Die taktische Verbindung von religiösen Motiven mit dem Anti-
kommunismus und der Logik des Kalten Krieges in den missionarischen

Diskursen sollte auch der Wiederbelebung und Stärkung
des Katholizismus in Europa dienen. Mission beinhaltete nämlich
seit dem 19. Jahrhundert nebst der eigentlichen <Heidenmission>
stets auch eine nach innen gerichtete, auf die heimischen Gläubigen
bezogene Komponente43. Die religiöse Bekehrung des aussereuro-
päischen <Anderen> diente gleichzeitig der Disziplinierung,
Erziehung und Rechristianisierung der Katholikinnen im Heimatland.

Nur wenn der Innenraum Europa sich wieder auf seine eigene

Bethlehem. Illustrierte Monatszeitschrift der Bethlehem-Missionare 65/3
(1960), S. 120-123, hier S. 120.

41 Otto Bischofsberger, Gebetsmeinung im Monat März. Viele Helfer für
die drängenden Aufgaben der Kirche in Afrika, in: Bethlehem. Illustrierte
Monatszeitschrift der Bethlehem-Missionare 64/3 (1959), S. 109-112.

42 Haene (wie Anm. 2), S. 102.
43 Zur Verbindung von Lokalem und Globalem in den Tätigkeiten der Mission

siehe Karolin Wetjen, Das Globale im Lokalen. Die Unterstützung

der Äusseren Mission im ländlichen lutherischen Protestantismus
um 1900, Göttingen 2013.



218 Barbara Miller, Simone Rees

Religiosität besinne und konzentriere, könne er regulierend auf den

Aussenraum, die aussereuropäischen Gebiete, einwirken44.
Sowohl das <Eigene> wie auch das <Fremde> wurden in diesem

Zusammenspiel von innerer und äusserer Mission hochgradig
ambivalent konzipiert. Während die <Heiden> in Übersee einerseits als

bemitleidenswerte <Wilde> Errettungsfantasien wecken sollten,
erschienen sie andererseits aufgrund ihrer <Natürlichkeit> als
unbedarfter und damit tendenziell gottgefälliger. Die eigene Identität
wiederum wurde durch die Gegenüberstellung zu den als

rückständig dargestellten Verhältnissen als <zivilisiert> und überlegen
repräsentiert, wobei gerade diese vermeintliche Zivilisation gleichzeitig

als potenzielle Bedrohung für den wahren Glauben
angesehen wurde45. Namentlich der durch den steigenden Wohlstand
eingetretene «Einbruch des gottlosen Materialismus» habe die
europäischen Gesellschaften «vergiftet» und die Selbstbezeichnung
als «christlich» sei zu einer blossen Chiffre verkommen46. Innerhalb
dieser ambivalenten Alteritäts- und Identitätskonstruktionen wurden

von den Missionen je nach Kontext und Anliegen unterschiedliche

Aspekte betont, um die Dringlichkeit des Missionsprojekts
und dessen Unterstützung durch die heimischen Gläubigen deutlich

zu machen. Das aussereuropäische <Andere> fungierte dabei als

44 Gerald Faschingeder, Missionsgeschichte als Beziehungsgeschichte. Die
Genese des europäischen Missionseifers als Gegenstand der Historischen
Anthropologie, in: Historische Anthropologie 10 (2002), S. 1-30, hier S. 3.

45 Zum Spannungsverhältnis des missionarischen Otherings siehe Richard
Hölzl, Aus der Zeit gefallen? Katholische Mission zwischen Modernitätsanspruch

und Zivilisationskritik, in: Christoph Bultmann / Jörg Rüpke /
Sabine Schmolinsky (Hg.), Religionen in Nachbarschaft. Pluralismus als

Markenzeichen der europäischen Religionsgeschichte, Münster 2012, S. 143—

164. Diese interdependenten und teils widersprüchlichen Bilder, die die
Missionen über das Eigene und das aussereuropäische Andere verbreiteten,

erreichten schliesslich jeden Winkel der Schweizer Gesellschaft, vgl.
Patrick Harries, Butterfly and Barbarians. Swiss Missionaries and Systems
of Knowledge in South-East Africa, Oxford 2007.

46 Meier (wie Anm. 40), S. 120.



Justinus-Werk und aussereuropäische Studierende in Freiburg 219

Projektionsfolie, vor der das <Eigene> abgegrenzt, gespiegelt und
eben auch kritisiert werden konnte.

Entsprechend der missionarisch konstruierten Vorbildfunktion
Europas erschien das gelebte «Unchristentum - unmittelbar unter
den Augen des benachbarten Asien und Afrika»47 - als grösste
Gefahr für die Zukunft. Und die Schweizerinnen wurden dazu aufgerufen,

an der «Heimholung der Welt»48 mitzuwirken: «Die Mission
von heute verlangt nicht bloss ein gelegentliches Missionsalmosen
[sie], sondern den personalen Einsatz eines gelebten Christentums.»49

In der Aufnahme, Ausbildung und Betreuung von aussereuro-
päischen Studierenden sah die Mission ein grosses Potenzial für
persönlichen Einsatz. Die Katholikinnen der Schweiz sollten für
die jungen Menschen ein «wirklich christliches Umfeld» bereitstellen,

in dem sie «das echte Gesicht des Christentums» kennenlernen
könnten50. Die Mission erhoffte sich eine Stärkung des gelebten
Katholizismus und transferierte religiöse Verantwortung in neue
Bereiche. Sie suchte der drohenden Orientierungslosigkeit nach 1945
alternative Entwürfe gelebter Religiosität entgegenzustellen51.
Angesichts der lokalen Erosion der bis anhin tragenden Strukturen des

katholischen Milieus sollten glokalisierte Ziele der Stärkung des

katholischen Profils dienen52.

47 Huber (wie Anm. 32), S. 212.
48 Schaufele (wie Anm. 21), S. 160.
49 Huber (wie Anm. 32), S. 213.
50 O. A., Fragen zum Weltmissionssonntag 1968, in: Bethlehem. Illustrierte

Monatsschrift der Bethlehem Missionare 72/10 (1968), S. 420-432, hier S. 432.
51 Urs Altermatt verortet eine Erosion der katholischen Milieustrukturen ab

1950, vgl. Urs Altermatt, Katholizismus und Moderne. Zur Sozial- und
Mentalitätsgeschichte der Schweizer Katholiken im 19. und 20. Jahrhundert,
Zürich 1989. Für die vergleichbare Entwicklung in Deutschland siehe

Benjamin Ziemann, Missionarische Bewegung und soziale Differenzierung
im Katholizismus. Die Praxis der Gebietsmission in der Bundesrepublik
1950-1960, in: Kirchliche Zeitgeschichte 17/2 (2004), S. 419-438.

52 Unter «glokal» verstehen wir nicht einen Gegensatz zwischen dem
Lokalen und dem Globalen, sondern fokussieren darauf, wie die beiden



220 Barbara Miller, Simone Rees

Lokale Resonanzen

Die im missionarischen Diskurs formulierten Ansprüche wurden
in der Freiburger Wirklichkeit gebrochen, konterkariert und
verschoben. Durch die Präsenz aussereuropäischer Studierender
entstand eine Kontaktzone, in der Zugehörigkeiten, Identitäten und
Lebenswelten konfliktreich verhandelt wurden53. Das <Andere> war
nicht länger passive Projektionsfläche missionarischer Interessen,
sondern begegnete als reales Subjekt mit eigener Handlungsmacht,
Vorstellungen und Zielen im Alltag. Insbesondere die vermeintliche

kulturelle Verankerung im Christentum und die
kolonialrassistische Unschuld der Schweizerrinnen wurde von den Studierenden

in Frage gestellt.

Europa - «ein gigantisches und kaltes Museum»
«Das Christentum in der Schweiz finde ich äusserlich. Und warum
kommen die Missionare in den schwarzen Erdteil, wenn es in ihrer
Heimat selber soviel Spaltung gibt? Ich gehe gern wieder nach Hause;

die Gemeinschaft ist dort schöner.»54 Mit diesen Worten
kommentierte ein nigerianischer Student, der in Freiburg Rechtswissenschaft

studierte, seinen Aufenthalt in der Schweiz. In den Kolonien

räumlichen Kategorien in gegenseitiger Wechselwirkung stehen. Vgl. Roland
Robertson, Glocalization. Time-Space and Homogenity-Heterogeneity,
in: Mike Featherstone / Scott Lash / Roland Robertson (Hg.), Global
Modernities, London 1995, S. 25-44.

53 Kontaktzone meint in diesem Zusammenhang, dass sich Menschen
unterschiedlicher Herkunft begegneten, miteinander interagierten und Beziehungen

eingingen. So können Austausch- und Aushandlungsprozesse in den
Blick genommen werden, ohne die zugrunde liegenden asymmetrischen
Machtverhältnisse zu vernachlässigen. Vgl. zum Begriff Mary Louise Pratt,
Imperial Eyes. Travel Writing and Transculturation, New York 1992, und
zum Missionskontext Rebekka Habermas / Richard Hölzl, Einleitung, in:
dies. (Hg.) (wie Anm. 5), S. 17-19.

54 Willi Stolz, Ueberseestudenten vergleichen, in: Bethlehem. Illustrierte
Monatszeitschrift der Bethlehem-Missionare 74/5 (1969), S. 229-231, hier S. 229.



Justinus-Werk und aussereuropäische Studierende in Freiburg 221

hatten die Studierenden durch die Missionaninnen in glorifizierender
Weise von den durch die jahrhundertalte christliche Kultur und

Geschichte geformten europäischen Gesellschaften gehört. Der
Katholizismus wurde ihnen als Wertegrundlage mit alltagsstrukturierender

und gemeinschaftsstiftender Kraft repräsentiert, die das
Leben und Handeln von Schweizer:innen von der Wiege bis zur Bahre
definiere.

Dies entsprach jedoch nicht den Erfahrungen, die die Studierenden

vor Ort machten. Das Christentum stellte in der zweiten Hälfte
des 20. Jahrhunderts für breite Teile der Bevölkerung der Schweiz
keinen prioritären Identitätsmarker mehr dar, seine alltagsweltliche
Bedeutung war im Abnehmen begriffen und die Kirchenbindung
machte einer anonymen Privatreligiosität Platz55. Diese Verschiebung

religiösen Lebens brachte es nach der Ansicht der Missionen

mit sich, dass die Studierenden vornehmlich mit sogenannten
«lauen» Christdnnen in Kontakt kämen, die sie dann missverständ-
licherweise als «typische Vertreter» des Glaubens fehlinterpretieren

würden56. Es wurde zudem beklagt, dass die Studierenden die
Schweizer Gesellschaft offenbar nicht als im Christentum vereint,
sondern als gespalten wahrnahmen. Im direkten Vergleich waren es

vielmehr die aussereuropäischen Christünnen, die ihr Leben offen
nach christlichen Grundsätzen gestalteten.

Das ursprüngliche Ziel, das religiöse Profil der Studierenden
durch ein katholisches Umfeld zu stärken, wurde damit in sein

Gegenteil verkehrt. Die Erfahrungen während ihres Studienaufenthalts

würden dazu führen, dass die Studierenden die Schweiz
«geschockt» ob der Äusserlichkeit des religiösen Lebens verlassen

würden. Gefahr dieser Desillusionierung sei eine Abkehr vom
Christentum. Da sie keine Verbindung zu ihren «Glaubensbrüdern»

und kein «echtes Leben aus dem Glauben» finden konnten,
seien sie «so enttäuscht», dass sie «fast nicht mehr an die christliche

55 Vgl. Altermatt (wie Anm. 51), S. 161ff.
56 O.A. (wie Anm. 50), S. 432.



222 Barbara Miller, Simone Rees

Liebe» glauben würden57. Frustriert kommentierten einige Missionare,

dass Europa auf die jungen Menschen den Eindruck eines

«gigantischen und kalten Museums» mache und dass so alles, «was
Missionare in mühsamer Arbeit aufgebaut» hätten, vom «•«christlichem

Abendland wieder zunichte» gemacht worden sei58. Im
Aufeinanderprallen von missionarisch verbreiteten Narrativen und ge-
lebter Realität wurden die der Weltmission inhärenten Prämissen
brüchig. Die Erfahrungen in der Schweizer Gesellschaft resultierten
bei vielen Studierenden nicht nur in einer Verunmöglichung
erfolgreicher Integration und der von den Missionen angestrebten
Verankerung im Christentum. Sie führte darüber hinaus zu einer
grundsätzlichen Hinterfragung des kolonialen Superioritätsanspruchs der
Weissen. Vor der Folie der direkten persönlichen Begegnung mit
dem durch Missionaninnen und Kolonialmächte angepriesenen
Europa erschienen den Studierenden ihre eigenen Heimatländer als

menschlicher, und die jahrhundertelang propagierte Überlegenheit
der Grundfeste von Zivilisation, Christentum, Fortschritt und
Entwicklung wurde in Frage gestellt.

Die Missionen befürchteten, dass die Begegnung mit diesem
«gigantischen und kalten Museum» schliesslich nicht nur in einer
Abwendung vom Christentum resultiere, sondern gar die Verbreitung
des Kommunismus forciere:

«Fünfzehn Jahre lebte Jomo Kenyatta, der bekannte Kikuyu-N_,
im christlichen Abendland. Er kam als Christ und kehrte als
diplomierter Heide wieder nach Afrika zurück, um das geistige Haupt
der Mau-Mau-Bewegung zu werden. Tschu Enlai und Ho Chi-minh

57 Wild (wie Anm. 4), S. 184.
58 Louis Zimmermann, Unter uns, in: Wendekreis. Illustrierte Monatsschrift

der Missionsgesellschaft Bethlehem 78/3 (1973), S. 32.
59 Weiss wird in diesem Artikel kursiv geschrieben, um seinen Konstruktionscharakter

zu unterstreichen. Die Bezeichnung referiert nicht auf die biologische

Eigenschaft einer Gruppe, sondern auf ihre historisch bedingte
Machtposition.



Justinus-Werk und aussereuropäische Studierende in Freiburg 223

kehrten aus dem christlichen Abendland als fanatische Vorkämpfer
des Weltkommunismus in ihre asiatische Heimat zurück.»60

Der Verweis auf zeitgenössisch bekannte Führungspersonen der

Dekolonisationsbewegung sollte den heimischen Katholik:innen
das ganze Ausmass ihrer Verantwortung vor Augen führen. Gleichzeitig

zementierten solche Erzählungen den rassistischen Stereotyp

einer fehlenden Eigenständigkeit und differenzierten
Entscheidungskraft aussereuropäischer Menschen. Die Missionen bildeten
damit zwar die gespiegelte Realität und die Handlungsmacht der
Akteure ab. Sie verstanden es aber, diese in ihre propagierten
Weltsichten einzubinden und reproduzierten asymmetrische Machtverhältnisse

und koloniale Denksysteme aufs Neue.
Im globalen Systemwettkampf wurde die Position der

katholischen Mission aber nicht nur aufgrund der fehlenden religiösen
Verankerung europäischer Gesellschaften geschwächt, sondern
insbesondere auch durch die vermeintlich egalitärere und antirassistische

Ausrichtung des Kommunismus. Es wurde argumentiert, dass

«im Gegensatz zu den Kolonialherren [...] noch nie ein Russe einem
Schwarzen etwas zuleide getan»61 habe. Während seines Aufenthalts
an Universitäten des Ostens würde der aussereuropäische Student,
gerade auch aus Afrika, «als Gleichberechtigter geachtet und
dadurch begreiflicherweise für das Regime gewonnen»62. Die Mission
erklärte, dass im Gegensatz zu westlichen Ländern die Kategorie
«Rasse»63 im Osten keine Rolle spiele. Dies hetze afrikanische und

60 Huber (wie Anm. 32), S. 213. Um die pauschale Entmenschlichung und
rassistische Verletzung, die das N-Wort beinhaltet, nicht zu wiederholen, wird
es in diesem Artikel durch N_ abgekürzt. Seine Geschichte ist untrennbar mit
jener der Versklavung und des Kolonialismus verflochten und seine Verwendung

dient(e) der Aufrechterhaltung einer Vormachtstellung von Weissen.
61 Bischofsberger (wie Anm. 41), S. 110.
62 K. B., Zur Gebetsmeinung des Monats Juni. Afrika am Scheideweg. Abwendung

des gottlosen Kommunismus, in: Bethlehem. Illustrierte Monatszeitschrift

der Bethlehem-Missionare 61/7 (1956), S. 348-352, hier S. 349.
63 Der Begriff wird in Anführungs- und Schlusszeichen gesetzt, um zu

unterstreichen, dass es sich um ein rassismusbegründendes Konstrukt handelt.



224 Barbara Miller, Simone Rees

asiatische Studierende, die zukünftige Elite in den neuen Staaten,

gegen Europäerinnen auf und schaffe selbst Misstrauen gegenüber
der Mission64. Die jungen Menschen erzwangen damit eine kritische
Überprüfung der sich selbst zugeschriebenen Prinzipien christlicher

Brüderlichkeit in europäischen Gesellschaften und forcierten
die katholische Mission, diesem - der Kirche schadenden - Missstand

Aufmerksamkeit zu schenken. Damit setzten sie auch die bis
anhin als selbstverständlich angenommene rassistische Unbefangenheit

der Schweiz auf die missionarische und öffentliche Agenda.

Rassismus - «die brutale Kehrseite der schönen Zivilisation»
Die Studierenden thematisierten einen systematischen, die Schweizer

Gesellschaft durchziehenden Rassismus und rüttelten damit am
äusserst vulnerablen Selbstbild der weissen Unschuld65. Das Regime
einer europäischen racelessnessM nach 1945 wurde in der Schweiz
mit dem dominanten Geschichtsbild als «koloniale Outsiderin»

Damit wird eine klare Distanz zu demjenigen Begriffsverständnis geschaffen,

das eine Einteilung und Hierarchisierung von Menschen nach vermeintlich

biologischen, kulturellen und religiösen Unterschieden behauptet.
64 O. A., Aus der weiten Weltmission. Licht und Schatten. Christliche

Sozialordnung in Südafrika, in: Bethlehem. Illustrierte Monatszeitschrift der
Bethlehem-Missionare 57/11 (1952), S. 484-491, hier S. 491.

65 Gloria Wekker untersuchte dieses Phänomen der gleichzeitigen Negierung
kolonialer Verflechtungen und rassistischer Diskriminierung und dessen

Implikationen für die Kultur in den Niederlanden, siehe Gloria Wekker,
White Innocence. Paradoxes of Colonialism and Race, Durham 2016.

66 Das Konzept des raceless racism verweist auf das für Westeuropa nach dem
Zweiten Weltkrieg beobachtbare Phänomen, dass «Rasse» zwar keine offen
artikulierte Ordnungskategorie mehr bilden konnte, Rassismus jedoch ein
zentrales gesellschaftstrukturierendes Element mit realer Wirkungsmacht
blieb. Rassifizierendes Denken und Handeln sowie deren Effekte werden
auf diese Weise unsichtbar und unbenennbar gemacht, was zu ihrer
Kontinuität beiträgt. Vgl. David Theo Goldberg, Racial Europeanization, in:
Ethnic and Racial Studies 29/2 (2006), S. 331-364. Für die Schweiz siehe

Noémi Michel, Sheepology. The Postcolonial Politics of Raceless Racism
in Switzerland, in: Postcolonial Studies 18/4 (2015), S. 410—426.



Justinus-Werk und aussereuropäische Studierende in Freiburg 225

kombiniert und so die Vorstellung einer von Rassismus unbelasteten

Gesellschaft verfestigt67. Im christlichen Kontext wurde diese

Identitätskonstruktion darüber hinaus durch die Konzeptualisie-
rung missionarischen Wirkens als egalisierend und deshalb genuin
antirassistische Handlung verstärkt.

Während die Missionen einerseits selbst die zentralen Produzentinnen

dieser humanitären Selbstbilder waren, unterzogen sie diese

andererseits in Bezug auf die neuen Verhältnisse in der Schweiz
zusehends auch einer Demontage und kritischen Beleuchtung. Die
Selbstzuschreibung einer antirassistischen Kultur von
Schweizerinnen wurde etwa vom Bethlehem Missionar, Anthropologen,
Schriftsteller und Redaktor Albert Plangger 1959 als «billiger Pha-
rasäismus» entlarvt. Der «fremdrassige Mensch» trete hier nach wie
vor rein als «Individuum auf, vorübergehend und in einer von uns
(den Bewohnern des Gastlandes) angepassten Lebensweise». Die
Begegnung würde daher als «durchaus willkommene Illustration
der rassistischen Vielfalt, die wir sonst nur vom Hörensagen, aus
Büchern und Filmen kennen», und als «konfliktfrei, verständnisvoll,

vornehm» empfunden - «der Farbige weckt und befriedigt
wenigstens unser Kuriositäteninteresse». Sobald jedoch eine gewisse

«persönliche Nähe» in Kauf genommen werden müsse und «die

Farbigen» nicht mehr «die mehr oder weniger liebenswerten,
vorübergehend zur Schau gestellten Kuriositäten oder Exotika» seien,

beginne ein «konfliktgeladenes soziales Drama», so Plangger weiter.

Der Rassismus sei das Ergebnis «unserer durch die Erbsünde
verwundeten Natur, die sich listig und geschmeidig an dem großen
Gebot der Nächstenliebe <vorbeiquetscht>». Nebst dieser theologischen

Begründung stellte er das «Rassenproblem» weiter als Folge
von «anerzogenen Vorurteilen, psychologischen Hemmungen und
gesellschaftlichen Konventionen» dar, die so stark verankert seien,
dass sie nur schwer überwunden werden könnten:

«Wir geben uns kaum genug Rechenschaft über unser stark
ausgeprägtes europäisches Rasse- und Kulturbewusstsein. Wie

67 Paradigmatisch dafür Purtschert/Lüthi/Falk (wie Anm. 11).



226 Barbara Miller, Simone Rees

eine hochragende Feste haben wir es gebaut, das Haus unserer
Werte, unserer Weltschau. Als <menschlich> gilt uns zunächst

nur noch das Heimische, Vertraute, Vaterländische. Unsere
diesbezüglichen Ansichten sind verhärtet und verkrustet.»68

Gerade im Hinblick auf «farbige Studenten unter uns»69 sah sich
die Missionsgesellschaft zur Intervention verpflichtet und gab den
betroffenen Individuen eine Plattform zur Sichtbarmachung ihrer
Erfahrungen mit dem in der Schweiz strukturell verankerten
Alltagsrassismus70. Der Student Joseph Ntamahungiro orientierte die
Leserschaft 1980 zum Beispiel über seine enttäuschten Erwartungen

an der Universität Freiburg. Ihm sei deutlich vermittelt worden,

«dass man dort <unter sich> bleiben will, dass man nur in «einen

Kreisen> miteinander verkehrt». Er habe sich deswegen stets
«schrecklich allein» gefühlt, etwas sei in ihm «zerbrochen», da er
«die brutale Kehrseite der schönen Zivilisation kennengelernt»
habe71. Auch ein Student aus Uganda beklagte den «<esprit cartésien),

d.h. das brüske Urteil, die eilfertige Einteilung der Menschen.
Trotz Einladungen, die man erhält, sind echte Begegnungen schwierig;

in den Augen vieler ist und bleibt unsereins der <N_>»72.

68 Albert Plangger, Überlegungen zur Rassenfrage, in: Bethlehem-Kalender
37 (1959), S. 83-86.

69 Eva-Maria Kremer, Heim für helle Köpfe. Farbige Studenten unter uns,
in: Wendekreis. Illustrierte Monatszeitschrift der Missionsgesellschaft
Bethlehem 82/5 (1977), S. 46-47, hier S. 47.

70 Der Begriff Alltagsrassismus umfasst rassistische Diskurse, Narrative, Wis-
senssysteme, Machtmechanismen und -praxen, die in Gesellschaften,
Individuen und Institutionen verankert sind. Der Alltagsrassismus formt und
beeinflusst Gesellschaften auf subtile Weise, indem er historische, kulturelle

und institutionalisierte Ungleichheitsverhältnisse normalisiert. Vgl. hierzu

Philomena Essed, Everyday Racism, Newbury Park 1991.
71 Joseph Ntamahungiro, Wie ich die Schweiz entdeckte, in: Bethlehem-

Jahrbuch 59 (1980), S. 22-23.
72 Stolz (wie Anm. 54), S. 230.



Justinus-Werk und aussereuropäische Studierende in Freiburg 227

Die aussereuropäischen Studierenden hielten den Schweizerinnen

nicht nur vor Augen, dass auch sie Teil eines Europas mit
kolonialrassistischer Vergangenheit und Gegenwart waren, sondern
sie thematisierten auch die ganz spezifische Natur des Schweizer
Rassismus. Dieser sei zwar nicht «so eindeutig und offenkundig
[...] wie jener in den Vereinigten Staaten oder Südafrika». Typisch
schweizerisch aber sei «eine versteckte, schleichende Ablehnung
der Ausländer, der Fremden»73. Der hiesige Rassismus sei «eher

unterschwellig als offensichtlich»: «Man hört kaum einmal einen
Schweizer sagen: Dieser DrecknJ Es kommt höchstens vor, dass

ein kleines Kind auf uns weist: Schau Mama, ein N_! Doch das ist
natürlich nicht Rassismus.»74 Gerade diese ironische Wendung
verweist darauf, wie der erlebte Schweizer Alltagsrassismus überaus

schwierig zu thematisieren war, da er systematisch hinter vorgehaltener

Hand artikuliert wurde75.

Als verletzend empfanden die Studierenden insbesondere ihre
Behandlung durch die Fremdenpolizei, die Diskriminierung an der
Universität, das ablehnende Verhalten von Schweizerinnen im
öffentlichen Verkehr oder bei der Zimmersuche76. Nebst dieser
generellen Diskriminierung erfuhren die jungen Männer auch s/exoti-
sierende Formen des Rassismus77. Beschrieben wurde das Verhalten

73 Men Dosch, Sind die Schweizer Rassisten?, in: Wendekreis. Illustrierte
Monatszeitschrift der Missionsgesellschaft Bethlehem 84/10 (1979), S. 16-17,
hier S. 16.

74 Ebd.
75 Die Aussagen der Studierenden verweisen auch auf die typisch schweizerische

Strategie, Rassismus als Fremdenfeindlichkeit zu verdecken, was
verharmlosend wirkt und Kontinuitäten zwischen Kolonialismus, Rassenforschung

und Gegenwart verschleiert, siehe Stefanie Claudine Boulila, Race
and Racial Denial in Switzerland, in: Ethnic and Racial Studies 42/9 (2018),
S. 1401-1418.

76 Dosch (wie Anm. 73), S. 17.
77 Der Begriff der S/exotisierung wurde von Jovita dos Santos Pinto geprägt und

verweist auf das diskriminierende Zusammenspiel von Sexualisierung und Exo-
tisierung, vgl. Jovita Dos Santos Pinto, Spuren. Eine Geschichte Schwarzer



228 Barbara Miller, Simone Rees

von Schweizer Frauen, «in der Regel sind es <mittelalterliche> - die
besonders schwarzafrikanische Studenten als blosse Sexualobjekte

betrachten und auszubeuten versuchen. Es kommt - so wird
erzählt - gar nicht selten vor, dass Schwarzafrikaner nachts auf der
Strasse oder von einem Fenster heraus völlig unmissverständlich
zum Beischlaf aufgefordert werden. <Ach Monsieur, ich möchte
wissen, wie das mit einem Schwarzen ist>!»78 Diese zweifache
Objektivierung, in der sich sexualisierte und rassifizierte
Diskriminierungsformen überkreuzten, wurden als «besonders peinlich, weil
enorm rassistisch» wahrgenommen79.

Die vermehrten Meldungen von verletzenden Rassismuserfahrungen

und deren ungünstigen Auswirkungen auf die Ziele der
katholischen Kirche veranlassten schliesslich auch das Justinus-Werk
dazu, sich selbst Rechenschaft darüber abzugeben, wie «brüderlich»

ihr gelebtes Christentum tatsächlich war - oder ob es auch vor
der Kategorie «Rasse» halt machen würde. Für die goldene
Jubiläumsfeier 1977 wurde daher zu kritischer Selbstreflexion ermahnt:

«Während die einen bereits von einer vielrassischen Gesellschaft

träumen, die die verschiedenen Kulturen miteinander

verbindet und die eigene neu belebt, sind andere immer
noch dem Vorurteil verhaftet, Farbige seien unzivilisiert wie
die Affen. [...] Wenn das Justinus-Werk in Fribourg sein
Goldenes Jubiläum feiert, wäre es für uns alle vielleicht einmal

an der Zeit, darüber nachzudenken, ob es nicht auch an

Frauen in der Schweiz, in: Shelley Berlowitz / Elisabeth Joris / Zeedah

Meierhofer-Mangeli (Hg.), Terra incognita f Der Treffpunkt Schwarzer
Frauen in Zürich, Zürich 2013, S. 143-185.

78 Dosch (wie Anm. 73), S. 17.
79 Ebd. Der Begriff der Rassifizierung verweist darauf, dass es sich bei «Rasse»

nicht um natürliche Unterschiede zwischen Menschen handelt, sondern dass

die Unterteilung in Menschengruppen und die damit einhergehende Zu-
schreibung von Eigenschaften sowie deren Hierarchisierung das Resultat
sozialer und historischer Prozesse zur Herstellung und Stabilisierung von
Machtverhältnissen sind, vgl. Chantal Crenn / Simona Tersigni, Entretien
avec Eric Fassin, in: Corps 1/10 (2012), S. 21-27.



Justinus-Werk und aussereuropäische Studierende in Freiburg 229

uns liegen könnte, dass es sowenig zu gegenseitigem Geben
und Nehmen kommt.»80

Regionalgeschichte: entgrenzt und vielstimmig

Das Justinus-Werk und die katholische Mission haben die Universitätsstadt

Freiburg zu einem transkulturellen Begegnungs- und
Austauschort werden lassen. Ein Blick auf diese Momente der
wechselwirkenden Verflechtungen von Globalem und Lokalem eröffnet
neue Sichtweisen auf ihre Geschichte, welche stets auch durch
vielschichtige Bezüge über regionale Grenzen hinaus geprägt war.

Nebst diesem Aufbrechen geografischer Eingrenzungen birgt
die Pluralisierung der Akteursperspektiven grosses Potenzial für
die Geschichtswissenschaft. Die Integration von Stimmen, die
ausserhalb des klassischen Kanons historischer Untersuchungen
situiert wurden und werden, kann hegemoniale Geschichtsentwürfe

kritisch beleuchten, ergänzen und teilweise dekonstruieren.
Indem offizielle Diskurse und Interessen durch die Erfahrungen der
aussereuropäischen Studierenden selbst ergänzt werden, lassen sich

bisherige eurozentrische Fragestellungen nach Erfolg oder Scheitern

transnationaler Ausbildungsprogramme aufbrechen und um
die dialektische Dimension der Begegnung erweitern. So stellten
die jungen Menschen aus den (ehemaligen) Kolonien beispielsweise

gerade jene Gewissheiten in Frage, die Freiburg ursprünglich
als prädestiniert für die Ausbildung der zukünftigen Elite der
politisch souverän werdenden Staaten hatten erscheinen lassen. Die
aktive Verstummung solcher Perspektiven hat unter anderem dazu

geführt, dass polierte Geschichtsbilder die notwendigen Debatten
über gesellschaftliche Prozesse in der Schweiz und ihre Verantwortung

in der Welt erschwert bis verhindert haben.
Besonders deutlich wird dies mit der gespiegelten Wirklichkeit

der Studierenden in Bezug auf die Selbstwahrnehmung der

80 Kremer (wie Anm. 69), S. 47.



230 Barbara Miller, Simone Rees

Schweizerinnen als rassistisch unbelastet. Mit der Benennung
einer «verdeckten», «typisch schweizerischen Ablehnung» thematisierten

sie bereits damals eine Form von Rassismus, die in den letzten

Jahren kontrovers diskutiert wurde. In der Schweiz wird von
diversen Seiten nach wie vor das Geschichtsbild einer <helvetischen
Inseb und damit einer vermeintlichen <Unschuld> im Kolonialismus

vehement verteidigt, mit der Erzählung einer neutralen und
humanitären Tradition kombiniert und argumentativ breitenwirksam

fruchtbar gemacht. Dadurch stösst die Benennung, Diskussion
und Bekämpfung solcher <verdeckten> Rassismen auf viel Widerstand,

was selbst wiederum die Persistenz ihrer Wirkungsmacht
und Reichweite befördert. Ein analytisch geschärfter Blick auf
Momente des transkulturellen Austausches und der Begegnung erlaubt
es, die Geschichte Freiburgs - aber auch jene der gesamten Schweiz

- breiter zu beleuchten sowie die Auswirkungen dieser Geschichte
auf unser Hier und Jetzt zu überdenken.


	Missionarische Visionen, gespiegelte Wirklichkeiten : das Justinus-Werk und aussereuropäische Studierende in Freiburg

