
Zeitschrift: Freiburger Geschichtsblätter

Herausgeber: Deutscher Geschichtsforschender Verein des Kantons Freiburg

Band: 99 (2022)

Artikel: Aspects du culte de Pierre Canisius (XVIIe-XXe siècles)

Autor: Aeby, David

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1033331

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1033331
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DAVID AEBY

ASPECTS DU CULTE DE PIERRE CANISIUS
(XVIIe-XXe SIÈCLES)

À partir du concile de Trente, le catholicisme a trouvé dans le culte
des saints l'une de ses expressions les plus distinctives et les plus
florissantes1. Différents groupes de croyants ont alors cherché à faire
reconnaître par tous leurs idéaux religieux à travers des personnages
à la vie jugée exemplaire. Pour encadrer et mettre sous son contrôle
ces efforts cultuels, l'Eglise de Rome a mis en place des procédures
qui faisaient de la papauté l'ultime arbitre du long chemin qui pouvait
mener de l'apparition d'une réputation de sainteté à la béatification

Conférence donnée le 13 octobre 2020 devant le Deutscher Geschichtsfor-
schender Verein des Kantons Freiburg et la Société d'histoire du canton de

Fribourg.
Abréviations: AEF Archives de l'État de Fribourg; AEvF Archives de
l'Évêché de Lausanne, Genève et Fribourg (à Fribourg); AHSJ Archivum
Flistoricum Societatis Jesu; BCUF Bibliothèque cantonale et universitaire
de Fribourg.

1 Pourun survol des orientations historiographiques sur la sainteté à l'époque
moderne, voir Simon Ditchfield, Thinking with Saints: Sanctity and Society

in the Early Modern World, in: Critical Inquiry 35/3 (2009), p. 552-584.
Quelques travaux parmi les plus stimulants de cette historiographie: Jean-
Michel Sallmann, Naples et ses saints à l'âge baroque (1540-1750), Paris
1994; Marina Caffiero, Lapolitica délia santità: Nascita di un culto nell'età
dei Lumi, Bari 1996; Éric Suire, La sainteté française de la Réforme catholique

(XVF-XVIIIe siècles) d'après les textes hagiographiques et les procès
de canonisation, Pessac 2001; Albrecht Burkardt, Les clients des saints.
Maladie et quête du miracle à travers les procès de canonisation de la première
moitié du XVIIe siècle en France, Rome 2004 (Coll. de l'École française de
Rome 338).



10 David Aeby

puis à la canonisation2. Et seule l'approbation romaine permettait
dès lors le culte du «vénérable serviteur de Dieu» en accordant
l'ouverture de son procès, puis du bienheureux si l'héroïcité de ses

vertus et les miracles obtenus par son intercession étaient reconnus,
enfin du saint en cas de nouveaux miracles.

Ce sont ces difficiles étapes qu'a franchies la cause du jésuite Pierre
Canisius. Après une vie au service de la Réforme catholique dans
les États allemands et suisses comme prédicateur, auteur et missionnaire,

le P. Canisius mourut en 1597 à Fribourg, dans le collège qu'il
avait contribué à fonder3. Commencés peu après sa mort dans les

diocèses de Lausanne et de Munich, les efforts pour sa béatification

n'aboutirent qu'en 1864, et en 1925 pour sa canonisation4. À ce

même rythme, la Compagnie de Jésus a fait aboutir d'autres causes

2 Sur les procédures de béatification et de canonisation à l'époque moderne,
on peut renvoyer parmi les travaux de la décennie écoulée à Miguel Gotor,
Santi stravaganti. Agiografia, ordini religiosi e censura, Roma 2012; id., Le
théâtre des saints modernes: la canonisation à l'âge baroque, in: Florence
Buttay / Axelle Guillausseau (dir.), Saints d'Etat? Politique et sainteté au
temps du concile de Trente, Paris 2012, p. 23-33; Giovanna Fiume, Canonisation

et piété populaire. L'interaction entre développement de la dévotion
populaire et déroulement de la procédure judiciaire à partir du procès de

Benoît le More (Palerme), in: Philippe Castagnetti / Christian Renoux (dir.),
Culture et société au miroir des procès de canonisation (XVP-XX"), Saint-
Étienne 2016, p. 65-86.

3 Jean-André Marquis, Le Collège Saint-Michel de Fribourg (Suisse). Sa

fondation et ses débuts 1579-1597, Fribourg 1969. Sur la vie, les activités et les

écrits de Pierre Canisius ainsi que la bibliographie relative au personnage,
voir les différentes contributions dans Julius Oswald / Peter Rummel (Hg.),
Petrus Canisius - Reformer der Kirche. Festschrift zum 400. Todestag des

zweiten Apostels Deutschlands, Augsburg 1996; Rainer Berndt (Hg.), Petrus

Canisius SJ (1521-1597). Humanist und Europäer, Berlin 2000, ainsi que
Mathias Moosbrugger, Petrus Canisius. Wanderer zwischen den Welten,
Innsbruck 2021.

4 Stefan Samerski, «Wie im Himmel, so auf Erden»? Selig- und Heiligsprechung

in der katholischen Kirche 1740 bis 1870, Stuttgart 2002, p. 256-258
et passim.



Aspects du culte de Pierre Canisius (XVIL-XXC siècles) 11

de longue haleine, comme celles de Pedro Claver (béatification en
1851 et canonisation en 1888), de Jean Berchmans (1865 et 1888) ou
même de Robert Bellarmin (1923 et 1930), mais avait aussi obtenu
des réussites précoces pour Ignace de Loyola (1609 et 1622) et
François-Xavier (1619 et 1622), et d'autres déjà freinées pour Louis de

Gonzague (1621 et 1726) et Stanislas Kostka (1670 et 1725)5.
À travers le cas de Pierre Canisius, nous verrons que sur les plus

de trois cents ans que dura son procès jusqu'à la béatification le

culte qui lui a été rendu s'est décliné sur des variations plus ou
moins concordantes, selon que l'on place la focale sur la Compagnie

de Jésus, avant ou après son temps de suppression et au niveau
de l'ordre dans son ensemble ou sur l'une de ses périphéries, ou sur
le microcosme fribourgeois où le saint passa ses dernières années et

qui abrite encore aujourd'hui ses reliques.

Le culte de Pierre Canisius au collège Saint-Michel de Frihourg
sous l'Ancienne Compagnie de Jésus

Aux XVIIe et XVIIIe siècles, un culte a été rendu à Canisius au collège
Saint-Michel par ses confrères de Fribourg, en un temps où leurs
efforts pour faire aboutir sa cause n'avaient de loin pas encore porté
leurs fruits. Il s'est organisé autour de deux lieux: la chambre où
Canisius mourut et sa sépulture. La chambre de Canisius avait été

transformée en une chapelle officiellement dédiée «à tous les saints»,
mais abritait dans les faits l'expression d'un culte envers Canisius qui
allait très en delà de ce que les prescriptions romaines autorisaient à

l'égard d'un simple «serviteur de Dieu». Permise par l'emplacement
et le caractère privé de la pièce, cette liberté s'est de plus en plus
affichée, au point que les lettres annuelles envoyées par la maison

5 Pierre-Antoine Fabre / Gérard Neveu, Rythmes de l'hagiographie: le cas

jésuite (Stanislas Kostka, Louis de Gonzague et Jean Berchmans), in:
Philippe Castagnetti / Christian Renoux, Procès de canonisation et hagiographie

sur le temps long, Saint-Etienne 2020.



12 David Aeby

fribourgeoise à Rome faisaient mention au XVIIIe siècle du «sacellum
Canisii»6. La sépulture de Canisius quant à elle a vu son rôle dans la
vénération du jésuite changer après que la Compagnie obtint des

autorités fribourgeoises que la dépouille de Canisius fût ramenée dans

l'église du collège. En effet, à sa mort, le jésuite avait été inhumé dans
la collégiale Saint-Nicolas. En 1625, après que l'assurance qu'une
partie du corps restât à Saint-Nicolas eut fait cesser l'opposition du
Chapitre collégial, les restes du candidat aux autels furent déposés
dans l'église du collège, sous une dalle portant le nom du jésuite, ses
dates de naissance et de décès ainsi que celle de la translation7. Celle-
ci dépassait le simple transfert d'ossements d'une église à une autre,
mais marquait, en présence des autorités et des fidèles fribourgeois,
que la cause de Canisius était avant tout celle de la Compagnie, qui
pouvait dès lors mieux encadrer la dévotion des fidèles.

Pour essayer de cerner les pratiques cultuelles des jésuites autour
de ces deux lieux, je croiserai deux sources qui rendent compte de
la vie quotidienne au collège. Premièrement, comme dans toutes les
maisons jésuites, les habitants du collège Saint-Michel ont tenu des

journaux qui rendaient compte au jour le jour de leur activité. Ces

diaires, faits d'annotations parfois très brèves mais aussi plus
développées, rattachaient chaque maison jésuite à l'ensemble de la

Compagnie, à travers leurs fonctions d'information et de contrôle. Ainsi,
à Saint-Michel, un diarium collegii a été tenu par le P. ministre et un
diarium gymnasii par le préfet des études, et les deux poursuivis à la

suppression de la Compagnie8. Deuxièmement, la Bibliothèque can-

6 Daniel Sidler, Heiligkeit aushandeln. Katholische Reform und lokale
Glaubenspraxis in der Eidgenossenschaft (1560-1790), Frankfurt/New York2017,
p. 194-197. Une description de la pièce se trouve dans Marcel Strub, Les
monuments d'art et d'histoire du canton de Fribourg, t. III, La ville de Fri-
bourg, Les monuments religieux (deuxièmepartie), Bâle 1959, p. 156-158.

7 Louis Waeber, La première translation des reliques de saint Canisius (1625),
in: Revue d'histoire ecclésiastique suisse 36 (1942), p. 81-106.

8 BCUF, Ll72/1—12 Diarium collegii 1608-1784, et ibid., L173/1—7 Diarium
gymnasii 1628-1790.



Aspects du culte de Pierre Canisius (XVIIe-XXe siècles) 13

tonale et universitaire conserve aussi un petit cahier rédigé au milieu
du XVIIIe siècle par le P. préfet de l'église du collège pour régler la
marche des cérémonies à Saint-Michel9.

Le 21 décembre, jour anniversaire de la mort de Canisius, des

cérémonies étaient organisées, officiellement en l'honneur des
fondateurs et bienfaiteurs du collège. Jusqu'avant la translation des

reliques, les jésuites se rendaient en visiteurs à la collégiale Saint-Nicolas

sur la tombe de Canisius, et réservaient une cérémonie beaucoup

plus explicite pour la chapelle de Tous-les-Saints. Ainsi, en
1623, ils y récitèrent les litanies le 20 décembre; le lendemain, la plupart

se rendirent à Saint-Nicolas, puis à nouveau à la chapelle où
une image de Canisius et des cierges avaient été disposés sur un
autel10. Après la translation de 1625, les cérémonies incluaient aussi la

tombe, que les ursulines du couvent voisin venaient fleurir chaque
année pour la date anniversaire.

Ces deux lieux sacraux de la tombe et de la chambre mortuaire
introduisaient le culte de Canisius dans le calendrier liturgique et
dans les étapes de la vie des religieux. Le mercredi des Cendres, un
catafalque - «Castrum doloris» ou «sepulcrum» dans les sources -
était dressé sur la dalle de la tombe, pour symboliser la descente

au tombeau du Christ. Une telle construction perpétuait un usage

que le catholicisme baroque du siècle précédent avait jugé efficace

pour exciter la dévotion des foules11. Le vendredi de Parascève, on
y exposait le Saint-Sacrement lorsque la procession des fidèles, qui
parcourait les églises de la ville, s'arrêtait dans celle du collège. Une
fois le temps d'adoration passé et la procession repartie, le Saint-
Sacrement était ramené dans la chambre mortuaire de Canisius
et conservé là jusqu'au dimanche de Pâques, à l'abri des regards,

9 BCUF, L198/5 Consuetudines collegii.
10 BCUF, L172/1, 21.12.1623.
11 Martine Boîteux, Funérailles féminines dans la Rome baroque, in: Bernard

Dompnier (dir.), Les cérémonies extraordinaires du catholicisme baroque,
Clermont-Ferrand 2009, p. 392-393.



14 David Aeby

conformément aux prescriptions liturgiques romaines12. Les jésuites
procédaient de même lors du décès d'un personnage de très grande
importance, papes ou généraux de la Compagnie. Ainsi, en 1730,

un catafalque fut érigé - toujours sur la pierre tombale de Pierre
Canisius - en l'honneur de Pietro Tamburini décédé peu auparavant

à Rome13.

Les moments marquants d'une vie jésuite, quand ils avaient lieu
au collège de Fribourg, se particularisaient par leur lien avec le
culte de Canisius. Les vœux simples et leur rénovation périodique,
mais surtout les vœux solennels étaient fréquemment prononcés
dans la chambre mortuaire de Canisius. De même, à son décès, le

corps d'un jésuite séjournant au collège Saint-Michel était déposé
dans la chapelle de Tous-les-Saints. Le jour de son enterrement, ses

confrères l'amenaient en procession à l'église et déposaient le corps
sur la pierre tombale de Canisius durant la messe de requiem, avant
de le porter au tombeau en chantant le In paradisumu.

Un saint pour toute la Compagnie de Jésus

Pour assurer le succès de la cause de Canisius, ses thuriféraires
devaient le faire connaître comme un modèle répondant aux
exigences des instances romaines et élargir le nombre de ses soutiens15.

C'est dans ce but qu'étaient publiées des biographies de saint, dont
les thèmes topiques et la plasticité du discours permettaient des

12 BCUF, L198/5, fol. 20rv.
13 BCUF, L172/9, 21.04.1730.
14 BCUF, L198/5, fol. 23rv.
15 Les paragraphes suivants résument un chapitre d'une thèse de doctorat

récemment publiée, David Aeby, La Compagnie de Jésus depart et d'autre de

son temps de suppression: les jésuites à Fribourg en Suisse aux XVIIF et XIXe
siècles, Padua 2020, p. 338-363. Voir le compte rendu de l'ouvrage par Paul
Oberholzer SJ dans le présent volume des Freiburger Geschichtsblätter.



Aspects du culte de Pierre Canisius (XVIIc-XXe siècles) 15

réécritures aux sens variés selon les lieux et les époques16. La première
vita de Canisius qu'un jésuite destina à la publication a été rédigée en
1611 par le P.Jacob Keller (1568-1631). Ce jésuite lucernois, auteur
de pièces de théâtre et d'un traité sur le tyrannicide, avait côtoyé
Canisius à Fribourg. Son texte ne fut toutefois pas approuvé par les

supérieurs de la Compagnie qui lui en refusèrent la publication17.
Ces derniers plaçaient leurs espoirs dans le travail du P. Matthäus
Rader (1561-1634), hagiographe et historien de la province jésuite
de Haute-Allemagne. Son De Vita Petri Canisii parut à Munich en
1614, après qu'une première version, achevée en 1611, eut été rej etée

par les censeurs de la curie généralice18. À partir de la publication de

Rader s'est déployée une hagiographie qui montre l'élargissement
des soutiens à la cause de Canisius au sein de la Compagnie. En 1707,

une vie était publiée en langue française chez un éditeur parisien par
le P. Jean Dorigny, jésuite français mort en 1731 en Champagne".
L'auteur adresse sa préface au gouvernement de la Ville et République

de Fribourg et souligne ses liens avec la couronne de France, à

un moment où Louis XIV était engagé, et non sans difficultés, contre
les Habsbourg dans la Guerre de Succession d'Espagne. Les jésuites
de la province de Haute-Allemagne répondirent à leur confrère
français en 1710 par une traduction latine, plutôt fidèle, du texte
de Dorigny. Le travail est signé Pierre Python (1640-1729), jésuite
fribourgeois, théologien et auteur d'une vie de s. François-Xavier20.

16 Sur ces textes aux multiples ressorts, voir entre autres les études de Jacques
Le Brun, Soeur et amante. Les biographies spirituelles féminines du XVIIe
siècle, Genève 2013.

17 Alois Schmid, Die Vita Petri Canisii des P. Matthäus Rader SJ, in Oswald /
Rummel (Hg.) (cf. n. 3), p. 223-224.

18 Matthäus Rader, De Vita Petri Canisii de Societate Iesu sociorum e Germania
primi, religiosissimi et doctissimi viri, bono rei catbolicae nati, Munich 1614.

19
Jean Dorigny, La Vie du Révérend Père Pierre Canisius de la Compagnie
de Jésus, Paris: Pierre Giffart, 1707.

20 Pierre Python, Vita RP Petri Canisii sj Gallico idiomate scripta a RPJoanne
Dorigny, nunc latinitate donata, et multarum rerum accessione aucta, Munich
1710.



16 David Aeby

Dans sa préface, Python rappelle l'adresse de Dorigny au gouvernement

fribourgeois mais dédie quant à lui son texte à l'évêque de

Lausanne Jacques Duding. La version latine s'éloigne un peu de

celle de Dorigny dans l'enchaînement de certains épisodes
biographiques, à l'exemple de l'activité de Canisius au concile de Trente,
bien plus détaillée par le Français. Mais c'est l'accès qu'eut Python
aux papiers de Canisius qui lui permit, en augmentant sa traduction
de nombreuses citations, de surclasser La Vie du Révérend Père
Canisius. En 1755, soit après l'obtention de l'ouverture du procès
apostolique sur les vertus et miracles de Canisius, une nouvelle
publication confirma l'engagement du centre romain de la Compagnie

en faveur de la cause et ainsi celui de l'ensemble de l'ordre; et
cela malgré la rédaction en italien au lieu du latin plus international
de la Vita del venerabil servo di Dio il Padre Pietro Canisio du
P. Longaro Degli Oddi21. Degli Oddi (1685-1773) était alors connu
pour ses nombreuses publications hagiographiques, sur des jésuites
et d'autres religieux. Il s'appuie essentiellement sur le texte de Rader,

et ne mentionne pas parmi ses sources les travaux de Dorigny et

Python. Il place en revanche Canisius parmi les figures tutélaires de
la Compagnie, engagée ainsi tout entière en sa faveur:

«Dopo tanti Attestati, e si splendidi di Persone esterne intorno
all'eroiche virtù del Padre Canisio, non dovran per mio awiso ri-
uscir sospette di parzialità le testimonianze dimestiche, masisima-

mente di un Sant'Ignazio, di un San Francesco Borgia, di un Diego

Lainez, di un Pietro Fabro, di un Alfonso Salmerone Uomini
tutti per Santità, e Dottrina notissimi al Mondo, e singo larmente
benemeriti délia Chiesa.»22

21
Longaro Degli Oddi, Vita del venerabil servo di Dio il Padre Pietro Canisio

délia Compagnia di Gesù, Napoli: Muziana, 1755.
22 Ibid., p. 304.



Aspects du culte de Pierre Canisius (XVIIe-XXe siècles) 17

Le procès apostolique de Fribourg (1740-1741)

En novembre 1740 s'est ouvert à Fribourg le procès apostolique de
la cause Canisius, censé reconnaître l'héroïcité des vertus du jésuite
et les miracles obtenus par son intercession23. Suivant les ordres de la

Congrégation des rites, le tribunal délégué à Fribourg pour conduire
le procès était présidé par l'évêque Claude-Antoine Duding et quatre
juges suppléants, à savoir le prévôt de Saint-Nicolas Nicolas Amman
et les chanoines Vonderweid, Uffleger et Montenach. Ces juges
désignèrent Pierre-Antoine Russy, promoteur fiscal du diocèse, secondé

par le chanoine Guiba, comme représentant du promoteur de la foi,
soit l'avocat du diable. Malgré les dissensions qui marquaient les

relations entre l'évêque et le Chapitre collégial, ces deux têtes du
clergé fribourgeois étaient réunies pour mener à bien la principale
enquête qui permettrait la béatification de Canisius. Ce fort soutien
des élites locales se lit également dans la liste des personnes appelées
à témoigner sur les vertus de Canisius. Le tribunal auditionna 15

témoins, soit sept clercs, dont quatre jésuites et le vicaire général du
diocèse, et huit laïcs, tous membres du patriciat local et emmenés

par les deux avoyers Antoine-Nicolas de Montenach et François-
Joseph-Nicolas d'Alt de Tieffenthal. Cette représentation élitaire des

soutiens fribourgeois à la cause de Canisius ne doit pas faire oublier
une assise plus largement répandue dans le canton. On peut la distinguer

à travers les 173 annonces de miracle obtenu par l'intercession
du jésuite recensées par le postulateur de sa cause24. On y trouve des

fidèles de la ville et des campagnes, des laïcs et des clercs, et une forte

23 L'original des actes AEvF, carton VII.6-8, Canisius procès super virtutibus
et miraculis. Voir également David Aeby, Connivence hagiographique - les

procès ,super non cultu' de la cause de Pierre Canisius aux XVIIe et XVIIIe
siècles, in: Revue suisse d'histoire religieuse et culturelle 115 (2021), p. 225-
235.

24 AEvF, carton VII.5 Canisii sj obtenta et collecta a P. Francisco Xaverio Fegeli
ejusdem Societate procuratore processus Canisii, et carton VII.6-8 Canisius
Procès super virtutibus et miraculis.



18 David Aeby

proportion de femmes, conformément à la «clientèle» de la plupart
des saints de la Réforme catholique25.

Les réponses fournies par les différents témoins interrogés attestent
une large diffusion des écrits hagiographiques relatifs au P. Canisius.
Des témoins de différents statuts ont été en mesure de renvoyer à ces

publications. L'avoyer Montenach mentionna des pages précises des

oeuvres de Rader et Dorigny26; de même que Marie-Marguerite Allaz,
fille d'un charpentier de Villars-le-Terroir, qui attribua sa guérison à

l'intercession de Canisius en 1726 et soutint l'héroïcité des vertus du

jésuite en s'appuyant sur une «lecture de sa vie»27. Si les témoins ont
assimilé les principaux traits du personnage dessiné par cette
hagiographie - un jésuite missionnaire, antiprotestant et thaumaturge -, ils

ont également fait de Pierre Canisius un saint aux couleurs locales,
dans un processus de patrimonialisation qui n'était pas unique en son
genre28. Le protocole des interrogatoires mentionne fréquemment que
les informations sur sa vie et la vénération pour Canisius ont été

reçues de parents, qui eux-mêmes les tenaient des générations
précédentes. Deux témoins purent préciser que le jésuite avait habité une
chambre de leur maison familiale avant la construction du collège et le

vicaire général du diocèse, Joseph-Hubert de Boccard, que sa famille
conservait une cuillère lui ayant appartenu2'. L'avoyer Antoine-Nicolas

de Montenach rappela le lien entre Canisius et son aïeul Antoine
de Montenach, chancelier d'Etat, «ejusque singularis amicus extitit qui
testis fuit ocularis obitus V: Servi Dei festo Sti Thomae apostoli anno
1597»30. En témoignant en faveur de Canisius, l'avoyer Montenach

25 Burkardt (cf. n. 1), avant tout p. 120-121 et 177.
26 AEvF, carton VII.6 Canisius Procès super virtutibus et miraculis, p. 193-242.
27 AEvF, carton VII.7 Canisius Procès super virtutibus et miraculis, p. 1274-

1299 et 1300-1316.
28 Un phénomène semblable a été observé pour s. François-Xavier à Lucerne,

où le caractère jésuite du saint s'est atténué dès le XVIIe au profit de son
patronage de la cité, Sidler (cf. n. 6), p. 295-296.

29 AEvF, carton VII.6 Canisius Procès super virtutibus et miraculis, p. 922-987.
30 Ibid., p. 200.



Aspects du culte de Pierre Canisius (XVIP-XX'' siècles) 19

maintenait une tradition familiale débutée par ses ancêtres et partagée

par les autres familles dirigeantes de la Ville et République. Dans une
moindre mesure mais de manière très comparable aux fonctions
gouvernementales et aux carrières militaires au service étranger, la dévotion

à Canisius semble avoir fonctionné comme un signe de distinction

pour les familles du patriciat fribourgeois, dans une relation de

gain symbolique réciproque, où leur prestige social était rehaussé par
la figure de Canisius, qui elle-même en bénéficiait pour faire avancer
son procès. Toutefois, les modalités des miracles annoncés au procès
de 1740-1741 ne rompaient pas le lien entre Canisius et la Compagnie
de Jésus. Quelques guérisons ont été obtenues après la simple apposition

d'un objet ayant appartenu au jésuite, voire après l'absorption
de poussière recueillie sur sa tombe; mais dans la plupart des cas, le

miraculé a fait ou fait faire une dévotion, le plus souvent une neuvaine
exécutée dans l'église du collège Saint-Michel31.

Un saint pour les conservateurs fribourgeois du XIXe et du

premier XXe siècle

La suppression de la Compagnie de Jésus en 1773 stoppa pour plus
de 40 années l'avancée de la cause de Canisius. En 1814, après que
d'anciens jésuites désireux de voir renaître leur ordre et des souverains

de la Restauration à qui le réseau et les travaux de la Compagnie
devaient servir dans leur lutte contre les idées de la Révolution eurent
obtenu que le pape Pie VII rétablît universellement la Compagnie, les

efforts pour la reconnaissance des saints jésuites reprirent32. Les vies

31 En plus du lieu, la neuvaine elle-même renvoyait à une pratique marquée du
sceau de la Compagnie, M. J. Costello, Novena de la gracia», in: Charles
E. O'Neill / Joaquin Maria Dominguez (dir.), Diccionario historico de la

Compagnia de Jesus, Roma/Madrid 2001, III, p. 2837.
32 Sur la bulle de rétablissement Omnium sollicitudo Ecclesiamm et son contexte,

voir Pierre-Antoine Fabre / Patrick Goujon, Suppression et rétablissement
de la Compagnie de Jésus (1773-1814), Paris 2014.



20 David Aeby

de Canisius écrites aux siècles précédents furent rééditées, traduites
ou retravaillées, mais pour l'essentiel de ces nouvelles publications
dans le sens antirévolutionnaire d'un catholicisme intransigeant qui
s'affirmait de plus en plus jusqu'à culminer sous le pontificat de

Pie IX33. Ainsi, la vita du P. Dorigny fut rééditée en 1829 à

Avignon par Jean-Baptiste Séguin, un légitimiste qui refusa de travailler

pour la monarchie de Juillet34. La même vita avait été très librement
traduite et en partie réécrite en 1826 par un clerc de la cathédrale
de Munich, Herenäus Haid. Dans sa préface, ce prêtre bavarois
fustigeait ses contemporains libéraux et ceux qui avaient oublié
l'enseignement de Canisius: «Nur eine solche böse Zeit konnte die
Summe christlicher Lehre Petri Canisii aus dem Wege räumen und,
wie es denn ihr geeignetster Kunstgriff ist, ihn mit der Vergessenheit
bedecken.»35

Au même moment à Fribourg, les jésuites du collège Saint-Michel

faisaient aussi de Canisius un étendard du catholicisme
intransigeant. Dans un panégyrique vraisemblablement prononcé au
collège en 1824, mais publié pour sa béatification quarante ans plus
tard, le jésuite Van Iseghem exhorte ses auditeurs à suivre l'exemple

33 Sur les logiques de cette période du catholicisme, voir Philippe Boutry, Ce
catholicisme qu'on pourrait dire intransigeant, in: Michèle Sacquin, Entre
Bossuet et Maunas. L'antiprotestantisme en France de 1814 à 1870, Paris

1998, p. XIII-XXIII; Laurent Frölich, Les catholiques intransigeants en
France, Paris 2003; Philippe Boutry, Un catholicisme intransigeant. Le
«moment Pie IX» (1846-1878), in: Alain Corbin (dir.), Histoire du
christianisme, Paris 2007, p. 410-414.

34
Jean Dorigny, La vie du Révérend Pierre Canisius, de la Compagnie de

Jésus, fondateur du célèbre Collège de Fribourg, de la même Compagnie,
Avignon: Séguin, 1829. Sur Séguin, Dictionnaire des imprimeurs lithographes du
XIXe siècle, Paris: École nationale des Chartes, http://elec.enc.sorbonne.fr/
imprimeurs/node/24448, consulté le 7.5.2021.

35 Herenäus Haid, Leben und Wirken des ehrwürdigen Paters und Lehrers
Petrus Canisius, der Gesellschaft Jesu Theologen. Ein Beytrag zur
Kirchengeschichte des XVI. Jahrhunderts für Deutschland und Bayern; nebst einer
Zugabe von acht und dreissig Reflexionen über das Uebel und die Heilung
unserer Zeit, Landshut: J. Thomann'sche Buchhandlung, 1826, p. vi.



Aspects du culte de Pierre Canisius (XVIIe-XXc siècles) 21

de Canisius, contre un adversaire élargi à tout ce qui semblait mettre
en péril la tradition:

«Insinuarunt enim se in urbes nostras, et nimium heu! passim do-
minantur, non unius alteriusve dogmatis, sed totius christianae
fidei osores, sed omnis religionis ipsiusque divinae Majestatis irri-
sores, sed honestatis ac virtutis hostes perditissimi; qui si in catho-
licorum et praesertim juventutis animos venenum suum instillare
valeant, actum est, AA., de religione, actum de felicitate et salute

nostra; in calamitatem et miseriam non hujus solum temporis, sed

aeternae mortis ibunt populi praecipites.»36

Après que la guerre du Sonderbund eut chassé les jésuites de Suisse,
l'attachement des catholiques conservateurs pour la Compagnie
s'est maintenu, nourri dans certaines familles de l'élite par les années
de scolarisation dans des collèges jésuites de l'étranger37. Lorsqu'en
1864 l'évêque Etienne Marilley annonça à son clergé qu'il se rendrait
à Rome pour l'apothéose de Canisius, il explicita dans sa circulaire
l'identité jésuite du nouveau bienheureux et ses liens avec Fribourg,
disant sa «joie sainte»

«soit parce qu'il me sera donné de m'associer, à Rome même, à la

glorification d'un illustre serviteur de Dieu, dont la mémoire s'est
conservée précieusement dans le diocèse confié à ma sollicitude;
soit parce que la ville de Fribourg, affermie dans la vraie foi pendant
de longues années par ses travaux et par ses vertus apostoliques, a
le bonheur de posséder son tombeau et ses reliques précieuses; soit

36 André F. Van Iseghem, Oratio panegyrica in laudem venerabilis patris Pétri

Canisii Societatis Jesu presbyteri quam Friburgi Helvetiorum die 21 de-
cembris 1824 in collegio ad congregatos socios habuit Andreas van Iseghem
ejusdem tum Societatis scholasticus approbatus, nuncpresbyter, Alosti: Adolphe

Byl, 1864, p. 17.
37 Ainsi, les enfants de Julien Louis de Raemy, vétéran de 1847, participant

de l'Assemblée de Posieux et magistrat à la chute du régime radical,
fréquentèrent le collège jésuite de Dôle, David Aeby, Tobie de Raemy (1863—

1949), un patricien archiviste de la République chrétienne, in: Freiburger
Geschichtsblätter 92 (2015), p. 160-161.



22 David Aeby

enfin parce qu'il me sera permis de donner ainsi aux prêtres de la
même Compagnie, qui ont continué parmi nous l'apostolat de leur
bienheureux confrère, un nouveau témoignage de notre affectueuse
reconnaissance et de notre inaltérable attachement.»38

En revanche, le programme des célébrations fribourgeoises
organisées l'année suivante, certes très succinct dans son texte, ne
mentionne déjà plus que l'on fêtait alors un jésuite3'. De même en 1915,

pour le 50e anniversaire de la béatification de Canisius, l'évêque
André Bovet donna aux fidèles de son diocèse une lettre sur le
bienheureux dans laquelle il ne faisait ni mention ni allusion à la

Compagnie de Jésus40. Ces indices ne doivent toutefois pas être
surinterprétés dans le sens d'un effacement complet de l'identité jésuite
de Canisius dans la représentation collective fribourgeoise, mais

plus comme un déplacement d'accent, dans la ligne du processus
de patrimonialisation du saint par les fidèles fribourgeois tel que
nous l'avons décelé pour le XVIIIe siècle. Le recours à Canisius
dans des affaires propres à la politique ecclésiastique fribourgeoise
signale clairement cette insertion du personnage, d'abord jésuite,
dans la constellation locale. En 1925, dans sa lettre pastorale pour
la canonisation de Canisius, l'évêque Marius Besson ne mentionna

que l'entrée du saint dans la Compagnie, et ajouta dans une note que
le jésuite s'était en son temps exprimé en faveur de l'élévation de la

collégiale Saint-Nicolas en cathédrale41; ce qui venait d'avoir lieu
l'année précédente, après plusieurs siècles de tensions entre l'évêché

et le Chapitre collégial et des décennies de tractations avec Rome42.

38 AEF, La3/1864 circulaire du 5X11864 de Mgr Marilley aux curés.
39 BCUF, Broch A 4174, Programme de la fête 1865.
40 BCUF, FRB 9.10.2 CANI-41.
41 Lettre pastorale de Monseigneur l'Evêque de Lausanne, Genève et Fribourg

pour la canonisation de Saint Pierre Canisius, Fribourg 1925. La note est en

page 7.
42 Marius Michaud, Le dernier prévôt de la collégiale (1902-1925): Léon Es-

seiva, in: Hubertus von Gemmingen et alii (éd.), Das Kapitel St Nikolaus in



Aspects du culte de Pierre Canisius (XVIIe-XXe siècles) 23

Reconnaissance comme théologien auteur et substitut historio-
graphique pour la Compagnie restaurée

Après la promulgation de la bulle Sollicitudo omnium Ecclesiarum
de 1814, la Compagnie de Jésus reprit ses efforts pour faire aboutir la

cause de ses candidats aux autels, dont d'anciens jésuites et les cercles
liés à la restauration de l'ordre avaient assuré la promotion durant
la période de suppression43. Avant d'arriver aux succès de 1864

(béatification) et de 1925 (canonisation), les thuriféraires de Pierre
Canisius ont eu à faire face à de nouvelles objections du promoteur
de la foi. L'une d'elles concernait l'orthodoxie des écrits du jésuite,
déjà mise en cause sans succès au siècle précédent. En 1833-1834,
l'évêque de Lausanne Pierre-Tobie Yenni, à la demande du cardinal
préfet de la Congrégation des rites, fit procéder dans son diocèse à la
recherche d'éventuels écrits de Canisius encore inconnus. Plusieurs

textes (esquisses pour les vies de saints, lettres, notes diverses) qui
n'avaient jusque-là pas été examinés furent alors soumis à la censure
des théologiens désignés par l'évêque44. La Congrégation approuva
l'examen en 1837, et une demande du procureur de la cause d'en
finir définitivement avec la question de l'orthodoxie des écrits de

Canisius aboutit en 1838, quand Grégoire XVI exclut toute nouvelle
recherche45.

Dans ces circonstances, quelle place prit l'œuvre du jésuite dans

son culte et dans le regard que la Compagnie de Jésus considérée

Freiburg: Ort des Glaubens, der Kultur und der Macht, Freiburg 2010
(Archives de la Société d'histoire du canton de Fribourg, n. s., vol. 7), p. 197—

210.
43 Les paragraphes qui suivent sont tirés du premier état d'une recherche

présentée lors d'un colloque à l'Université d'Innsbruck en mai 2021, «Der Status
des Autors in der Gesellschaft Jesu anhand der Hagiografie von Petrus Canisius»,

https://www.uibk.ac.at/events/info/2021/tagung-petrus-canisius.html.
44 AEvF, Ms 1.4, p. 114-115.
45 Sacra rituum congregatione Emo., et Rmo Dno Cardinali Pedicini, lausannen.

Beatificationis et Canonizationis ven. servi Dei Petri Canisii sacerdotis pro-
fessi e societate jesu, novissima positio super virtutibus, Romae 1843, p. 6-7.



24 David Aeby

dans son ensemble portait sur son passé lointain au tournant des

XIXe et XXe siècles? On peut rendre compte en partie de la trajectoire

du corpus canisien à l'aide d'un document publié, que je ne
pourrais toutefois qu'effleurer dans les mesures de ce travail. Ce
document a été le principal geste éditorial de la Compagnie
restaurée en faveur de Canisius, soit la publication entre 1896 et 1923
des huit volumes des Bead Petri Canisii Societatis Iesu Epistulae et
Acta, par le P. Otto Braunsberger aux éditions Herder46. Jésuite
depuis 1878, Braunsberger avait été chargé en 1888 par les supérieurs
de la Compagnie de la recherche et de l'édition des papiers de Canisius;

quant aux éditions Herder, basées à Fribourg-en-Brisgau mais

implantées dans les grandes villes catholiques d'Allemagne, elles
étaient connues pour leurs publications religieuses et leur engagement

dans le Kulturkampf47. Pas plus que dans d'autres cas d'édition

de textes, le travail du P. Braunsberger n'est exempt de choix
méthodologiques ou typographiques qui contribuent à donner du
sens aux documents édités, d'autant plus que l'édition d'un texte
elle-même relève déjà d'une posture épistémologique déterminée48.

Dans le cas des Epistulae et Acta de Braunsberger, il s'agit d'abord
d'un geste historiographique, qui s'ouvre du cas de Canisius à l'histoire

de la Compagnie dans son premier siècle. Braunsberger fait
précéder l'introduction générale de l'édition de la reproduction
d'un portrait gravé de Canisius qui annonce d'entrée son statut de

théologien en sous-titre. Puis, avant d'en venir aux questions d'ec-

46 Bead Petri Canisii Societatis Iesu Epistulae et Acta, collegit et adnotationi-
bus illustravit Otto Braunsberger eiusdem Societatis sacerdos, 8 Bde., Freiburg

im Breisgau 1896-1923.
47 Paul Begheyn, The editions of the letters of Saint Peter Canisius by Otto

Braunsberger SJ and the vicissitudes of the ninth volume, in: Berndt (Hg.)
(wie Anm. 3), p. 303-312

48 Ce que laissent bien voir les conseils donnés aux éditeurs, par exemple ceux
de Christine Nougaret / Elisabeth Parinet, L'édition critique des textes
contemporains, XIXe—XXIe siècle, Paris: École nationale des Chartes, 2015,

p. 11.



Aspects du culte de Pierre Canisius (XVIIe-XXe siècles) 25

dotique, l'éditeur, dans un chapitre «1. De rebus a Canisio gestis ac

scriptis», confirme la stabilité de l'image de Canisius-auteur:
«Nam praeter oratione sacras et catechismi explicationes, quibus
Bavariam, Austriam, Alsatiam, Franconiam, Tirolim, Bohemiam,
Helvetiam variis locis excoluerat, praeter consilia ac monita, quibus

multos primores et sacros et civiles munierat, calamum
scriptorium Canisius inde a 23. suae aetatis anno ad mortem usque
numquam deposuit.»49

Les chronologies qui accompagnent chaque volume de l'édition y
contribuent également en mettant typographiquement en évidence
les éléments relatifs aux écrits et à l'engagement académique du
bienheureux, ce que l'éditeur explicite à chaque fois au début de la
section50 (Abb. 1).

Puis, des documents liés à cette figure auctoriale, Braunsberger
fait d'abord un accès à une histoire générale de la seconde moitié
du XVIe siècle. Il munit chaque volume d'index, pour les

correspondants de Canisius et pour les noms de personne et de chose qui
apparaissent dans les textes édités. Il les laisse deviner dans
l'introduction générale déjà, en exposant une liste des correspondants du
bienheureux, soulignant l'intérêt d'un tel matériau pour les
historiens51. Les sections «monumenta», qui à la fin de chaque volume

regroupent différents documents de et sur Pierre Canisius et que
l'éditeur distribue selon les lieux qu'ils concernent, jouent le même

49 Beati Petri Canisii Societatis Iesu Epistulae et Acta I, p. xvii.
50 «Quae ad scripta a Canisio et aliis édita pertinent, cursivis litteris descripta

sunt», pour le premier volume, Beati Petri Canisii Societatis Iesu Epistulae
et Acta I, p. xxxviii. Dans la même chronologie, l'éditeur fait imprimer en
caractères agrandis en face des dates correspondantes «Una cum PP. Iaio et
Salmerone doctor theologiae creatur» (p. xli), «In universitate Petri Lom-
bardi sententias exponere incipit» (p. xli) ou «Compendium quoddam
theologiae et Novum Testamentum in academia exponit» (p. xliii).

51 «Haec ipsa nomina sufficient ad ostendendum momumentum, quod in epis-
tulis canisianis situm est pro historia tum sacra tum civili tum litteraria»,
Beati Petri Canisii Societatis Iesu Epistulae et Acta I, p. xxvi.



26 David Aeby

IV.

TABULAE CHRONOLOGICAE VITAE CANISII
n inen.se Main nnnl 1521 usque ad lueusem Iuliuni an ni 155U.

Quae ad aeripta a Caniaio et aliit édita pertinent, eurairia litteris descripta aunt.
SU/ho — duobu* temporibua intrrpoaito indieatur tempua, quo aliquid furtum tit,

exacto numéro exprimi non [*>*ae, teil duobna illix trmjmribu* terminnri.

Petrus Canisius Xoviomap nascitur.
Paulo post iiiatri' orbatur.
Iloseodncnm et Ostenvicnm venit.
Arnlicmii a sancta quadam vidua de novo quodom or-

dine institucndo aeque eidern aggregando edocetitr.
Studioruin causa Coloniaiu mittitur. Bursam mon-

tanara frcqncntnt.

Iii universitato coloniensi litteris dat ope-
ram.

In mutriculam universitatis coloniensis inscribitur.
Baccalnriu* in artibus crcatur.
Laurentius Surius Canisio adjuvante ex lutberano

caiholicus fit (ut videtur).
Canisius Coloniac nliquaindiu ius civile disrit.
Ad exnmcn pro Jicentia in artibus* subeundum

admittitur.
„Licentiatus nrtium* creator.
Lovanii matriculao Universität is inscribitur, iuri ca-

nonico operam daturas.
Sponsa repudiatu jurfectam castitatem Dco vovet.
foloninc .magister urtium" si vu doctor philosopbiao

creator.

Etliiioiitin (fcrnuinicam operum Ioannis Tauleri
parat.

Mngnntiam ad U. Petrum Fabrum S. J. proficiscitur
eoque ducc »cxercitia spiritualia* iugreditur.

A Fabro in tirocinium Societatis Iesu rc-
eipitur.

Coloniam redit et litterarum studia prosequitur.

Editioneni Tauleri a se ru ratam arrhiepiêCOpO
lundi nsi dt dient.

1521 Maii 8.

1525-1546
1526—1539 —

A. 1535
exeunt« vel

1536 ineun.

Aba. 1536 —
ad 1546

1536 Inn. 1@.

1536 Nov. 3.
1536-1540 —

1536-43
1538 Febr. 21.

1538 Mart. 15.
1539 Apr. 21.

1540 Febr. 25.
1.540 Maii 25.

1543

1543

1543

1543

1543

Apr.

Maii 8.

Maii

Iun. 3.

Abb.l: Tabulae chronologicae vitae Canisii (Anfang)
Beati Petri Canisii Societatis Iesu Epistulae et Acta, Bd. 01, S. XXXVIII



Aspects du culte de Pierre Canisius (XVIIe-XXe siècles) 27

rôle documentaire pour une histoire générale qui dépasse le cas de
Canisius. Dès le second volume des Epistulae et Acta, le P. Brauns-
berger propose une légère réorganisation des sections «monumen-
ta», et précise les adapter «ut bibliographis servirent»52. Cette utilité

voulue en direction d'une historiographie générale s'appuie
sur d'autres éléments du champ institutionnel. Dans la préface de

second volume, Braunsberger remercie, à côté de l'archevêque de

Fribourg-en-Brisgau et de son confrère bibliographe Carlo Som-
mervogel, le prêtre historien Johannes Janssen53, alors qu'au dos de
la couverture il reproduit le commentaire des Analecta Bollandia-
na sur le premier volume: «amis et adversaires du grand apôtre de

l'Allemagne pourront se réjouir de posséder bientôt un splendide
monument d'histoire ecclésiastique, civile et littéraire»54.

Mais en plus de vouloir servir à l'écriture d'une histoire générale

de la fin du XVP siècle, le travail de Braunsberger ambitionnait

d'offrir à la Compagnie un substitut historiographique, à un
moment où malgré une demande interne répétée depuis les
premières décennies suivant la bulle Omnium sollicitudo Ecclesiarum
de 1814, l'ordre tardait à reprendre l'écriture de sa propre histoire.
En effet, avant YHistoria de la Compania de Jesus en la Asistencia
de Espana du P. Antonio Astrain (sept volumes entre 1902 et 1925)
et excepté quelques réponses aux deux pamphlets d'Edgar Qui-
net et de Jules Michelet en 1844, on ne trouve pas de véritable
histoire de l'ancienne Compagnie publiée par un jésuite55. La volonté
de l'ordre restauré, exprimée dès la congrégation générale de 1829,
puis à nouveau en 1883 et 1892, de voir la continuation d'une
tradition historiographique a connu ses premiers effets concrets dans

52 Bead Petri Canisii Societatis Iesu Epistulae et Acta II, p. xix.
53 Ibid., p. vi-vii.
54 Le compte rendu était paru dans les Analecta Bollandiana 1897/3.
55 Pierre-Antoine Fabre, L'histoire de 1' «ancienne Compagnie» à l'époque de

la «nouvelle Compagnie»: perspectives de recherche, in: Millan J. Martinez /
Llorente H. Pizarro / Pablo E. Jimenez (éd.), Los jesuitas religion, polîtica
y educacion (siglos XVI-XVIII), Madrid 2012, p. 1795-1809.



28 David Aeby

la publication en 1894 du premier fascicule des maintenant célèbres

Monumenta Historica Societatis Iesu5b. Or, les Epistulae et Acta du
P. Braunsberger se rattache explicitement à cette reprise du travail
historiographique par l'édition de sources:

«V. Dicendum superest unum: Ad hoc volumen atque omnino ad

totum hoc opus illustrandum et multis rationibus complendum
quam plurimum valent 'Monumenta historica Societatis Iesu',
quae ab hispanis quibusdam Societatis nostrae patribus in mo-
dum libellorum periodicorum singulis mensibus Madriti in lucem
eduntur; neque iam omnino quisquam Societatis Iesu historiam
scribere potest, quin haec 'Monumenta historica' diligenter
consultât, in quibus permulta eaque gravissima evulgatur, quae usque
hue prorsus ignota fuere.»57

Cette réponse aux demandes d'histoire des congrégations générales
fut donc d'abord celle des périphéries de la Compagnie: des débuts

hispaniques pour les Monumenta et une entreprise entièrement
germanique pour les Epistulae et Acta, dont les huit volumes portent
l'imprimatur du provincial jésuite d'Allemagne. Mais un tel geste
historiographique a aussi inquiété au sein de la Compagnie ceux qui
craignaient que la sécheresse du positivisme documentaire n'occultât

la dynamique spirituelle et les forces surnaturelles à l'origine de

leur ordre58. En même temps, l'historiographie jésuite continuait -
et de manière toujours plus complexe au fur et à mesure qu'elle se

56 Robert Danieluk, La reprise d'une mémoire brisée. L'historiographie de la

'nouvelle' Compagnie de Jésus, in: AHSJ LXXV/150 (2006), p. 269-308. Un
aperçu du travail réalisé jusqu'en 2011 in: id., Monumenta Historica Societatis

Iesu - uno sguardo di insieme sulla collana, in: AHSJ LXXXI/161 (2012),

p. 249-289. Id., La longue gestation des Monumenta Historica Societatis

Iesu, in Pierre-Antoine Fabre et alii (éd.), La Compagnie De Jésus Des
Anciens Régimes Au Monde Contemporain (XVIII-XX Siècles), Rome: Ecole

Française de Rome/Institutum Historicum Societatis Iesu 2020, p. 571-586.
57 Beati Petri Canisii Societatis Iesu Epistulae et Acta II, p. xxviii.
58 Fabre (cf. n. 55), p. 1806. L'auteur mentionne Carlo Sommervogel et Paul

Dudon.



Aspects du culte de Pierre Canisius (XVIIe-XXe siècles) 29

rapprochait des standards des historiens universitaires - à entremêler

comme à ses débuts érudition et apologétique59. Sans toutefois

appuyer ce dernier trait, c'est bien le rang de «beatus» de Canisius que
Braunsberger fait figurer comme premier mot du titre de son édition.
Il rappelle de plus dans son introduction générale que les lettres de son
confrère ont été considérées comme des reliques par l'hagiographie
et mentionne des exemples de guérisons miraculeuses tirés des vita et
des archives du collège de Lucerne60.

Ces liens subtils qui travaillent l'œuvre du P. Otto Braunsberger
entre historiographie et hagiographie ôteront nos derniers doutes sur
la capacité du culte des saints à se combiner à des logiques variées.
Selon les temps et les lieux, la figure du jésuite Pierre Canisius a été

investie par les aspirations de groupes aussi différents que les jésuites
se succédant au collège Saint-Michel, l'ensemble de leur ordre répandu

à travers le monde ou la petite catholicité fribourgeoise, et cela
à des époques que la chute des Anciens Régimes distingue, malgré
des continuités entre le XVIIIe et XIXe siècle. Par-delà les inévitables
différences cultuelles que cela implique, la vénération envers Canisius

comporte aussi ses stabilités. Ainsi, le procès en canonisation du XXe
siècle s'appuie sur et poursuit les procédures commencées au XVIIe:
les miracles rapportés par les premiers hagiographes du jésuite et par
les témoins de son procès apostolique de 1740-1741 ont été discutés

et validés dans les procédures des siècles suivants.
Cette temporalité de la longue durée, perçue comme celle du

toujours et marquée dans les faits par des recharges circonstancielles,
c'est bien celle du sacré tel que l'a décrit Alphonse Dupront61. On
peut alors se demander comment les historiens des générations à

59 Sur ces débuts, Robert Danieluk, «Ob communem fructum et consolatio-
nem»: la genèse et les enjeux de l'historiographie de la Compagnie de Jésus,
in: AHSJ 75/149 (2006), p. 29-62.

60 Beati Petri Canisii Societatis Iesu Epistulae et Acta I, p. xxiii.
61 Alphonse Dupront, Du sacré: croisades et pèlerinages, images et langages,

Paris 1987, p. 73 et passim.



30 David Aeby

venir, ou ceux qui se risqueront à empoigner un matériau encore
chaud, liront la récente translation d'une grande partie des reliques
de Canisius, de retour à Saint-Nicolas après un peu moins de quatre
siècles à Saint-Michel et à un moment où les peurs et les incertitudes
liées à la crise sanitaire cherchent encore leur réconfort62.

Deutsche Zusammenfassung
Nachdem der Jesuit Petrus Kanisius 1597 in Freiburg gestorben war,
setzten in den Diözesen Lausanne und München rasch Bemühungen
zu seiner Heiligsprechung ein, doch wurde er erst 1864 selig- und 1925

heiliggesprochen. Und dies, obwohl er eigentlich als Angehöriger des

gegenreformatorischen Jesuitenordens ein sehr geeigneter Kandidat
für die Heiligsprechung im Anden Régime gewesen wäre, im
Unterschied etwa zum Eremiten Nikiaus von Flüe, der 1669 selig- und
erst 1947 heiliggesprochen wurde (s. Sidler, wie Anm. 6). Gleich nach

Kanisius' Tod setzte eine Art Kult in seinem Sterbezimmer im
Kollegium St. Michael und in der Kollegiatkirche St. Nikolaus ein, wo
er als häufiger Prediger beigesetzt worden war. Sein Sterbezimmer
wurde zu einer Kapelle gemacht, die Allerheiligen geweiht war, weil
sie noch nicht Kanisius selber geweiht werden durfte (ähnlich wie die

prächtige Kapelle in Flüeli-Ranft OW, die 1614-1618 erbaut und Karl
Borromäus [kan. 1610]geweiht ist, weil Nikiaus von Flüe damals noch

längst nicht heiliggesprochen war). ImJahr 1625 wurden die sterblichen
Überreste von Petrus Kanisius gegen den Widerstand des Kapitels von
St. Nikolaus von der Kollegiatkirche in die Jesuitenkirche St. Michael
transferiert, wo sie zunächst unter einen Grabstein zu liegen kamen

(später in einem Körperreliquiar im Hauptaltar). Am Aschermittwoch
wurde ein Katafalk aufdiesem Grabstein aufgebaut, und insbesondere

wurden die feierlichen Gelübde in der Allerheiligen-Kapelle abgelegt;
hier wurden auch in Freiburg gestorbene Jesuiten aufgebahrt.

62 L'événement de cette nouvelle translation (26.4.2021) a été discuté à

plusieurs reprises dans la presse locale, La Liberté, Freiburger Nachrichten et

La Gruyère des mois de mars et avril 2021.



Aspects du culte de Pierre Canisius (XVIIe-XXe siècles) 31

Zu den Bemühungen um eine Heiligsprechung für Kanisius
gehörte auch das Vorlegen einer Biografe bzw. einer Vita, doch waren
auch hier die Ansprüche gestiegen. Eine erste Vita, die 1611 durch
Jakob Keller, einen Luzerner Jesuiten, vorgelegt wurde, fand nicht die

Zustimmung der Ordensobern und wurde deshalb nicht gedruckt,
und ebenso wenig eine zweite Vita, die 1614 durch Matthäus Rader,

Hagiograf und Historiker der Oberdeutschen Jesuitenprovinz, ver-
fasst wurde. Mehr Erfolg hatte eine Vita, die 1707 durch den
französischen Jesuiten Jean Dorigny in französischer Sprache vorgelegt
und 1714 durch den Freiburger Jesuiten Peter Python im Auftrag
der Oberdeutschen Jesuitenprovinz ins Lateinische übersetzt wurde.

Und schliesslich erschien 1755 eine Vita des italienischen Jesuiten
und Hagiografen Longaro Degli Oddi, der sich wiederum aufRader
stützte. Inzwischen war 1740-1741 in Freiburg der Heiligsprechungs-
prozess in Gang gekommen, bei dem insgesamt 15 Zeugen verhört
wurden, davon sieben Geistliche und davon wiederum vierJesuiten;
die acht Laien waren alle Angehörige des Freiburger Patriziats. Die
unteren Schichten und insbesondere die Frauen waren insofern auch

vertreten, als im ganzen Kantonsgebiet 173 V/underberichte gesammelt

werden konnten. Bemerkenswert ist, dass die Zeugen auch die

hagiografischen Schriften gelesen hatten, doch zudem aus der

Erinnerung ihrer Vorfahren schöpfen konnten; so wurde in der Familie de

Boccard ein Löffel von Peter Kanisius aufbewahrt. In diesem Prozess
erscheint Kanisius vor allem als Missionar, Antiprotestant und Heiler
(frz. thaumaturge).

Der Prozess wurde durch die Aufhebung des Jesuitenordens 1773

unterbrochen und erst nach dessen Wiederherstellung 1814 erneut
aufgenommen. Die vorliegenden Viten wurden überarbeitet, übersetzt

und neu herausgegeben, und aus Kanisius wurde ein Gegner der

französischen Revolution und ihres Gedankenguts gemacht. Nach
dem Sonderbundskrieg wurden die Jesuiten aus Freiburg verjagt
(bzw. blieben laisiert in Freiburg). Trotzdem - oder gerade deshalb -
wurde Kanisius 1864 seliggesprochen, doch wurde nun verschwiegen,
dass er ein Jesuit gewesen war! Als er 1925 endlich heiliggesprochen
wurde, erwähnte BischofMarius Besson nur gerade Kanisius' Eintritt



32 David Aeby

in den Jesuitenorden, betonte aber, dass er ein Verfechter der Erhebung

des Kollegiatstifts St. Nikolaus zur Kathedrale gewesen sei, die
1924 erfolgt war...

Nichtsdestoweniger waren noch Wünsche offengeblieben. In der
ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts war die Orthodoxie von Kanisius'
Schriften in Zweifel gezogen worden, so dass der Orden dem Jesuiten
Otto Braunsberger zu Beginn der 1890er-Jahre den Auftrag erteilte,
Kanisius' Briefe und Akten herauszugeben, was in den Jahren 1896-
1923 in acht Bänden im Herder-Verlag geschah (Beati Petri Canisii
Societatis Iesu Epistolae et Acta). Diese Briefe und Akten sollten

zugleich der Geschichte des ersten Jahrhunderts des Jesuitenordens
dienen, so dass Braunsberger sich immer ein bisschen zwischen
Geschichte und Hagiografie bzw. Apologie bewegen musste. Vor allem
aber machte er aus Kanisius einen Autor, einen Gelehrten, der die
Feder von seinem 23. Altersjahr bis zu seinem Tod nie abgelegt
haben soll. Als Kanisius' Reliquien im April 2021 wiederum in die Kirche

- jetzt Kathedrale - St. Nikolaus überführt und mit Reliquien
der Heiligen Nikolaus von Myra und von Flüe zusammengestellt
wurden, wurde sein Reliquiar mit einer Hand mit Schreibfeder
geschmückt. Kanisius' Kopf blieb allerdings in seinem Körperreliquiar
in der ehemaligen Jesuitenkirche St. Michael. Anders als David Aeby
meint, glaube ich nicht, dass diese erneute Translation etwas mit der
Covid-Pandemie und -Krise zu tun hat, denn diese (letzte?) Translation

war schon lange vorher geplant worden.

Kathrin Utz Tremp


	Aspects du culte de Pierre Canisius (XVIIe-XXe siècles)

