
Zeitschrift: Freiburger Geschichtsblätter

Herausgeber: Deutscher Geschichtsforschender Verein des Kantons Freiburg

Band: 96 (2019)

Artikel: Der Grundherr als Glaubensrichter : zu den weltlichen Hexereiverfahren
in der nachmaligen Westschweiz (15.-16. Jahrhundert)

Autor: Modestin, Georg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-846810

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-846810
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


GEORG MODESTIN

DER GRUNDHERR ALS GLAUBENSRICHTER

ZU DEN WELTLICHEN HEXEREIVERFAHREN IN DER
NACHMALIGEN WESTSCHWEIZ (15.-16. JAHRHUNDERT)"

Um die Mittagszeit des 22. September 1461 Hess der Adlige Peter von
Iiiens aus Cugy in seiner Qualität als Mitherr des im freiburgischen
Broyebezirk gelegenen Dorfes Ménières Jacquette (Jaqueta), Ehefrau

des Mermet Rossat, vorführen. Das Ehepaar war in Ménières
ansässig, wobei zumindest Jacquette als Eigenfrau (hominissa)
Peters von Letzterem personenrechtlich abhängig war und von ihm
als «Häretikerin» in Gewahrsam gehalten wurde. Nicht bekannt ist,

wann und von wem ihre Gefangennahme angeordnet worden war,
doch erscheint es wahrscheinlich, dass Jacquettes Einkerkerung auf
ihren Herrn zurückging. Das Geschehen ist im Rahmen der
Verfolgungswelle zu sehen, die zwischen 1458 und 1461 die Besitzungen

des Fürstbischofs von Lausanne erfasste1, dazumal Georg von

Dieser Beitrag hat seinen Ursprung in einem Referat an der von Dr. Katrin
Moeller (Martin-Luther-Universität Halle-Wittenberg) und Dr. Jürgen
Michael Schmidt (Universität Stuttgart) bereits 2010 am Deutschen
Historischen Institut in Paris konzipierten Tagung «Grenzüberschreitungen.
Magieglaube und Hexenverfolgung als Kulturtransfer». Ein von Nikolas
Schröder verfasster Tagungsbericht ist auf www.historicum.net/themen/
hexenforschung/thementexte/forschungsberichte/artikel/tagungsbericht/
(letzter Besuch: 16.4.2019) einsehbar. Für die Veröffentlichung wurde der
Text bibliografisch aktualisiert. - Verwendete Abkürzungen: CLHM
Cahiers lausannois d'histoire médiévale; FG Freiburger Geschichtsblätter;

SZG Schweizerische Zeitschrift für Geschichte.
1 Zur Hexenjagd jener Jahre vgl. Georg Modestin, Le diable chez l'évêque.

Chasse aux sorciers dans le diocèse de Lausanne (vers 1460), Lausanne 1999



72 Georg Modestin

Saluzzo (1440-1461), der bereits 1448 eine Hexenjagd in der Gegend
um Vevey initiiert hatte2. Zwar war Ménières keine fürstbischöfliche
Herrschaft, doch lag das Dorf im unmittelbaren «Einzugsgebiet»
der in den Prozessen von 1458 und 1461 ausgesprochenen
Besagungen: Im Laufe seines am 7. Oktober 1461 - wenig mehr als zwei
Wochen nach der Verurteilung von Jacquette Rossat - einsetzenden

Prozesses sollte Guillaume Girod einen Mann aus Ménières
und einen weiteren aus Aumont im Kirchspiel von Cugy, der aber
über Grundbesitz in Ménières verfügte, als Komplizen angeben. Ja,

Girod denunzierte auch eine Frau namensJasca (volkssprachlich für
Jaqueta) Rossaz, bei der es sich mit einiger Sicherheit um die kurz
zuvor in Ménières zu Tode Verurteilte handelte3.

An jenem 22. September musste Jacquette im Beisein all ihrer
Nachbarn und Bekannten aus Ménières öffentlich zugeben, seit
zwölf Jahren eine Häretikerin gewesen zu sein. Sie habe dem Teufel

den Lehenseid geleistet, indem sie Gott, der Jungfrau sowie den
Sakramenten der Kirche abgeschworen und dem Teufel eines

ihrer Glieder als Tribut überlassen habe. In Gegenwart des Teufels,
der sie im Übrigen mehrmals aufgesucht habe, wollte sie mit vielen
anderen Kinderfleisch gegessen haben. Mit «gewissen» Personen -
deren Kreis scheint gegenüber demjenigen der Kinderesser kleiner,

(CLHM 25); DENS., Des Bischofs letzte Tage. Georg von Saluzzo und die

Hexenverfolgung im Fürstbistum Lausanne (1458-1461), in: Rita Voltmer
(Hg.), Hexenverfolgung und Herrschaftspraxis, Trier 2005 (Trierer
Hexenprozesse, Quellen und Darstellungen, 7), S. 51-72. Zum Lausanner
Fürstbischof Georg von Saluzzo als Hexenjäger vgl. auch Georg Modestin,
Georges de Saluces, évêque réformateur et chasseur de sorciers (1440-
1461), in: Revue historique vaudoise 119 (2011), S. 21-34; dens., Church
Reform and Witch-Hunting in the Diocese of Lausanne: the Example of
Bishop George of Saluzzo, in: Heresy and the making of European culture.
Medieval and modern perspectives, ed. by Andrew P. Roach and James
R. Simpson, Farnham, Surrey/Burlington, VT 2013, S. 403-410.

2
Vgl. Martine Ostorero, «Folâtrer avec les démons». Sabbat et chasse aux
sorciers à Vevey (1448), Lausanne 1995; 20082(CLHM 15; 472).

3 Vgl. Modestin, Le diable chez l'évêque (wie Anm. 1), S. 349, 360.



Der Grundherr als Glaubensrichter 73

möglicherweise exklusiver gewesen zu sein - habe sie in der con-
gregacio dyaboli die geweihte Hostie geschlagen, gekocht und
«gescholten», bis Blut aus ihr geflossen sei (ad effusionem sanguinis).

Was diese Geständnisse betrifft, so finden sich die in Ménières
erwähnten Elemente, einschliesslich des Blutwunders4, samt und
sonders in den Akten der anderen «Hexer» und «Hexen», denen im
Verlauf des 15. Jahrhunderts in der nachmaligen Westschweiz der
Prozess gemacht wurde. Allenfalls lässt sich der ausbleibende
Hexenflug oder die fehlende Schädigung von Mensch, Tier und
Feldfrüchten festhalten, doch sollten wir mit direkten Vergleichen
zurückhaltend sein, da wir es mit unterschiedlichen Quellengattungen
zu tun haben. Während nämlich die Mehrzahl der vergleichsweise
gut dokumentieren Westschweizer Verfahren aus den Prozessakten

erschlossen werden können, werden wir über das Schicksal
der Jacquette Rossat durch eine Urkunde unterrichtet5, die das

Vorgefallene zugunsten der Mitherren von Ménières resümiert. Damit
führt uns dieses Dokument direkt zum Kern unseres Themas, das

heisst zur Diffusion gelehrter Hexereivorstellungen in der Sphäre
der weltlichen Gerichtsbarkeit. Der Urkunde zufolge bestand das -
weltliche - Gericht, das über Jacquette zu befinden hatte, aus den
Schöffen (probi homines) von Ménières, vor denen die Angeklagte
ihr Geständnis ratifizieren musste. Peter von Ulens erwirkte, dass

ihm die vermeintliche Hexe daraufhin zwecks Verbrennung
überantwortet wurde; ihre Besitztümer hingegen waren unter den
verschiedenen Mitherren von Ménières aufzuteilen, von denen jeder
eine gleichlautende Urkunde über die Ereignisse ausgestellt bekam.
Unter den Begünstigten befanden sich auch die Zisterzienserinnen

4 Zur Bedeutung der Blutwunder in mittelalterlichen Hexenprozessen vgl.
Walter Stephens, Demon Lovers. Witchcraft, Sex, and the Crisis of Belief,
Chicago 2002, S. 207-240.

5 Die entsprechende Urkunde ist im Gemeindearchiv von Romont (Kanton
Freiburg) überliefert. Vgl. unsere Edition in: «... dass selbige ihrem Herrn
verfallen solle». Ein Hexenprozess in Ménières im Jahr 1461, in: FG 88

(2011), S. 53-81.



74 Georg Modestin

von La Fille-Dieu bei Romont, deren Streubesitz auch Güter in
Ménières umfasste6 und deren Ausfertigung auf uns gekommen ist.

Der angeführten Urkunde nach zu urteilen, scheint das Verfahren

gegen Jacquette Rossat ohne kirchliches Eingreifen geführt worden
zu sein. «Scheint...», die Formulierung ist mit Bedacht gewählt, da

diesem Dokument ein Quellenproblem innewohnt. Erst seit einiger
Zeit ist bei uns nämlich die Erkenntnis gereift, dass nach Abschluss
eines Inquisitionsprozesses in der Regel ein zweiter, weltlicher Pro-
zess einsetzte, in dessen Verlauf der Gerichtsherr die «Hexer» und
«Hexen», die ihm als Vertreter des weltlichen Arms vom Inquisitor

überlassen worden waren, nach dessen Vorgaben gemäss der
örtlichen Rechtsordnung richten liess7. Diese im Anschluss an ein

Inquisitionsverfahren geführten herrschaftlichen Hexenprozesse
dürften weiter verbreitet gewesen sein, als es die verbrieften
Beispiele annehmen lassen, um so mehr als unsere üblichen
Hauptquellen, die Prozessakten, mit der Uberstellung an den weltlichen
Arm enden. Es lässt sich nicht ganz ausschliessen, dass es sich bei
dem urkundlich überlieferten «herrschaftlichen» Prozess aus dem
Jahr 1461 ebenfalls «bloss» um den zweiten, auf ein Inquisitionsverfahren

folgenden Akt handelt. Dafür spräche, dass das öffentliche
Schuldeingeständnis von Jacquette Rossat offenbar an eine ebenso
öffentliche predicatio gekoppelt war, wobei diese Art von «Predigt»
im Fall eines vorausgegangenen Inquisitionsprozesses vom Inquisitor

selbst gehalten worden wäre.

Helvetia Sacra III/3: Die Zisterzienser und Zisterzienserinnen... in der
Schweiz, red. von Cécile Sommer-Ramer und Patrick Braun, Bern 1982,
S. 665-695 (Isabelle Bissegger-Garin), hier S. 668-669, 681.

7
Vgl. Georg Modestin, La remise au bras séculier de Pierre Terraz alias

Bolenget de Saint-Saphorin-sur-Morges en 1469. Une contribution à

l'histoire de la procédure en matière de sorcellerie dans le Pays de Vaud, in:

Inquisition et sorcellerie en Suisse romande. Le registre Ac 29 des Archives
cantonales vaudoises (1438-1528). Textes réunis par Martine Ostorero et
Kathrin Utz Tremp en collaboration avec Georg Modestin, Lausanne 2007

(CLHM 41), S. 441-457.



Der Grundherr als Glaubensrichter 75

Gegen die Annahme eines vorausgegangenen ersten, von einem

Inquisitor präsidierten Prozesses spricht 1461 vor allem das Fehlen

eines direkten Hinweises auf einen geistlichen Glaubensrichter,
während in den Fällen, in denen die Artikulation zwischen
geistlichem und weltlichem Prozess offenbar ist - so 1446 in der
Herrschaft der Benediktinerabtei Talloires am See von Annecy8, 1458 bis
1462 in Chamonix9, 1469 im westlich von Lausanne am Genfersee

gelegenen Saint-Sulpice10, 1502 in der Herrschaft der Kanonikerabtei

Abondance in Hochsavoyen11, 1524 und 1528 im nordöstlich
von Lausanne gelegenen Dommartin12, 1527 in der Stadt Genf13

sowie 1534 vor deren Toren in Viry14 - die vorgängige Verurteilung
der Angeklagten durch den zuständigen (Vize-)Inquisitor jeweils
ausdrücklich vermerkt wurde, zumal sie die häresiologische Grundlage

für den nachfolgenden weltlichen Prozess bildete.

8 Jules Philippe, Notice historique sur l'abbaye de Talloires d'après des

documents nouveaux et inédits, Chambéry 1861 (Mémoires et documents

publiés par la Société savoisienne d'histoire et d'archéologie, 5), S. 91-95,
Nr. 7.

9 Carine Dunand, Des montagnards endiablés. Chasse aux sorciers dans la
vallée de Chamonix (1458-1462'), Lausanne 2009 (CLHM 50), S. 92-103,
Nr. 1; S. 106-121, Nr. 3a-b; S. 144-167, Nr. 5.

10 Modestin, La remise au bras séculier de Pierre Terraz alias Bolenget (wie
Anm. 7), S. 449-457.

11
J[ean] Mercier, L'abbaye et la vallée d'Abondance, Annecy 1885 (Mémoires
et documents publiés par l'Académie salésienne, 8), S. 358-360, Nr. 25.

12 Pierre-Han Choffat, La sorcellerie comme exutoire. Tensions et conflits
locaux: Dommartin 1524-1528, Lausanne 1989 (CLHM 1), S. 57-63, 81-93,
111-117, 120-123.

13
Joseph Hansen, Quellen und Untersuchungen zur Geschichte des Hexenwahns
und der Hexenverfolgung im Mittelalter, Bonn 1901 (Nachdruck Hildesheim
1963), S. 513-515, Nr. 69a-b.

14 Procès de sorciers à Viry, bailliage de Ternier de 1534 à 1548. Documents
inédits recueuillis par César Duval avec une introduction par Eloy Duboin,
in: Bulletin de l'Institut national genevois 24 (1882), S. 299-515, hier
S. 338-339, 343-344.



76 Georg Modestin

Das Eindringen dämonologischen Gelehrtenwissens in die
weltliche Gerichtsbarkeit

Ob es sich beim Prozess gegen Jacquette Rossat aus Ménières nun
um einen «unabhängigen» weltlichen Prozess oder um das weltliche
Nachspiel zu einem Inquisitionsverfahren gehandelt hat - auf jeden
Fall zeugt dieses Beispiel vom Eindringen kirchlich-gelehrter
Hexereivorstellungen in die weltliche Gerichtsbarkeit. Die Verbreitung
dämonologischen Gelehrtenwissens und der damit einhergehende
Kulturtransfer von einer klerikalen Sphäre in die Weh der Laien
vollzog sich parallel auf mehreren Kanälen. Zu nennen ist erstens die
öffentliche Predigt des Inquisitors im Anschluss an einen Prozess:

Urteilsverkündung, -begründung und Katechese in einem. Was für
Ängste diese Unterweisung auslösen konnte, zeigt ein Fall aus dem
Jahr 1459. Der Lausanner Inquisitor, aller Wahrscheinlichkeit nach

Raymond von Rue15, wollte anlässlich der Translatio des heiligen
Benedikt (11. Juli) im Waadtländer Städtchen Orbe predigen, muss-
te aber auf Betreiben der örtlichen guhernatores darauf verzichten
und predigte stattdessen im 4 Kilometer entfernten Dorf Rances.
Offenbar fürchtete man in Orbe die Worte des Inquisitors
beziehungsweise deren Auswirkungen, zweifelsohne vor dem Hintergrund

endemisch aufflackernder Hexenverfolgungen in der Gegend,
die im selben Jahr auch ein Opfer in Orbe forderten, über dessen

Prozess aber nichts weiter bekannt ist16.

Das öffentliche Wort, insbesondere wenn es sich gegen Ketzer
richtete, war ja die Berufung der Predigerbrüder schlechthin, und
so ist es nicht mehr als folgerichtig, wenn das Amt des Predigers
einen wichtigen - wenn auch nicht den einzigen und auch nicht

15 Zu Raymond von Rue (mit den entsprechenden Nachweisen) vgl. Georg
Modestin, L'inquisition romande et son personnel. Une étude prosopo-
graphique, in: Inquisition et sorcellerie en Suisse romande (wie Anm. 7),
S. 315-411, hier S. 358-361.

16 Vgl. Martine Ostorero, Procès de Pierre Antoine, en 1449, in: Inquisition
et sorcellerie en Suisse romande (wie Anm. 7), S. 99-163, hier S. 154-156.



Der Grundherr als Glaubensrichter 77

unabdingbaren — Schritt zu demjenigen des Inquisitors darstellte17.

Allerdings wäre es nicht richtig, die Predigt der Dominikaner

auf eine Angst und Schrecken verbreitende Beschwörung der

von Hexern und Hexen ausgehenden Gefahren zu reduzieren. Am
14. Januar 1456 schrieb beispielsweise der Freiburger Stadtpfarrer
Wilhelm Huser dem Lausanner Prior - zu jener Zeit der eben
erwähnte Raymond von Rue - und rief ihm in Erinnerung, dass seit

jeher Brüder aus dem Lausanner Konvent in Freiburg die heiligen
Evangelien und das Wort Gottes verkündet hätten. Angesichts der
sich nähernden Fastenzeit bat er den Prior, einen geeigneten Bruder

zu entsenden: Weshalb nicht Bruder Damien, dessen «Doktrin»

im vergangenen Jahr bei den Freiburgern Gefallen gefunden
habe?18 Wir erwähnen den Namen, weil besagter Bruder Damien
ohne Frage mit dem Lausanner Konventualen Damien Berruerii zu
identifizieren ist, der 1454 - ohne Missfallen zu erregen - in Orbe
gepredigt hatte und dort 1462 auch wieder predigen sollte. Danach
trat er, wenn auch nur sporadisch und mit mässigem «Erfolg», als

Vizeinquisitor in Erscheinung19, was die enge strukturelle Verbindung

der beiden Ämter unterstreicht.
Der zweite Kanal, der zur Verbreitung klerikalen Wissens unter

den Laien beitrug, waren die weltlichen Beisitzer, die jedem Inquisi-
tionsprozess beiwohnten. Auf ihre mögliche Rolle bei der Verbreitung

dämonologischer Konzepte hat bereits 1995 Martine Ostorero
hingewiesen, die auf der Grundlage der von ihr edierten Akten der
Hexenjagd, die 1448 die Gegend um Vevey erschütterte, zum Schluss

17 Vgl. Modestin, L'inquisition romande (wie Anm. 15), S. 325-332.
18 Kathrin Utz Tremp, Predigt und Inquisition. Der Kampf gegen die Häresie

in der Stadt Freiburg (erste Hälfte des 15. Jahrhunderts), in: Mirificuspraedi-
cator. A l'occasion du sixième centenaire du passage de saint Vincent Ferrier
en pays romand. Actes du colloque d'Estavayer-le-Lac, 7-9 octobre 2004.
Études réunies par Paul-Bernard Hödel OP et Franco Morenzoni, Rom
2006 (Institutum historicum fratrum Praedicatorum Romae, Dissertationes
historicae, 32), S. 205-232, hier S. 231-232.

19 Zu Damien Berruerii vgl. Modestin, L'inquisition romande (wie Anm. 15),
S. 369-370.



78 Georg Modestin

gekommen ist, dass sich diese Prozesszeugen aus der Welt der
örtlichen Notabein rekrutierten, von denen nicht wenige ein öffentliches

Amt bekleideten20. Selbstredend wohnten den Prozessen auch
Geistliche bei, auf die wir hier aber nicht eingehen wollen.

Die Umstände, unter denen solche Beisitzer bestimmt wurden,
widerspiegeln auf ihre Weise die jeweilige politische «Wetterlage»:
Während das Verhältnis des ersten Lausanner «Hexenbischofs» Georg

von Saluzzo (1440-1461) zu seinen Untertanen frei von grösseren

Spannungen war, rieb sich der zweite notorische Hexenjäger
unter den Fürstbischöfen von Lausanne, Benedikt von Montfer-
rand (1476-1491), immer wieder an ihnen, insbesondere an den

Bürgern der Kathedralstadt. Die gegen den Willen des Bischofs
erfolgte Vereinigung der Lausanner Unterstadt mit der bischöflichen
Oberstadt am 6. Juli 1481 verschlechterte die ohnehin gespannten
Beziehungen zum Bischof zusätzlich21, in dessen Episkopat die
Hexenverfolgung endemische Züge angenommen hatte22. Es wäre nun

20 Ostorero, «Folâtrer avec les démons» (wie Anm. 2), S. 53-58.
21 Zu dieser Vereinigung vgl. Clémence Thévenaz Modestin, Un mariage

contesté. L'union de la Cité et de la Ville inférieure de Lausanne (1481),
Lausanne 2006 (CLHM 38).

22 Zu den Hexenverfolgungen unter Benedikt von Montferrand vgl. Eva Maier,
Trente ans avec le diable. Une nouvelle chasse aux sorciers sur la Riviera
lémanique (1477-1484), Lausanne 1996 (CLHM 17); Georg Modestin,
Contrôler la mémoire. Une contribution à l'histoire des relations entre les

Lausannois et leur évêque à travers des sources inquisitoriales (1477-1479),
in: Agostino Paravicini Bagliani (Hg.), La mémoire du temps au Moyen
Âge, Florenz 2005 (Micrologus' Library 12), S. 371-388; Georg Modestin
und Clémence Thévenaz Modestin, «Ad comburendum dictum cadaver».
L'«affaire Jean Huguet» et les procès lausannois au tournant des années 1480,
in: Inquisition et sorcellerie en Suisse romande (wie Anm. 7), S. 459-480.
Zusammenfassend auch Georg Modestin, Ein allzu eifriger Hexenjäger?
Der Lausanner Fürstbischof Benedikt von Montferrand (1476-1491) und
die Westschweizer Inquisition im späten 15. Jahrhundert, in: Andreas
Exenberger (Hg.), Ein Fels in der Brandung? Bischof Golser und der
Innsbrucker Hexenprozess von 1485, Kufstein 2015, S. 137-150; ders.,
Controverses autour des procès de sorcellerie en ville de Lausanne pendant



Der Grundherr als Glaubensrichter 79

arg verkürzt, wenn wir eine direkte Linie zwischen dem schlechten

politischen Klima und der Jagd nach vermeintlichen Hexern und
Hexen ziehen wollten. Vielmehr war es die Art, wie die Verfolgung
geführt wurde, die zu einem Stein des Anstosses wurde, und nicht
zuletzt der Ort, an dem das herrschaftliche Gericht des bischöflichen

(Vize-)Vogts tagte, nämlich nicht in Lausanne selbst, sondern
im nahe gelegenen bischöflichen Schloss von Ouchy, wo auch das

Inquisitionstribunal seinen Sitz hatte, sofern die Angeklagten
bischöfliche Untertanen waren. Diese Verschiebung des Gerichtsortes

von der Stadt in den unmittelbaren bischöflichen Herrschaftsbereich

ist einer von zahlreichen Klagepunkten, die eine Lausanner
Gesandtschaft am 23. Juli 1482 - in der Zeit der «Nachwehen»,
welche die Vereinigung von Unter- und Oberstadt verursacht hatte

- vor den Residierenden Rat des Herzogs von Savoyen nach

Chambéry trug, wobei die Gesandten vorbrachten, dass besagter
Ortswechsel gegen die Privilegien der Stadt Verstösse. Ein weiterer
Streitpunkt betraf die in den Lausanner Freiheitsrechten verbriefte,
in der Praxis wohl nicht immer respektierte Öffentlichkeit der Folter,

die in der Regel dadurch gewährleistet wurde, dass Vertreter des

Lausanner Rats den einzelnen Sitzungen des Inquisitionstribunals
beiwohnten. Lässt man die Namen dieser Beisitzer Revue passieren,
so fällt auf, dass einige Ratsherren durch ihre regelmässige
Anwesenheit zu ausgesprochenen «Experten» in Hexenfragen geworden
sein mussten23, was ihre Rolle bei der Verbreitung dämonologischen
Wissens unterstreicht. Der primäre Grund, weshalb sie an den

Sitzungen teilnahmen, war freilich ein anderer, nämlich die Wahrung

der städtischen Vorrechte: Trotz ihres in gewisser Weise

l'épiscopat de Benoît de Montferrand (1476-1491), in: La sorcellerie et la
ville. Witchcraft and the City, sous la direction d'Antoine Follain et Maryse
Simon. Postface de Carlo Ginzburg, Strassburg 2018 (Sciences de l'histoire),
S. 51-61.

23 Die angesprochenen Ereignisse erfahren eine detaillierte Darstellung in
Modestin und Thévenaz Modestin, «Ad comburendum dictum cadaver»

(wie Anm. 22).



80 Georg Modestin

ausserordentlichen Charakters wurden Inquisitionsverfahren nicht
in einem «rechtsfreien» Raum geführt, sondern wenigstens teilweise
in die örtlichen Normen eingebettet.

Wie zwingend diese Normen wirkten, illustriert ein Eintrag im
Lausanner Ratsmanual: Er hält fest, wie sich der bischöfliche Of-
fizial Baptist von Aycard, der für die Hexenverfolgungen Bischof
Benedikts von Montferrand auf dem «Terrain» zuständig war, am
7. Januar 1478 vor den Rat der Unterstadt bemühen musste, nachdem

sich Letzterer darüber beklagt hatte, dass der Offizial in
Sachen Häresie ohne Beiziehung der Bürger (sine evocando aliquem
ex civibus et burgensibus) vorgegangen sei. Baptist bat daraufhin
die versammelten Herren vom Rat, vertrauenswürdige Männer zu
benennen, die bei den Untersuchungen anwesend sein würden,
woraufhin sich die Ratsleute selbst bestimmten. Vergleicht man nun
die Akten der von Baptist von Aycard vor beziehungsweise nach
seinem Auftritt vor dem Rat (in Zusammenarbeit mit einem
Vertreter des Lausanner Inquisitors) geleiteten Prozesse, so stellt sich
heraus, dass die Intervention der Lausanner Stadtväter hinsichtlich
der Anwesenheit von weltlichen Beisitzern nicht ohne Polgen
geblieben war24.

Im Zusammenhang mit der Präge nach dem Einsickern von Teufels-

und Hexereivorstellungen in die weltliche Gerichtsbarkeit
müssen nebst den bereits angesprochenen Beisitzern auch die mit
der Niederschrift der Prozessakten betrauten Notare thematisiert
werden. Einzelne von ihnen entwickelten sich im Verlauf ihrer
Tätigkeit selbst zu wahren Experten in Hexereisachen und wurden
zum Beispiel mit eigenständigen Untersuchungen betraut. Ein
Paradefall in dieser Hinsicht ist sicherlich der Genfer Notar Johann
Butin, der sein «Handwerk» — soweit sich seine Laufbahn
rekonstruieren lässt - zwischen 1497 und 1502 als Inquisitionsschreiber

lernte. Nach einer längeren Lücke erscheint er 1527 erneut als

Notar im Dienst der Inquisition in den Quellen; drei Jahre später
nahm er als Kommissar eine Massenbefragung auf. 1533 wird er

24 Vgl. Modestin, Contrôler la mémoire (wie Anm. 22).



Der Grundherr als Glaubensrichter 81

schliesslich als Prokurator der Inquisition aktenkundig. Die Genfer
Reformation bedeutete keine Zäsur in Butins Wirken als Hexenverfolger.

Im Gegenteil: Das neue Regiment scheint ohne zu Zögern
auf die Dienste des einstigen Inquisitionsschreibers zurückgegriffen
zu haben. Im Mai 1539 wurde er anstelle des erkrankten Kastellans
in eine einst dem Domkapitel gehörende Herrschaft entsandt,
deren Bewohner in den Ruch der Hexerei geraten waren; im September

desselben Jahres verurteilte er als Richter eine Hexe zum Tode.
Noch 1545 wurde er während der ersten Massenverfolgung nach
der Reformation vom Genfer Rat mit dem Aktenstudium betraut25.

Ein weiterer Verbreitungsweg von dämonologischem Wissen ist
in den herrschaftlichen Prozessen zu suchen, die, wie bereits
erwähnt, auf die Verurteilung durch die kirchlichen Glaubensrichter

folgten. Im Gegensatz zum eigentlichen Inquisitionsprozess,
der zwar von Beisitzern beobachtet wurde, ansonsten aber der
Geheimhaltung unterlag, waren die anschliessenden weltlichen
Verfahren öffentlich. Die herrschaftlichen Richter beziehungsweise
Schöffen stützten sich bei ihrer Urteilsfindung auf die Ergebnisse
aus dem Inquisitionsprozess, die wiederholt publik gemacht wurden:

Zum einen hielt der Inquisitor einen katechetischen sermo

25 Wir haben Jean Butins Wirken als Hexenverfolger detailliert nachgezeichnet
in Georg Modestin, Kontinuitäten und Brüche - am Beispiel der Genfer
Hexereiverfahren an der Wende vom 15. zum 16. Jahrhundert, in: Schweizerische

Zeitschriftfür Religions- und Kulturgeschichte 104 (2010), S. 419-435.
Zur Rolle der Notare bei den Hexenverfolgungen in der Westschweiz vgl.
auch Georg Modestin und Martine Ostorero, Le notaire, figure oubliée
de l'Inquisition. L'exemple du diocèse de Lausanne (XVe siècle), in: Lucien
Faggion, Anne Mailloux und Laure Verdon (Hg.), Le notaire entre métier
et espace public en Europe VIIF—XVIIIe siècle, Aix-en-Provence 2008,
S. 29-41, sowie Georg Modestin, Der Notar als Erinnerungsträger und
Erfüllungsgehilfe der Inquisition. Das Beispiel der Westschweiz (Mitte des

15. bis Anfang des 16. Jahrhunderts), in: Heinz Sieburg, Rita Voltmer und
Britta Weimann (Hg.), Hexenwissen. Zum Transfer von Magie- und
Zauberei-Imaginationen in interdisziplinärer Perspektive, Trier 2017 (Trierer
Hexenprozesse, Quellen und Darstellungen 9), S. 85-95.



82 Georg Modestin

generalis, in dem er die Missetaten der Angeklagten geisselte, zum
anderen waren Letztere selbst dazu angehalten, ihre Verbrechen in
aller Öffentlichkeit zu bestätigen26. In der geistlichen Herrschaft
von Chamonix (heute Departement Haute-Savoie) kam - als
örtliche Besonderheit - hinzu, dass der Prior den Schöffen auf eigene

Kosten einen Rechtsgelehrten zur Verfügung zu stellen hatte,
dessen Gutachten ebenfalls laut verlesen wurde, und zwar «in der
Sprache der Laien», um das Verständnis sicher zu stellen (ad intel-
ligendum lingua layca)27. Dass die so verbreiteten dämonologischen
Vorstellungen auf «fruchtbaren» Boden fielen, belegen die wechselweise

von «oben» und von «unten» initiierten Hexenprozesse,
deren wahres Ausmass, zumindest was die nachmalige Westschweiz
betrifft, grösser gewesen sein dürfte, als es die erhaltenen Gerichtsakten

annehmen lassen.

In gewissen «hot spots», so in der dem Lausanner Domkapitel
gehörenden Herrschaft Dommartin, die bereits 1438 nachweislich
Schauplatz eines Hexenprozesses gewesen war, lernten die Leute
allem Anschein nach, wie sie sich dem Gericht gegenüber zu äussern

hatten, um eine missliebige Person zu belasten. Davon zeugen die

Aussagen von Dorfbewohnern, als sie sich 1498 über einen ihrer
Mitbürger ausliessen: Er sei mehrere Jahre zuvor aus den Wolken
gefallen - eine ebenso gewundene wie unmissverständliche Anspielung

auf den Hexenflug28.

26 Die einzelnen Verfahrensschritte lassen sich besonders deutlich in Saint-
Sulpice (1469) nachvollziehen; vgl. Modestin, La remise au bras séculier de

Pierre Terraz alias Bolenget (wie Anm. 7), S. 449-450 und ff.
27 Vgl. Dunand, Des montagnard endiablés (wie Anm. 9), S. 120.
28 Vgl. Kathrin Utz Tremp und Georg Modestin, Gerichtsnutzung von «oben»

und von «unten». Die Anfänge der Hexenverfolgungen in der Westschweiz
(15. Jahrhundert), in: Claudia Opitz, Brigitte Studer und Jakob Tanner
(Hg.), Kriminalisieren - Entkriminalisieren - Normalisieren. Criminaliser-
décriminaliser - normaliser, Zürich 2006 (Schweizerische Gesellschaft für
Wirtschafts- und Sozialgeschichte, 21), S. 109-121, hier S. 114-117.



Der Grundherr als Glaubensrichter 83

Verfahren vor einem weltlichen Gericht

Einen im Hinblick auf die Langzeitfolgen dramatischen Niederschlag

fand das Wirken der Inquisition in den rein weltlichen
Prozessen, die in der Westschweiz keineswegs erst mit der Reformation
und der bereits zuvor zu beobachtenden Auflösung der dominikanischen

Inquisition einsetzten. Bereits im 15. Jahrhundert fanden
nachweislich weltliche Hexenprozesse statt, und zwar in einer
Grössenordnung, die derjenigen der von der dominikanischen und
bischöflichen Inquisition durchgeführten Verfahren nicht nachgestanden

haben dürfte29. Abgesehen vom zweigeteilten Wallis, das

einen Sonderfall darstellt, da sich im bischöflichen Oberwallis die

Repression seit Anbeginn der Hexenverfolgungen in den Händen
weltlicher Richter befand (örtliche Lehensherrn, Vögte und
Kastellane als Vertreter des Bischofs von Sitten in dessen Lunktion als

Landesherr oder Vertreter einzelner ländlicher Gemeinden)30, über-

29 Echos solcher weltlicher Verfahren finden sich wiederholt in den Protokollen

von Inquisitionsprozessen (Martine Ostorero und Kathrin Utz Tremp,
Conclusion, in: Inquisition et sorcellerie en Suisse romande [wie Anm. 7],
S. 505-519, hier S. 505-511). Vor welcher Instanz der Prozess gegen Pierre
de l'Abbaye stattfand, der - als Hexer zum Feuertod verurteilt - 1482 auf
Ersuchen seines Grundherrn von Jean-Louis von Savoyen, Bischof von
Genf und locumtenens et gubernator totius patrie Sabaudie generalis, zum
Tod durch Ertränken begnadigt wurde, lässt sich den erhaltenen Quellen
nicht entnehmen (Eva Maier, Gracié et pourtant noyé: le sorcier Pierre de

l'Abbaye [1482], in: A cheval entre histoire et droit. Hommage à Jean-François

Poudret. Textes réunis par Eva Maier, Antoine Rochat et Denis Tappy,
Lausanne 1999 [Bibliothèque historique vaudoise 115], S. 179-194). Der
Umstand, dass sich der Grundherr für seinen Zinsbauern einsetzte, macht es

indes wenig wahrscheinlich, dass der «Hexer» von dessen herrschaftlichem
Gericht verurteilt worden war.

30 Vgl. Chantal Ammann-Doubliez, La première chasse aux sorciers en
Valais (1428-1436?), in: L'imaginaire du sabbat. Edition critique des textes
les plus anciens (1430 c-1440 c.), réunis par Martine Ostorero, Agostino
Paravicini Bagliani, Kathrin Utz Tremp en collaboration avec Catherine
Chêne, Lausanne 1999 (CLHM 26), S. 63-98, hier S. 76; dies., Les chasses



84 Georg Modestin

nahm die weltliche Gerichtsbarkeit in der übrigen Westschweiz das

Hexereidelikt von den Inquisitionstribunalen.
Ein Modellbeispiel ist in dieser Hinsicht die Stadt Freiburg im

Uchtland, wo sich ein gleichsam gleitender Ubergang vom
Inquisitionstribunal zum städtischen Ratsgericht beziehungsweise von der
Häresie- zur Hexenverfolgung beobachten lässt. 1429 rückten die
städtischen Weibel erstmals in das ländliche Umland aus und
überführten der Hexerei Verdächtigte nach Freiburg, wo sie vor ein vom
Inquisitor Ulrich von Torrenté und einem Vertreter des Bischofs

von Lausanne präsidiertes Gericht gestellt wurden, in dem auch der

Freiburger Schultheiss und mehrere Mitglieder des Kleinen Rates
einsassen. Bezeichnenderweise waren die vermeintlichen Hexer und
Hexen bereits vor dem Eintreffen der kirchlichen Glaubensrichter
aus Lausanne von städtischer Seite verhört worden. Ulrich von
Torrenté war es auch, der im folgenden Jahr 1430 dem zweiten Freiburger

Waldenserprozess vorstand, der sich - anders als die vorausgegangene

Hexenjagd - gegen städtische Ketzer richtete. Als ab 1437

erneut Hexen verfolgt wurden - die Repression richtete ihr Augenmerk

wiederum auf ländliche Gebiete -, verzichtete die Freiburger
Obrigkeit nunmehr darauf, einen Inquisitor beizuziehen, obwohl
Ulrich von Torrenté als Inquisitor aktiv geblieben war und 1438

sowie 1439 in Dommartin und Neuenburg Hexenprozesse leiten

aux sorciers en Valais au Bas Moyen Âge. Deux sorciers du val d'Anniviers
à la fin du XVe siècle: les notaires Pierre et Nycollin de Torrenté, in: Annales
valaisannes 2003, S. 129-147, hier S. 133; dies., Les chasses aux sorciers vues
sous un angle politique: pouvoirs et persécutions dans le diocèse de Sion

au XVe siècle, in: Chasses aux sorcières et démonologie. Entre discours et

pratiques (XIV-XVIT siècles). Textes réunis par Martine Ostorero, Georg
Modestin et Kathrin Utz Tremp, Florenz 2010 (Micrologus' Library 36),
S. 5-25. Der Umstand, dass das Hexereidelikt im Oberwallis der weltlichen
Gerichtsbarkeit unterstand, konnte zu Spannungen mit dem Bischof führen,
sofern sich dieser selbst als Inquisitor in seiner Diözese verstand; vgl.
Chantal und Hans-Robert Ammann, Un procès de sorcellerie devant Jost
de Silenen, évêque de Sion: le cas de Peter Eschiller, de Münster (1484), in:
Vallesia 51 (1996), S. 91-161.



Der Grundherr als Glaubensrichter 85

sollte31. Offenbar hatten die freiburgischen Räte gelernt, wie mit
Hexern und Hexen umzugehen sei, was insofern nachwirken sollte,

als das Hexereidelikt in Freiburg fortan vom städtischen
Ratsgericht behandelt wurde, wobei die Verfolgung im 15. Jahrhundert
einen endemischen Charakter aufweist32.

Leider sind wir über die Vorgänge nur sehr schlecht im Bild, da

sich die einzelnen Prozesse meist nur in lapidaren Notizen in den
städtischen Seckeimeisterrechnungen niedergeschlagen haben. Eine
der wenigen Ausnahmen betrifft einen urkundlich belegten Zoo-
philiefall aus dem Jahr 1457, der in einen Hexereiprozess umschlug.
Das Opfer, ein Mann namens Christin Bastardet, könnte ein

Eigenmann des Abtes von Hauterive gewesen sein, der das Verfahren

initiierte, selbiges dann aber an die Stadt Freiburg abtrat, welche

die Schirmherrschaft über die in einer Flussschleife südlich von
Freiburg gelegene Zisterzienserabtei ausübte33. In den ersten drei
freiburgischen Thurnrödeln, die den Zeitraum von 1475-1505
abdecken (der vierte Band setzt nach einer Lücke erst 1515 ein) sind
drei weitere Hexenfälle aus den Jahren 1493, 1502 und 1505
dokumentiert. Die Protokolle in den Thurnrödeln widerspiegeln in
unterschiedlicher Ausprägung Vorstellungen aus der gelehrten
Dämonenlehre, die ihren Weg an der Wende vom 15. zum 16. Jahrhundert
in die weltlichen Gerichtsstuben gefunden haben.

31 Vgl. Kathrin Utz Tremp, Ist Glaubenssache Frauensache? Zu den Anfängen
der Hexenverfolgungen in Freiburg (um 1440), in: FG 72 1995), S. 9-50; dies.,
Von der Häresie zur Hexerei. « Wirkliche» und imaginäre Sekten im Spätmittelalter,

Hannover 2008 (Monumenta Germaniae Historica Schriften, 59),
S. 465-470, 502-534. Zu Ulrich von Torrenté vgl. Bernard Andenmatten
und Kathrin Utz Tremp, De l'hérésie à la sorcellerie: l'inquisiteur Ulric de

Torrenté OP (vers 1420-1445) et l'affermissement de l'inquisition en Suisse

romande, in: Zeitschrift für Schweizerische Kirchengeschichte 86 (1992),
S. 69-119; Modestin, L'inquisition romande (wie Anm. 15), S. 351-355.

32 Vgl. Georg Modestin, Der Teufel in der Landschaft. Zur Politik der
Hexenverfolgungen im heutigen Kanton Freiburg von 1440 bis 1470, in: FG 76

(1999), S. 81-122.
33 Modestin, Der Teufel in der Landschaft (wie Anm. 32), S. 110-116,119-121.



86 Georg Modestin

Am «vollständigsten» ist in dieser Hinsicht der erste Prozess von
1493 gegen Johanneta, Witwe des Etienne Lasne, der besonders
reich an dämonologischen Versatzstücken ist: die Abschwörung
Gottes und der dem Teufel geleistete Lehenseid, das osculum
infame, die «Sekte» genannten Versammlungen, der Hexenflug auf
einem Stock, der anlässlich der Versammlungen praktizierte
Kannibalismus und die sexuellen Ausschweifungen, denen sich die
Teilnehmer hingegeben haben sollen. Auch das mittels eines speziellen
Fettes verübte maleficium kommt zur Sprache, wenn auch weniger
prominent als die anderen Elemente. Anscheinend war der Prozess

gegen Johanneta Teil einer grösseren Hexenjagd, da von vorgängig
verbrannten Komplizen die Rede ist34.

Auch in dem 1502 gegen eine andere Witwe geführten Prozess

geschah die Verführung durch den Teufel gemäss dem Wortlaut der

Quelle zu einem Zeitpunkt, zu dem sich das Opfer in einer persönlichen

Notlage befand, ein in der Dämonenlehre wohlbekanntes
Motiv: Hatte Johanneta angegeben, von ihrem Mann misshandelt
worden zu sein, befand sich Pernette, Witwe des Marmet Fallewo,
ihren Worten zufolge nach dem Tode ihres Mannes in drückenden
Geldsorgen. Kein Wunder, dass sich in diesem Moment der Teufel
als Nothelfer angeboten habe, doch hätten sich in der Börse - er-
wartungsgemäss - bloss Salbeiblätter befunden. Ansonsten ist in
ihrem Prozess von herbeigehextem Hagelschlag und von todbringendem

Pulver die Rede, wobei auch dieser Fall durch die Benennung

angeblicher Komplizen eine kollektive Dimension erhielt35.

Während die beiden angeklagten Frauen ihr Leben auf dem
Scheiterhaufen beendeten, steht das Schicksal des 1505 vor das

Ratsgericht geführten Pierre Bolongé nicht mit letzter Sicherheit
fest, da der fragliche Eintrag im Thurnrodel unvollständig ist. Da
aber die Seckeimeisterrechnungen jenes Halbjahrs den Feuertod
eines Häretikers verzeichnen, liegt die Vermutung nahe, dass es sich

34 Patrick J. Gyger, L'épée et la corde. Criminalité et justice à Fribourg (1475-
1505), Lausanne 1998 (CLHM 22), S. 310-312 Nr. 85.

35 Gyger, L'épée et la corde (wie Anm. 34), S. 347-349, Nr. 141.



Der Grundherr als Glaubensrichter 87

beim Hingerichteten um Bolongé handelte. In seinem Fall stehen
märchenhaft anmutende Motive - ein Rabennest mit zwei Steinen,
die der Vorgeladene auf Betreiben seiner Frau hätte essen sollen, um
für den Rest seines Lebens ausgesorgt zu haben - neben klassischen

dämonologischen Versatzstücken: Kannibalismus, das osculum
infame unter den Schwanz eines Katers, der sich als Pierres Meister

entpuppte, der besagtem Meister zu entrichtende Tribut, die
Verleugnung Gottes, der Jungfrau, der Taufe und des «himmlischen
Hofes des Paradieses»36.

Von den im vierten Thurnrodel enthaltenen Hexereisachen ist
bislang erst eine veröffentlicht und ausgewertet worden, nämlich
der mehrere Besonderheiten aufweisende Prozess gegen Pierre
Perat von Dommartin aus dem Jahr 1517. Zum einen scheint es

sich bei Perat um einen geständigen Dieb gehandelt zu haben, der

vor dem Freiburger Ratsgericht zu einem Hexer mutierte und mittels

eines von einem Komplizen zubereiteten Pulvers per voudisi
Tiere getötet, Gott abgeschworen und - durch die Luft fliegend -
Hagel verursacht haben soll. Weiterhin ist in seinem Geständnis

von einer Sekte (secta), das heisst dem sogenannten Hexensabbat,
die Rede und von einem Meister, der sich dem Beschuldigten in
Tiergestalt offenbarte. Das Besondere dieses Falles liegt jedoch
weniger in den rekurrenten dämonologischen Versatzstücken,
sondern darin, dass der Prozess auf eine neunzehn Jahre zurückliegende

Hexenjagd verweist, in deren Verlauf sich vier Angeklagte
vor einem dominikanischen Vizeinquisitor in Dommartin hatten
verantworten müssen. Darunter befand sich eine gewisse Isabelle
Perat von Peyres in der Pfarrei Dommartin, die 1498 als Hexe
verurteilt und verbrannt worden war. Es ist naheliegend, in Pierre,

36 Gyger, L'épée et la corde (wie Anm. 34), S. 356-357, Nr. 148. - Zu den
drei genannten Fällen vgl. auch die ausführlichere Darstellung von Georg
Modestin, Alexia Rey und Céline Rochat, La répression de la sorcellerie à

Fribourg en Suisse au tournant du XVIe siècle: les spécificités d'une juridiction

laïque, in: Cahiers de Recherches Médiévales et Humanistes 22 (2011),
S. 279-288.



88 Georg Modestin

den 1517 dasselbe Schicksal ereilte, einen Verwandten, ja vielleicht
einen Sohn Isabeiles zu sehen, wobei ungeklärt ist, weshalb ihm
der Prozess in Freiburg gemacht wurde, da Dommartin nicht zur
Freiburger Herrschaft gehörte. Ja, auch seine Missetaten scheint er
nicht auf freiburgischem Territorium verübt zu haben, was nur den
Schluss zulässt, dass sich die Freiburger in seinem Fall einen
territorialen Ubergriff leisteten37.

Dommartin blieb im Übrigen ein Brennpunkt der Hexenverfolgung,

wie erneute Prozesse in den Jahren 1524 und 1528 belegen,
in denen das Lausanner Domkapitel unter Umgehung der
Dominikaner den Augustinerchorherren François Cabaret mit der
Prozessführung betraute38. Eine Ausnahme - sowohl in Bezug auf das

Gericht als auch auf die Sprache, in der die Akten verschriftlicht
wurden - bildet hierbei das Verfahren gegen Claude Rolier aus dem

kapitelseigenen Dorf Villars-Tiercelin, das 1524 in Echallens
verhandelt wurde39. Den Vorsitz führte dabei der Landvogt von Orbe-
Echallens, der Berner Jakob Tribolet, wobei der Urteilsspruch,
im gegebenen Fall der Tod auf dem Scheiterhaufen, den örtlichen
Schöffen oblag. Die Landvogtei Orbe-Echallens war seit den
Burgunderkriegen, also seit 1476, eine Gemeine Herrschaft Berns und
Freiburgs. Dass Claude Rolier in Echallens (und nicht in Dommartin)

der Prozess gemacht wurde, lag wohl daran, dass er in Echallens

verhaftet worden war, wobei sein Fall von einer einvernehmlichen

Zusammenarbeit der beteiligten Instanzen zeugt, da sich der

37 Kathrin Utz Tremp, Dommartin in Freiburg. Der Prozess gegen Pierre
Perat von Dommartin, hingerichtet als Hexer 1517 in Freiburg, in: Mémoires
de cours. Etudes offertes à Agostino Paravicini Bagliani par ses collègues
et élèves de l'Université de Lausanne, réunis par Bernard Andenmat-
ten, Catherine Chêne, Martine Ostorero et Eva Pibiri, Lausanne 2008

(CLHM 48), S. 463-482. Die Akten des Prozesses gegen Isabelle Perat liegen
ediert vor bei Laurence Pfister, L'enfer sur terre. Sorcellerie à Dommartin
(1498), Lausanne 1997 (CLHM 20), S. 218-231.

38 Zu den Prozessen von 1524 und 1528 vgl. Choffat, La sorcellerie comme
exutoire (wie Anm. 12).

39 Vgl. Choffat, La sorcellerie comme exutoire (wie Anm. 12), S. 17-54.



Der Grundherr als Glaubensrichter 89

Richter des Lausanner Domkapitels, des eigentlichen Herrn über
den Angeklagten, unter den hinzugerufenen Schöffen ausmachen
lässt40. Beim Prozess gegen Claude Rolier handelte es sich also um
ein weltliches Verfahren, was auch seine sprachlichen Eigenheiten
erklärt: Die Prozessakten sind in französischer Sprache gehalten,
während die zeitgleichen Verfahren, die vom kapitelseigenen
Inquisitor François Cabaret in Dommartin geführt wurden, lateinisch

protokolliert worden sind.
Der Vergleich mit den vor dem Freiburger Ratsgericht verhandelten

Fällen zeigt, dass dem in Echallens präsidierenden Jakob
Tribolet weit weniger an dämonologischen Konzepten gelegen war
als an der Auflistung möglichst vieler Malefizien. So ist das Protokoll

- abgesehen von der geradezu beiläufig erwähnten Ermordung
dreier Menschen - eine lange Aufzählung von getöteten Kühen,
Kälbern und Pferden unter Angabe ihrer Besitzer und der Farbe
ihrer Felle. Damit unterscheidet sich dieses Beispiel auch von den
zeitgleichen Prozessen in Dommartin unter dem Vorsitz des erwähnten

François Cabaret, was sicherlich darauf zurückgeführt werden
kann, dass das Domkapitel durch die zyklisch wiederkehrenden
Hexenfälle in Dommartin eine solide dämonologische Basis besass.

Auch in Freiburg bestand eine jahrzehntelange, von der dominikanischen

Inquisition anfangs vielleicht indirekt geschulte Erfahrung
mit Hexereisachen. Der Landvogt Tribolet hingegen muss in
dämonologischen Belangen ein Novize gewesen sein, stellvertretend für
die Berner Herrschaft, in die - nach heutigem Kenntnisstand - bis
dahin kaum einschlägige Teufels- und Hexereivorstellungen aus der
Westschweiz eingedrungen waren. Die bernische Eroberung der
Waadt 1536 sollte die Ausgangslage insofern ändern, als die Berner
das örtliche «Hexenwesen» gleichsam miteroberten...

40 Es handelt sich um «noble Jeham Constabloz, juge de chappitre» (Choffat,
La sorcellerie comme exutoire [wie Anm. 12], S. 24), der in seiner Funktion
als vom Lausanner Domkapitel eingesetzter Kastellan von Dommartin auch
den dortigen Prozessen beiwohnte.



90 Georg Modestin

Der Eindruck dämonologischer «Dürre» ergibt sich auch aus
zwei Verfahren aus dem Jahr 1530, bei denen sich ein Mann und
eine Frau vor dem Kastellan von Mont-le-Vieux und Rolle super
crimine heresis et homicidii zu verantworten hatten. Das am Gen-
fersee zwischen Lausanne und Genf gelegene Rolle war eine waadt-
ländische Herrschaft, die aber zur Diözese Genf gehörte, Schauplatz

eines kirchlichen Hexereiverfahrens im Jahr 1487, das vom
Lausanner Inquisitor François Granet eingeleitet und von einem
Genfer Vizeinquisitor abgeschlossen worden war41. Im Jahr 1530
scheint das Interesse in erster Linie den Malefizien gegolten zu
haben, die von den Angeklagten mittels eines vom Teufel erhaltenen
Pulvers verübt worden sein sollen. Immerhin ist von der secta oder

synagoga die Rede - die Nennung des Donnerstags als Versammlungstag

stimmt mit dem Befund aus den kirchlichen Inquisitionsprozessen

überein —, einmal finden sogar Hexenflug und Wetterzauber

Erwähnung, doch hat es damit sein Bewenden. Allerdings
ist die Quelle mit Vorsicht zu behandeln, da es sich um nachträglich

entstandene Auszüge aus den Prozessakten handelt, angefertigt

1541 im Hinblick auf einen weiteren Prozess, der allem
Anschein nach gegen eine von beiden Verdächtigten des Jahres 1530

denunzierte Frau gerichtet war42. Dieser besondere Umstand könnte

das Gewicht erklären, das den Malefizien in diesen Extrakten
zukommt.

Die Sekte, der Donnerstag, der dem Teufel entbotene Lehenseid

und das osculum infame sind auch in dem teilweise unter der
Folter entstandenen Geständnis enthalten, das ein Verdächtigter

41 Vgl. Isabelle Jeger, Répression de la sorcellerie dans la région genevoise
avant la Réforme, in: Hexen, Herren und Richter. Die Verfolgung von
Hexern und Hexen auf dem Gebiet der heutigen Schweiz am Ende des

Mittelalters, hg. von Georg Modestin und Kathrin Utz Tremp, in: SZG 52

(2002), S. 127-132, hier S. 128.
42 Lionel Dorthe, Un discours de plus en plus misogyne? Pierre et Peronette:

une chasse aux sorciers à Rolle devant un tribunal laïque (1530), in: Mémoires
de cours (wie Anm. 37), S. 507-533.



Der Grundherr als Glaubensrichter 91

am 2. Juni 1534 vor dem Freiburger Bürger Hans Reyf dem Jüngeren

ablegte, Kastellan der Gemeinen Herrschaft Grandson, die wie
die Landvogtei Orbe-Echallens von Bern und Freiburg gemeinsam
verwaltet wurde. Ansonsten sind auch diese Akten von einem dä-

monologischen Standpunkt aus gesehen eher «dürr» - was
überraschenderweise die Malefizien mit einschliesst, die keinen
Zusammenhang mit dem Ankläger erkennen lassen, auf dessen Besagung
vom 28. Mai hin sich Nicod Milliard von Démoret (heute im waadt-
ländischen Bezirk Yverdon) vor dem Kastellan vor Grandson
verantworten musste. Trotzdem wurde er von den örtlichen Schöffen
am 10. Juni zum Feuertod verurteilt43. Dieses Verdikt betraf einen

Mann, dessen Fall bereits im Vorfeld des Prozesses von Grandson
für - möglicherweise zuviel - Aufsehen gesorgt hatte, was die
Inkohärenz der Anklage erklären mag. Auf eine erste Besagung von
Seiten eines Dorfnachbarn hin war Nicod Milliard nämlich bereits
im März 1534 vom savoyischen Kastellan von Yverdon gefangen

genommen worden, worauf der Stadtrat von Moudon, der Démoret
als Teil seiner Herrschaft betrachtete, einschritt und vor dem Vogt
der Waadt in Moudon Protest einlegte. Wir wollen hier nicht näher
auf die Einzelheiten eingehen, doch sei angemerkt, dass die
Angelegenheit in einem Kleinkrieg zwischen den Städten Moudon und
Yverdon ausartete, der erst am 5. Juli unter Mithilfe verschiedener
Vermittler, darunter der Stadt Freiburg, formell beendet wurde44.

Der zwischenzeitlich auf Anweisung des savoyischen Vogtes der
Waadt freigelassene Milliard wurde, bevor er sein Heim erreichen
konnte, von den Weibeln des Kastellans von Grandson handstreichartig

in Haft genommen, wobei die Frage, auf welcher Grundlage
dies geschehen ist, offen bleibt. Man wird den Eindruck nicht los,

43 H[enri] Meylan, Un procès de sorcellerie, le cas de Nicod Milliard (1534),
in: Revue historique vaudoise 40 (1932), S. 160-171.

44 Zu diesen Auseinandersetzungen vgl. Bernard de Cérenville (f) und Charles

Gilliard, Moudon sous le régime savoyard, Lausanne 1929 (Mémoires et
documents publiés par la Société d'histoire de la Suisse romande, 2. Reihe/14),
S. 416^119.



92 Georg Modestin

dass an dem nach Grandson Verschleppten ein Exempel statuiert
werden sollte, so dass die von ihm in seinem Verhör in Grandson
geäusserten Vorbehalte folgenlos verhallten. Insbesondere sagte er

aus, er habe zwar Gott abgeschworen, doch sei dies unter dem
Vorbehalt einer «Rückkaufsmöglichkeit» geschehen, weshalb der Teufel

weniger Zwang auf ihn habe ausüben können als auf andere...

T.urn Schluss

1534, im Jahr des Prozesses gegen Nicod Milliard, hatte die
dominikanische Inquisition in der Westschweiz mit Sitz in Lausanne, seit
den letzten Jahren des 15. Jahrhunderts auch in Genf, wo sie einen

eigenständigen Ableger gebildet hatte45, aufgehört zu existieren -
mehrere Jahre vor der Aufhebung der Predigerkonvente im Zuge
der Reformation. Die letzten Inquisitionsprozesse «alter» Prägung,
die Ende desselben Jahres 1534 im Schloss von Viry vor den Toren
Genfs (heute im französischen Departement Haute-Savoie)
stattfanden, führte denn auch kein Genfer Inquisitor durch, sondern
der Dominikaner Amadeus Lambert aus dem Konvent von Annecy,
seiner Titulatur zufolge Ketzerinquisitor im ganzen Herzogtum
Savoyen (heretice pravitatis in toto ducatu Sabaudie inquisitor)*''.
Die drei Verfahren führten zu einem Todesurteil durch Enthauptung

und zwei Verbannungen, wobei - nimmt man das zu einer
Hinrichtung führende Verfahren als Massstab - der Dämonologie
ein vergleichsweise breiter Raum zukam. Gleichzeitig zeichnete sich
in diesem Verfahren die speziell in Genf zu beobachtende Obsession

45 Zur territorialen Organisation der dominikanischen Inquisition in der
Westschweiz vgl. Georg Modestin, Un inquisiteur pour trois diocèses: le couvent
dominicain de Lausanne et la répression de la sorcellerie en Suisse romande
au XVe siècle, in: Mémoires de la Société pour l'Histoire du Droit et des

Institutions des anciens pays bourguignons, comtois et romands 64 (2007),
S. 59-71; DERS., L'inquisition romande (wie Anm. 15), S. 334-342.

46 Procès de sorciers à Viry (wie Anm. 14), S. 326-344.



Der Grundherr als Glaubensrichter 93

mit Pest verbreitenden Hexern und Hexen ab47, da die einzige der
drei Angeklagten, die mit dem Tod bestraft wurde, in grossen Mengen

ein tödliches Pulver von grünlicher Farbe (poucetum) verbreitet
haben soll.

Der Prozess, der im September 1539 im Mandement von Jussy,
bis zur Reformation eine Herrschaft des Bischofs von Genf, gegen
Jeannette Clerc, Ehefrau des Jean Mallier, geführt wurde48 und dessen

Verdikt ebenfalls auf Tod durch das Schwert lautete, ist, was
seinen dämonologischen Gehalt betrifft, mit demjenigen von Viry
vergleichbar. Wenn wir zum Schluss dieses Verfahren und damit
einen der ersten post-reformatorischen Prozesse in Genf ansprechen,
der sich vom letzten von einem dominikanischen Inquisitor geführten

Verfahren bloss durch die geringere Gewichtung des «Hexenpulvers»

unterscheidet, so geschieht dies, um die Beständigkeit der

von der weltlichen Gerichtsbarkeit - nicht nur in Freiburg -
übernommenen dämonologischen Vorstellungen zu illustrieren. In Genf
hielten ausführliche Hexensabbatschilderungen weit über die
eigentliche Reformationszeit bis zum Beginn des 17. Jahrhunderts
hinaus an49. Die auf den beschriebenen Kanälen in die weltliche
Gerichtsbarkeit eingesickerten gelehrten Hexereivorstellungen hatten
sich dort festgesetzt und überdauerten das Ende der dominikanischen

Inquisition.
Selbstredend bedarf das, was wir hier auf der Grundlage der bereits

erschlossenen Quellen dargestellt haben, weiterer Differenzierung.
Von besonderem Interesse dürften dabei die frühen Hexereiverfahren
in der ehemals savoyischen oder fürstbischöflichen Waadt sein,
einem inquisitorischen «Kernland», das 1536 unter die Herrschaft der
reformierten Berner gelangte, denen der elaborierte Hexenstereotyp

47 Vgl. François Marc Burgy, L'affaire des engraisseurs de 1545 à Genève, in:
SZG 37 (1987), S. 33-64.

48 Vgl. RJaymond] Christinger, Un procès genevois de sorcellerie inédit.
Texte annoté, établi par J. E. Genequand, in: Genava 17 (1969), S. 113-138.

49 Zum Genfer Beispiel vgl. (mit allen Verweisen) Modestin, Kontinuitäten
und Brüche (wie Anm. 25).



94 Georg Modestin

zumindest in einer ersten Phase fremd gewesen sein muss, wie das

Beispiel des aus Bern stammenden Landvogts Tribolet (bereits vor
1536) schön illustriert. Bei den anderen dämonologisch «dürr»
erscheinenden Verfahren scheint es sich um Sonderfälle gehandelt zu
haben.

Das im 15. Jahrhundert zu beobachtende Nebeneinander von
Verfahren vor geistlichen und weltlichen Gerichten wird das

Eindringen von gelehrten Hexereivorstellungen in die weltliche Sphäre

an der Schwelle vom Mittelalter zur Frühen Neuzeit erleichtert
haben. Wie weit dabei dämonologische Substanz verloren ging oder
nicht, dürfte - so unsere Vermutung - davon abhängig gewesen
sein, ob sich in der weltlichen Gerichtsbarkeit frühe Verfolgungstraditionen

herausbildeten, so wie dies in Freiburg oder Genf der
Fall war - zwei Beispiele, die für dämonologische Kontinuität
stehen. Auf alle Fälle ruft die Frage nach dem Fortleben oder Absterben

von Teufels- und Hexereivorstellungen über institutionelle und
kulturelle Brüche hinweg nach weiteren Forschungen.


	Der Grundherr als Glaubensrichter : zu den weltlichen Hexereiverfahren in der nachmaligen Westschweiz (15.-16. Jahrhundert)

