
Zeitschrift: Freiburger Geschichtsblätter

Herausgeber: Deutscher Geschichtsforschender Verein des Kantons Freiburg

Band: 93 (2016)

Artikel: Politische Theologie und Reichspolitik in der anonymen Schilderung
des Conflictus Laupensis (um 1339)

Autor: Modestin, Georg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-630441

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-630441
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


GEORG MODESTIN

POLITISCHE THEOLOGIE UND
REICHSPOLITIK IN DER ANONYMEN SCHILDERUNG

DES CONFLICTUS LAUPENSIS (UM 1339)*

Für Kathrin, mit herzlichem Dank für Rat und Tat

Exivit etiam cum Bernensibus pastor bonus [...], portans cum eo

verum ducem et pastorem solum bonum in sacramento dominico:
«Mit den Bernern zog auch der gute Hirte aus [...], der den wahren
Führer und den einzig guten Hirten im Leib des Herrn (Sakrament)
mitführte.»1 Ich nehme an, dass Kathrin Utz Tremp die Identität
des im Zitat angesprochenen pastor bonus inzwischen erraten hat -
immerhin hat sie ihm selbst eine biographische Skizze gewidmet2
den übrigen Zuhörerinnen und Zuhörern, das heisst Ihnen, sehr

* Dieser Beitrag beruht auf einem Vortrag, der am 20. Juni 2015 in Freiburg
im Rahmen eines vom Staatsarchiv Freiburg, der Universität Lausanne und
Frauen in Freiburg zu Ehren von PD Dr. Dr. h. c. Kathrin Utz Tremp
organisierten Studientages gehalten wurde. Die Vortragsform wurde bewahrt.
Abkürzungen: ADB Allgemeine Deutsche Biographie; NDB Neue
Deutsche Biographie.

1 Aus dem anonymen Bericht Conflictus Laupensis, ediert von Gottlieb Ludwig

Studer, in: Die Berner-Chronik des ConradJustinger, Bern 1871, S. 302-
313, hier S. 308, 33-309, 3. Nachweis früherer Editionen: Repertorium
«Geschichtsquellen des deutschen Mittelalters» (www.geschichtsquellen.de/
repOpus_03482.html [letzter Besuch: 03.07. 2016]).

2 Kathrin Utz Tremp, Der Berner Deutschordenspriester Diebold Baselwind
im Kampf gegen den Wucher, in: Rainer C. Schwinges (Hg.) / Charlotte
Gutscher (Red.): Berns mutige Zeit. Das 13. und 14. Jahrhundert neu
entdeckt, Bern 2003, S. 397.



10 Georg Modestin

geehrte Damen und Herren, helfe ich gerne weiter: Der gute Hirte
der Berner war ihr Stadtpfarrer, der Deutschordenspriester Diebold
Baselwind. Seine Doppelfunktion als Stadtpfarrer und
Deutschordensbruder erklärt sich dadurch, dass die Kirche von Bern dem
Deutschen Orden unterstellt war, der auch das Patronatsrecht
ausübte und folglich den Pfarrer einsetzte. Baselwind stammte aus dem
elsässischen Gebweiler, wurde dann aber nach Bern berufen, wo er
bei seiner Ersterwähnung 1329 bereits als Leutpriester im Amt war.
Er blieb den Bernern drei Jahrzehnte lang als Stadtpfarrer erhalten,
was eine «Einheit von Amt und Person» ergab, «die», ich zitiere
Kathrin Utz Tremp, «in der ganzen mittelalterlichen Geschichte
Berns und darüber hinaus einmalig ist»3. Als Person, die ihre Zeit
mitprägte, legte Baselwind beispielsweise 1334 den Grundstein zum
Bau der Kirchhofmauer und verschaffte rund zehn Jahre später der
Berner Pfarrkirche St. Vinzenz - dem Vorgängerbau des Münsters -
zahlreiche Reliquien. 1346 sorgte er im Auftrag des Bischofs von
Lausanne im Männer- und Frauenkloster Interlaken für Ordnung.
Als es darum ging, den während des grossen Erdbebens von 1356

eingefallenen Chor der Berner Pfarrkirche wiederaufzubauen, war
Baselwind federführend beim Abkommen zwischen der Stadt und
dem örtlichen Deutschordenshaus. Auf eine bis dahin unbekannte
Seite von Baselwinds Wirken in Bern hat Kathrin Utz Tremp
aufmerksam gemacht, nämlich auf seinen Kampf gegen den Wucher,
den er dahingehend führte, dass er Kreditgeber mit ihren Schuldnern

versöhnte4.

3 Utz Tremp, Der Berner Deutschordenspriester Diebold Baselwind (wie
Anm. 2).

4 Utz Tremp, Der Berner Deutschordenspriester Diebold Baselwind (wie
Anm. 2). Zu Baselwind vgl. des weiteren Kathrin Utz Tremp / Daniel
Gutscher, Die Pfarrkirche St. Vinzenz und das Deutschordenshaus in Bern, in:
Schwinges/Gutscher: Berns mutige Zeit (wie Anm. 2), S. 389-400, insbes.
S. 396-399; sowie Armand Baeriswyl, Bern, Brüder, in: Die Johanniter, die
Templer, der Deutsche Orden... in der Schweiz, red. von Petra Zimmer /
Patrick Braun, Basel 2006 (Helvetia Sacra, Abt. IV: Die Orden mit
Augustinerregel, Bd. 7, zwei Teile durchpaginiert), S. 621-649, insbes. S. 641-643



Politische Theologie und Reichspolitik 11

Baselwinds Position in Bern lässt sich wohl nur dann ganz erfassen,

wenn man sich mit Armand Baeriswyl vor Augen führt, dass

er «als Pleban der höchste geistliche Vertreter in Bern [war]. Er
und seine Mitbrüder waren die offiziellen Seelsorger der Stadt, ein
Grossteil der in Bern Geborenen wurde von ihnen getauft, verheiratet

und bestattet. Die Deutschordensbrüder amteten als Beichtväter

und gedachten in den Jahrzeiten der Verstorbenen»5. Darüber
hinaus übten die Leutpriester innerhalb der Ordensorganisation in
Bern «alle Funktionen aus, die in anderen Kommenden vom Komtur

wahrgenommen wurden»6.
Die in unserem Eingangszitat angeführte Stelle betrifft jedoch

keinen der bislang erwähnten Tätigkeitsbereiche. Das Zitat bezieht
sich auf den sogenannten Laupenkrieg in den Jahren 1339-1340,
genauer: auf die Schlacht bei Laupen am 21. Juni 1339. Es stammt aus
dem Conflictus Laupensis, einer chronikalischen Schilderung der

Auseinandersetzungen, die auch unter den Titeln Narratio proe-
lii Laupensis oder Narratio de conflictu Laupensi in der Literatur
verzeichnet ist7. Eine Besonderheit dieses Berichts liegt darin, dass

seine Niederschrift nahezu zeitgleich mit den Ereignissen erfolgt
sein dürfte. Er ist nur kopial überliefert, und zwar in einer als Codex

452 in der Burgerbibliothek Bern aufbewahrten historiogra-
phischen Sammelhandschrift aus dem späteren 15. Jahrhundert, als

deren Kompilator der St. Galler Benediktiner Gallus Kemly 1967

von Hans Strahm identifiziert worden ist8.

(Biographie). Bereits älteren Datums, aber in den Grundzügen nach wie vor
zutreffend ist Emil Blosch, Diebold Baselwind, c. 1300-1360, in: Sammlung
Bernischer Biographien, Bd. 1, Bern 1884, S. 241-244.

5 Baeriswyl, Bern, Brüder (wie Anm. 4), S. 629.
6 Baeriswyl, Bern, Brüder (wie Anm. 4), S. 626.
7 Der Bericht ist 1871 von Gottlieb Ludwig Studer als Anhang zur Berner-

Chronik Konrad Justingers (wie Anm. 1) ediert worden.
8 Hans Strahm, Die Narratio proelii Laupensis. Eine quellenkritische

Untersuchung zur Berner Chronik Conrad Justingers (19671), Wiederabdruck in:

ders., Der Chronist ConradJustinger und seine Berner Chronik von 1420,
Bern 1978 (Schriften der Berner Burgerbibliothek, Bd. 13), S. 109-139. Wir



12 Georg Modestin

Es liegt nahe, den ungenannten Verfasser des Conflictus Laupen-
sis im Umkreis des Berner Deutschordenshauses zu vermuten. In
seinen Überlegungen zu den Geschichtsquellen des Laupenkrieges
unterstrich Gottlieb Studer, der nachmalige Editor des Berichts,
den hypothetischen Charakter einer solchen Annahme, die sich in
erster Linie aus «der bedeutenden Stelle» nährt, die der Conflictus
«dem Leutpriester Baselwind in seiner Darstellung einräumt»9. Ein

lassen den Namen Gallus Kemly im Raum stehen, nicht aber Strahms These,

wonach Kemly nicht nur der Schreiber des Codex gewesen sei, sondern
auch ein Übersetzer, der aus der deutschen Berner Chronik des Konrad
Justinger aus dem ersten Drittel des 15. Jahrhunderts einen unbeholfenen
lateinischen Auszug zum Laupenkrieg angefertigt habe. Vielmehr vertreten wir
die traditionelle Sicht, wonach der Conflictus Laupensis Justinger als Vorlage

gedient hat - ein Standpunkt, den wir in Georg Modestin, <Facta est

magna strages>. Der Konstanzer Domherr Heinrich von Diessenhofen und
die zeitgenössische Historiographie des Laupenkrieges, in: Freiburger
Geschichtsblätter 85 (2008), S. 33-67, hier S. 41-53, untermauert haben. Kathrin
Jost, KonradJustinger (ca. 1365-1438): Chronist und Finanzmann in Berns

grosser Zeit, Ostfildern 2011 (Vorträge und Forschungen, Sonderbd. 56),
S. 203-204, folgt unserer Argumentation.

' Gottlieb Studer, Die Geschichtsquellen des Laupenkrieges, in: Archiv des

Historischen Vereins des Kantons Bern 4/Heft 3 (1858-1860), S. 17-76, hier
S. 20. Dass die herausgestrichene Bedeutung Baselwinds allein nicht reicht,
um den Conflictus im Umkreis des Berner Deutschordenshauses zu
verorten, zeigt die sogenannte Cronica de Berno (Studer, Die Berner-Chronik

[wie Anm. 1], S. 295-301). Es handelt sich dabei um die älteste histo-
riographische Quelle aus Bern, die vorwiegend aus kurzen annalistischen
Notizen besteht, welche in das 1325 vom Deutschordenspriester und Kustos

Ulrich Pfund angelegte Jahrzeitbuch der Berner Pfarrkirche eingetragen
worden sind. Der Schlacht bei Laupen ist dort ein längerer Eintrag gewidmet

(S. 299-300), in dem Diebold Baselwind aber mit keinem Wort Erwähnung

findet. Sein erster Auftritt als pastor bonus erfolgt im Conflictus
Laupensis, der wiederum Konrad Justingers Berner Chronik inspiriert hat. - Zu
berichtigen sind im gegebenen Zusammenhang Utz Tremp/Gutscher, Die
Pfarrkirche St. Vinzenz und das Deutschordenshaus (wie Anm. 4), S. 396:
Es trifft zwar zu, dass Baselwinds Rolle vor Laupen in der Cronica
übergangen wird, nicht aber, dass die fraglichen «Angaben [...] seltsamerweise



Politische Theologie und Reichspolitik 13

zumindest klerikaler Ursprung des Berichts ergibt sich laut Studer

jedoch aus «den hin und wieder zerstreuten [eher <eingestreuten>]
biblischen Anspielungen»10. Dazu gehört auch die Charakterisierung

des Leutpriesters als pastor bonus, die an das Johannes-Zitat
ego sum pastor bonus / bonus pastor animam suam dat pro ovi-
bus (Joh. 10, 11) erinnert. Liest man den Johannes-Text weiter,
entfalten sich die Interpretationsmöglichkeiten. Die Fortsetzung
lautet nämlich: mercennarius et qui non est pastor / cuius non sunt
oves propriae / videt lupum venientem et dimittit / oves et fugit
(Joh. 10, 12). Während also der gute Hirte seine Bierde unter Einsatz

seines Lebens verteidigt, lässt sie der «Mietling», dem sie gar
nicht zu eigen gehört, beim Anblick des Wolfes im Stich. Wie wir
sehen werden, war Diebold Baselwind solch ein guter Hirte, der
seine Herde keineswegs verliess, sondern ihr im Moment der
Gefahr voranschritt.

Bevor wir uns aber Baselwinds Mut zuwenden, müssen wir uns
kurz vor Augen führen, worum es bei der Auseinandersetzung
eigentlich ging, nämlich um einen Territorialkonflikt zwischen
Bern und Freiburg sowie dessen Verbündeten. Die Wurzeln dieses

Konfliktes lagen in der bernischen Expansionspolitik des frühen

14. Jahrhunderts, in deren Verlauf die Berner nach ihrem ersten

Bündnis mit den Waldstätten (1323) nacheinander Thun und
Laupen durch Kauf erwarben (1323-1324), im Krieg mit Freiburg
Gümmenen eroberten (1331), ins Simmental vordrangen (1334) und
sich im Westen mit mehreren Grafen und Herren verburgrechteten.
Freiburg musste, um eine Formulierung Pascal Ladners aufzunehmen,

«sozusagen i[n] Zugzwang zur territorialen Erwerbspolitik
Berns» reagieren. Um die Städte Freiburg und Murten bildete sich
eine grosse anti-bernische Adelsallianz, der sich unter anderen die
Grafen der Waadt, von Greyerz, von Neuenburg, von Kiburg, von
Nidau und von Aarberg-Valangin anschlössen, dazu die Bischöfe

erst der Chronik des Konrad Justinger zu entnehmen» seien. Justinger hatte

sie im Conflictus gefunden.
10 Studer, Die Geschichtsquellen des Laupenkrieges (wie Anm. 9), S. 25-26.



14 Georg Modestin

von Lausanne und Basel. Diese Koalition wurde indes am 21. Juni
1339 vor Laupen - einem von Bern 1324 erworbenen Reichspfand -
durch die Berner und ihre Innerschweizer Bundesgenossen
zerschlagen. «Damit hatte sich Bern», so Ladners Fazit, «sowohl die

politische wie auch die militärische Vorherrschaft im kleinbur-
gundischen Raum gesichert, und Freiburg musste diese Tatsache
anerkennen.»11

Zum entscheidenden Treffen am 21. Juni 1339 zog Diebold
Baselwind, folgt man der Darstellung im Conflictus Laupensis, seiner
Herde wie ein guter Hirte voran, portans cum eo verum ducem et

pastorem solum bonum in sacramento dominico, dominum nostrum
Iesum Christum, ut iterum sepro Bernensibus immolaret. Der «gute
Hirte» Baselwind führte also «den wahren Führer und einzig guten
Hirten» mit sich, nämlich Christus in Form einer Hostie, damit
sich dieser erneut für die Berner opfere. Christus zog demnach auf
bernischer Seite selbst ins Feld, eine Aussage - unter mehreren -,
welche die unmissverständlich pro-bernische Färbung der Darstellung

illustriert, die den ganzen Bericht durchzieht. In seinem

Gottvertrauen, ist man - Zugegebenermassen etwas maliziös - versucht

zu sagen, muss sich Baselwind etwas zu weit vorgewagt haben, da

Christus (in der Hostie) gefangengenommen und «mit neuen
Lästerworten und Beleidigungen» (novis blasphemiis et iniuriis) entehrt

11 Pascal Ladner, V. Kapitel: Politische Geschichte und Verfassungsentwicklung

Freiburgs bis zum Ausgang des Mittelalters, in: Geschichte des Kantons

Freiburg, Bd. 1, unter der Gesamtleitung von Roland Ruffieux, Freiburg

1981, hier S. 177. - Zur ausgreifenden bernischen Territorialpolitik im
frühen 14. Jahrhundert vgl. auch Hans Conrad Peyer, Die Entstehung der
Eidgenossenschaft, in: Handbuch der Schweizer Geschichte, Bd. 1, Zürich
1980, S. 161-238, hier S. 220. - Die freiburgische Territorialpolitik zeigt
gewisse Parallelen zu derjenigen Berns, wie schon Nicolas Morard, La
formation du canton de Fribourg: contrainte et liberte, in: La formation
territoriale des cantons romands: Fribourg, Vaud, Valais, Neuchätel, Geneve,
Lausanne 1989 (Memoires et documents publies par la Societe d'histoire de

la Suisse romande, 3e serie, t. XVII), S. 1-15, insbes. S. 5-9, angemerkt hat:
«cette Strategie, suivie autant ä Berne qu'ä Fribourg d'ailleurs» (S. 7).



Politische Theologie und Reichspolitik 15

und verhöhnt worden sei, wobei Berns Feinde mit den Juden und
Herodes verglichen werden12.

Durch diese Entweihung und Entehrung sei Christus von Neuem
geopfert worden, wie die Fortsetzung des Berichts deutlich macht.

Jedoch wurde die von Feindeshand eroberte Bundeslade (archa do-

mini) im Zuge des bernischen Sieges wiedergewonnen und «freudig»

(cum letitia) heimgeführt. Zum Dank für seine - Christi! - und
ihre - der Berner - Befreiung wurde festgesetzt, dass der
Zehntausendritter- beziehungsweise «Zehntausendmärtyrertag» (22. Juni),
an dessen Vigil das genannte Geschehen stattgefunden hatte, festlich

begangen werden sollte, unter anderem durch eine grosszügige
Armenspende13.

Die im Text zum Ausdruck gebrachte politische Theologie ist
nicht allzu schwierig zu deuten: Christus, in der Hostie real präsent,
schreitet den Bernern voraus und wird durch die mit den Juden
beziehungsweise mit Herodes assoziierten Feinde Berns

gefangengenommen und verhöhnt. Allerdings nimmt diese Passion durch
Christi Befreiung einen glücklichen Ausgang.

Eine zweite Interpretationsebene eröffnet sich durch die Verbindung

der Person Christi - die sich in der Hostie manifestiert - mit
der Bundeslade, was sich grammatikalisch in einer Parataxe
niederschlägt: archam domini captam ab hostibus, dominum Iesum
Christum, ducem et pastorem bonum de novo per eos immolatum,
cum letitia [Bernenses] reduxerund*. Christus, das fleischgewordene

Gotteswort, wird mit der Bundeslade gleichgesetzt,
Aufbewahrungsort von Gottes Gesetz, wobei man sich fragen kann, ob
nicht besser die Monstranz, Behältnis der Hostie, mit der archa
domini assoziiert worden wäre. Gottlieb Studer sprach
bezeichnenderweise - und in Abweichung vom Wortlaut der Quelle - von
der «aus den Händen der Feinde geretteten Monstranz, welche
die Berner im Triumph wieder heimführten». In der im Conflictus

12 Studer, Die Berner-Chronik (wie Anm. 1), S. 309, 4-6.
13 Studer, Die Berner-Chronik (wie Anm. 1), S. 310, 9-17.
14 Studer, Die Berner-Chronik (wie Anm. 1), S. 310,11-13.



16 Georg Modestin

Laupensis verwendeten Metapher der archa domini capta ab bos-
tibus sah Studer wohl zurecht eine Anspielung auf das 1. Buch
Samuel, Kap. 5-615. Demnach hätten die Berner und ihre Gegner die

Auseinandersetzung zwischen dem Volke Israel - die Berner - mit
den Philistern - die Gegner Berns - neu ausgefochten.

Die Vorstellung, dass Christus seinem Volk in der Schlacht vorangeht

beziehungsweise vorangetragen wird, findet sich auch in
anderen Zusammenhängen16: Unsere erste Abbildung stammt aus der

sogenannten Göttinger Handschrift aus der Zeit nach 146017. Es

handelt sich um eine in Böhmen entstandene Sammlung hussiti-
scher Schriften mit einer ausgeprägten anti-katholischen Tendenz,
die den Gegensatz zwischen Christus und dem Papst systematisch
herausarbeitet. Die Sammelhandschrift ist in zwei grosszügig
illustrierten Fassungen erhalten, eben derjenigen aus Göttingen sowie
einer zweiten, die in Jena lag18, bis sie Wilhelm Pieck, der damalige

Präsident der DDR, 1951 der Tschechoslowakischen Republik
als Geschenk übergab19. Diese zweite Fassung, die nach einem von

15 Studer, Die Geschichtsquellen (wie Anm. 9), S. 26.
16 Es versteht sich von selbst, dass wir exemplarisch vorgehen. Eine erschöpfende

Studie über die Verwendung von Sakramenten und Sakramentalien in
Schlachten ist nicht beabsichtigt.

17 Dieselbe Abbildung findet sich auch bei Frantisek Smahel, Die Hussitische
Revolution, Bd. 2, Hannover 2002 (MGH Schriften 43, II), nach S. 1094,
sowie bei Thomas A. Fudge, Zizka's Drum: The Political Use of Popular
Religion (2003'), hier zitiert nach dems., Heresy and Hussites in Late Medieval
Europe, Farnham, Surrey/Burlington, VT 2014 (Variorum Collected Studies
Series CS1044), Nr. XIII, S. 559. Ebendort, S. 560, Anm. 52, sind wir auf die
Nachweise der beiden anderen hier wiedergegebenen Abbildungen gestos-
sen.

18 Zu beiden Handschriften vgl. Die Handschriften in Göttingen, Bd. 2.
Universitätsbibliothek. Geschichte, Karten, Naturwissenschaften, Theologie,
Handschriften aus Lüneburg, Berlin 1893 (Verzeichnis der Handschriften
im Preussischen Staate 1, Hannover 2), S. 407^-11, Signatur Theol. 182.

19 Jindrich Marek, Rezension von: Marta Vaculinovä (Ltg.), Jensky kodex.
Faksimile, komentär, Prag 2009, in: Mediaevalia Historien Bohemica, 15 (2012),
1, p. 118-119, http://recensio.net/r/e63cfb232cbf46e4b73a80be4751c508.



Politische Theologie und Reichspolitik 17

Abb. 1: Göttingen, Niedersächsische Staats- und Universitätsbibliothek, Cod.
Theol. 182, fol. 38r (mit freundlicher Genehmigung der Niedersächsischen
Staats- und Universitätsbibliothek).



18 Georg Modestin

Abb. 2: Prag, Bibliothek des Nationalmuseums, Jenenser Handschrift (Jensky
kodex), sign. IV B 24, fol. 76r (mit freundlicher Genehmigung des Nationalmuseums

in Prag).



Politische Theologie und Reichspolitik 19

späterer Hand eingetragenen Titel auch als Antithesis Christi et An-
tichristi bezeichnet wird, ist heute in der Bibliothek des Nationalmuseums

in Prag.
Die Göttinger Illustration zeigt natürlich nicht Diebold Baselwind,

sondern einen Priester, der dem blinden Hussiten-
beziehungsweise Taboritenführer Jan Zizka und seinen Kriegern mit
einer Monstranz voranzieht. Die Hussiten sind an der Kelchfahne
und ihren charakteristischen bäuerlichen Waffen, insbesondere den
mit Eisen beschlagenen Dreschflegeln, deutlich zu erkennen, Jan
Zizka an der Augenbinde und am Streitkolben. Ebenso unmiss-
verständlich ist die Aussage der Abbildung: Christus, symbolisiert
durch die Hostie, ist auf Seiten der Gerechten und führt sie in den

Kampf. Damit entspricht sie exakt derjenigen des Conflictus Lau-
pensis. Thomas A. Fudge, dem wir die Kenntnis dieser Illustration
verdanken, hat die Bildaussage mit folgenden Worten umschrieben:
«This image was the proverbial depiction of Hussite warfare. It
was a holy combat, a struggle in defense of the law of God [...].
This recurrent theme takes up a powerful motif of Hussite popular
religion and uses it as propaganda [...]. In other words, the truth of
Christ accompanied the Hussites.»20

Dass die Darstellung durchaus reale historische Bezüge hatte,
zeigt der Wendepunkt des ersten Hussitenkreuzzugs am 13. Juli
1420 am Veitsberg bei Prag: «In dem kritischen Augenblick, als die

[katholischen] Angreifer bereits in die hölzernen Bollwerke
eindrangen, führte ein Priester mit dem Sakrament des Leibes Christi
in der Hand Zizka eine Schar Bauern mit Dreschflegeln und
annähernd 50 Schützen zu Hilfe. Das gewaltige Kampfgeschrei
vervielfachte angeblich die Kraft des Gegenschlags. Die Kreuzfahrer
begannen kopflos zurückzuweichen [...]. Innerhalb einer einzigen

Wir konnten das besprochene Werk nicht einsehen. In digitalisierter Form
lässt sich die Jenenser Handschrift unter www.esbirky.cz einsehen («Jens-

ky kodex» in das Suchfeld eingeben).
20 Fudge, Zizka's Drum (wie Anm. 17), S. 558.



20 Georg Modestin

Stunde wurde, wie sich später zeigen sollte, über den Ausgang des

gesamten Feldzuges entschieden.»21

Unsere zweite Abbildung stammt aus der seit 1951 in Prag
aufbewahrten sogenannten Jenenser Handschrift (tschechisch: Jensky
kodex), die auf die Zeit zwischen 1490 und 1510 datiert wird. Die
typologische Entsprechung der beiden Illustrationen liegt auf der
Hand; der augenfälligste Unterschied betrifft zizkas Truppen, die
in der späteren Handschrift nicht mehr in Bauernkluft dargestellt
werden, sondern gepanzert.

Eine signifikante Variante dieses Bildtypus zeigt unser letztes
Beispiel nebenan:

Auf diesem spiegelverkehrten Holzschnitt ist der Priester mit der
Monstranz durch einen Bannerträger ersetzt worden. Das Fehlen
des Priesters und damit auch die symbolische Abwesenheit Christi

ist nicht zufällig: Die Seite stammt nämlich aus der vom Prager
Drucker Mikuläs Konäc z Hodfstkova im Jahr 1510 herausgegebenen

tschechischen Übersetzung von Enea Silvio Piccolominis His-
toria Bohemica22. Letztere ist ein ausgesprochen anti-hussitisches
Werk23, so dass es nicht weiter erstaunt, dass der Monstranz-Träger

21 Smahel, Die Hussitische Revolution (wie Anm. 17), S. 1094. - Fudge, Zizka's
Drum (wie Anm. 17), S. 554, schreibt sogar: «The Hussite armies under
Zizka's command always marched into battle led by a priest bearing a

monstrance.»
22 In der Datenbank Knihopis Digital (Verzeichnis der alten tschechischen

Drucke 1476-1800) trägt dieses Werk die Nummer K13884. Gemäss dem

Knihopis-Eintrag sind in der Tschechischen Republik bloss zwei vollständige

Exemplare erhalten (URL: http://db.knihopis.org/l.dll?cll~P=14130
[letzter Besuch: 13.06.2015]), nämlich im Ostböhmischen Museum in
Pardubitz, Sign. Sb 57, und in der Bibliothek der Prämonstratenserabtei Strahov
(Prag), Sign. DR IV10. Unser Dank geht an die Prämonstratenserbibliothek
Strahov für die Zusendung eines Scans.

23 Vgl. dazu Thomas A. Fudge, Seduced by the Theologians: Aeneas Sylvius
and the Hussite Heretics (20051), Wiederabddruck in: ders., Heresy and
Hussites in Late Medieval Europe (wie Anm. 17), Nr. XVI.



Politische Theologie und Reichspolitik 21

Uwow© ttcioblcfcatio by to /waw&p'ilMycff&ewta
ttP» 21 tepmw nojfemjc pöble obyqegc v4«mwfle fp/
raweblwyfrtalipobqePbofanali
C <0 34»towt oi 3towt Cfrfteeroty Jfoayrmann w o>

tiemjpteubatnecm 4 pqewtjtiejucc »'Kap gggvnf

C*£ccc (flagellant bet

t£ bawto jf4tt 4
n ro&tt"X?ro$enecbtf£mt)(f<t Ittreitml Croff'

now #meeno cfcftpUm nwlcbo ' tut ©wo *
t$t fr4low{te«m ob tfctttijfwijcwycQowany 4 w 23o'
cftjc#wygw tqicny ^cöno t) 0 nemacfe 0I4 ttaclvbatnz
boyngegü tijm$trattPpilencff4 ^ufowawfc
nijc 4 liipelij fabcjfiw/febrawebeQnebo ItOu "TOoy

© i

AW». 3.- Enea Silvio Piccolomini (Pius II.), Czeska kronyka, gedruckt bei
Mikuläs Konäc z Hodlstkova, Prag 1510, fol. 48r.



22 Georg Modestin

und damit der in der Hostie präsente Christus an der Spitze der
hussitischen Krieger fehlt.

Nach diesem ikonographischen Ausblick wollen wir uns wieder
dem Conflictus Laupensis zuwenden. Dieser Text vermittelt dem
Leser neben der theologischen auch eine weitere, reichspolitische
Lesart: Diebold Baselwind habe die Berner nämlich aufgefordert,
der römischen Kirche treu zu bleiben und lieber Schaden an Körper

und Gut zu erleiden als sich mit den Feinden zu verständigen,
womit sie dem päpstlichen Vorgehen gegen Ludwig den Bayern
zuwiderhandeln würden. Diese Worte knüpfen natürlich an die
langwierigen Auseinandersetzungen zwischen dem Papsttum und
Ludwig an, der im Conflictus ebenso bezeichnend wie konsequent
«Möchtegernkaiser» (dominus Ludwicus, gerens sepro Romanorum
imperatore) genannt wird. Eine Verständigung mit Ludwig würde
die göttliche Majestät verletzen, den Gehorsam gegenüber dem
apostolischen Stuhl und die Einheit der Kirche aufs Spiel setzen und
das eigene Seelenheil gefährden. Ferner würden die Berner Gefahr
laufen, sich des Gottesdienstes, des kirchlichen Begräbnisses und
der anderen Sakramente unwürdig zu erweisen24 - durchsichtige
Anspielungen auf das päpstliche Interdikt, das den Parteigängern
Ludwigs im Reich drohte25.

Wir wollen hier nicht auf die Ursachen diese Konfliktes
zurückkommen, den der gebannte Bayer mit nicht weniger als drei Päpsten

ausfocht, nämlich mit Johannes XXII., Benedikt XII. und
Clemens VI. Was uns in unserem Zusammenhang beschäftigt, ist die

unseres Wissens in der Form noch nie gestellte Frage, weshalb der
Berner Leutpriester - überlieferungsgemäss - den Territorialkonflikt

24 Studer, Die Berner-Chronik (wie Anm. 1), S. 308, 2-19.
25 Die ausführlichste Studie zu dem gegen Ludwig den Bayern gerichteten

Interdikt ist Martin Kaufhold, Gladius spiritualis. Das päpstliche Interdikt
über Deutschland in der Regierungszeit Ludwigs des Bayern (1324-1347),
Heidelberg 1994 (Heidelberger Abhandlungen zur Mittleren und Neueren
Geschichte, Bd. 6), in der unser Fall aber nicht diskutiert wird.



Politische Theologie und Reichspolitik 23

zwischen Bern und seinen Nachbarn so wortgewaltig auf die Ebene

der Reichspolitik erhoben haben soll. Dies erscheint um so
erstaunlicher, als der Deutsche Orden - ungeachtet des mit harten
Bandagen geführten Kampfes Ludwigs mit dem Papst - an und für
sich sehr gut mit dem Wittelsbacher ausgekommen zu sein scheint.
Julius von Pflugk-Harttung, der 1900 eine einschlägige Studie
veröffentlicht hat, sprach von einem «ununterbrochen[en] [...] enge[n]
Verhältnis zwischen König und Ritterschaft»26.

Denken wir in diesem Zusammenhang an Wolfram (auch Wolfrad)

von Nellenburg, Deutschordenskomtur in Mainau, Freiburg
und Weinheim, Landkomtur im Elsass und Burgund sowie - seit
1329 - Deutschmeister (bis 1361), in dessen Amtszeit unsere Ereignisse

fallen. Wolfram diente als kaiserlicher Rat und - wiederholt -
als Gesandter, während sein Bruder Eberhard seit 1331 ebenfalls in
Ludwigs Diensten stand, seit 1335 als Reichsvogt in Zürich27.

Bereits Wolfram von Nellenburgs Vorgänger, der fränkische
Landkomtur und Deutschordensmeister Konrad von Gundelfingen (bis
1328/29), gilt als ein einflussreicher Ratgeber Ludwigs, der diesen
selbst nach dem offenen Zerwürfnis mit der Kurie unterstützte,
beziehungsweise - in von Pflugk-Harttungs Worten - als «ein Hauptberater

des Königs in papstfeindlichem Sinne»28. Den besonderen
Zorn Johannes' XXII. zog er sich dadurch zu, dass er Ludwig auf

26 Julius von Pflugk-Harttung, DerJohanniter- und der Deutsche Orden im
Kampfe Ludwigs des Bayern mit der Kurie, Leipzig 1900, S. 73.

27 NDB, Bd. 19, Berlin 1999, S. 58 (K. H. Burmeister); vgl. auch Ottmar F. H.
Schonhuth, Wolfram von Nellenburg, Meister Deutschordens in deutschen
und wälschen Landen..., Mergentheim 1859. - Nach Ludwigs unvermitteltem

Tod am 11. Oktober 1347 sollte sich Wolfram von Nellenburg rasch
und pragmatisch dessen einstigem Rivalen Karl IV. anschliessen; vgl. Manfred

Helmann, Karl IV und der deutsche Orden in den Jahren 1346-1360,
in: Säsa DuSkovä (Hg.), Folia Diplomatica 1 (Fs. Jindrich Sebänek), Brünn
1971, S. 105-112.

28 Pflugk-Harttung, DerJohanniter- und der Deutsche Orden (wie Anm. 26),
S. 73.



24 Georg Modestin

dessen Romzug begleitete2'. Als dritten Deutschordensexponenten
auf Seiten Ludwigs30 nennen wir Heinrich genannt Fuchs von Zipp-
lingen, Komtur der Kommende in Oettingen, möglicherweise in
Donauwörth und vielleicht auch in Ulm. 1334 und 1340 ist er als

Rat Ludwigs des Bayern belegt, dessen Gesandtschaft an die Kurie
in Avignon er 1335-1336 angehörte. Später wurde er noch mit einer
Gesandtschaft nach Lothringen betraut, um dort mit einem päpstlichen

Legaten zusammenzukommen31.
Zusammenfassend lässt sich festhalten, dass sich führende

Exponenten des Deutschen Ordens, darunter zwei aufeinanderfolgende
Deutschmeister, tatkräftig für Ludwig den Bayern einsetzten - ein

Engagement, dass Letzterer durchaus zu würdigen wusste und mit
der Erteilung von Rechten und Privilegien belohnte, die es dem
Orden erlaubten, im süddeutschen Raum auf lokaler Ebene eigene
Herrschaften aufzubauen32. Vor diesem Hintergrund ist es kaum

29 NDB, Bd. 7, Berlin 1966, S. 314-315 (K. H. Lampe).
30 Zu diesen drei Deutschordensvertretern vgl. auch Pflugk-Harttung von,

DerJohanniter- und der Deutsche Orden (wie Anm. 26), S. 72-86.
31 Die Schwierigkeit liegt darin, dass zur selben Zeit offenbar drei Heinriche

von Zipplingen Deutschordensleute waren, nebst dem genannten Heinrich
genannt Fuchs auch ein Landkomtur in Franken und ein weiterer Komtur
von Donauwörth; vgl. Josef Hopfenzitz, Kommende Oettingen Deutschen
Ordens (1242-1805). Recht und Wirtschaft im territorialen Spannungsfeld,
Bonn-Godesberg 1975 (Quellen und Studien zur Geschichte des Deutschen
Ordens, Bd. 33), S. 224-226; vgl. auch Anton Nagele, Heinrich von
Zipplingen, Geheimer Rat Kaiser Ludwigs des Bayern, Komtur des Deutschordens

zu Oettingen, Ulm und Donauwörth (f 1346), in: Theologische
Quartalschrift 119 (1938), S. 135-151, der allerdings weniger genau
zwischen den verschiedenen Heinrichen unterscheidet.

32 Dieter J. Weiss, Deutscher Orden: Politische Geschichte (Mittelalter),
Abschnitt «Verbindung zu Kaiser Ludwig dem Bayern», in: Historisches
Lexikon Bayerns, URL: http://www.historisches-lexikon-bayerns.de/artikel/
artikel_45248 (28.02.2011) [letzter Besuch: 13.06.2015]; ders., Deutscher
Orden: Territorium und Verwaltung, Abschnitt «Der Aufbau von
Territorien», in: Historisches Lexikon Bayerns, URL: http://www.historisches-
lexikon-bayerns.de/artikel/artikel_45249 (21.11.2011) [letzter Besuch:



Politische Theologie und Reichspolitik 25

ein Zufall, dass Ludwig die Kapelle des Frankfurter
Deutschordenshauses wählte, um am 6. August 1338 in vollem kaiserlichen
Ornat das Mandat Fidem Catholicam und das kürzere Kaisergesetz
Licet iuris zu verkünden, mit denen die Auseinandersetzung mit der
Kurie eine weitere Eskalationsstufe erreichte: Ludwig untersagte
nämlich dem Reichsklerus, das päpstliche Interdikt zu befolgen; die

Zuwiderhandlung wurde zum Majestätsverbrechen erklärt33. Weshalb

also der Deutschordenspriester Diebold Baselwind in Bern so
vehement gegen den Wittelsbacher aufgetreten sein soll, erscheint -
wenigstens auf den ersten Blick - rätselhaft.

Zwei Ansätze mögen vielleicht etwas Licht auf diese Frage werfen.

Zum einen war der Deutsche Orden weniger monolithisch
ausgerichtet, als man annehmen möchte. Julius von Pflugk-Hart-
tung hielt es für wahrscheinlich, «dass sich Ludwigs werkthätiger
Ordensanhang in Schwaben und Franken befand [...]. Weit geringere

Unterstützung», so der Verfasser, «wurde ihm bei dem
mitteldeutschen Orden zu teil und wahrscheinlich keine bei dem
schweizerischen, elsässischen und norddeutschen»34. Pflugk-FIarttung
sprach denn auch von «Erschütterungen» und «Gegenströmungen»
innerhalb des Ordens35.

Berthold aus dem Geschlecht der Grafen von Buchegg, um einen

Gegner Ludwigs zu nennen, begann seine Laufbahn als Komtur
mehrerer Schweizer und süddeutscher Deutschordenskommen-
den, bevor er 1305-1321 als Landkomtur der Bailei Elsass-Burgund

13.06.2015]; vgl. auch Pflugk-Harttung, DerJohanniter- und der Deutsche

Orden (wie Anm. 26), S. 100-115, insbes. S. 104-106 (von Ludwig
geförderter Herrschaftsaufbau durch den Deutschen Orden).

33 Kaufhold, Gladius spiritualis (wie Anm. 25), S. 226-227. Vierzehn Jahre
zuvor hatte Ludwig gleichenorts «gegen die päpstlichen Prozesse appelliert
und dabei erstmals die Rechtmässigkeit des Papsttums von Johannes XXII.
in Zweifel gezogen» (S. 226).

34 Pflugk-Harttung, DerJohanniter- und der Deutsche Orden (wie Anm. 26),
S. 111 (unsere Hervorhebung).

35 Pflugk-Harttung, DerJohanniter- und der Deutsche Orden (wie Anm. 26),
S. 112-114.



26 Georg Modestin

vorstand. 1328 providierte ihn Johannes XXII. mit dem Bistum
Speyer; angesichts lokaler Widerstände gegen diese Ernennung
zögerte der Papst Ende selben Jahres nicht lange und providierte
Berthold statt dessen mit dem frei gewordenen Bistum Strassburg,
das Letzterer kurz vor Weihnachten 1328 in Besitz nehmen konnte.
In einer Stadt, in der sich die Anhänger Ludwigs und diejenigen der
Habsburger die Waage hielten, profilierte sich Berthold (bis 1353

im Amt) als einer der entschiedensten Widersacher des Wittelsbachers

und - auf sein Nachleben bezogen - als Patron des Chronisten

Mathias von Neuenburg36.
In Bertholds Familie lassen sich verschiedene Bezüge zu Bern

finden; der nachmalige Strassburger Bischof wurde als
Deutschordenskomtur von Sumiswald 1317 selbst Burger von Bern, so dass

es nicht abwegig scheint, mit Karl Mommsen die Möglichkeit
einer Verbindung zu Diebold Baselwind in Erwägung zu ziehen37.

Was Berthold von Bucheggs eigenen Widerstand gegen Ludwig den

Bayern betrifft, so musste er sich dem Wittelsbacher im November
1339 unterwerfen, geschwächt durch eine Auseinandersetzung mit
namhaften Exponenten seines eigenen Domkapitels, in deren Verlauf

er entführt und vier Monate lang gefangen gehalten worden
war38.

36 Zu Berthold von Buchegg vgl. ADB, Bd. 2, Leipzig 1875, S. 529-531
(L. Spach); NDB, Bd. 2, Berlin 1955, S. 158 (M. Krebs); Historisches Lexikon

der Schweiz, Bd. 2, Basel 2003, S. 780 (W. Hörsch); vgl. auch Kaufhold,

Gladius spiritualis (wie Anm. 25), S. 134-136.
37 Karl Mommsen, Eidgenossen, Kaiser und Reich. Studien zur Stellung der

Eidgenossenschaft innerhalb des heiligen römischen Reiches, Basel / Stuttgart

1958 (Basler Beiträge zur Geschichtswissenschaft, Bd. 72), S. 112-113
mit Anm. 37,135-136.

38 Vgl. Rodolphe Reuss, Histoire de Strasbourg depuis ses origines jusqu'a nos

jours, Paris 1922, S. 57-58; Luzian Pfleger, Kirchengeschichte der Stadt
Strassburg im Mittelalter, Kolmar [1941] (Forschungen zur Kirchengeschichte

des Elsass, Bd. 6), S. 112; Mommsen, Eidgenossen, Kaiser und Reich
(wie Anm. 37), S. 133.



Politische Theologie und Reichspolitik 27

Julius von Pflugk-Harttung erklärte die Gegnerschaft der
Deutschritter aus dem Elsass, dem Mittelrhein und der Schweiz
gegenüber Ludwig dem Bayern mit ihrer Neigung zu den Habsbur-

gern, «wodurch sie sich naturgemäss auch dem Papste näherten»39.

Bezeichnenderweise zählten auch die Grafen von Buchegg zur
habsburgischen Partei. Allerdings erscheint die «Habsburger Karte»

gerade im Fall Berns problematisch: Abgesehen davon, dass sich
die Habsburger 1330 zum grossen Unwillen Johannes' XXII. mit
Ludwig ausgeglichen hatten, stand Bern im territorialen Gegensatz
zu Freiburg, das zu jener Zeit eine habsburgische Landstadt war.

Wir gehen deshalb versuchsweise davon aus, dass der ursprünglich

aus dem Elsass stammende Deutschordenspriester Baselwind
weniger als habsburgischer Parteigänger denn als Wahlberner auftrat

und dass die Gründe für seine anti-wittelsbachischen Predigten
in erster Linie in Bern zu suchen sind. Was die bernische Position
betrifft, so bezweifeln wir, ob sie - von Baselwind beeinflusst oder
auf diesen abfärbend - von einem abstrakten Prinzip wie der Treue

zum Papst geleitet war. Dies obschon Hans Conrad Peyer in
Zusammenhang mit einem letztlich gegen den Papst gerichteten Feldzug

ins Burgund, den Ludwig der Bayer im Einverständnis mit dem

englischen König im Vorfeld des Laupenkriegs plante, erklärt hat:

«Ein Haupthindernis für diesen Zug bildete aber das starke, streng
päpstlich gesinnte Bern».40 Die Prämisse einer streng päpstlich
gesinnten Stadt Bern erscheint uns indes wenig erkenntnisfördernd,
da die bernische Politik jener Zeit vielmehr vom Geist pragmatischen

Abwägens bestimmt war. Wenn es ein übergeordnetes Ziel
gab, so ging es um die Verteidigung bernischer Interessen41. Und in
diesem Rahmen sind die von Peyer angesprochenen Feldzugspläne
tatsächlich von Belang: Um Druck auf Frankreich und damit auf
den unter französischem Einfluss in Avignon residierenden Papst

39 Pflugk-Harttung, DerJohanniter- und derDeutsche Orden (wie Anm. 26),
S. 122.

40 Peyer, Die Entstehung der Eidgenossenschaft (wie Anm. 11), S. 222.
41 Vgl. Peyer, Die Entstehung der Eidgenossenschaft (wie Anm. 11), S. 220-223.



28 Georg Modestin

aufzuüben, sah Ludwig ein Bündnis mit dem englischen König
Eduard III. vor, der im Mai 1338 Philipp VI. von Frankreich formell
den Krieg erklärt hatte. Zweck dieses Bündnisses war ein Zug ins

Burgund, um die französische Ostflanke anzugreifen. Eduard III.
suchte sich dafür ab Juli 1337 die Dienste einiger lokaler Herren zu
sichern, von denen ein Teil rund zwei Jahre später auf Seiten der
Adelsallianz vor Laupen gegen die Berner kämpfen sollte42. Natürlich

ging es dem englischen König nicht um Bern im Speziellen, ob

papsttreu oder nicht. Was die beiden Ebenen, die reichs- und die

regionalgeschichtliche, verbindet, sind vielmehr die Interessen der

Protagonisten, in diesem Fall diejenigen der kleinburgundischen
Herren, «verarmende Adelige»43, die sich für das englische Geld
empfänglich zeigten und sich gleichzeitig durch die expandierende
Aarestadt marginalisiert und bedroht sahen und deshalb zum
vermeintlichen Befreiungsschlag ausholten.

Um besser zu verstehen, wie die Reichsebene in diese regionalen
Konflikte hineinragt, lohnt es sich, Urs Martin Zahnds Überlegungen

zum Verhältnis Berns zu König und Reich aufzugreifen. Zahnd
beobachtete für das 14. Jahrhundert eine zunehmende Entfremdung
zwischen der Stadt und dem nominellen Reichsoberhaupt und fand
zumindest Anzeichen für eine «abstrakte, von der Person des
Herrschers gänzlich losgelöste Reichsvorstellung». Konkret bedeutete
diese Trennung zwischen Reich und König, dass die Berner von
Ludwig dem Bayern Abstand hielten, obwohl Letzterer spätestens

seit dem gegen den erklärten Willen des Papstes geschlossenen

habsburgisch-wittelsbachischen Ausgleich im Jahr 1330 zum

- zumindest offen - unangefochtenen Herrscher im Reich geworden

war44. Die Berner anerkannten Ludwig nicht, verweigerten die

42 Mommsen, Eidgenossen, Kaiser und Reich (wie Anm. 37), S. 132-134.
43 Mommsen, Eidgenossen, Kaiser und Reich (wie Anm. 37), S. 134.
44 Zu den Umständen des am 6. Januar 1330 im elsässischen Hagenau besiegelten

habsburgisch-wittelsbachischen Ausgleichs vgl. Alphons Lhotsky,
Geschichte Österreichs seit der Mitte des 13. Jahrhunderts (1281-1358), Wien
1967 (Veröffentlichungen der Kommission für Geschichte Österreichs,



Politische Theologie und Reichspolitik 29

Entrichtung der Reichssteuer und verzichteten auf die königliche
Bestätigung ihrer Freiheiten und Rechte. Ob dies auf den päpstlichen

Bann zurückzuführen ist, in dem sich Ludwig befand, oder
auf das Misstrauen gegen die «zunehmend enge Zusammenarbeit
zwischen dem Wittelsbacher und dem Hause Habsburg», ist
unklar, wobei wir zur zweiten der von Urs Martin Zahnd vorgelegten
Alternativen neigen. Wie dem auch sei, «die verweigerte Huldigung»

widerspiegelt die Haltung, wonach «sich Bern zunehmend

zwar als Reichsstadt betrachtete] und entsprechend in seinen

auswärtigen Verträgen das Imperium vorbe[hielt], von diesem Reich
aber den König und dessen Interessen und Ansprüche sehr wohl
unterschiefd]»45, was aber noch kein Anzeichen für besondere

Papsttreue ist.
Ludwig der Bayern wiederum suchte seine Ansprüche gegenüber

Bern durchzusetzen: Einerseits verpfändete er am 21. Februar 1338

dem Grafen Gerhard von Aarberg-Valangin (der dominus Gerhar-
dus de Valdenis im Conflictus Laupensis) «um seine treuen Dienste»

ihm und dem Reich gegenüber 300 Silbermark auf der in Bern
und Solothurn zu erhebenden Reichssteuer mit der Anweisung,
die beiden Städte bei Nichtbegleichung zu bekriegen; andererseits
schickte «der sich als römischer Kaiser gebärende Herr Ludwig»,
so der Conflictus Laupensis, Boten nach Bern, um Anerkennung,
Gehorsam und Treueid zu erwirken46. Als dies ausblieb, brauchte es

nur noch die Einfälle Gerhards von Aarberg-Valangin in die Berner
Herrschaft, gefolgt von bernischen Gegenschlägen47, um die

Spannungen zu einem offenen Krieg eskalieren zu lassen.

Angesichts der Konfliktsituation, in der sich die Berner von einer
feindlichen Allianz bedrängt sahen, ist es leicht nachvollziehbar,

Neubearbeitung der Geschichte Österreichs von Alfons Huber, II. Band,
1. Teil), S. 316-319.

45 Urs Martin Zahnd, Berns Beziehung zu König und Reich, in: Berns mutige

Zeit (wie Anm. 2), S. 102-117, insbes. S. 114-115.
46 Studer, Die Berner-Chronik (wie Anm. 1), S. 303, 3-5,19-24.
47 Studer, Die Berner-Chronik (wie Anm. 1), S. 305,19-306, 5.



30 Georg Modestin

dass sie - zumindest propagandistisch - die päpstliche Karte zogen
und, den im Conflictus Laupensis wiedergegebenen Worten Diebold
Baselwinds zufolge, als «treue Söhne der heiligen Kirche» in den

Kampf gingen48. Laut dem Conflictus - mit dessen Quellenwert
unsere Argumentation steht und fällt - konzentrierte sich Baselwinds
Polemik unter Vernachlässigung von Berns übrigen Gegnern auf
den gebannten «Möchtegernkaiser», der sich für derartige Angriffe
als Ziel anbot49. Ist es überinterpretiert, wenn wir in der den
Bernern vorausgetragenen Hostie nicht nur den «wahren Anführer»
(verus dux) sehen, sondern auch eine Provokation? Schliesslich
drohte Ludwigs Parteigängern das Interdikt, und Baselwind zeigte,
was ihnen gegebenenfalls vorenthalten würde.

48 Studer, Die Berner-Chronik (wie Anm. 1), S. 308, 2-3,16.
49 An dieser Stelle sei angemerkt, dass der nach der Schlacht von Laupen einmal

mehr aufbrechende und von Diebold Baselwind vehement geführte
Konflikt mit den Bettelorden von Mommsen, Eidgenossen, Kaiser und Reich

(wie Anm. 37), S. 145, zumindest versuchsweise politisch interpretiert worden

ist: «Doch scheinen nach dem Friedensschluss gewisse Berner Kreise für
die Anerkennung Ludwig des Bayern geworben zu haben, denn der Streit
des Leutpriesters Diebold Baselwind mit den Berner Minoriten lässt

vermuten, dass auch in Bern die allgemeinen Parteikämpfe nicht fehlten.»
Hintergrund dieser Hypothese ist, dass die Franziskaner zu den engagiertesten
Verteidigern des Wittelsbachers im Reich gehörten. Wie weit sie stichhaltig
ist, wäre zu untersuchen, ging es doch bei dem Konflikt wenigstens
vordergründig um die lukrativen Begräbnisrechte; vgl. Utz Tremp/Gutscher, Die
Pfarrkirche St. Vinzenz und das Deutschordenshaus (wie Anm. 4), S. 396.


	Politische Theologie und Reichspolitik in der anonymen Schilderung des Conflictus Laupensis (um 1339)

