
Zeitschrift: Freiburger Geschichtsblätter

Herausgeber: Deutscher Geschichtsforschender Verein des Kantons Freiburg

Band: 89 (2012)

Artikel: Zur ewigen Ruhe gebettet : Friedhöfe und Totenbestattung im alten und
modernen Freiburg

Autor: Gemmingen, Hubertus von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-391937

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-391937
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


HUBERTUS VON GEMMINGEN

ZUR EWIGEN RUHE GEBETTET
FRIEDHÖFE UND TOTENBESTATTUNG
IM ALTEN UND MODERNEN FREIBURG

An Tagen wie Allerheiligen und Allerseelen zieht es viele
Menschen auf den Friedhof, um der Verstorbenen zu gedenken1.
Ursprünglich fand der Toten- oder Seelentag am Montag nach Pfingsten

oder am Montag nach dem Dreifaltigkeitssonntag statt, doch
im 9. Jahrhundert verlegte man ihn auf den 2. November, den Tag
nach Allerheiligen. Der Armseelenkult wurde durch den vom
Konzil von Trient (1545-1563) bestätigten Glauben gefördert, die
Seelen der Verstorbenen müssten vor ihrer Aufnahme in den Himmel

einen Ort der Reinigung und Busse, das Fegefeuer, aufsuchen.

Abkürzungen: AF Annales fribourgeoises; ASHF Archives de la Société
d'histoire du canton de Fribourg; CSN Chapitre Saint-Nicolas; FA
Fribourg artistique à travers les âges; FG Freiburger Geschichtsblätter;
Gasser Stephan Gasser, Katharina Simon-Muscheid, Alain Fretz
(Fotos Primula Bosshard), Die Freiburger Skulptur des 16. Jahrhunderts.
Herstellung, Funktion und Auftraggeberschaft, 2 Bde., Bd. 1, Text, Bd. 2,

Katalog, Petersberg 2011; HBLS Historisch-Biographisches Lexikon
der Schweiz, 7 Bde. und Supph, Neuenburg 1921-1934; JbAS Jahrbuch
Archäologie Schweiz; MAHF Museum für Kunst und Geschichte Freiburg;
RM Ratsmanual; SR Seckelmeisterrechnungen; StAF Staatsarchiv

Freiburg.
Der vorliegende Aufsatz ist die leicht bearbeitete Fassung eines Vortrags,
der am 7. Dezember 2010 im Lapidarium des Museums für Kunst und
Geschichte vor dem Geschichtsforschenden Verein des Kantons Freiburg
gehalten wurde. Für Ratschläge, Hilfe und Unterstützung möchte ich Rita
Binz-Wohlhauser, Claude Ducarroz, François Guex, Dorothée Heinzel-
mann, Romain Jurot, Stanislas Rück, Kathrin Utz Tremp, Silvia Zehnder-
Jörg und Renata von Gemmingen herzlich danken.



10 Hubertus von Gemmingen

Durch fromme Stiftungen, wie Messopfer, Gebete, Armenspeisungen
oder die Einrichtung von Pfründen, konnte man die Erlösung

dieser armen Seelen beschleunigen. Nach altem christlichem
Volksglauben durften sie an Allerseelen aus dem Fegefeuer auf die Erde
kommen, um sich eine Zeitlang von ihren Qualen zu erholen.

«Zur ewigen Ruhe gebettet»: diesen Ausdruck, der eigentlich
etwas Tröstliches an sich hat, werde ich im Folgenden wie eine Art
Leitmotiv noch mehrmals zitieren, nicht ohne darauf aufmerksam

zu machen, dass es mit diesem «Zur-ewigen-Ruhe-Gebettet-Sein»
eigentlich nicht so weit her ist, dass diese ewige Ruhe immer wieder
gestört wurde und wird.

Damit wir uns in Mausoleen, Grabanlagen und Grüften, auf
Friedhöfen, Gottesäckern und Schindangern nicht verlieren,
schränke ich das Thema radikal ein. Im Mittelpunkt meiner
Ausführungen steht das, was der französische Historiker Philippe
Ariès, der sich mit seiner «Geschichte des Todes» (1978) zum
bedeutendsten Spezialisten für den europäischen Totenkult profiliert
hat, die «dortoirs des morts» nennt, die Schlaf- oder Ruhestätten
der Verstorbenen2. Das heisst, es geht hier um die Orte, an denen
in der Stadt Freiburg von ihrer Gründung bis heute Tote bestattet
wurden. Dabei lassen sich gelegentliche Blicke auf allgemeine
Phänomene der Bestattungskultur nicht ganz ausschliessen.

Es handelt sich hier, das sei nicht verhehlt, um einen äusserst
sensiblen Bereich, der uns alle in besonderer Weise berührt und
herausfordert, nicht nur aufgrund der Binsenwahrheit, dass wir
alle sterblich sind, sondern auch weil wir alle immer wieder uns
nahestehende Menschen verlieren und uns bemühen, diesen Verlust

in Trauerarbeit zu bewältigen. So möchte ich eigentlich mit
diesen Darlegungen einen Kranz niederlegen auf das Grab all der
Freiburgerinnen und Freiburger, die uns seit mehr als 850 Jahren

vorausgegangen sind. Was mich besonders bewegt, ist die Nähe,

2 Philippe Ariès, L'homme devant la mort, Bd. 1, Le temps des gisants, Bd. 2,
La mon ensauvagée, Paris 1977; dt. Ausgabe: Geschichte des Todes, übers,

von Hans-Horst Henschen und Una Pfau, München 1980.



Zur ewigen Ruhe gebettet 11

die früher das Verhältnis zwischen Lebenden und Toten
kennzeichnete, die Integration der Verstorbenen in das Alltagsleben, die
Vertrautheit, die viele Jahrhundete lang die Beziehungen zwischen
dem Reich der Toten und der Welt der Sterblichen bestimmt hat.
Nachdem wir inzwischen die Verstorbenen aus dem Umkreis der
Kirchen verdrängt und aus den Stadtkernen verbannt haben, stehen
wir allem Anschein nach an einem Wendepunkt, an dem ein Blick
zurück in die Vergangenheit angebracht erscheint.

Die traditionellen Friedhöfe verlieren zusehends ihre ursprüngliche

Funktion und Bedeutung. Die Sepulkralkultur der Zukunft
entwickelt neue Rituale der Erinnerung3. Man denke beispielsweise

an all die Wald-, Luft-, See- oder Alpbestattungen, an die
Kolumbarien, Urnenhallen und Aschengärten, deren Zahl ständig
zunimmt, an die blumengeschmückten Kreuze, die unsere mobilitätsversessene

Gesellschaft für Verkehrstote am Strassenrand aufstellt,
an die virtuellen Gedenkstätten, die in der Ortlosigkeit der Datenströme

angesiedelt sind und neue Formen gemeinschaftlichen
Gedenkens entstehen lassen, oder gar an die befremdliche Idee, einen
Toten als schmückenden Aschediamanten im Jackenknopfloch mit
sich umherzutragen. Die Zunahme der Kremationen führt zu
einer Abnahme der traditionellen Gräber auf den Friedhöfen, die zu
Freizeitanlagen und «heiteren Ruhegärten» werden und die, da es
sie zu erhalten und zu pflegen gilt, einem unaufhaltsamen Ästheti-
sierungs- und Musealisierungsprozess unterworfen sind. Diese
europaweite Entwicklung hat inzwischen auch kleinere Ortschaften
in den Agglomerationsgürteln erreicht: So wurde etwa der Friedhof

rund um die Pfarrkirche von Dudingen 2011 in eine Parkanlage
umgewandelt4.

Vgl. Six Feet Under. Autopsie unseres Umgangs mit Toten, Ausstellungskatalog,

Kunstmuseum Bern, Bern 2006; Bernhard Furrer, Erinnerungskultur,

in: k+a, Kunst und Architektur in der Schweiz 3/2010, Dossier
Friedhofskunst, S. 16-19.
Pascale Hofmeier, Friedhof bei der Kirche soll zum Park werden, in:
Freiburger Nachrichten, 20. Oktober 2010, S. 5.



12 Hubertus von Gemmingen

Angesichts dieser zunehmenden Behübschung, wie dieses

Phänomen in Österreich benannt wird, muss man allerdings nicht so
weit gehen wie der Soziologe Jean Baudrillard, der in seiner
Abhandlung «Der symbolische Tausch und der Tod» von 1976 die

provokative These zur Diskussion stellt, die städtischen Friedhöfe
würden geschlossen, «weil die modernen Städte als Ganze diese

Funktion übernommen haben: Sie sind tote Städte und Städte des

Todes.»5

Zwei stehende Liegefiguren

Statt jetzt etwas weiter auszuholen und mit den Grabstätten von
Adam und Eva anzufangen, will ich mich médias in res zu einem
«dortoir des morts» begeben, das sich im Lapidarium des MAHF
befindet. Es handelt sich um die Grabplatte des Ritters Johannes
von Dudingen, genannt Velga. Das von Stephan Gasser publizierte
Museumsblatt enthält zahlreiche nützliche und interessante Angaben

zu diesem Werk, die hier nicht wiederholt werden sollen6. Es

geht mir, wie gesagt, um die Grabstätte, das «dortoir», und es liegt
auf der Hand, dass sich die Überreste des Grabmals von Johannes
von Dudingen noch nicht allzu lange an diesem Ort, dem ehemaligen

städtischen Schlachthaus, befinden. Die Grabplatte, die einst
Teil eines Nischengrabs war, hat eine lange Wanderschaft durch die
Stadt hinter sich. Aus dem Kapitelsaal des Augustinerklosters wur-

Jean Baudrillard, Der symbolische Tausch und der Tod, übers, von Gerd
Bergfleth, Gabriele Ricke und Ronald Voulue, München 1982, S. 192.

Vgl. auch Céline Lafontaine, La société postmortelle. La mort, l'individu
et le lien social à l'ère des technosciences, Paris 2008.

Stephan Gasser, Grabplatte des Ritters Johannes von Dudingen, genannt
Velga (1330/35), Freiburg 2004 (Blätter des MAHF). Vgl. auch ders., De-
bout-couché, en armes et en paix. Le tombeau du chevalier. Comment la
dalle funéraire de Jean de Dudingen, dit Velga, manifeste la foi dans la
résurrection et la persistance de l'idéal chevaleresque chez les nobles à la fin
du Moyen Age, in: AF 66 (2004), S. 9-18.



Zur ewigen Ruhe gebettet 13

de sie 1675 in den dortigen Kreuzgang versetzt. Als das Gebäude
1850 zum Gefängnis umgebaut wurde, entsorgte man die Grabplatte

glücklicherweise nicht vollständig, sondern verbannte sie, da

man ihr offenbar noch einen gewissen Wert beimass, in einen
Abstellraum, wo sie in Vergessenheit geriet, bis man sie 1882 wiederfand

und ins Kantonsmuseum brachte, das damals im Lyzeum auf
dem Kollegiumshügel untergebracht war. Von dort gelangte sie in
den 1920er Jahren in den Ratzehof.

Ursprünglich waren jedoch Grabmal und Begräbnisstätte des

Ritters an einem einzigen Ort vereint, im Kapitelsaal des Augus-
tinerklosters, der auch Velgakapelle genannt wurde, da sich in ihm
die Grablege dieser bedeutenden Familie befand7. Zehn Jahre nach
Johannes wurde hier auch seine Frau Anne de Soucens beigesetzt8.
Im gleichen Raum waren zudem mindestens sieben weitere
Personen bestattet, die eine enge Beziehung zu den Augustiner-Eremiten

hatten. Diese selbst wurden in einer Gruft im ersten Unter-
geschoss des Klosters beigesetzt, direkt unter dem Dormitorium
oder Schlafsaal. Lebende und Tote ruhten somit in ihrem jeweiligen
Schlaf nahe über- beziehungsweise untereinander. Als die
Velgakapelle 1850 umgenutzt wurde, entfernte man alle Gebeine. Wohin
diese gebracht wurden, ist nicht weiter bekannt. Wurde nun der
tapfere Ritter Johannes 1325 tatsächlich zur ewigen Ruhe gebettet?
Um seine Totenruhe war es, soviel ist klar, eher schlecht bestellt.
Tragen wir noch nach, dass sein Kopfkissen hart und unbequem ist:
Es handelt sich um seinen eisernen Helm, dessen Zier wie der Schild
mit dem Wappen seiner Familie, drei Felgenteilen, geschmückt ist.

«[...] in welcher cappellen dieselben Velgen ir begrebdnuss sonderlich
gehept hend». Silvia Zehnder-Jörg (Hg.), Die grosse Freiburger Chronik
des Franz Rudella. Edition nach dem Exemplar des Staatsarchivs Freiburg,
2 Bde., Freiburg 2007 (FG 84), Bd. II, S. 27 § 21. Vgl. Aloys Lauper, Les
bâtiments conventuels de 1250 à 1848, in: L'ancien couvent des Augustins
de Fribourg. Restauration du prieuré, Patrimoine fribourgeois/Freiburger
Kulturgüter 3 (1994), S. 13-24, hier S. 14.

8
Jean Gremaud, Tombeau de Jean de Tudingen, dit Felga, in: FA 2 (1892),
Tf. 13.



14 Hubertus von Gemmingen

Im Mai 2010 wurde in der damals in Restaurierung befindlichen
Liebfrauenkirche ein aufsehenerregender Fund gemacht: Im Chor
kam eine Grabplatte zutage mit der Darstellung eines geharnischten

Manns im Kettenhemd mit Helm, Schwert, Schild und Sporen,

umzogen von einer lateinischen Inschrift, dank der sich der Dargestellte

als Petrus Dives oder Peter Rych identifizieren liess9. 1264
als Mitglied des Kleinen Rats erwähnt, war er 1283 und 1285 Rektor

des Bürgerspitals, zu dem die Kirche gehörte; sein Todesjahr ist
unbekannt. Im Unterschied zur plastischen Figur des Johannes von
Dudingen handelt es sich bei Peter Rychs Grabstein um eine

Ritzzeichnung, das älteste bekannte Beispiel dieses Typus in der
Westschweiz. Dass die Platte, wenn auch an anderer Stelle, in der Kirche
verblieben ist, lässt sich als begrüssenswertes Zeichen gegen den
zunehmenden Musealisierungsprozess der Grabkunst verstehen.

Mit diesen beiden Darstellungen eines «gisant», einer Art
stehender Liegefigur, sind in Freiburg bereits früh sowohl der Typus
des vertikalen, raumgreifenden Wandgrabs als auch jener des

horizontalen ebenerdigen Grabs bezeugt. Die beiden mit Grabmä-
lern bedachten Männer waren Vertreter der führenden Schicht und
traten als Wohltäter für die Institution auf, in der bestattet zu werden

zu ihren Privilegien gehörte. Solche Grabformen, die sich seit
dem 11. Jahrhundert in ganz Europa ausbreiteten, bilden ein wichtiges

Element in der Entwicklung der christlichen Funeralkultur.
Dargestellt sind hier weder lebende noch tote Personen, sondern
Glückselige, die in der Ruhe des Grabes der Auferstehung harren,
in jener «requies», die im Introitus der Totenmesse, «Requiem ae-

ternam dona eis, Domine» (Ewige Ruhe schenke ihnen, o Herr)
beschworen wird.

Bei den Ausgrabungen in der Liebfrauenkirche kamen unter dem

Bodenbelag rund zwanzig Grabplatten zu Tage, die belegen, dass in
Liebfrauen wie in allen anderen Kirchen Freiburgs vornehme
Verstorbene, die sich dies leisten konnten, beigesetzt wurden.

La Liberté, 18. Mai 2010; Freiburger Nachrichten, 18. Mai 2010 und 29. Juni
2010.



Zur ewigen Ruhe gebettet 15

Kurzer Überblick über die Geschichte
der Totenbestattung in Europa

In der Antike wurden die Toten als unrein betrachtet. Man bestattete

sie ausserhalb der Siedlungen an einem Ort, der in Griechenland

koimeterion und in Rom coemeterium genannt wurde. Beide

Ausdrücke gehen auf das griechische Verb koimasthai zurück,
das «schlafen» bedeutet. Der Tod als Bruder des Schlafes ist eine

Vorstellung, die sich bis heute gehalten hat, man denke nur an den
Roman «Schlafes Bruder» des Schweizer Schriftstellers Robert
Schneider10, der wiederum auf Bachs Choral «Komm, o Tod, du
Schlafes Bruder» anspielt. Entsprechend wird das Grab zum Bett,
in das man sich zur ewigen Ruhe legt. Dabei schlief man früher
in halb sitzender Stellung, weil man fürchtete, in der waagrechten
Lage nach Art der Verstorbenen sofort vom Schnitter Tod geholt
zu werden.

Während es bei den Römern die Feuerbestattung für vornehme

und die Erdbestattung für einfache Leute gab, bevorzugten
die Germanen das Feuer. Für gläubige Christen war dagegen - in
Nachahmung von Christi Begräbnis - die Erdbestattung in einer
Gruft oder direkt im Boden zwingend vorgeschrieben, was heute
allerdings längst nicht mehr der Fall ist.

Das antike Grabmal, dessen Standort mit dem Bestattungsort
identisch war, diente dem Andenken an den Verstorbenen, den eine
Inschrift namentlich bezeichnet, und wird deshalb Gedenkstätte
(auch memoria oder monumentum) genannt. Dabei kann es sich um
einen aufwendigen Sarkophag handeln oder um eine schlichte
Nische in einer Nekropole. Die bekannteste Form dieser antiken
Totenstädte sind die unterirdischen Katakomben, die auch den frühen
Christen als Bestattungsort dienten. Mit den Gebeinen der Märtyrer

oder Katakombenheiligen wurde nach der Wiederentdeckung
dieser unterirdischen Grabanlagen im Jahr 1578 ein schwunghafter

Robert Schneider, Schlafes Bruder. Roman, Leipzig 1992.



16 Hubertus von Gemmingen

Handel betrieben, von dem zahlreiche kunstvoll verzierte Skelette
in Freiburger Kirchen zeugen.

Im Museum für Kunst und Geschichte Freiburg ist es der hl. Felix,

der mancher Besucherin und manchem Besucher Schrecken
einjagt11. Ursprünglich befand er sich zusammen mit dem hl. Prosper

in der Pfarrkirche von Tafers, wo sie bis 1965 den Gläubigen
als Fürsprecher für einen Platz im Himmel zur Seite standen. Einigen

seiner insgesamt 26 freiburgischen Kollegen erging es nicht viel
anders. Aus ihrer Ruhe in römischen Katakomben gerissen, wurden

sie nach Jahren relativer Ungestörtheit in Kirchen als nunmehr
unzeitgemässe Relikte eines antiquierten Kults in Museumsdepots
verbannt, die man in dieser Hinsicht als zeitgenössische Katakomben

bezeichnen könnte.
Im 5. Jahrhundert setzte eine Entwicklung in der christlichen

Erdbestattung ein, die bis zur Jahrtausendwende anhielt: die
Anonymisierung der Gräber. In dieser Zeit, in der die Schriftkultur
ganz allgemein eine Krise durchlief, verloren die Toten ihre
Namen und Kennzeichen. Gleichzeitig wurde der steinerne Sarkophag
durch den hölzernen Sarg ersetzt. Das Wort Sarg gelangte über das

Altfranzösische sarcou (neufranzösisch cercueil) ins Deutsche und
trat dort in Konkurrenz zu anderen Wörtern wie Kiste, Truhe oder
Schrein. Armenbestattungen fanden ohne Holzsarg statt; der in ein
Leichentuch eingenähte Leichnam wurde direkt der Erde übergeben,

wie dies auch heute noch in bestimmten Klöstern geschieht. Da
der Begräbnisort auf diese Weise seine Erinnerungsfunktion verloren

hatte, konnte es zugleich zu einer räumlichen Trennung von
Grab und Grabmal kommen, falls ein solches überhaupt existierte.
Den ganz Armen blieb bis mindestens ins 18. Jahrhundert zwar
zunehmend nicht mehr der Sarg, so doch fast immer das Grabmal

11 Katakombenheiliger Felix (1755/1791), Freiburg 1998 (Blätter des MAHF).
Vgl. auch Yvonne Lehnherr und Caroline Schuster Cordone (Hg.), Au-
delà du visible. Reliquaires et travaux de couvents - Jenseits des Sichtbaren.

Reliquiare und Klosterarbeiten, Ausstellungskatalog, MAHF, Freiburg
2003.



Zur ewigen Ruhe gebettet 17

vorenthalten, während die weniger Armen und die Reichen immer
mehr in Einzel- oder Familiengräbern bestattet wurden.

Zwischen dem 7. und dem 10. Jahrhundert fand zudem eine
Entwicklung statt, die sich entscheidend auf die Sozialtopografie der
Städte auswirkte: Die Begräbnisstätten extra muros wurden
aufgegeben, da man möglichst nahe ad sanctos, bei den in den innerstädtischen

Kirchen verehrten Reliquien der Heiligen, bestattet werden
wollte. Die Gräber drangen also in die menschlichen Siedlungen
ein. Laut Philippe Ariès ist «das Hauptmotiv für die Bestattung ad
sanctos [...] die Vergewisserung des Schutzes des Märtyrers - nicht
mehr nur für den sterblichen Leib des Dahingeschiedenen,
sondern für sein ganzes Sein - für den Tag der Auferstehung und des

Gerichtes»12. In den christlichen Städten und Dörfern kam es folglich

zu einer Annäherung zwischen Lebenden und Toten, zu einem
Beieinander, das im Übrigen nicht ohne Probleme bleiben sollte.

Für den mittelalterlichen Menschen bedeutet der Tod, der als

göttliche Strafe für den Sündenfall hinzunehmen ist, nichts weiter

als das Ende des irdischen Leibes und Lebens. Die Toten leben
weiter bis zum Jüngsten Gericht, bei dem sie in ihren menschlichen
Leibern aus den Gräbern auferstehen. Erst dann entscheidet der
Weltenrichter, wer mit dem ewigen Leben im Paradies belohnt oder
mit ewiger Pein in der Hölle bestraft wird. «Media in vita in morte

sumus», «Mitten wir im Leben sind mit dem Tod umfangen»:
dieser Sinnspruch, der gelegentlich dem St. Galler Mönch Notker
dem Stammler (f 912) zugeschrieben wird, hatte ehemals nicht nur
eine metaphysische Bedeutung als «Memento mori», sondern auch
einen ganz realen, physischen Sinn, ob es sich nun um ein Tänzlein

mit Gevatter Tod (vgl. den Artikel von Joseph Leisibach in
den vorliegenden FG) oder um die in der Stadt beigesetzten Ahnen
handelte.

Die Totenbestattung gehörte im Mittelalter zu den sieben Werken

der Barmherzigkeit. Jede Christin und jeder Christ hatten
Anrecht auf ein ordentliches Begräbnis, auf eine «schöne Leich», wie

2

Ariès, Geschichte des Todes (wie Anm. 2), S. 47.



18 Hubertus von Gemmingen

man im süddeutschen Raum sagt. Die Kontrolle über das

Bestattungswesen stellte aber auch ein Instrument der Machtausübung
dar. Verbrechern, Ketzern, missliebigen Personen, Selbstmördern
und Ungetauften wurde das christliche Begräbnis verweigert und
dadurch der Weg ins Paradies versperrt. Die Maxime «Vor dem Tod
sind alle gleich» galt eben doch nicht für alle, und wenn es um den

Ort der Bestattung ging, gab es nochmals gewichtige Unterschiede.

Geistliche und weltliche Würdenträger sowie die Mitglieder
der privilegierten Familien hatten Anrecht auf einen Platz in der
Kirche. Die Übrigen müssten mit einem Grab auf dem Kirchhof
vorliebnehmen, aus dem ihre Gebeine bald einmal ins Beinhaus
gebracht und dort zum zweiten Mal bestattet wurden. Hier zeigt sich
ein grundlegender Unterschied zur jüdischen Totenbestattung, für
welche die Totenruhe dauerhaft ist. Deshalb werden jüdische Gräber

weder mehrfach belegt noch aufgehoben, sondern sind tatsächlich

ein «Haus für die Ewigkeit»13.
Die soeben geschilderte Annäherung zwischen Lebenden und

Toten war zum Zeitpunkt der Gründung der Stadt Freiburg 1157

abgeschlossen. Die Toten der neuen Siedlung wurden folglich auf
den Kirchhöfen und in den Kirchen begraben. Die Klöster und das

Spital hatten ihre eigenen Begräbnisstätten. Die im Freiburger
Bürgerspital Verstorbenen wurden auf dem Friedhof der zum Spital
gehörigen Liebfrauenkirche bestattet. Der Ausdruck «Friedhof»
wird heute fälschlicherweise meist mit «Frieden» in Verbindung
gebracht. Ursprünglich lautete dieses Wort «Freithof» und
bezeichnete ein mit einer Umfriedung, einer Mauer oder einem Zaun,
versehenes und unter besonderem Rechtsschutz stehendes Grundstück

und dann ganz spezifisch den Bereich um eine Kirche. In
Anlehnung an «Frieden» verwandelte sich der Freithof im Laufe der
Zeit in den Friedhof14. Weitaus häufiger wurde jedoch früher der

13 Vgl. Reiner Sörries, Ruhe sanft. Kulturgeschichte des Friedhofs, Kevelaer
2009, S. 47-59.

14Jacob und Wilhelm Grimm, Deutsches Wörterbuch, Bd. 4, Leipzig 1848,
Nachdruck München 1984, S. 123. Vgl. auch F[riedrich] Wfilhelm] Bredt,



Zur ewigen Ruhe gebettet 19

Ausdruck «Kilchhof» oder «Kirchhof» gebraucht, der einen engen
Bezug zwischen Kirche und Begräbnisstätte schafft.

In diesem Zusammenhang ist darauf hinzuweisen, dass der
mittelalterliche Friedhof nichts gemein hat mit den wohlgeordneten
und stimmungsvollen Friedhofsanlagen, wie wir sie kennen. Man
stelle sich einen Bereich vor, in dem ungepflegtes Erdreich, Gras
und munter wachsendes Unkraut vorherrschen, in dem die Gräber

nach Lust und Laune der Totengräber ausgehoben werden und
sich gegenseitig in die Quere kommen. Da sie weder eine Umrandung

noch einen Grabstein, geschweige denn irgendeinen
Blumenschmuck besitzen, gerät der genaue Bestattungsort rasch in
Vergessenheit. Zudem tummelt sich auf dem Kirchhof allerlei Getier,
der Kirchmeier lässt hier Ziegen und Schafe weiden, und überdies
herrscht reges Kommen und Gehen. Auf dem Kirchhof werden
Geschäfte abgeschlossen, man trifft sich zu Verhandlungen oder
einem Schwatz und schaut dabei den in der Stadt weilenden Gauklern

zu, die vor der Kirche ihre Possen treiben. Hier herrschen also
weder Friede noch Stille oder Beschaulichkeit, und das Totengedenken

wird mit Messfeiern und frommen Stiftungen begangen.

Friedhöfe in der Stadt Freiburg

Abgesehen von den Klöstern mit ihren eigenen Grablegen, gab es

in der Stadt Freiburg sechs Gotteshäuser, um die und in denen die
Einwohner seit dem 13. Jahrhundert ihre Verstorbenen bestatten

Friedhof und Grabmal, Düsseldorf 1916, S. 12-17; Johannes Schweizer,
Kirchhof und Friedhof. Eine Darstellung der beiden Haupttypen europäischer

Begräbnisstätten, Linz 1956, S. 21-96; Martin Illi, Wohin die Toten
gingen. Begräbnis und Kirchhof in der vorindustriellen Stadt, Zürich 1992,
S. 37-54; Reiner Sörries (Bearb.) unter Mitwirkung von Stefanie Knöll,
Grosses Lexikon der Bestattungs- und Friedhofskultur. Wörterbuch zur
Sepulkralkultur, 2 Bde., Braunschweig 2002-2005; Norbert Fischer und
Markwart Herzog (Hg.), Nekropolis. Der Friedhof als On der Toten und
der Lebenden, Stuttgart 2005.



20 Hubertus von Gemmingen

konnten: St. Nikolaus, Liebfrauen, Franziskanerkloster, St. Peter,
St. Moritz und St. Johann.

Wer sich heute ein Bild machen will, wie diese Friedhöfe aussahen,

muss die Obere Matte aufsuchen, wo sich seit 1259 die Komturei
der Ritter vom hl. Johannes zu Jerusalem befand. Der Rat hatte

den Johannitern das Grundstück geschenkt unter der Bedingung,
dass sie dort ein Kloster, einen Friedhof und ein Hospiz
errichteten15. Als die Kirche 1511 Pfarrkirche wurde, liess der damalige
Komtur Peter von Englisberg an der Stelle des alten Beinhauses ein

neues errichten, das 1514 geweiht wurde16. Es bestand aus einem
südlichen Teil, in dem die Gebeine gesammelt wurden, und einem
nördlichen Teil, der mit einem der hl. Anna geweihten Altar der
Andacht diente. Heute wird dieses Gebäude, das seine ursprüngliche

Funktion erst 1853 bei der Auflassung des Friedhofs verlor,
als Annenkapelle bezeichnet. Zur Kapelle mit Beinhaus kam auf
den Friedhöfen gewöhnlich ein grosses Kruzifix hinzu. Jenes von
St. Johann, das Englisberg in Auftrag gab, wurde wahrscheinlich
um 1530-1540 in der Werkstatt Hans Giengs geschaffen17. Das
Kreuz und der Gekreuzigte sind aus einem einzigen Sandsteinblock

gehauen, der durch ein kleines, von zwei Säulen getragenes
Dach geschützt war. Heute befindet sich das Original in der Ahnenkapelle,

während auf dem Friedhof eine 1936 von François Baud
geschaffene Kopie steht. Das dritte Element, das zu einem mittelalterlichen

Friedhof gehörte, war die Umfassungsmauer. Im Fall von
St. Johann ist sie ebenfalls erhalten, auch wenn sie heute etwas
anders verläuft als früher. Statt der verschwundenen Gräber, in denen
die Bewohner der Neustadt und der Matten bestattet wurden, lo-

15 Johann Karl Seitz, Regesten der Johanniter-Komturei Freiburg i. Ü., in: FG
18 (1911), S. 1-114, hier S. 4, Regeste 5; ders., Die Johanniter-Priester-Komturei

Freiburg i. Ü., in: FG 17 (1910), S. 1-135, hier S. 23.

Marcel Strub, Les monuments d'art et d'histoire du canton de Fribourg,
Bd. II, La ville de Fribourg, Basel 1956, S. 230-236.

17 Gasser, Bd. 1, S. 334-336, Abb. 293; Bd. 2, Nr. 184, S. 385-386.



Zur ewigen Ruhe gebettet 21

ckert heute eine kleine Grünfläche die fast ganz von Steinen
geprägte Obere Matte auf18.

Die drei genannten Elemente - Umfriedung, Kapelle mit Beinhaus

und Kruzifix - prägten auch den öffentlichen Friedhof der

Augustiner bei St. Moritz im Auquartier. Er war für die Bewohner
des Quartiers bestimmt und lag westlich von Kirche und Priorat,
wo sich heute ein Parkplatz und eine von Beton und Kies dominierte

Gartenanlage befinden. Wurde der Friedhof erst 1850
aufgelassen, als man das Kloster zu einem Gefängnis umbaute, so hatte

man die Kapelle mit Beinhaus laut Franz Kuenlin, dessen Elternhaus

direkt am Friedhof lag, bereits 1810 abgerissen19. Im Jahr 1465

errichtet, war sie dem Leiden Christi am Ölberg geweiht, wurde
aber auch Michaelskapelle genannt. Beim Kruzifix, das zur
Friedhofsausstattung gehörte, handelt es sich um das grosse Holzkreuz,
das sich heute im nördlichen Seitenschiff der Kirche St. Moritz
befindet; es wurde um 1520-1530 in der Werkstatt Hans Geilers
geschaffen20.

Einer der ältesten Freiburger Friedhöfe war jener von Liebfrauen,

bei der Kirche des ersten Bürgerspitals, das 1250 gegenüber
dem Gotteshaus errichtet wurde. Als die Freiburger 1463 den

Liebfrauenplatz bauten, wurde ein Teil des Friedhofs planiert und
seine Umfassungsmauer abgerissen. Franz Rudella berichtet in seiner

Chronik: «Unnd als nun dieser graben verfüllet, do ward die

mur, so umb unser Frowen kilchoff gieng, ouch geschlissen unnd
damitt der ganz plaz gewitert und geebnet.»21 Der auf der anderen

Kirchenseite liegende Teil wurde zusammen mit dem Friedhof

Vgl. Hubertus von Gemmingen, Zwischen Stadt und Land. Historische
und städtebauliche Aspekte der Oberen Matte / Planche supérieure in der
Freiburger Altstadt, in: FG 80 (2003), S. 7-34.
Franz Kuenlin, Dictionnaire géographique, statistique et historique du canton

de Fribourg, 2 Bde., Freiburg 1832, Bd. 1, S. 323.
20 Gasser, Bd. 1, S. 333, Abb. 291; Bd. 2, Nr. 166, S. 348.

Zehnder-Jörg, Die grosse Freiburger Chronik (wie Anm. 7), Bd. 2, S. 248,
§435.



22 Hubertus von Gemmingen

der Franziskaner 1816 geschlossen und 1838 aufgelassen. Über die

Ausstattung des Liebfrauenfriedhofs ist nichts weiter bekannt.
Etwas mehr weiss man dagegen über den Friedhof des 1256

gegründeten Franziskanerklosters, der sich am Standort des heutigen
Espace Jean Tinguely - Niki de Saint Phalle und des Fischmarktes

befand und alle drei konstitutiven Elemente aufwies: Zu der

Umfassungsmauer und der vor 1440 errichteten Kapelle Unserer
Lieben Frau des Erbarmens oder vom Heiligen Schweisstuch kam
das um 1505 in der Werkstatt des Meisters der grossen Nasen
geschnitzte Kruzifix aus Holz hinzu. Im späten 16. Jahrhundert wurde

es in den mehrfigurigen Kalvarienberg integriert, den der
Freiburger Schultheiss Hans von Lanthen-Heid zwischen 1582 und
1591 gestiftet hatte22. Mauer, Kapelle und Kalvarienberg fielen 1765
einer Neugestaltung dieser Zone zum Opfer, während der Friedhof
1838 endgültig aufgelassen wurde.

Der Nikolausfriedhof

Am besten ist der Friedhof der Pfarr- und Stiftskirche St. Nikolaus
dokumentiert, obwohl auch hier nur ein paar wenige Elemente
erhalten sind. Wie der ursprüngliche Kirchhof um die erste Stadtkirche

ausgesehen haben könnte, in dem vermutlich ab 1180 bestattet

wurde, hat Gilles Bourgarel in seinem Rekonstruktionsversuch
der Gründungsstadt dargestellt23. Der Martiniplan von 1606 zeigt
uns das damalige Aussehen des Nikolausfriedhofs. Vorzugsweise
wurden die Verstorbenen rund um den Chor bestattet, wo sie dem

Hauptaltar mit seinen Reliquien am nächsten waren. Dies ist auch

22 Gasser, Bd. 1, S. 95, 332, Abb. 95, 290; Bd. 2, Nr. 20, S. 49-50.
23 Gilles Bourgarel, Fribourg - Freiburg, Le Bourg de fondation sous la loupe

des archéologues, Freiburg 1998 (Freiburger Archäologie 15), S. 143, Abb.
165. Vgl. auch Marcel Strub, Les monuments, Bd. II (wie Anm. 16), S. 25;
Hans-Joachim Schmidt, Geschichte der Kirche St. Nikolaus, in: Peter
Kurmann (Hg.), Die Kathedrale St. Nikolaus in Freiburg. Brennspiegel der
europäischen Gotik, Lausanne/Freiburg 2007, S. 14.



Zur ewigen Ruhe gebettet 23

bei St. Nikolaus der Fall. Der Friedhof bildete einen ummauerten
Bereich, der am Südportal der Kirche begann, sich um das Chorhaupt

zog und vermutlich auf der bei Martini unsichtbaren anderen
Seite beim Nordportal zu endete24. Im Vergleich zu den anstossen-
den Gassen war er erhöht angelegt, und sein Niveau stieg mit den

Bestattungen stetig an. Vor dem Chorhaupt erhoben sich ein Kruzifix

und eine Totenleuchte. In solchen Laternen, deren Gebrauch
sich bis in keltische Zeiten zurückverfolgen lässt, brannte Tag und
Nacht ein Licht als Symbol des ewigen Lebens; zudem sollte es die
Toten vor Dämonen und die Lebenden vor den Toten schützen.

Auch der Nikolausfriedhof hatte seine Kapelle mit Beinhaus25,
die man als kleines architektonisches Juwel der Spätgotik bezeichnen

darf. Der Unserer Lieben Frau des Erbarmens, Notre-Dame
de la Compassion, geweihte Bau wurde zwischen 1499 und 1504

von Gylian Atterli errichtet, der damals zusammen mit Meister
Hermann den Taufstein von St. Nikolaus schuf. Von 1502 bis 1506
leiteten die beiden zudem die Bauarbeiten des neuen Freiburger
Rathauses. Wer sich in dieser Kapelle beisetzen liess, erhielt einen

hunderttägigen Ablass, den der Kardinal Raymond Pérault am 9.

Mai 1502 gewährt hatte. Das etwa 1,2 m unter Strassenniveau
gelegene Untergeschoss der Kapelle diente als Beinhaus, in dem die
bei Neubestattungen zu Tage geförderten Knochen, insbesondere
Schädel und Beinknochen, deponiert wurden. Im Boden waren drei
Gruben eingelassen für Verstorbene, die man im Winter aufgrund
des gefrorenen Bodens nicht auf dem Friedhof bestatten konnte.

Das monumentale Kruzifix mit seiner wertvollen Kreuzreliquie26,

die Totenleuchte und die Kapelle hatte der verdienstvolle

Strub, Les monuments, Bd. II (wie Anm. 16), S. 154-155.

J[ean] Gremaud, La chapelle du cimetière de l'église de St. Nicolas, in: FA 5

(1894), Tf. IX; Strub, Les monuments, Bd. II (wie Anm. 16), S. 154.

6J[ean] Gremaud, Le Crucifix de Petermann de Faucigny, in: FA 6 (1895),
Tf. V; vgl. auch Strub, Les monuments, Bd. II (wie Anm. 16), S. 155; Aloys
Lauper und Carolina Kapsopoulos, Cimetière Saint-Léonard,
Recensement des biens culturels immeubles du canton de Fribourg, Blatt Nr.



24 Hubertus von Gemmingen

Freiburger Hauptmann, Schultheiss und Diplomat Petermann de

Faucigny gestiftet. In seinem Testament vom 24. Dezember 1513

äusserte er den Wunsch, in St. Nikolaus vor dem Marienaltar
begraben zu werden, der sich im Besitz der Pfisterzunft befand. Ende
des 19. Jahrhunderts befestigte man die mit seinem Wappen und
einer Inschrift geschmückte Grabplatte an der Nordwand der
inzwischen der hl. Barbara geweihten Kapelle, während ein schlichter

Grabstein mit seinem Namen und dem Todesdatum am linken
Aufgang zum Chor in den Boden eingelassen wurde; er bildet das

Gegenstück zu der vor dem rechten Choreingang gelegenen Platte
über der Bischofsgruft, auf der die Namen der sieben letzten
verstorbenen Bischöfe aufgeführt sind.

Aufgrund eines Dekrets, mit dem die Regierung 1813 die auf
Stadtgebiet gelegenen Friedhöfe verbot, wurde der Nikolausfriedhof

bereits im gleichen Jahr geschlossen und 1825 aufgelassen. Im
April 1825 riss man die Friedhofskapelle ab. Die Apsis fand eine

Wiederverwendung, auf die ich noch zurückkommen werde, und
die Tuffquader des Sockels wurden für den Bau des Priesterseminars

verwendet.

Die Kirche St. Nikolaus als Bestattungsort

Obwohl sich die offizielle Kirche stets gegen die Totenbestattung
in Gotteshäusern gewehrt hatte, war der Drang, möglichst nahe
bei heiligen Reliquien beigesetzt zu werden, so gross, dass in allen
Kirchen Europas privilegierte Personen zur ewigen Ruhe gebettet
wurden; dabei darf nicht vergessen werden, dass die Kirchenverwalter

mit der Vergabe der Gräber über eine gewichtige Einnahmequelle

verfügten. Die früheste heute bekannte Grabplatte in einer
Kirche datiert aus dem Jahr 1080 und befindet sich im Merseburger
Dom. Horizontal verlegte Grabsteine nahmen den gesamten Kir-

043/2006; Katharina Simon-Muscheid, Eglise Saint-Nicolas vs Commanderie

de Saint-Jean. La guerre des crucifix (1484-1522), in: AF 72 (2010),
S. 23-30.



Zur ewigen Ruhe gebettet 25

chenboden in Beschlag, doch zugleich wuchsen die Gräber auch in
die Höhe. Tumben, Baldachin- und Nischengräber sorgten dafür,
dass sich manche Kirchen in wahre Ahnengalerien verwandelten.
In Freiburg wurde diese Form des Totenkults sehr zurückhaltend
gepflegt. Ein Überblick über die Grabdenkmäler in stadtfreiburgi-
schen Kirchen ist ziemlich rasch gewonnen: sechs in St. Nikolaus,
vor den Funden von 2010 drei in Liebfrauen, fünf in St. Johann,
zehn bei den Augustinern und vierzehn bei den Franziskanern.
Hinzu kommen vereinzelte Grabplatten in den übrigen Klosterkirchen.

Prunkanlagen sind keine zu verzeichnen, die Freiburger Elite
verfügte offensichtlich über andere Möglichkeiten zu Repräsentation

und Selbstdarstellung27. Im ganzen Kanton sind nicht mehr als

hundert skulptierte historische Grabmäler bekannt, die gegenwärtig
inventarisiert werden.

Die heutige Nikolauskirche wurde zwischen 1283 und 1430
errichtet, und ihr Langhaus stand laut Stephan Gasser seit Mitte der
1330er Jahre den Gläubigen zur Verfügung28, die hier den Gottesdienst

besuchten und beteten, sich aber auch mit wohltätigen
Stiftungen einen Platz für die Aufnahme ihrer sterblichen Überreste
sicherten. So bestimmte Nikolaus von Siebenthal in seinem Testament

vom August 1336, man möge ihn neben dem von ihm errichteten

Jodokusaltar beisetzen29, und Johannes Muotha äusserte in
seiner letzten Verfügung vom 18. Mai 1395 den Wunsch, im Grab
seiner Vorfahren vor dem Silvesteraltar bestattet zu werden30. Da-

Vgl. dazu Rita Binz-Wohlhauser, Zwischen Glanz und Elend. Städtische
Eliten in Freiburg i. Ue. (18. Jh.), Diss, phil., Freiburg 2012.

Stephan Gasser, Der Längsbau, in: Kurmann, Die Kathedrale (wie
Anm. 23), S. 51.

«Ego Nicholaus de Sybental [...] sepulturam meam eligo in nova ecclesia b.
Nicholai de Friburgo ante altare per me constructum in dicta ecclesia in
honorem b. Jodoci»; zit. nach L[ouis] Waeber, Les anciennes listes des autels
de Saint-Nicolas, in: AF 33 (1945), S. 33.

«[•••] in tumulo predecessorum meorum scilicet a latere altaris ad honorem
saneti Silvestri in dicta ecclesia dedicati»; zit. nach Waeber, Les anciennes
listes (wie Anm. 29), S. 34.



26 Hubertus von Gemmingen

gegen wählte Agneletta Floret, Ehefrau des Händlers Wilhelm (II)
von Praroman31, in ihrem Testament vom 15. November 1427 nicht
das Praroman-Grab, sondern jenes ihres Grossvaters Hugues Chi-
nuz vor dem Heiliggrabaltar aus32.

Wilhelm Perrotet, der 1448 starb, «ward zuo S. Niclausen
begraben bim grossen portal unter dem nüwen glockthurn»33. Dabei
dürfte es sich um eine Familiengrablege gehandelt haben, denn ein
Vorfahre hatte seinen dort befindlichen Garten als Grundstück für
den Bau des Turms zur Verfügung gestellt und im Gegenzug das

Recht erhalten, unter der im ersten Stockwerk gelegenen Michaelskapelle

begraben zu werden34.

Damals wie heute war ein Begräbnis mit Kosten verbunden, ob
dies nun den Priester, die Totengräber, das Totengeläut, Kerzen,
die Bahre oder das Bahrtuch betraf. Zudem hatte man Seelgeräte
und fromme Stiftungen einzurichten und für den Platz in der Kirche,

auch wenn er schon für die Familie oder die Zunft reserviert

war, einen bestimmten Betrag zu zahlen. Davon zeugen verschiedene

Verordnungen in der ersten freiburgischen Gesetzessammlung35.

Eine Verordnung aus dem Jahr 1440 legt zudem fest, dass

31 Über die Familie Praroman vgl. Kathrin Utz Tremp, Waldenser, Wiedergänger,

Hexen und Rebellen. Biographien zu den Waldenserprozessen von
Freiburg im Uchtland (1399 und 1430), Freiburg 1999 (FG Sonderband),
S. 306-381.

«Ego Agneletta filia quondam Nicodi Floret, burgensis, nunc uxor Villini
de Praroman mercatoris, filii quondam Villini de Praroman mercatoris, se-
pulturam meam eligo 15 novembr. 1427, infra ecclesiam B. Nicolai, in tomba

Hugueti Chinus, quondam avi mei, justa altare Saneti Sepulcri.» StAF,
Archives de l'Hôpital II, n. 182; zit. nach J[oseph]-J[oachim] Berthier, Le
Saint Sépulcre, in: FA 5 (1894), Begleittext zu Tf. XX.

33 Zehnder-Jörg, Die grosse Freiburger Chronik (wie Anm. 7), Bd. 2,
S. 193.

34 Waeber, Les anciennes listes (wie Anm. 29), S. 47.

Ceux qui veulent avoir leur sépulture dans l'église Saint-Nicolas doivent
constituer une rente de 2 sous (1373 décembre 18); Chantai Ammann-Dou-
BLIEZ, La «Première collection des lois» de Fribourg en Nuithonie, Basel



Zur ewigen Ruhe gebettet 27

die Begräbniskosten Vorrang vor allen anderen Schulden haben36.

So musste beispielsweise die Witwe von Hänsle Habersatz dem
Kilchmeier am 27. Dezember 1430 für eine Gruft, die sich in der
Vorhalle gleich hinter dem Hauptportal befand, 60 Schilling von
Lausanne zahlen37.

Anders als bei den gewöhnlichen Toten, deren Grabstätten
anonym blieben und sich rasch nicht mehr identifizieren liessen, hatten
privilegierte Familien für ihre Verstorbenen feste Grablegen, meist
vor bestimmten Altären oder in Kapellen, die über mehrere
Generationen hinweg für sie reserviert blieben. Die Grabstätten im Chor
waren geistlichen und weltlichen Würdenträgern vorbehalten. Zur
ewigen Ruhe dienten entweder eine in den Boden gegrabene Grube

oder eine gemauerte, oft auch gewölbte Grabkammer, die
sogenannte Gruft.
In seinen Anmerkungen zur Freiburger Chronik des Chorherrn

Heinrich Fuchs schreibt der Herausgeber, Héliodore Raemy de

Bertigny: «Presque toute l'église de St-Nicolas repose sur des cryptes

que remplissent les ossements de nos ancêtres.»38 In einer
Anmerkung zu dieser Feststellung fügt er erläuternd hinzu, dass alle
Priester, Kilchmeier, Küster, Chorknaben und Glockenläuter in
der Kirche bestattet wurden; die Schultheissen verfügten über eine
eigene Gruft, und die Mitglieder von Zünften oder Familien, die
einen Altar besassen, hatten ebenfalls Anrecht auf eine Bestattung
in der Kirche. Diese Feststellung aus dem Jahr 1852 dürfte zwar

2009, S. 61, Nr. 70. - Prix demandés par le fossoyeur pour les tombes (1411
[?] février 20, ordonnance modifiée en 1439 août 2); ebd., S. 151, Nr. 191.

Vgl. auch P[aul] Aebischer, Vieux usages fribourgeois. 1. Usages relatifs
aux enterrements à la fin du XVe siècle, in: AF 19 (1931), S. 260-264; AF 20
(1932), S. 32-44.
Les frais des funérailles doivent être réglés avant toutes dettes ([1440] octobre

9); Ammann-Doubliez, La «Première collection des lois» (wie Anm. 35),
S. 390, Nr. 502.

Héliodore Raemy de Bertigny (Hg.), Friburgum Helvetiorum Nuythoniae.
Chronique fribourgeoise du dix-septième siècle, Freiburg 1852, S. 325-326.

38 Raemy de Bertigny, Friburgum (wie Anm. 37), S. 334.



28 Hubertus von Gemmingen

teilweise aus der Luft gegriffen sein, sie zeigt jedoch, dass zu jenem
Zeitpunkt die Erinnerung an den Zustand vor dem Ende des
Ancien Régime noch recht lebendig war39.

Das Grabrecht zu St. Nikolaus

Dass sich tatsächlich der gesamte Innenraum allmählich in einen

grossen gedeckten Friedhof verwandelt hatte, belegt ein Dokument
aus dem 17. Jahrhundert, das bisher der Aufmerksamkeit der
Historiker entgangen ist40. Das achtseitige Schriftstück ist etwas
beschädigt, so dass der Text teilweise fehlt. Es trägt den Titel «Grabsteinen

recht zu Sc Niclausen» und wurde am 1. April 1607 vom
Notar Peter Feldner unterzeichnet. Die letzte Eintragung nahm
der Kilchmeier Franz Popart am 5. August 1660 vor41. Am 22.

März 1607 hatte der Freiburger Rat das «ernüwen» und die «publication»

der «erkanntnussen der gräber» durch den Kilchmeier
beschlossen42. Das aus dem Beschluss hervorgegangene Schriftstück
besteht aus einer einführenden Erklärung und einer detaillierten
Aufstellung der Gräber. Zunächst wird ausgeführt, dass es der Kir-

39 Vgl. dazu Hubertus von Gemmingen, Les dortoirs des morts. Modes et
rites d'inhumation à Saint-Nicolas, in: ders. und Jean Steinauer (Hg.), Le
Chapitre Saint-Nicolas de Fribourg: foyer religieux et culturel, lieu de pouvoir

- Das Kapitel St. Nikolaus in Freiburg: Hort des Glaubens, der Kultur
und der Macht. Actes du colloque / 3.-5.2.2010 / Akten des Kolloquiums,
Freiburg 2010 (ASHF, n. s, 7), S. 319-334.

StAF, Geistliche Sachen 692: Ordonnance concernant les tombeaux qui se

trouvent dans l'église de Saint-Nicolas et liste de leurs propriétaires, 1er avril
1607.

41 «disen obgemelten dritten stein hab ich Hanß Daniel von Montenach im
namen mynes hr schwächers hr Hans Peteren Odets erkouft im bysyn hr
vicary Fuchs, hr pfarrherrn Schmidts und hr Chorherrn Periets und dafür
bezahlt 4 pfund anno 1660 im augsten den fünften tag.» Vgl. dazu StAF,
Comptes de la fabrique St-Nicolas 49b (1660), Franz Popart, Kilchmeier:
«Umb erkoufften grabsteinen empfangen 16 Ib.».

42StAF,RM158(1607),S. 159.



Zur ewigen Ruhe gebettet 29

chenfabrik im Fall von männlichen oder weiblichen Verstorbenen,
die ein Grab in der Kirche, doch weder Nachkommen noch
Geschwister haben, rechtlich zusteht, Grab und Grabstein wieder zu
verkaufen; überdies ist der Fabrik ein Entgelt zu zahlen, wenn Gräber

ausgetauscht oder verändert werden. Anschliessend werden
die Tarife genannt: Ein neues Grab samt Stein kostet 4 Pfund, ein
halbes Grab 2 Pfund, ein altes vertauschtes oder geändertes Grab
1 Pfund, ein ebensolches halbes Grab 10 Schilling.

Von der anschliessenden Aufstellung der belegten Gräber ist
der Chor ausgeschlossen, da er, wie erwähnt, hohen Würdenträgern

vorbehalten war. Langhaus und Vorhalle sind in 22 Reihen
aufgeteilt, die von A bis Y nummeriert sind. Jeder Reihe ist eine
bestimmte Anzahl Gräber zugeordnet, die im Langhaus zwischen
21 und 15 variiert und in den drei Reihen der Vorhalle jeweils 7

beträgt. Die Zählung beginnt im südlichen Seitenschiff vor dem Öl-
bergaltar, dem heutigen Herz-Jesu-Altar, der zu der 1515 von Peter
Falck gestifteten Ölbergkapelle gehört.

Insgesamt stehen in Langhaus und Vorhalle 371 Grabstätten zur
Verfügung43, die teilweise nur zur Hälfte erworben wurden, doch
natürlich auch, wenn in Familienbesitz, mit Verstorbenen verschiedener

Generationen belegt sein konnten. Man ist versucht, von
einem grossen unterirdischen Mietshaus für Tote zu sprechen, in
dem reges Kommen und Gehen herrscht. «Zur ewigen Ruhe
gebettet»? Ein weiteres Mal bleibt diese Wunschformel uneingelöst.

Will man sich eine konkrete Vorstellung von dieser Art Fussbo-
den machen, der einst in allen Kirchen Europas anzutreffen war,
muss man sich entweder nach Pruntrut begeben, wo der Boden
der Pfarrkirche Saint-Germain fast ganz mit Grabplatten belegt
ist, oder sich den Kapitelsaal des Klosters Magerau vergegenwärtigen,

in dem 29 Platten die Grabstätten der Äbtissinnen bede-

43 tIn einer zweiten Kolonne werden aus Gründen, über die sich nur spekulieren

lässt, für die Reihe T fünf und für die Reihe Y zwei Grabstätten in
Abzug gebracht.



30 Hubertus von Gemmingen

cken44. Über das Aussehen der Grabplatten von St. Nikolaus, von
denen vielleicht noch ein paar, wie in der Liebfrauenkirche, unter
dem heutigen Bodenbelag liegen, können wir nur spekulieren. Ein
eindeutig identifizierbares historisches Zeugnis stellt lediglich die

Grabplatte von Petermann de Faucigny dar, die das Wappen des

Verstorbenen und eine lateinische Inschrift trägt45.
Das «Grabsteinen recht» nennt insgesamt 40 Familien, die

zwischen 1607 und 1660 das Recht besassen oder kurz vor 1607

besessen hatten, ihre Verstorbenen in St. Nikolaus bestatten zu
lassen. Zahlreiche dieser Geschlechter gehören der Stadtelite an, zum
Beispiel die Affry, Bravalder, Buman, Cléry, Cotti, Erhard, Fégely,

Gerwer, Gottrau, Gribolet, Känel, Krummenstoll, Montenach,
Odet, Paccot, Praroman, Reiff, Techtermann und Werli. Die Familie

mit den meisten Grabrechten sind die Krummenstoll, die im 16.

und 17. Jahrhundert bis zu ihrem Erlöschen im Jahr 1644 zahlreiche

Venner, Seckelmeister, Landvögte und Kirchenvorsteher von
St. Nikolaus stellten. Das Grab von Louis d'Affry (um 1534-1608),
der zwischen 1572 und 1601 das Schultheissenamt innehatte46, wurde

von seinen Erben nicht mehr beansprucht, so dass es an die
Fabrik zurückfiel. Die Familie besass in der Franziskanerkirche ihre
eigene Grabkapelle, die heute als Sakristei dient47.

44 M[ax] de Techtermann, Monastère de la Maigrauge. Les tombes de la salle

du chapitre, in: FA 21 (1910), Tf. IV-V; Strub, Les monuments, Bd. II
(wie Anm. 16), S. 382-384; Nüria Delétra-Carreras, L'Abbaye de la
Maigrauge, 1255-2005, 750 ans de vie, Freiburg 2005, S. 328 mit Plan S. 329.

Philippe Ariès erwähnt zudem den Boden der Kirche Sint Bavo in Haarlem
(NL), der vollständig mit Grabplatten belegt sei; Ariès, Geschichte des Todes

(wie Anm. 2), S. 66.
45 Strub, Les monuments, Bd. II (wie Anm. 16), S. 97.
46 Benoît de Diesbach Belleroche, La famille d'Affry, Origine, étymologie,

bourgeoisies, variantes, armoiries, devises, noblesse, titres, bibliographie,
filiation, Freiburg 2003, S. 36-37.

47 Vgl. Georges Andrey und Alain-Jacques Czous-Tornare, Louis d'Affry.
1743-1810. Premier landamman de la Suisse. La Confédération suisse à
l'heure napoléonienne, Genf/Givisiez 2003, S. 364.



Zur ewigen Ruhe gebettet 31

Zwei Grabstätten (D 14 und E 18) werden ausdrücklich als

«holgrab» (Hohlgrab) bezeichnet, worunter vermutlich eine
gemauerte Gruft zu verstehen ist. Das erste, D 14, ist das vorletzte

Grab der 15 Grabstätten umfassenden vierten Reihe; es befand
sich somit im nördlichen Seitenschiff, und zwar, wie der Eintrag
im «Grabsteinen recht» ausdrücklich erwähnt, vor dem damaligen

Stephansaltar, der später dem hl. Jodokus geweiht war48. Die
Grabstätte gehörte ursprünglich der Familie Egger, gefolgt von
den Muriset, und wurde von Wilhelm Krummenstoll49 erworben
für seinen Sohn Hans und für seinen Stiefsohn Peter Gachet, dessen

Mutter eine Muriset war. Das zweite Hohlgrab, E 18, war das

nördlichste Grab der fünften Reihe; es lag laut dem «Grabsteinen
recht» direkt hinter dem Grab D 14 und wurde ebenfalls von
Wilhelm Krummenstoll erworben. Höchstwahrscheinlich haben wir
es hier mit den Vorgängeranlagen der Diesbach-Gruft zu tun, auf
die ich noch zu sprechen komme. Ein weiteres, im «Grabsteinen
recht» allerdings nicht verzeichnetes Hohlgrab befand sich in der
westlichsten der nördlichen Seitenkapellen vor dem Sebastiansaltar,
der ursprünglich den hll. Andreas und Claudius geweiht war; 1493
übereignete Petermann de Faucigny Altar und Gruft der
Sebastiansbruderschaft50.

Auf einen illustren Gast wartete das Grab G 9, das Nicolas Paccot

für sich erworben hatte. Die Familie Paccot gehörte seit 1520
zu den Freiburger Bürgern und gab der Gemeinde Granges-Paccot
ihren Namen, wo sie einen Teil des Spitalguts bebaute. Nicolas Paccot

war Doktor der Medizin, Heimlicher, Venner des Burgquartiers
und von 1617 bis zu seinem Tod 1619 Mitglied des Kleinen Rats.

48 Waeber, Les anciennes listes (wie Anm. 29), S. 42.

Wilhelm Krummenstoll, Kirchenvorsteher von St. Nikolaus 1573-1576,
Venner des Burgquartiers 1578-1580, Mitglied des Kleinen Rats von 1580
bis zu seinem Tod 1609; HBLS 4, S. 551.

50
StAF, RM 10 (1493), fol. 106v; Waeber, Les anciennes listes (wie Anm. 29),
S. 35.



32 Hubertus von Gemmingen

Als Freiburger Stadtarzt veröffentlichte er 1612 eine Abhandlung
über die gegen die Pest zu ergreifenden Massnahmen51.

Um eine Art Familiengrabstätte handelt es sich bei Grab O 13:

Das diesbezügliche Recht hatte sich Jacob Buman, Grossweibel
(1573-1676) und Bürgermeister (1582-1585), im Namen seiner
Ehefrau Margarete Schiaffi bestätigen lassen, die es von ihrem Vater
Franz Schiaffi geerbt hatte. Ihr Sohn, Seckelmeister Jakob Buman
(1580-1643), anerkannte das Recht erneut am 7. Mai 1639 für sich,
seine beiden Brüder Hans Ulrich und Franz sowie alle weiteren
Erben.

Friedhöfe ausserhalb der Stadtmauern

Die Pestzüge, die Europa seit dem 14. Jahrhundert heimsuchten,
stellten das Bestattungswesen vor ungeheure, kaum zu bewältigende

Probleme. Die Kapazität der städtischen Friedhöfe reichte bei
weitem nicht aus, um all die Toten zu bestatten, die Tag für Tag zu
beklagen waren. Insgesamt fielen dem Schwarzen Tod in Europa
zwischen 1347 und dem 17. Jahrhundert 25 Millionen Menschen
zum Opfer. In Freiburg riss der Pestzug von 1548 etwa 600
Menschen, das heisst jeden achten Einwohner, in den Tod52. Man sah
sich also gezwungen, auf Einzelgräber zu verzichten und grosse
Gemeinschaftsgräber anzulegen, wenn immer möglich auf
innerstädtischen Friedhöfen, vermehrt aber auch ausserhalb der Stadt, da

man sich allmählich eines ursächlichen Zusammenhangs zwischen
der tödlichen Krankheit und den Verstorbenen bewusst wurde.
Laut dem Chronisten Franz Rudella starben 1565 in Freiburg etwa

Alain Bosson, Dictionnaire biographique des médecins fribourgeois (1311-
1960), Freiburg 2009 (ASHF, n. s., 3), S. 540-541.

521548: «Ein pestilenz fiel aber in, die hatt in der Statt by 600 klein und
gross hingenommen.» Zehnder-Jörg, Die grosse Freiburger Chronik (wie
Anm. 7), Bd. 2, S. 614. Vgl. dazu Alain Bosson, La peste à Fribourg au
XVIP siècle: dernières nouvelles du fléau, in: AF 70 (2008), S. 51-64, neu in:
ders., Dictionnaire (wie Anm. 51), S. 253-262.



Zur ewigen Ruhe gebettet 33

50 Personen täglich an der Pest, insgesamt um die 3000 Personen53.

Vermutlich wurde ein grosser Teil von ihnen auf dem Friedhof des

seit 1252 bezeugten städtischen Siechenhauses in Bürglen bestattet,
das sich zwei Kilometer östlich der Stadt befand54. Im Jahr 1597, als

neben vielen anderen auch Propst Peter Schneuwly der Pest zum
Opfer fiel, ging der Rat noch einen Schritt weiter und beschloss,

vor dem Murtentor an dem als Haute-Croix bekannten Ort im Pa-
latinat einen eigentlichen Pestfriedhof anzulegen55.

Das «Reglement künftiger begräbnussen in hiesiger
Haubt-Statt» (1746)

Wie bereits angetönt, setzte im 18. Jahrhundert in ganz Europa im
Zeichen der Aufklärung eine Entwicklung ein, die schliesslich zur
Ausweisung der Toten aus den Städten führte. Die Ursprünge dieses

Prozesses liegen bei Martin Luther, der das Grab von seiner
theologischen Bindung an Kirche und Altar löste und zudem als

Erster hygienische Bedenken gegen die Bestattungen in und um
Kirchen äusserte. Im Gegensatz zu katholischen Regionen wurde
der Friedhof in protestantischen Gegenden allerdings nicht nur in
den Städten, sondern auch in dörflichen Siedlungen aus der
Ortschaft aufs freie Land verlegt. Aufgerüttelt durch die mit der Pest
gemachten Erfahrungen und aus sanitarischen Gründen erliess

man in der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts in fast allen grösseren

europäischen Städten Verordnungen zum Verbot von
Kirchenbegräbnissen und zur Anlage ausserörtlicher Begräbnisplätze.

Zehnder-Jörg, Die grosse Freiburger Chronik (wie Anm. 7), S. 668-669.
Marcel Strub, Les monuments d'an et d'histoire de canton de Fribourg, Bd.
III, La ville de Fribourg. Les monuments religieux (deuxième partie), Basel
1959, S. 399-419.
A. S., Précautions contre la peste, in: Nouvelles Etrennes Fribourgeoises 52
(1919), S. 70-77, hier S. 71. Vgl. auch Ferdinand Perrier, Nouveaux souvenirs

de Fribourg, ville et canton, Freiburg 1865, S. 54.



34 Hubertus von Gemmingen

Am Anfang stand das Verbot der innerkirchlichen Bestattung,
das als Massnahme der öffentlichen Gesundheitspflege zu verstehen

ist56. Die enge Gemeinschaft der Lebenden und Toten wurde

gelockert, und die mittelalterliche Vorstellung, die Nähe zu den

Heiligenreliquien in den Gotteshäusern sei dem Seelenheil förderlich,

hatte sich dem Wunsch nach mehr Hygiene unterzuordnen.
Dieser allgemeinen Entwicklung konnte sich auch der Freiburger
Rat nicht entziehen. Anlass zu einem grundsätzlichen Beschluss

gab der Neubau des Langhauses der Franziskanerkirche in den

Jahren 1745-1746, bei dem man ebenfalls den Bodenbelag erneuerte,

nachdem die Gebeine der hier bestatteten Toten entfernt worden

waren. In dieser Kirche wurden bekanntlich nicht nur Messen

gelesen, sondern auch die jährlichen Bürgerversammlungen
abgehalten. Am 8. Februar 1746 behandelte der Kleine Rat unter
dem Vorsitz von Schultheiss Joseph Nikolaus von Alt das Geschäft
«künftige Begräbnussen» und beschloss, dass «niemand mehr in
allen kirchen dieser haubtstatt begraben werden soll», ausgenommen
jene Personen, die dieses Recht ausdrücklich besassen und/oder
über «gwölberen» in den Chören verfügten57. Eine Kommission,
geleitet von «burgkmeister don Boccard», erhielt den Auftrag, ein
entsprechendes Reglement «ad referendum, ratificandum vel
corrigendum» auszuarbeiten.

Am 7. Juni 1746 wurde das entsprechende «Reglement künftiger
begräbnussen in hiesiger Haubt-Statt» vom Rat verabschiedet58. Es
umfasst fünf Punkte. Punkt 1 gilt der «stifft und haubt-kirchen S"

56 Vgl. Barbara Happe, «Tod ist nicht Tod - ist nur Veredelung sterblicher
Natur». Friedhöfe in der Aufklärung, in: Hans Erich Bodeker und Martin
Gierl (Hg.), Jenseits der Diskurse. Aufklärungspraxis und Institutionenwelt
in europäisch komparativer Perspektive, Göttingen 2007, S. 345-370, hier
S. 356. Vgl. auch Paul Cantonneau, L'implantation des cimetières des
pestiférés dans l'environnement périphérique. Une approche psycho-géographique,

in: Journal de géographie analytique 3 (1934), S. 79-104.
57StAF,RM297(1746),S. 55.
58 StAF, Rathserkanntnusbuch 31 (1746), fol. 429r-430v.



Zur ewigen Ruhe gebettet 35

Nicolai» und bestimmt, dass in der Kirche und sogar in den
«particular gwölben» niemand mehr bestattet werden dürfe. Alle Toten

seien von nun an «auf dasigem kirchhoff» zu begraben, und
zwar in einer Ordnung, die auch auf heutigen Friedhöfen noch zu
finden ist: Jede Reihe muss gefüllt werden, bevor eine neue Reihe
eröffnet werden darf. Auf dem Nikolausfriedhof führen die Reihen

von der Kirchenmauer zur Gasse, beginnen am Portal und ziehen

sich bis zum «waag-haus [...] hinder dem Crucifix bild» hin.
Mit «Waaghaus» ist die Waage im ehemaligen Rathaus gemeint, das
sich am Standort des heute als Burgpost bekannten Zollhauses
befand59. Diese Beschreibung stimmt mit dem Zustand überein, den
der Martiniplan von 1606 dokumentiert.

Unter Punkt 2 wird festgehalten, dass Personen, die einen Grabstein

in der Kirche besitzen, diesen nicht auf den Friedhof
transferieren dürfen, da «die Setzung der grab-steinen gäntzlichen ver-
botten» ist. Die Individualisierung der Gräber, die innerhalb der
Kirche gang und gäbe war, darf nicht in den städtischen Aussen-
raum übernommen werden. Offenbar wird die auf öffentlichen
Friedhöfen herrschende Anonymität höher gewichtet als das

Repräsentationsbedürfnis einzelner Personen oder Familien.
Punkt 3 lässt erkennen, dass die Kommission vermutlich

vorgeschlagen hatte, auf dem Friedhof «zwischen der Cappellen und
dem Crucifix ein grosses gewölb» zu bauen, dessen Eingang im
Beinhaus unter der Kapelle gelegen hätte. Der Rat ist allerdings der
Meinung, ein solcher Bau sei «annitzo annoch unnöthig».

Was für die Stiftskirche gilt, soll laut Punkt 4 auch für die übrigen
Kirchen der Stadt Gültigkeit haben. Zudem wird den Franziskanern

verboten, ihren Kreuzgang zu Begräbnissen zu nutzen.
Der 5. und letzte Punkt legt fest, dass jene Privatpersonen, die

bisher auf eine Bestattung in der Liebfrauenkirche Anrecht hatten,
auf dem Franziskanerfriedhof zu begraben sind, während die Toten

des Spitals in den neuen «fridhoff [...] bey der St Peters kirchen

Marcel Strub, Les monuments d'art et d'histoire du canton de Fribourg, Bd. I,
La ville de Fribourg, Basel 1964, S. 373-380.



36 Hubertus von Gemmingen

auff dem welschen platz» zu überführen sind, wobei das «leich be-

gängnis», das heisst die Totenmesse, weiterhin in Liebfrauen
stattfinden soll. Somit werden hier erstmals Totenfeier und Bestattung
räumlich voneinander getrennt.

Soweit die Verordnung, deren Ausführung jedoch auf sich warten

liess. Erst anderthalb Jahre später, im Februar 1748, gruben
die Totengräber in St. Nikolaus die Gebeine von 325 Toten aus60.

Anschliessend wurde der Boden des Langhauses aufgeschüttet,
planiert und mit neuen Platten belegt61. Bei dieser Aktion sind
vermutlich die meisten Grabsteine, die es im Langhaus gegeben haben

musste, verschwunden, oder sie wurden anderweitig wiederverwendet.

Zu jeder Regel gibt es Ausnahmen, das war auch bei diesem
Begräbnisreglement der Fall. So setzte die Familie Diesbach ihre
Verstorbenen weiterhin in der Familiengruft unter dem nördlichen
Seitenschiff bei62, und noch im 19. Jahrhundert forderte die Familie
Gottrau mehrmals, allerdings vergeblich ihr Recht auf die Bestattung

ihrer Toten in der Kirche ein63.

60 StAF, SR 541 (1748), fol. 96v (22. Hornung Februar): «dito denen toden-
grebern für 325 Cörper in der St:Niclausen kirchen auszuograben zuo 14

schilling für jeden und 14 pfennige trinkgeld: 247.16».
61 StAF, SR 541 (1748), fol. 126r (5. September): «dito dem Herrn baumeister

für steine zur besetze zuo St. Niclaus 150».

So zum Beispiel Jean-Frideric de Diesbach-Steinbrugg 1751; Jean-Joseph-
Georges de Diesbach-Torny 1772; Anne Marie de Diesbach-Torny, geb. de

Montenach, 1789. Vgl. auch Paul de Pury, Frédéric de Diesbach, Prince de
St. Agathe, à Torny, in: FA 18 (1907), Tf. 13 und 14; Gilles Brodard und
Alessio Christen, Le monument funéraire de Jean-Frideric de Diesbach à

Torny-le-Grand, in: Patrimoine fribourgeois / Freiburger Kulturgüter 19,
Dezember 2010, S. 4-9; Binz-Wohlhauser, Glanz und Elend (wie Anm.
27), S. 206.

63 Vgl. StAF, CSN II.2.2: Missival II, S. 262-264, betreffend das Verbot des

Staatsrats, den Chorherrn Bapst in einer Gruft des Chors von St. Nikolaus
bestatten zu lassen.



Zur ewigen Ruhe gebettet 37

Dagegen führten die weiter bestehenden Bestattungen von Geistlichen

und Ratsmitgliedern im Chor von St. Nikolaus zu olfaktorischen

Belästigungen, die ein Brief des Stiftskapitels an die
Freiburger Regierung vom 28. Mai 1789 eindrucksvoll beschreibt64. Ich
zitiere aus diesem im Original französischsprachigen Schreiben:

«Das Kapitel Ihrer Stifts- und Pfarrkirche St. Nikolaus sieht sich

gezwungen, Ihren Gnädigen Herren eine Sache vorzutragen, die es

nicht nur ungemein bekümmert, sondern die sogar die ganze
Öffentlichkeit interessiert. Es geht um die Zahl der Personen, deren
Vorrecht, im Herzen der Pfarrei bestattet zu werden, bis heute
aufrechterhalten wurde. In den letzten elf Monaten [...] wurden
sieben Leichname unter die Füsse der Chorherren hinuntergeschafft,
und die Grabplatten wurden bis zu elf Mal geöffnet, so dass man sie

erneuern musste. Da der Chorraum sehr beengt ist, sind die Gräber
nur mit einer dünnen Sandsteinplatte verschlossen, die sich, sobald
sie einen neuen Leichnam bedeckt, durch die Ausdünstungen
verfärbt, die sie an die darüber zu atmende Luft weitergibt. Zudem
sind die Fugen lediglich durch etwas schlechten Gips verstopft, den
die Schuhe der Passanten und der Besen des Küsters sehr rasch
beseitigen. Diese Gräber besitzen keine Öffnungen, und der Chor hat
nur ein Fenster, durch das die verbrauchte Luft erneuert werden
könnte. Die wenigen milden Tage dieses Winters Hessen einen so
fürchterlichen Gestank entstehen, dass es mehreren Personen übel
wurde und sie in Ohnmacht fielen. Vor allem am Morgen macht
sich dieser Gestank bemerkbar, wenn man zur Frühmesse oder
zum Frühgebet kommt, nachdem die Kirche die ganze Nacht
geschlossen war. Nach der Erfahrung dieses Winters gesteht das
Kapitel, dass es die Sommerhitze ganz besonders fürchtet, vor allem
in diesem Jahr, da eine grosse Menge von Leichnamen, die während
des Winters auf dem Friedhof bestattet wurden, mit ihren gefährlichen

Ausdünstungen notwendigerweise die Luft verpesten, die
man durch die Fenster der Sakristei ins Innere leiten könnte. Zwei-

StAF, CSN V.12.4.1: Brief des Stiftskapitels von St. Nikolaus an die Behörden

vom 28. Mai 1789.



38 Hubertus von Gemmingen

fellos ist die Gefahr für die Mitglieder des Kapitels grösser, doch
sie erstreckt sich notwendigerweise bis zu Ihren Gnädigen Herren

selber, da Sie die Bänke besetzen, die dem Chor am nächsten
sind, und bis in den übrigen Kirchenraum, der ebenfalls vom
Gestank erfasst wird, und der im Übrigen immer feuchter wird, da

der Friedhof sich immer weiter über das Pflaster erhebt, und dies
besonders auf der Südseite.

So hielt es das Kapitel für angebracht, diese Tatsachen dem
väterlichen und vorsorgenden Auge Ihrer Gnädigen Herren
vorzustellen, um Sie zu bitten, etwas Abhilfe schaffen zu wollen. Um
die Massnahmen zu erleichtern, die Ihre Gnädigen Herren zu
diesem Zweck treffen könnten, beehrt sich das Kapitel, Ihnen
mitzuteilen, dass es nicht nur unverzüglich auf das Vorrecht verzichtete,

im Chor der genannten Kirche bestattet zu werden, sondern
dass es auch jeden Ort, den ihm zur Bestattung zuzuweisen Ihren
Gnädigen Herren gefiele, mit Dankbarkeit annähme, und befände

er sich sogar ausserhalb der Stadtmauern.»
Über ein tatsächliches Eingreifen der Obrigkeit ist nichts

bekannt, wie denn auch keine offizielle Antwort auf das Begehren
des Kapitels überliefert ist. Heutzutage riecht es in Kirchen, wenn
überhaupt, nach verwelkenden Blumen oder nach Weihrauch,
dem im alten Ägypten eine apotropäische Wirkung gegen die
Macht und den Geruch des Todes zugesprochen wurde.

«Pesthauch und Blütenduft»

Der Geruch des Todes: dies gibt Gelegenheit zu einer kleinen
Abschweifung, die unseren Geruchssinn und die Geschichte der
Geruchsempfindungen betrifft. Was für Leseratten der Roman «Das
Parfum» von Patrick Süskind ist, ist für Historiker die Geschichte
des Geruchs, die der französische Historiker Alain Corbin 1982

unter dem Titel «Le miasme et la jonquille» verfasste. Die deutsche

Fassung heisst genauso anspielungsreich «Pesthauch und
Blütenduft».



Zur ewigen Ruhe gebettet 39

Laut Corbin machte sich im 18. Jahrhundert eine neue
olfaktorische Sensibilität bemerkbar, die auf einer Senkung der
Toleranzschwellen beruht. Corbin bezeichnet diesen Prozess, der um
die Jahrhundertmitte einsetzte, als Desodorierung. Immer mehr
Gerüche, die zuvor von der Gesellschaft akzeptiert worden waren,
wurden nun zuerst von den oberen Gesellschaftsschichten, dann
auch vom Volk als unerträglich empfunden. Je mehr das Individuum

seine eigenen Gerüche wahrnahm und definieren konnte,
desto mehr Ekel empfand es vor den Gerüchen der Anderen, «vor
den Leichengerüchen der in den Kirchen bestatteten und daselbst
verwesenden Reichen ebenso wie vor den Gerüchen der in öffentlichen

Einrichtungen auf engstem Raum zusammengepferchten,
schwitzenden Menge»65. Pesthauch geht nicht nur von Krankenhäusern,

Kerkern und Gerichtssälen aus, sondern auch von
Theatersälen, Kirchen und Friedhöfen. Wer ihn einatmen muss, fällt in
Ohnmacht, wird krank und stirbt im schlimmsten Fall.

Einer der Ersten, der auf die von Gräbern und Grüften ausgehende
Gefahr hinwies, war der Abbé Charles-Gabriel Porée in seiner

1745 in Paris erschienenen Abhandlung «Lettres sur la sépulture
dans les églises»66. Wie man sieht, liegt das Stiftskapitel von St.
Nikolaus mit seiner Beschwerde im Trend der Zeit, und der Wink mit
dem Zaunpfahl, was die Belästigung der Nasen der Ratsmitglieder
betrifft, lässt erkennen, dass auch hier zuerst einmal die Elite in
Mitleidenschaft gezogen war. Allerdings lässt sich Freiburg kaum
mit Paris vergleichen, was das Ausmass der Sanierungsmassnah-
men betrifft: In den Jahren 1786-1787 wurden 1600000 Körper

65 Alain Corbin, Pesthauch und Blütenduft. Eine Geschichte des Geruchs,
übers, von Grete Osterwald, Berlin 1984, S. 87.
«Seit Abbé Porée 1745 [...] gegen die Bestattungen in Kirchen protestiert
hat, ekelt man sich vor der stinkenden Luft in den Gotteshäusern. Die
Angriffe richten sich gegen undichte Grüften und feuchte, durchlässige
Grabgewölbe. Voltaire empört sich ebenso über diese unzumutbaren Verhältnisse

wie später Vicq d'Azyr.» Corbin, Pesthauch und Blütenduft (wie
Anm. 65), S. 76.



40 Hubertus von Gemmingen

aus der französischen Hauptstadt gebracht, um in den seither als

«catacombes» bezeichneten unterirdischen Steinbrüchen von La
Tombe-Issoire zweitbestattet zu werden. Da hatten es die Freiburger

Totengräber doch etwas einfacher.

Grüfte in St. Nikolaus

Unter dem Chor von St. Nikolaus gab es bis zum Beginn des

20. Jahrhunderts neun Grüfte, deren Existenz durch einen Plan
(1877)67 und den Bericht des Propstes Léon Esseiva68 über den Einbau

der Zentralheizung 1904 bekannt ist. Die grösste Gruft befand
sich unter dem Chorhaupt, das erst beim Umbau von 1627-1631
seine heutige Form erhalten hatte. Die acht anderen Grabkammern
lagen vor und unter dem Chorgestühl. So wurden beispielsweise
Propst Jean-Louis de Techtermann 1788 in einer Chorgruft auf der

Epistelseite, Chorherr Joseph-Bruno Gady ebenfalls 1788 in einer
Gruft auf der Evangelienseite und Dekan Pierre-Antoine Loffing
1789 in der Gruft neben der Sakristei beigesetzt69. Eine Chorgruft,
die in den Textquellen als «tumba praetorum» bezeichnet wird, war
den Schultheissen vorbehalten70. Für den Einbau der neuen
Zentralheizung müssten «mehrere hundert Särge» entsorgt werden.
Die Gebeine setzte man neu in sechs Kisten in der Gruft der
Heiliggrabkapelle und in zwei Gruben bei, die man unter den Chor-

67 StAF, CSN V.12.4.19: Plan des caveaux sous le chœur de l'église de S'

Nicolas, 08.02.1877. Vgl. auch StAF, Geistliche Sachen 1718: Plan des caveaux
sous le chœur de St-Nicolas et du dallage dudit chœur, 16.09.1876.

68 StAF, CSN III.1.14.1: Miscellanea Esseiva I, S. 34-37.
69StAF, CSN 1.2.9: Manuale Capituli IX (1773-1803), S. 161, 231 und 253.

Rita Binz-Wohlhauser sei für den Hinweis auf die Beisetzung von Propst
Techtermann gedankt.
In der Schuitheissengruft wurden zum Beispiel die Schultheissen François-
Joseph-Nicolas d'Alt de Tieffenthal (t 1770), Nicolas de Gady (f 1793) und
François Romain de Werro (t 1794) bestattet; Binz-Wohlhauser, Glanz
und Elend (wie Anm. 27), S. 205.



Zur ewigen Ruhe gebettet 41

grüften ausgehoben hatte. Die Überreste der Holzsärge vergrub
man in den Tobein ausserhalb des Murtentors.

Wie Propst Esseiva in seinen Aufzeichnungen berichtet, wiesen
einige Särge Wappen auf, zum Beispiel jene der Familien Gottrau
und Montenach. Ein Sarg trug auf einem Schild aus Weissblech die
Inschrift «M. l'abbé Bourgknecht». Dieser Kaplan von Liebfrauen,

der in den 1870er Jahren verstarb, stand bereits zu Lebzeiten
im Ruf der Heiligkeit71. So nimmt es nicht wunder, dass sein
mumifizierter Körper, den man aus dem Sarg holte, mit sämtlichen
Kleidern aufrecht stehen blieb, als man ihn gegen die Kirchenwand
lehnte72. Solche Befunde können für fromme Geister ein willkommener

Anlass sein, um einen Seligsprechungsprozess in Gang zu
setzen.

Unauffindbar blieb dagegen der Sarg von Monseigneur Martial
de Beaupoil de St-Aulaire, Bischof von Poitiers, der während der
Französischen Revolution nach Freiburg geflüchtet war, dort am
17. Januar 1798 verstarb und einen Tag später im Chor von St.
Nikolaus beigesetzt wurde73. Bereits 1868 hatte die Diözese Poitiers
den Antrag gestellt, die sterblichen Überreste des Bischofs
exhumieren zu lassen, um sie nach Poitiers zu überführen. Der Freiburger

Staatsrat und das Stiftskapitel gaben ihre Einwilligung, doch
blieben alle Recherchen erfolglos. Wie Propst Esseiva notierte, war
diese Konfrontation mit den im Untergrund der Kirche ruhenden
Verstorbenen «eine vielsagende Lektion, die auf eindrucksvolle
Weise die Wahrheit der Bibelworte <Sic transit gloria mundi - ho-
die mihi, eras tibi> belegte»74. So vergeht der Glanz der Welt - heute
ich und morgen du: Der sichtlich bewegte Propst hatte offenbar
vergessen, dass der erste Teil seines Zitats in Wahrheit ein ermahnendes

Wort aus dem päpstlichen Krönungszeremoniell von 1516

Apollinaire Dellion, Dictionnaire historique et statistique des paroisses
catholiques du canton de Fribourg, Bd. 6, Freiburg 1888, S. 503.

72
StAF, CSN III.1.14.1 (wie Anm. 68), S. 36-37.

73
StAF, CSN V.12.4.2a, 2b und 3.

74
StAF, CSN ULI.14.1 (wie Anm. 68), S. 37.



42 Hubertus von Gemmingen

darstellt, während sich der zweite Teil auf das apokryphe Buch
Jesus Sirach oder Ecclesiasticus (38,23) bezieht.

Laut Propst Esseiva befanden sich zwei Grüfte in der Nähe des

rechten, dem Herzen Jesu geweihten Seitenaltars im südlichen
Seitenschiff75. Dieser Altar befindet sich in der ehemaligen Ölbergka-
pelle, die Peter Falck 1515 gestiftet hatte76 und die über seine
einzige Tochter und Erbin Ursula in den Besitz der Familie Praroman
überging77. Eine an der Kirchenwand befestigte Gedenkplatte aus
Marmor von Saint-Triphon, die 1903 nach einem Entwurf des

Architekturbüros Broillet & Wulffleff angefertigt wurde, gedenkt der
hier und im Chor beigesetzten Chorherren78. In der Gruft vor dem

Herz-Jesu-Altar wurden zwischen 1876 und 1916 sieben Chorherren,

darunter ein Propst und ein Generalvikar, bestattet79. Für die

von Propst Esseiva erwähnte zweite Gruft gibt es zwei Möglichkeiten.

Entweder bezieht sich die Angabe auf den Umstand, dass

5 «Par l'établissement du chauffage les caveaux qui se trouvaient sous le
chœur furent supprimés. Il ne restait dès lors que les deux caveaux près de

l'autel du Sacré Cœur pour les sépultures. Ils furent rapidement remplis. M.
le Professeur P. Reydi, ancien coadjuteur occupa la dernière place libre.»
StAF, CSN III.1.14.1: Léon Esseiva, Miscellanea II, S. 7. P. Reydi Pierre-
Alphonse Reidy (1846-1916), Priesterweihe 1871, Lehrer am Kollegium
St. Michael.

76 Vgl. StAF, Geistliche Sachen 682: Documents relatifs à la chapelle du Mont
des Oliviers dans l'église de St-Nicolas, 1. Fondation, le 11 avril 1515.

Louis Waeber, Liste inédite des églises et chapelles fribourgeoises ainsi que
de leurs autels vers la fin du XVIe siècle, in: Zeitschrift für Schweizerische
Kirchengeschichte 34 (1940), S. 103.

StAF, CSN V.12.4.4-6. Zu den im Folgenden genannten Chorherren vgl.
G[ustave] Brasey, Le Chapitre de l'insigne et exempte Collégiale de Saint-
Nicolas à Fribourg, Suisse. 1512-1912. Notice historique, Freiburg 1912.

Laut Gedenktafel handelt es sich um die sterblichen Überreste von Joseph-
Bruno Egger, Stadtpfarrer (1827-1876), François-Xavier Aeby, Dekan
(1804-1891), Auguste Favre, Propst (1823-1897), Ambroise-Jacques Per-
riard, Kantor (1841-1902), Victor Pellerin, Generalvikar (1858-1910), Paul
Perriard, Stadtpfarrer und Dekan (1851-1911), und Pierre-Alphonse Reidy,
Koadjutor (1846-1916).



Zur ewigen Ruhe gebettet 43

die erste Gruft durch eine Quermauer in zwei Kammern unterteilt
ist, wie eine im November 2010 durchgeführte Befundaufnahme
des Amts für Archäologie ergab, oder es handelt sich um die heutige

Bischofsgruft, deren Eingang direkt vor dem rechten Zugang
zum Chor liegt. Wie dem auch sei, in dieser zweiten Gruft wurden
zwischen 1857 und 1913 acht Chorherren, darunter zwei Pröpste,
zu einer provisorischen ewigen Ruhe gebettet80.

In der um 1750 errichteten dritten südlichen Seitenkapelle befand
sich eine weitere Gruft, die vermutlich zu der bereits vor dem Umbau

bestehenden Kapelle gehörte81. Das Patronatsrecht für den der
hl. Anna (früher dem hl. Michael) geweihten Altar übten die
Familien Perrotet und anschliessend Lanther aus, deren Verstorbene
folglich in dieser Kapelle bestattet werden konnten. Die
Wiederentdeckung anderer vergessener Grüfte liegt durchaus im Bereich
der Möglichkeit.

Die Diesbach-Gruft

Zwei Grüfte sind etwas besser dokumentiert: jene der Familie
Diesbach und die heutige Domherrengruft in der Heiliggrabkapelle.

Die von der Chorherrengasse her durch einen engen Gang
zugängliche Diesbach-Gruft wurde im März und Dezember 2005
vom Amt für Archäologie untersucht82. Die Anlage, die heute drei

Laut Gedenktafel handelt es sich um die sterblichen Überreste von Nicolas

Fivaz, Propst (1767-1857), Jean-Pierre Aeby, Propst (1795-1868), Nicolas

Bapst (gest. 1862), Xavier Sulger (gest. 1870), Ignace-Nicolas Wuilleret
(1819-1875), Protée Grauser (1809-1875), Emmanuel Théraulaz, Koadju-
tor (1866-1913), und Paul Landrieu, Koadjutor (1863-1913).
D[orothee] Heinzelmann, Freiburg FR, Kathedrale St. Nikolaus, in: JbAS
91 (2008), S. 245.

Chronique archéologique 2005, in: Cahiers d'Archéologie Fribourgeoise 8

(2006), S. 254; G[illes] Bourgarel und Christian] Kündig, Fribourg FR,
Cathédrale Saint-Nicolas, in: JbAS 89 (2006), S. 274. Vgl. auch die Planzeichnungen

von Stanislas Rück, die im Bauamt des Kantons Freiburg bewahrt werden.



44 Hubertus von Gemmingen

gewölbte Kammern mit einer Gesamtlänge von 17 m umfasst,
erstreckt sich unter dem Seitengang im dritten und vierten Joch des

nördlichen Seitenschiffs vor der Jodokus- und der Dreikönigskapelle

sowie zwischen dem zweiten und dritten Langhauspfeiler.
Die dritte Kammer befand sich folglich vor dem ursprünglichen
Standort des Jodokusaltars, der sich bis ins 18. Jahrhundert am
Kanzelpfeiler befand. Wie erwähnt, existierte dieser Altar bereits
133683, gehörte lange den Zimmerleuten und bei seiner Aufhebung
im 18. Jahrhundert der Familie Gottrau.

Anlässlich der Sondierung von 2005 evakuierte man in aller
Diskretion 24 m3 Gebeine, die sich in der Gruft befanden und laut
Bericht der Archäologen nach dem Abriss der Friedhofskapelle 1825

und nach der Verlegung eines Heizöltanks in den 1950er Jahren
dorthin gebracht worden seien. Hinzu kommt allerdings eine weitere

Auffüllung, wie ein Text belegt, den Louis Waeber den

Erinnerungen von Propst Léon Esseiva angefügt hat84. Als man 1929
eine neue Heizung unter dem Hauptgang des Langhauses
verlegte, stiess man im sandigen Boden unter den Bodenplatten des

18. Jahrhunderts auf zahlreiche Knochen ohne irgendwelche Holzreste,

die für den Chronisten den Anschein erweckten, es handle
sich um Friedhofserde, die man hier zur Planierung des Bodens

aufgeschüttet habe. Wie wir nun wissen, dürfte es sich jedoch dabei

nicht nur um in die Kirche gebrachtes Auffüllmaterial, sondern
auch um Überreste der früheren Grabreihen gehandelt haben.
Darüber hinaus schnitt man in Nähe der Kanzel zwei Grabkammern
an, bei denen es sich um nichts anderes als die beiden hinteren Räume

der Diesbach-Gruft handelte. Die eine Kammer enthielt bis unter

die gewölbte Decke zahlreiche Särge und Gebeine, die andere
weitere Knochen, die wie in einem Beinhaus «mit vollkommener
Regelmässigkeit aufgeschichtet» waren85. Im Jahr 1929 räumte man

83 Vgl. Anm. 29.
84 StAF, CSN ULI.14.1 (wie Anm. 68), S. 134-135.
85 «Enfin le long des murs, étaient entassés avec une régularité parfaite les

articulations des ossements superposées dans un alignement parfait, par



Zur ewigen Ruhe gebettet 45

die Kammern nicht aus, sondern füllte sie im Gegenteil zusätzlich
mit sämtlichen Gebeinen auf, die man unter dem Boden des
Langhauses gefunden hatte.

Die Stiftsgruft

Auf Ersuchen des Stiftskapitels beschloss der Staatsrat am 2.
September 1916 den Bau einer neuen Gruft in der Heiliggrabkapelle86.
Ursprünglich gehörte diese Kapelle der Familie Mossu. In seinem
Testament vom 23. Oktober 1439 äusserte der Ratsherr Johannes
Mossu, Tuchhändler und Kirchenvorsteher von St. Nikolaus, den
Wunsch, in seiner neuen, dem hl. Laurentius geweihten Kapelle
bestattet zu werden, und 1472 war es Mossus Schwiegertochter
Katharina, die testamentarisch festlegte, zusammen mit ihrem bereits
verstorbenen Mann in der Familienkapelle, wo sich die

Grablegungsgruppe bereits befand, beigesetzt zu werden87.

Hatte man diese Gruft 1904 noch als Ablage für die unter dem
Chor gesammelten Gebeine genutzt, so dürfte man 1916 diesen
Standort für die Chorherrengruft gewählt haben, weil die
Abgeschlossenheit des Raums eine gewisse Diskretion gewährleistete
und die räumliche Nähe zwischen der neuen Grabkammer und
dem Heiligen Grab hohen symbolischen Wert besass. Neben den
Kisten waren zahlreiche Gebeine und Särge zu entfernen. Die neue
Anlage konnte, wie zwei Pläne aus dem Jahr 1935 belegen88, achtzehn

Verstorbene aufnehmen, und in seinen Aufzeichnungen gab

quelqu'un qui était amusé à disposer ces os comme des buchés de bois, des

tibias et autres ossements des bras et des jambes.» StAF, CSN III.1.14.1 (wie
Anm. 68), S. 136-137.

86 StAF, CSN V.12.4.9: Arrêt 1071 du Conseil d'Etat du 2 septembre 1916.

Construction d'un caveau. Crédit de 1600 fr.
87 Waeber, Liste inédite (wie Anm. 77), S. 107; vgl. auch Kurmann, Die

Kathedrale (wie Anm. 23), S. 152; Utz Tremp, Waldenser (wie Anm. 31),
S. 234-236.

88
StAF, CSN V.12.4.15: Crypte du Vénérable Chapitre, Januar 1935.



46 Hubertus von Gemmingen

sich Propst Esseiva darüber Rechenschaft, dass er wohl einer der
ersten sei, der hier zur ewigen Ruhe gebettet würde. Der erste war
allerdings Chorherr Adolphe Badoud, Dekan und Grosskantor,
der am 12. November 1916 verstarb. Esseiva dagegen schied am
2. Februar 1925 aus dem Leben, einen Tag nach der Erhebung der
Stiftskirche zur Kathedrale, als wäre es seine Absicht gewesen, dem

neuen Domkapitel nicht mehr angehören zu müssen89.

Die auf der Bodenplatte genannten Todesdaten der hier ruhenden
fünfzehn Domherren, darunter vier Pröpste, lassen vermuten, dass

die Gruft nach 1950 geräumt oder zumindest aufgeräumt wurde,
um Platz für weitere Bestattungen zu schaffen. Unter den Namen
fehlt jener von Abbé Joseph Bovet, der im Januar 1951 nach einer
eindrucksvollen Totenfeier in der Kirche beigesetzt worden war90.

Vier Jahre später wurde mit Einwilligung der kantonalen Kommission

für Kunstdenkmäler und öffentliche Gebäude unter Leitung
von Alfred A. Schmid eine Grabplatte geschaffen und im südlichen
Seitengang der Kathedrale in den Boden eingelassen91.

Die heutige Bischofsgruft wurde bis 1913 für die Bestattung
verstorbener Chorherren benutzt. Die drei ersten auf der Platte
genannten Bischöfe, Christophore Cosandey (1818-1882), André
Bovet (1865-1915) und Placide Colliard (1876-1920), dürften hier
zweitbestattet worden sein, da sie vor 1925 starben. Mit Sicherheit
umgebettet wurden die sterblichen Überreste von Bischof Cosandey;

er war 1843 zum Chorherrn und 1865 zum Stadtpfarrer
ernannt worden, lehnte das letztere Amt jedoch ab und verzichtete

damit auch auf seine Chorherrenwürde. Als der Vertreter des

ultramontanen Konservativismus 1882 nach einem vierjährigen Epi-

89 Vgl. Marius Michaud, Le dernier prévôt de la collégiale (1902-1925): Léon
Esseiva, in: von Gemmingen/Steinauer, Le Chapitre/Das Kapitel (wie
Anm. 39), S. 197-210.

90 Patrice Borcard, Joseph Bovet 1879-1951, Itinéraire d'un abbé chantant,
Freiburg 1993, S. 9-13.

91 Vgl. den Briefwechsel zwischen Abbé Kaelin und Alfred A. Schmid im
Kapitelarchiv; StAF, CSN V.12.4.16-18.



Zur ewigen Ruhe gebettet 47

skopat verstarb, wurde er an prominenter Stelle, «dans un caveau
spécial au pied de l'autel de Saint-Martin», beigesetzt92. Diese Gruft
zu Füssen des heutigen Weihnachtsaltars wurde 1929 beim Einbau
der zweiten Heizung angeschnitten, wie Louis Waeber berichtet93:
«Les travaux mirent à nu le gallandage de briques rectangulaires,
enveloppant le cercueil de Mgr Cosandey; ce gallandage est recouvert

comme d'un arc fortement surbaissé et qui permettait presque
de voir à l'intérieur; le canal de chauffage passe à droite, écornant
légèrement ce gallandage de briques.» So darf man davon ausgehen,
dass sich unter der Gedenkplatte für Petermann de Faucigny ein
heute leeres gemauertes Grab befindet.

Die Friedhöfe St. Peter und Miséricorde

Nach der Schliessung der innerstädtischen Friedhöfe aufgrund
der Dekrete von 1813 und 1816 müssten die Freiburger ihre Toten
vor den Toren der Stadt bestatten. Der Friedhof St. Peter erfüllte

offenbar diese Bedingung, obwohl er in der Stadt, aber an den
Stadtmauern lag. Ursprünglich gehörte er zum Hospiz St. Peter der
Augustiner-Chorherren vom Grossen St. Bernhard, dessen Bestehen

seit 1228 bezeugt ist94. Er diente zunächst für die Bestattung
der Verstorbenen des Hospizes und ersetzte ab 1813 zunehmend
die Friedhöfe von St. Nikolaus, Liebfrauen und des Franziskanerklosters.

Das Kapitel sträubte sich mit Händen und Füssen gegen
die Verlegung, da man befürchtete, dadurch einer wichtigen
Einnahmequelle verlustig zu gehen, und der damalige Stadtpfarrer
und spätere Propst Jean-Joseph de Fivaz weigerte sich, den neuen
Friedhof einzusegnen; am besten sei es, so legte er den Behörden
nahe, die Zeremonie nicht durch ihn, sondern durch «irgendeinen

92Brasey, Le Chapitre (wie Anm. 78), S. 185.
93

StAF, CSN III. 1.14.1 (wie Anm. 68), S. 134.
94 Strub, Les Monuments (wie Anm. 54), S. 371-372.



48 Hubertus von Gemmingen

Priester der Stadt» vornehmen zu lassen95. Noch 1821 ermahnte
der Staatsrat den Gemeinderat, er solle sofort den doppelten Skandal

aus der Welt schaffen, dass in St. Peter teilweise Bestattungen
in ungeweihter Erde stattfänden und dass die Totengräber zudem
anstelle des fehlenden Weihwassers einfaches Brunnenwasser
bereitstellten96. Wie man hier sieht, liegt die Verantwortung für die

Friedhofsordnung nach der Trennung von Stadt und Kanton im
Jahr 1804 bei der Gemeinde.

Faucignys Totenleuchte und Kruzifix vom Nikolauskirchhof
wurden im neuen Friedhof wiederaufgestellt. Das Kreuz erhielt
einen neuen Schutz in Form einer grossen steinernen Nische, für die

man vermutlich den Chor der Friedhofskapelle von St. Nikolaus
verwendete. 1821 musste der Petersfriedhof erweitert werden, und
1852 wurde er, da endgültig zu klein geworden, geschlossen und
1872 aufgelassen. Im März 1876 riss man schliesslich die Hospizkapelle

ab, während das alte Prioratsgebäude bereits 1738 verschwunden

war. So ist die Erinnerung an diesen Freiburger Begräbnisort
heute weitgehend verblasst; einzige Reminiszenz ist der Strassen-

name.
Im Jahr 1698 war das neue Bürgerspital im Platzquartier eröffnet

worden. Für die Verstorbenen dieser wohltätigen Einrichtung
wurde 1751 ein neuer Friedhof eingerichtet, der diesmal tatsächlich

ausserhalb der Stadtmauern lag, hinter dem Weihertor, dort wo
heute Züge durch eine gedeckte Galerie brausen und Studierende
die Mensa und die Universitätsgebäude bevölkern. Bereits seit 1763

waren auf dem Spitalfriedhof Gemeindemitglieder von St. Nikolaus

bestattet worden97, so dass sich diese Anlage immer mehr zum

Das Hin und Her zwischen Staatsrat, Gemeinderat und Stadtpfarrer spiegelt

sich in der im Kapitelsarchiv erhaltenen Korrespondenz: StAF, CSN
V.12.4.4-13.

96 StAF, Manual du Conseil d'Etat 375 (1838), fol. 63.
97 StAF, Totenregister St. Nikolaus, 1732-1780: «Jacobus filius illegitimus Ma-

riae Annae Daguet sepultus est primus in novo coemeterio hospitalis extra
portam stagnorum.»



Zur ewigen Ruhe gebettet 49

Gemeindefriedhof entwickelt hatte. 1825 und ein weiteres Mal
1853, nach der Schliessung des Petersfriedhofes, musste sie ver-
grössert werden. 1853 wurde ausdrücklich vermerkt, es handle sich

jetzt um den Friedhof der gesamten Gemeinde, die damals etwas
mehr als 9000 Einwohner zählte. Der Staatsrat gab seine Einwilligung

unter vier Bedingungen: Zum Ersten musste die Mauer um
den vergrösserten Friedhof einheitlich gestaltet sein, zum Zweiten
hatte diese Mauer 5 Fuss (ca. 1,60 m) hoch zu sein, zum Dritten war
eine Drainage um das ganze Areal anzulegen, und zum Vierten war
der Friedhof von St. Johann endgültig aufzulassen98.

Einmal mehr gab das mitsamt seiner Nische verpflanzte Kruzifix
von Petermann de Faucigny kund, dass es sich um den offiziellen

städtischen Friedhof handelte. Doch wiederum war es mit der
«ewigen Ruhe» bald vorbei. Mit dem Bau der Eisenbahnlinie Bern-
Lausanne klopfte die Moderne an die Tore der Stadt, die sich um
die Mitte des 19. Jahrhunderts - noch etwas furchtsam - zur Landschaft

geöffnet und ihre Befestigungsanlagen teilweise geschleift
hatte99. Die Bahntrasse verlief zwar ausserhalb der Stadt, doch
beanspruchte sie den südlichen Teil des Miséricorde-Friedhofs für
sich, was bedeutete, dass etwa 760 Särge exhumiert und umgebettet
werden müssten100.

98 StAF, Manual du Conseil d'Etat, Sitzung vom 23. März 1853, S. 149.

Vgl. Aloys Lauper, Deux siècles de pratique architecturale: une modernité

ambiguë, in: Francis Python (Hg.), Fribourg, une ville aux XFXe et
XX' siècles - Freiburg, eine Stadt im 19. und 20. Jahrhundert, Freiburg
2007, S. 312-333, hier S. 318-319; Jean-Pierre Dorand, La politique des

transports de l'Etat de Fribourg (1803-1971): de la diligence à l'autoroute,
2 Bde., Freiburg 1996.

«Cimetière de l'Hôpital 1858. - A Fribourg, le transfert d'environ 760
cercueils placés dans la partie de l'ancien cimetière de l'Hôpital, situé près
de la porte des Etangs, a réclamé quelques mesures de précaution dans
l'intérêt de la salubrité publique. Cette opération, exigée pour la construction

de la voie ferrée entre Grandfey et la gare aux Pilettes, a été commencée

en décembre 1858 et terminée en février 1859.» StAF, Compte-rendu de
l'Administration pour 1858, S. 111.



50 Hubertus von Gemmingen

Der Name Miséricorde ist auf eine der Muttergottes zu den
sieben Schmerzen geweihte Kapelle zurückzuführen, in der zudem
das heilige Kreuz verehrt wurde. Auf Deutsch hiess sie auch die
«elende Kapelle»101, da hier die zu Tode Verurteilten auf ihrem Weg
zur Hinrichtungsstätte auf dem Guintzet vorbeizogen und ihr letztes

Gebet verrichten konnten. Die 1785 neu errichtete Kapelle wurde

1850 abgerissen. In ihrer Gruft fand man Gebeine und zwei
Objekte, die zu den Arbeitsinstrumenten des Scharfrichters gehörten:
das Rad, auf das die Elenden geflochten wurden, und der Schemel,
auf dem sie für ihre Enthauptung Platz zu nehmen hatten. Ob es

sich bei den Knochen, wie Marcel Strub meint, um jene der zum
Tode beförderten Verbrecher handelte, ist zu bezweifeln. Die aus
der Gesellschaft Ausgegrenzten hatten kein Anrecht auf ein Grab
in geweihter Erde; ihre Leichen oder das, was die Tiere davon übrig
gelassen hatten, wurden meist in eine Grube unweit der Richtstätte
geworfen, die den sprechenden Namen «Schindanger» oder «Elen-
denecke» trug.

Der städtische Friedhof brauchte ein eigenes Begräbnisreglement,

das vom Gemeinderat am 12. September 1851 erlassen und
vom Staatsrat am 3. Oktober 1851 ratifiziert wurde. Je grösser die
Stadt und ihr Friedhof wurden, desto mehr Details müssten geregelt

werden, von der Kleidung der Sargträger bis zur Decke, die
den Sarg vor neugierigen Blicken verbarg102. Zu den Personen, die

von der Gemeinde gestellt wurden, gehörte auch eine «prieuse»,
eine Leichenbitterin, die den Trauerzug anführte und für die
Einhaltung des Protokolls zuständig war.

Ursprünglich bedeutet elend «aus dem Frieden der angeborenen
Rechtsgemeinschaft ausgeschlossen, verbannt», im Mittelhochdeutschen dann auch
«unglücklich, jammervoll»; Friedrich Kluge, Etymologisches Wörterbuch
der deutschen Sprache, Berlin 1957, S. 162.

StAF, CE III 14, S. 543-546: Règlement concernant les inhumations.



Zur ewigen Ruhe gebettet 51

Der Friedhof St. Leonhard

Aufgrund der raschen Zunahme der städtischen Bevölkerung, die
sich um 1904 bereits verdoppelt hatte, wurde es in Miséricorde
rasch wieder eng für die Toten. 1891 begann man die Verlegung des

städtischen Friedhofs nach St. Leonhard an der Grenze zur
Gemeinde Granges-Paccot zu planen, und am 15. Mai 1904 fand die
offizielle Eröffnungsfeier statt103. Den bedeutenden Freiburger
Familien wurde es gestattet, die sterblichen Überreste ihrer verstorbenen

Vorfahren von Miséricorde nach St. Leonhard zu bringen,
wo die Familiengräber an den beiden ein Kreuz bildenden Hauptalleen

zu finden sind. Doch nicht nur Gebeine wurden «zur ewigen

Ruhe umgebettet», sondern auch Grabmäler wechselten den
Standort, darunter der Obelisk für die 81 internierten Soldaten der
Bourbaki-Armee, die in Freiburg starben. Dieses Kriegerdenkmal

stand seit 1872 auf dem französischen Soldatenfriedhof in den
Neiglen, bevor man es 1890 nach Miséricorde und ein paar Jahre
später nach St. Leonhard brachte.

Ein symbolträchtiges Element durfte auf dem neuen städtischen
Friedhof nicht fehlen: das Kruzifix von Petermann de Faucigny,
das seit nunmehr 526 Jahren auf Freiburgs Friedhöfen präsent ist,
zuerst bei St. Nikolaus, in Konkurrenz zum Kruzifix von Peter
von Englisberg bei St. Johann, dann in St. Peter und Miséricorde,

geschützt von einem Teil der Kapelle Notre-Dame de la
Compassion, schliesslich in St. Leonhard, an einem sorgfältig gewählten
Ort von sinnbildlicher Bedeutung, dem Kreuzpunkt der beiden
Hauptalleen, in einem Oratorium aufgestellt, dessen Stil jenem der
übrigen Friedhofsbauten zu entsprechen hatte. Damit ging in
Miséricorde der letzte Überrest der Friedhofskapelle von St. Nikolaus
verloren. Vielleicht war man der Meinung, eine Restaurierung des
alten Gemäuers lohne sich nicht mehr, doch höchstwahrscheinlich
wollte man sich zeitgemäss geben und dem aufkommenden
Heimatstil Tribut zollen. Der Unternehmer Charles Winkler-Kummer

103
Lauper/Kapsopoulos, Cimetière Saint-Léonard (wie Anm. 26).



52 Hubertus von Gemmingen

führte den Bau aus, der uns heute in seiner Kombination von wuchtigen

Pfeilern und bäuerlicher Dachründe eher bieder-ländlich als

urban vorkommt.
Auch der Leonhardsfriedhof musste seit seiner Eröffnung zweimal,

1923 und 1972, erweitert werden. Halb Waldfriedhof, halb
Parkfriedhof, hat die 10 ha grosse Anlage zu ihrer Funktion als

Begräbnis- und Erinnerungsort jene eines Erholungsorts
hinzugewonnen, in dem unsere Freizeitgesellschaft sich ein Stelldichein

gibt, um nach bekannten Namen oder besonderen Grabmälern
Ausschau zu halten.

Zu St. Leonhard gehörten seit den Anfängen ein
evangelischreformierter und seit 1912 ein jüdischer Friedhof. Während die

jüdische Gemeinde weiterhin einen eigenen Bereich für ihre
Verstorbenen hat, verzichteten die Reformierten auf die ihnen
zustehenden acht Sektoren, um ihre Toten mit jenen der Katholiken in
einer christlichen Gemeinschaft zusammenzuführen.

Seit 1838 besassen die Reformierten, die zwei Jahre zuvor ihre erste

Diasporagemeinde im Kanton gegründet hatten, auf der ehemaligen

«Spitalswiese» in der Nähe des Thierryturms, also in
unmittelbarer Nachbarschaft zu Miséricorde, ihren eigenen Friedhof, zu
dem sie von der Reformierten Kirche aus mittels eines in die
Stadtmauer gebrochenen Durchgangs gelangten104. Damit auf dem sehr
viel längeren Weg nach St. Leonhard alles rechtens und schicklich
ablief, erliess die reformierte Pfarrei 1904 in einem eigenen «Friedhof-

und Begräbnis-Reglement» auch Regeln für den Leichenzug.
Der Artikel 10 lautet wie folgt: «Die Teilnehmer am Leichenzug
marschieren zu zweien und haben sich würdig und anständig zu
benehmen. Wenn der Leichenzug durch die Stadt geht, so begleiten
die Teilnehmer den Leichenwagen bis in die Nähe des Murtentores.
Daselbst hält der Wagen an; die Verwandten des Verstorbenen stellen

sich hinter dem Wagen auf und diejenigen Teilnehmer am
Leichengeleit, welche die Leiche nicht bis zum Grabe begleiten wollen,

treten links aus und defilieren einzeln und entblössten Hauptes

4 StAF, Manual du Conseil d'Etat, 1838, fol. 572.



Zur ewigen Ruhe gebettet 53

an den Verwandten vorbei, gehen vor dem Leichenwagen durch bis
aufs Trottoir und auf demselben der Stadt zu.»105

Hier finden sich noch Spuren der alten Form des Trauerumzugs,
der ursprünglich vom Haus der Verstorbenen zur Kirche führte
und an dem teilzunehmen alle Bewohner aufgefordert waren. Wurde

die Distanz zwischen Kirche und Friedhof zu gross, musste die

Bestattungskultur neue Riten entwickeln. Die räumlich und zeitlich

reduzierte Form des Begräbniszugs erlaubte jenen Mitgliedern
der Trauergemeinde, die nicht den ganzen Weg zum Friedhof
zurücklegen wollten, bereits am Stadttor Abschied vom Verstorbenen
zu nehmen und den engen Verwandten mit einer Umrundung des

Leichenwagens ihr Beileid auszudrücken. Fachleute haben dafür
das Wortungetüm «Kondolenzvergemeinschaftung» erfunden106,
das kaum darüber hinwegzutäuschen vermag, dass der rasch
aufquellende Agglomerationsbrei aus Strassen, Brücken, Tunnels,
Sportanlagen, Einkaufszentren sowie Fest- und Ausstellungshallen

der «ewigen Ruhe» in St. Leonhard stark zusetzt, auch wenn
ihn die Friedhofsmauer augenblicklich noch aufzuhalten vermag;
möglicherweise wird sie dereinst einen Erholungspark umschlies-
sen, der als «alter Friedhof» die Erinnerung an frühere Formen der
Begräbniskultur wachhält.

105StAF, CE III 36, S. 368-377: Reformierte Pfarrei Freiburg, Friedhof- und
Begräbnis-Reglement.
Uwe Dörk, Der Tod der Oberschichten. Zur Entwicklung der Funeral-
und Sepulkralkultur in Ulm und Bern in der Frühen Neuzeit, in: Mark
Hengerer (Hg.), Macht und Memoria. Begräbniskultur europäischer
Oberschichten in der Frühen Neuzeit, Köln/Weimar/Wien 2005, S. 137.




	Zur ewigen Ruhe gebettet : Friedhöfe und Totenbestattung im alten und modernen Freiburg

