
Zeitschrift: Freiburger Geschichtsblätter

Herausgeber: Deutscher Geschichtsforschender Verein des Kantons Freiburg

Band: 73 (1996)

Artikel: Die grössere Ehre Gottes, das Heil des Nächsten und die Neue Welt :
Freiburger und Schweizer Jesuiten als Missionare in Lateinamerika

Autor: Henkel, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-340870

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-340870
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE GRÖSSERE EHRE GOTTES, DAS HEIL DES
NÄCHSTEN UND DIE NEUE WELT

Freiburger und Schweizer Jesuiten als Missionare in
Lateinamerika*

Thomas Henkel

Wir schreiben den 11. Juli des Jahres 1726, als Martin Schmid
(1694-1772) aus Baar seinen Familienangehörigen mit dem
Ausdruck größter Freude mitteilen konnte:

Anietzo bin ich der glückseiligen zahl derjenigen zugezehlet worden,
welche in die neue weit die ehr Gottes, und das heilldes nechsten zu
befördern geschicket werden. Und disses ist mein bestes glück, meine
gröste freüd, mein einziges zihl und end, sohin meine begirden und
verfangen allzeitt gestanden seind1.

Die größere Ehre Gottes, das Heil des Nächsten und die Neue
Welt: Das dynamische Sendungsbewußtsein der Gesellschaft Jesu
hat wohl nirgends eine ausgeprägtere Verkörperung gefunden als in
ihren Missionaren. Von ihrer Abenteuerlust, die sich im Unter¬

Vortrag, gehalten vor dem Deutschen Geschichtsforschenden Verein des
Kantons Freiburg am 13. Februar 1996. -Abkürzungen: ARSJ Archivum
Romanum Societatis Jesu; BSB Bayerische Staatsbibliothek, München;
HStA Bayerisches Hauptstaatsarchiv, München; KUBF Kantons- und
Universitätsbibliothek Freiburg; KMJ Katholisches Missionsjahrbuch;
Magnin, Description Chronique d'un chasseur d'ämes. Unjesuite suisse en
Amazonie au XVIII' siecle. Description de la Province et des missions de

maynas au Royaume de Quito par le R. P. Magnin. Texte etabli et annote par
Thomas Henkel, Preface de Louis Necker, Contributions de Jakob
Baumgartner & Martin Nicoulin, Grolley/Fribourg 1993; NZM Neue
Zeitschrift für Religionswissenschaft; Schmid, Briefe P. Martin Schmid SJ,

1694-1772, seine Briefe und sein Wirken, wissenschaftlich bearbeitet von
P Dr. Rainald Fischer, Zug 1988 (Beiträge zur Zuger Geschichte, 8).

1 P. Martin Schmid an seinen Bruder Franz Silvan Schmid, München,
11. Juli 1726, in: Schmid, Briefe, S. 25.



150 Thomas Henkel

schied zu derjenigen der Konquistadoren nicht mit der Gier nach
Gold, sondern mit dem Durst nach Heiligkeit paarte und deshalb
scheinbar fähig war, paradiesische Zustände auf Erden zu schaffen,
war denn auch seit jeher eine große Faszination ausgegangen. Eine
Faszination, die bis heute ungebrochen scheint - es sei nur an den

Erfolg von «The Mission» des britischen Filmemachers Roland
Joffe mit Robert De Niro und Jeremy Irons in den Hauptrollen
erinnert. Eine Faszination aber auch, der man sich um so weniger
entziehen kann, wenn man weiß, daß sich unter diesen im Gerüche
der Heiligkeit stehenden Abenteurern auch eigene Landsleute
befunden haben. Die Erinnerung an die Jesuitenmissionare der
eigenen Nation bedeutete daher seit ihrer Bekanntwerdung im letzten

Jahrhundert gerade für den katholischen Bevölkerungsteil der
Schweiz und Deutschlands eine Vergegenwärtigung der eigenen
historischen Größe. Der aus Graubünden stammende Jesuit Anton
Huonder (1858-1926) verstand folglich seine biographische
Zusammenstellung der deutschen Jesuitenmissionare des 17. und
18. Jahrhunderts bewußt auch als Ergänzung zu der von protestantischen

Vorlieben geprägten Allgemeinen Deutschen Biographie2.
Vom kritischen Beitrag zur Nationalgeschichte zum literarisch
ausgestalteten Vorbild für die Jugend war es dann nur noch ein kleiner
Schritt, und es ist zu vermuten, daß sich nach der erbaulichen Lektüre

von Josef Spillmanns (1842-1905) Fronleichnamsfest der Chi-
quiten manch junger Katholik zur Laufbahn eines Heidenmissionars
entschloß3. Auch innerhalb der durch eine «Nicknegerli-Menta-

2 Anton Huonder, Deutsche Jesuitenmissionäre des 17. und 18.
Jahrhunderts. Em Beitrag zur Missionsgeschichte und zur deutschen Biographie,
Freiburg i. Br. 1899 (Ergänzungshefte zu den «Stimmen aus Maria-Laach», 74),
hier S. 3. Ähnliche «revisionistische» Absichten bei Johannes Beckmann,
Wissenschaftliche Leistungen kathol. Schweizer-Missionare, in: Schweizerische

Rundschau 39 (1939/40), S. 385-391. Das nationale Verdienst als zentrales
Motiv (unter weniger konfessionell geprägtem Gesichtspunkt) ebenfalls

bei Theo Epeinos, Schweizer Pioniere in Amerika, in: Südamerika 6 (1955/56),
S. 259-264 (allerdings fehlerhaft und wegen fehlender Quellenangaben nahezu

unbrauchbar).
3 Josef Spillmann SJ, Das Fronleichnamsfest der Chiquiten. Em Bild aus

den alten Missionen Südamerikas, Freiburg i. Br. 1901 (weitere Auflagen:
31903, 41904). Das Werk erlebte sogar eine spanische Übersetzung: La Fiesta
del Corpus de los Indios Chiquitos. Episodio de las antiguas misiones de America

del Sur. Por el P.Jose Spillmann, de la Compania de Jesus, Freiburg i. Br.



Schweizer Jesuiten als Missionare in Lateinamerika 151

lität» geprägten Missionsromantik, wie sie für unser Land in der
ersten Hälfte dieses Jahrhunderts typisch war4, wurden die Schweizer

Jesuitenmissionare sehr bald instrumentalisiert: Sie bildeten die
missionarische Tradition der Schweiz, an welche die Missionare der
Gegenwart anknüpfen konnten, womit ihre Tätigkeit, besonders
aber deren finanzielle, moralische und persönliche Unterstützung,
gewissermaßen ihre historische Legitimation erhielt5. Es ist
bezeichnend, daß mit der Umorientierung des schweizerischen
Missionswesens Mitte der fünfziger Jahre die Schweizer
Jesuitenmissionare nahezu vollständig aus den zahlreichen Missionsblätt-
chen verschwanden. Seither wurde es in der Schweiz ziemlich still
um ihre frommen Söhne in der Fremde, sieht man von den neueren
Publikationen über Martin Schmid6 ab. Außer in knappen biogra-

1902. Spillmann wertete die Vita des Martin Schmid wiederholt aus: Josef
Spillmann, P. Martin Schmid S] von Baar. Ein Indianer-Missionär des vorigen
Jahrhunderts, in: Die Katholischen Missionen 4 (1876), S. 89-95, 113-118,
136-142 (erschien auch als anonyme Broschüre ohne Äusgabejahr in Zug);
ders., In der neuen Welt. Erste Hälfte: Westindien und Südamerika. Ein Buch
mit vielen Bildern für die Jugend, Freiburg i. Br. 1904 (enthält eine Kurzfassung

des vorgenannten Artikels); ders., Ein Schweizer Indianer Missionär, in:
Bethlehem 28 (1923), S. 18-21, 48-51, 84-86, 113-116, 148-151, 175-180,
206-209, 230-234, 263-264. Die meisten Hinweise auf Spillmann verdanke
ich: Martin Schmid, 1694-1772 (wie Anm. 6), S. 131.

4 Vgl. Urs ALTERMATT/Josef Widmer, Von der Messis zum Missionsjahr.
Strukturelle und mentalitätsmäßige Veränderungen im schweizerischen
Missionswesen 1955-1962, in: NZM 43 (1987), S. 169-187, 270-290, hier besonders
S. 270-276.

5 Beispiele für diese Verbindung von historischer Information mit
gegenwärtiger Missionsarbeit: Johannes Beckmann, Schweizermissionare in Paraguay,

in: Bethlehem 40 (1935), S. 254-256, 293-295; ders., Die katholischen
Schweizermissionen in Vergangenheit und Gegenwart, in: Studia Missionalia 9

(1955/56), S. 128-171; Felix Alfred Plattner, Schweizer Missionen und
Missionare. Die Schweizer Jesuiten-Missionare des 17. Jahrhunderts, in: KMJ 3

(1936), S. 16-28; ders., Schweizer Missionen und Missionare. Die Schweizer
Jesuitenmissionare des 18. Jahrhunderts, in: KMJ 4 (1937), S. 38-49; ders.,
Verzeichnis der SchweizerJesuitenmissionare 1542-1942, Ingenbohl 1943 (Männer
der Heimat, 9). In der gleichen Tradition: Jakob Baumgartner, Missionalia
Helvetica. Zu drei Schweizer Missionspionieren, in: NZM 46 (1990), S. 200-215.

6 Werner Hoffmann, Vida y obra del P. Martin Schmid SJ (1694-1772), mi-
sionero suiza entre los chiquitos, müsico, artecano, arquitecto y esultor, Buenos
Aires 1981; Schmid, Briefe; Martin Schmid, 1694-1772, Missionar-Musiker-
Architekt. Ein Jesuit aus der Schweiz bei den Chiquitano-Indianern in Bolivien.
Ausstellung im Historischen Museum Luzern, 15. Juni bis 11. September 1994,
aus Anlaß des 300. Geburtstags von Martin Schmid, Luzern 1994.



152 Thomas Henkel

phischen Abrissen, wie in der Helvetia Sacra7 oder im Schweizer
Jesuitenlexikons von Ferdinand Strobel, haben Leben und Werk der

übrigen Schweizer Jesuiten in Lateinamerika bislang kein Interesse
gefunden. Es war schließlich der für das Schicksal der Freiburger in
aller Welt interessierte Direktor der Kantons- und Universitätsbibliothek

Freiburg9, Martin Nicoulin, der mich im Rahmen des

Projektes «Le jesuite et l'indien», das dereinst in einer Ausstellung
seinen Abschluß finden soll, 1992 mit der Ausarbeitung einer ausführlichen

Bibho- und Biographie über Schweizer Jesuiten in
Lateinamerika beauftragte10.

Im folgenden will ich nun versuchen, eine Synthese meiner unter
anderem im Bayerischen Hauptstaatsarchiv München und im Archiv
des Jesuitengeneralats in Rom betriebenen Forschungen darzulegen.

Dabei soll es sich jedoch nicht um die Aneinanderreihung von
23 Einzelbiographien handeln. Der Schwerpunkt ist vielmehr auf
die verbindenden Gemeinsamkeiten, Erfahrungen und Probleme
zu legen. Freilich wäre eine umfassende typologische Behandlung

7 Helvetia Sacra, Abt. VII: Der Regularklerus in der Schweiz. Die
Gesellschaftjesu in der Schweiz, bearbeitet von Ferdinand Strobel SJ, redigiert von
Brigitte Degler-Spengler, Eisanne Gilomen-Schenkel, Cecile Sommer-
Ramer. Die Somasker in der Schweiz, bearbeitet von P. Ugo Orelli OFM
Cap., redigiert von Albert Brückner. Bern 1976. Vgl. besonders S. 463-468.

" Ferdinand Strobel, Schweizer Jesuitenlexikon. Manuskriptausgabe,
Zürich 1986 (Aufschlüsselung über das Stichwort «Lateinamerika»).
Ausführlichere Daten enthält die dem Lexikon zugrunde liegende biographische
Kartei, die sich im Archiv der Schweizer Jesuitenprovinz in Zürich (Hirschengraben

74) befindet und auch den Ausgangspunkt meiner Arbeit bildete.
9 Vgl. das Buch zur gleichnamigen Ausstellung: Les Fribourgeois sur la

planete. Die Freiburger in aller Welt, Freiburg 1987. In unserem Zusammenhang

hervorzuheben ist der Beitrag über den Freiburger Jesuitenmissionar
Jean Magnin (1701-1753), S. 11-21.

10 Thomas Henkel, SchweizerJesuiten in Lateinamerika. Eine Biographie
im Auftrag der Kantons- und Universitätsbibliothek Freiburg, Freiburg 1992
(masch.). In einer umfangreichen Seminararbeit, die auch für diesen Vortrag
herangezogen wurde, wurden die Ergebnisse in einen weiteren
Zusammenhang eingebettet, vgl. Thomas Henkel, Schweizer Jesuiten in
Lateinamerika. Seminararbeit bei Prof. Dr. Volker Reinhardt. Allgemeine
und Schweizer Geschichte der Neuzeit, Freiburg 1993 (masch.). Als
Nebenprodukt des Projektes «Le jesuite et l'indien» konnte 1993 die Description de
la Province de Quito des Freiburgers Jean Magnin herausgegeben werden
(vgl. Magnin, Description).



Schweizer Jesuiten als Missionare in Lateinamerika 153

in Anbetracht der geringen Größe der untersuchten Gruppe zu viel
erwartet. Ich werde mich daher meist auf die Darstellung von
Exemplarischem beschränken müssen.

Um ein besseres Einordnen in den Gesamtzusammenhang zu
ermöglichen, werde ich dem Hauptthema eine kurze Einführung in
die Tätigkeit der Gesellschaft Jesu in Lateinamerika (I)
vorausschicken, die sich aus praktischen Gründen auf die spanischen und
portugiesischen Gebiete beschränken muß. Erst danach werden
wir uns den prägenden Stationen im Leben eines Schweizer
Jesuitenmissionars - der Gesuchstellung und ihrer Beweggründe (II),
der Reise nach Übersee (III) und schließlich der missionarischen
Tätigkeit in Lateinamerika (IV) - zuwenden. Am Schluß soll die
Frage nach der nationalen Eigenart erörtert werden (V). So wird
sich zeigen, ob dem eher willkürlichen Auswahlkriterium unseres
Gegenstandes jenseits der nationalen Bevorzugung eine Daseinsberechtigung

zusteht oder nicht.

/. Die missionarische Tätigkeit der GesellschaftJesu

in Lateinamerika

Die Gesellschaft Jesu begann sich bereits ein Jahr nach ihrer
Bestätigung durch den Papst auch jener Aufgabe zu widmen, die durch
die Entdeckungen in Ost und West an die europäische Christenheit,

und darunter besonders an die katholische, herangetragen
worden war: die Bekehrung der Bewohner jener fernen Gebiete, zu
denen das Wort Gottes noch nicht vorgedrungen war. Als Franz
Xaver aber 1541 nach Indien aufbrach, lagen die Entdeckungsfahrten

von Christoph Kolumbus und Vasco da Gama schon
beinahe ein halbes Jahrhundert zurück. Dies bedeutete, daß hinsichtlich

der Missionierung der neuen Gebiete bereits einige Vorarbeit
geleistet worden war. Namentlich mit grundsätzlichen Fragen
mußten sich die Jesuiten nicht mehr herumschlagen, nachdem sich
in Amerika vor allem Bartolomeo de Las Casas (1474-1566)
nachhaltig für die Rechte der Indianer eingesetzt und sein Mitbruder



154 Thomas Henkel

Bernardino de Minaya (ca. 1489 - nach 1562) 1537 bei Papst
Paul III. die Bulle Sublimis Deus erwirkt hatte11, womit die
menschliche Natur der Indianer feststand und damit ihre
Versklavung verboten sowie zu ihrer Missionierung ausdrücklich
aufgefordert wurde12. 1542 schwenkte auch Karl I. von Spanien mit
den Leyes Nuevas auf den päpstlichen Kurs ein. Mochten diese

maßgebenden Dekrete nicht nur auf uneigennützigen Motiven
beruhen, wirkten sie sich für die Indianer, wenn auch mit zum Teil
enormer zeitlicher Verzögerung, positiv aus. Der jungen, dynamischen

Gesellschaft Jesu aber stand ein neues Betätigungsfeld offen,
in dem sie ihre unverbrauchten Kräfte einsetzen konnte. 1549

gelangten die ersten acht Jesuiten auf den Wunsch König Johanns III.
von Portugal (1521-1557), dem der Orden für die Missionierung
seiner neuen Besitzungen empfohlen worden war, nach Brasilien.
Nachdem der spanische Indienrat die Gesellschaft 1566 auch für
das restliche Amerika zugelassen hatte, wurden im selben Jahr in
Florida, zwei Jahre darauf in Lima und 1572 in Mexico-Stadt weitere

Niederlassungen gegründet. Der Orden breitete sich schnell
aus und unterhielt im Jahre 1750 insgesamt 256 Niederlassungen
und drei Universitäten, die in acht Ordensprovinzen zusammengefaßt

waren13:

11 Vgl. Benno Biermann, Zur Auseinandersetzung um die Menschenrechte
der Indianer. Fray Bernardino de Minaya und sein Werk, in: NZM 24 (1968),
S. 179-189.

12 Zum Inhalt der nach dem Incipit des wichtigsten Abschnitts oft
fälschlicherweise Veritas ipsa benannten Bulle vom 2. Juni 1537 vgl. Colecctön de
bulas, brevesy otros documentos relativos a la iglesia de America y Filipinas
dispuesta, anotada e ilustrada por el P. Francisco Javier HernAez de la Com-
pania de Jesus. Bd 1, Brüssel 1879, Reprint Vaduz 1964, S. 102f. (auch hier
wird leider nur der zentrale Abschnitt angeführt).

13 Darstellung nach: Hans-Jürgen Prien, Die Geschichte des Christentums
in Lateinamerika, Göttingen 1978, S. 156.



Schweizer Jesuiten als Missionare in Lateinamerika 155

Provinzen Ordens¬

jahr lassungen mitglieder
1750

Brasilien 1553 69 445
Maranhäo 1740 44 145

Peru 1567 24 (+1 Univ.) 526
Mexico 1572 45 572

Paraguay 1606 21 (+1 Univ.) 303

Quito 1616 18 209
Chile 1624 23 (+1 Univ.) 242
Neu-Granada 1696 12 193

Lateinamerika 256 (+3 Univ.) 2535

Wie bereits angetönt, erfolgte die Niederlassung des Ordens in
Lateinamerika nicht im Auftrag des Papstes, sondern auf Geheiß
der portugiesischen beziehungsweise spanischen Krone, die
aufgrund des Patronatsrechtes, das ihr vom Heiligen Stuhl nach und
nach zugestanden werden mußte, für die Missionierung sowie die
Errichtung und den Unterhalt der kirchlichen Organisation in den
neuentdeckten Gebieten verantwortlich war14. Die Jesuiten wurden
in erster Linie zur Unterrichtung und seelsorgerischen Betreuung
der europäischen Bevölkerung nach Amerika gerufen. Auch in
späterer Zeit lag der Schwerpunkt ihrer Tätigkeit in diesem Bereich,
namentlich in Brasilien, wo die Gesellschaft Jesu bis zu ihrer
Ausweisung im Jahre 1759 eine zentrale Stellung in der Seelsorge und
im Bildungswesen innehatte.

Sehr bald wandte sich der Orden aber auch der Christianisierung
der amerikanischen Urbevölkerung zu. Da die Bekehrung der
Hochkulturen Mexikos und Perus trotz ihrer Oberflächlichkeit als

abgeschlossen betrachtet wurde, galt das Interesse den primitiveren
Tieflandkulturen, zu deren Missionierung das System der Reduk-

14 Eine gute Übersicht über die Entwicklung des spanischen und portugiesischen

Patronats bieten A. da Silva Rego/W. M. Porras, Art. «Patronato
Real», in: New Catholic Encyclopedia, Bd 10, New York 1967, S. 1113-1116.



156 Thomas Henkel

tionen entwickelt wurde, eine Einrichtung, von der noch die Rede
sein wird. Es darf allerdings nicht vergessen werden, daß sich auch
andere Orden, wie Franziskaner, Dominikaner und Mercedarier,
dieser Tätigkeit widmeten, doch stellte sich die Gesellschaft Jesu

weitgehend als erste und erfolgreichste Ordensgemeinschaft der
neuen Herausforderung15. Ihre Missionsgebiete erstreckten sich

von Mexiko bis nach Chile, und der vorher in der Missionsarbeit
führende Franziskanerorden wurde bald übertroffen.

Bis allerdings auch Schweizer Jesuiten in den überseeischen
Kolonien zugelassen wurden, dauerte es noch eine geraume Zeit.
Die Gegenreformation hielt für sie in der Eidgenossenschaft und
im nahen Deutschland genügend Arbeit bereit. Zudem waren die
Kolonialmächte, die durch das königliche Patronat zur Besetzung
sämtlicher Kirchenstellen berechtigt waren, lange Zeit nicht bereit,
fremde Missionare in ihren Kolonien zuzulassen. In den portugiesischen

Gebieten treten daher Schweizer Missionare erst nach 1670
in Erscheinung. In Spanien wurden schon früher Ausnahmen
gewährt, von denen der Luzerner Jost Bachmann (1613-1653)
- der erste Schweizer Jesuit in Lateinamerika - 1639/40 profitieren
konnte. 1646 wurde jedoch ein Veto gegenüber Ausländern erlassen,
das vermutlich auch der Nidwaldner Johann Stulz (1612-1681) zu
spüren bekam, der vom Provinzial der kastihschen Provinz wider
Erwarten nicht nach Chile, sondern zuerst als Beichtvater und
Gefangenenseelsorger nach Santiago de Compostela gesandt wurde16.
Als er nach dreijährigem Aufenthalt im Jahre 1750 endlich Weiterreisen

durfte, legte er sich - wohl um weiteren Schwierigkeiten aus
dem Weg zu gehen - den auf seine urschweizerischen Ursprünge
hinweisenden Decknamen Juan de Silva zu17. Das Veto wurde 1664

aufgehoben und fortan allen Ausländern, sofern sie Untertanen der
Habsburger oder der katholischen Könige waren, der Zutritt zu

15 Prien (wie Anm. 13), S. 153.
16Johann Stulz an den Ordensgeneral, Santiago de Compostela, 2. März

1648. ARSJ; Germ. Sup. 18 IIIJ. 562.
17 Die näheren Umstände der Namensänderung sind nicht klar. In seinem

ersten greifbaren Brief aus Übersee unterzeichnet Stulz ohne weiteren
Kommentar «Juan de Sylua, quondam Joannes Stulz» (Stulz an den Provinzial der
Oberdeutschen Provinz, Chiloe, 13. November \655.HStA:Jes. 595/3, f. 27r).



Schweizer Jesuiten als Missionare in Lateinamerika 157

den spanischen Kolonien gewährt18. Zum einen waren die fünf
spanischen Jesuitenprovinzen nicht mehr in der Lage, die große Nachfrage

nach Missionskräften zu decken, zum anderen machte sich
der kulturelle Niedergang Spaniens auch im Ordensleben bemerkbar19.

Man war daher auf eine gewisse Blutauffrischung
angewiesen, was schließlich auch die Behörden einsahen, und 1734
verfügte Philipp V., daß gar ein Viertel der Missionare für Paraguay aus
Deutschland stammen dürfe20. Darin waren die Schweizer
Jesuitenmissionare selbstverständlich eingeschlossen, da alle
Niederlassungen der Gesellschaft Jesu in der damaligen Schweiz der
Oberdeutschen Ordensprovinz angehörten21.

Die Bestimmungen wurden somit nach und nach gelockert.
Dennoch stammte der Großteil der Missionare nach wie vor aus
den Mutterländern Spanien und Portugal. Nach 1700 stellten aber
die Jesuiten aus dem deutschen Sprachraum einen nicht zu
vernachlässigenden Kulturfaktor dar, der sich vor allem in den eigentlichen

Missionsgebieten nachhaltig auswirkte. Im Falle der Provinz

Paraguay stehen sie zahlenmäßig zwar hinter den Spaniern,
Kreolen und Italienern erst an vierter Stelle, überflügeln letztere
hinsichtlich ihres kulturellen Einflusses jedoch bei weitem, vor

18 Zu den Zulassungsgepflogenheiten und zur Praxis der Namensänderung
- Bachmann nannte sich übrigens Diego de Palma (Strobel, wie Anm. 8,
S. 48) - vgl. Felix Alfred Plattner, Die erste Groß-Expedition von Jesuiten-
Missionaren deutscher Zunge, in: NZM 1 (1949), S. 169-183.

19 Antonio Dominguez Ortiz, The golden Age ofSpain 1516-1659, London

1971, S. 310. In den amerikanischen Ordenshäusern wirkte sich unter
anderem der Gegensatz zwischen Kreolen und Spaniern nachteilig aus.

20 Vgl. Bernhard Duhr, Geschichte derJesuiten in den Ländern deutscher
Zunge, Bd 4: Im 18. Jahrhundert, 2. Teil, München 1928, S. 505;

21 Informationen über Schweizer Jesuiten in Lateinamerika erhält man
daher auch aus Darstellungen über deutsche Jesuiten: Bernhard Duhr,
Geschichte derJesuiten m den Ländern deutscher Zunge, 4 Bde, Freiburg i. Br-
München 1907-1928; ders., Deutsche Auslandssehnsucht im 18. Jahrhundert.
Aus der überseeischen Missionsarbeit deutscherJesuiten, Stuttgart 1928; Viktor

Hantzsch, Der Anteil der deutschen Jesuiten an der wissenschaftlichen
Erforschung Lateinamerikas, in: Studium Lipsense, Ehrengabe Karl Lamprecht,

Berlin 1909, S. 270-286; Karl Heinrich Oberacker, Der deutsche Beitrag

zum Aufbau der Brasilianischen Nation, Sao Paulo 1966; Vicente D. Sierra,

Los Jesuitas germanos en la conquista espritual de Hispano-America,
Buenos Aires 1944.



158 Thomas Henkel

allem deshalb, weil sie in einer kurzen Zeitspanne relativ zahlreich
auftraten22.

77. Die Bittsteller und ihre Motive

Schweizern, die in die Gesellschaft Jesu eingetreten waren, standen
also neben den typischen Ordenstätigkeiten von Lehramt und
Seelsorge auch andere, nicht minder attraktive Betätigungsfelder offen.
Um allerdings in die Missionen nach Übersee gesandt zu werden,
bedurfte es einer Bewilligung des Generaloberen in Rom, an den
ein zukünftiger Missionar mit einem Bittgesuch gelangen mußte.
Als solcher Gesuchsteller zählte er zu der großen Zahl der Indipe-
tae, was man etwas ungelenk als «Indienbittsteller» übersetzen
könnte. «Indien» bezeichnetete damals sowohl Ost- wie Westindien

und war mit «Missionen» gleichbedeutend.
Eine Großzahl dieser Bittschriften ist heute noch im Archiv des

Generalats in Rom erhalten. Die Sammlung dieser Epistulae lndi-
petarum umfaßt über 14 300 Briefe aus den Jahren 1585 bis 177223,

wobei zu bemerken ist, daß die Archivbestände keineswegs
vollständig sind. Es scheint, daß in den deutschsprachigen Ordensprovinzen

das Verlangen, nach Übersee gesandt zu werden, besonders

groß war, denn alleine aus den Jahren 1612 bis 1740 werden 2400
Gesuche von gut 1000 Bittstellern - darunter auch Schweizer -
aufbewahrt24. Das ungleiche Verhältnis zeigt, daß man sich mit der
ersten Abweisung nicht sofort abfand. Ein eifriger Indipeta war
zum Beispiel Johann Kaspar Deprato aus Alpnach (1681-1755),

22 Hugo Storni, Consideraciones sobre el «Catdlogo de los jesuitas de la

provmcia del Paraguay» (Cuenca de la Plata) 1585-1768, in: Titus Heyden-
REiCH/Jürgen Schneider (Hgg.), Paraguay. Referate des 6. interdisziplinären
Kolloquiums der Sektion Lateinamerika des Zentralinstituts 06, München
1984, S. 9-19. Genaue Zahlen: 878 Spanier, 411 Kreolen, 115 Italiener, 95
Deutsche, 29 Franzosen, 20 Belgier, 10 Engländer (ebda., S. 11 f.).

23 Joseph Albert Otto, Kirche im Wachsen. 400 Jahre Jesuitenorden im
Dienste der Weitmission, Freiburg i. Br. 1965, S. 96.

24 Ebda., S.89.



Schweizer Jesuiten als Missionare in Lateinamerika 159

dessen jährlichem Ersuchen erst nach der achten Bittschrift stattgegeben

wurde25. In seiner Beharrlichkeit stand ihm der Konstanzer
Alois Konrad Pfeil (1638-1701) mit sechs Gesuchen kaum nach26.

Mußte sich Deprato nur sieben Jahre gedulden, dauerte es bei Pfeil
volle vierzehn Jahre, bis der General seine Zustimmung gab. Die
hohe Zahl der Gesuche und die lange Dauer, bis diesen entsprochen
wurde, zeigt aber nicht nur das eifrige Verlangen der Indipetae,
sondern auch die restriktive Bewilligungspraxis des Ordens. Die
Gesuchsteller sollten sich vorerst bewähren und wurden von ihren
Ordensoberen nur ungern freigestellt, da sie in der Heimatprovinz
oft selbst dringend benötigt wurden.

Eine Sonderstellung nahmen die Laienbrüder (Coadjutores
Temporales) ein. Sie wurden normalerweise direkt für die Missionen
angeworben, da dort technisches Know-how gefragt war. Im
bayerischen Landsberg wurde für sie um 1720 gar ein spezielles
Missionsseminar eingerichtet27. Sie gelangten meist noch als Novizen

nach Amerika. Es gibt daher unter den Epistulis Indipetarum
kaum Briefe von Laienbrüdern. Da diese oftmals weder lesen noch
schreiben konnten, finden sich von ihnen auch sonst kaum Zeugnisse.

Auch bei den Patres war es möglich, im Hinblick auf eine

zukünftige Missionstätigkeit in den Orden aufgenommen zu werden.

So wurde Christian Georg Cotter aus dem Val d'Anniviers28
(1698-1730) als Priester ins Noviziat aufgenommen und schon bei
seinem Eintritt für die überseeischen Missionen bestimmt.

Es scheint, daß sich die strengen Zulassungsgepflogenheiten im
18. Jahrhundert im allgemeinen etwas gelockert hatten; denn es kam

nun auch vor, daß Ordensangehörige noch während ihrer Ausbildung

nach Übersee geschickt wurden und dort ihre Studien zu

25 Vgl. Depratos Gesuche von 1708 bis 1715. ARS/: Germ. Sup. 18: f. 137,
167, 197, 212; Fondo Gesmtico 754: f. 394, 404, 424, 441. Vgl. ebenfalls Duhr
(wie Anm. 20), S. 514.

26 Vgl. Pfeils Gesuche von 1664 bis 1676. ARS/: Fondo Gesmtico 754: f. 28,
82f, 108f., 114f, 136,152f

27 Vgl. Duhr (wie Anm. 20), S. 532f.
28 Strobel (wie Anm. 8), S. 132. Cotter war aber nicht in Peru, sondern in

Neu-Granada tätig und starb am 2. Juni 1730 im Kollegium von Tunja. (ARS/:
N.R. &Quit.4,f.253v).



160 Thomas Henkel

Ende führten. Zu ihnen gehörten etwa der Urner Karl Rechberg
(1688-1746) und der Luzerner Johann Anton Balthasar (1697-
1763), die ihre Theologiestudien in Cordoba im heutigen Argentinien

beziehungsweise in Mexico-Stadt vollendeten. Dieses
Phänomen ist wohl auf den großen Mangel an Missionskräften
zurückzuführen. Die Generaloberen ermunterten daher die
Provinziale in zunehmendem Maße, Leute für die Missionen in
Übersee freizustellen oder in Hinblick auf eine derartige Tätigkeit
aufzunehmen29. Von einer solchen Mangelsituation konnte zum
Beispiel Jean Magnin aus Hauteville (1701-1753) profitieren, als er,
ohne je ein Bittgesuch gestellt zu haben, ad Indias gerufen wurde:
Nachdem 1720 ein Schiff mit vierzig für die Provinz Quito
bestimmten Jesuitenmissionaren gesunken war, konnte drei Jahre
später der erst 22jährige Freiburger die nicht ganz ungefährliche
Reise nach Übersee antreten.

Was die einzelnen Bittsteller dazu trieb, sich in die Missionen
begeben zu wollen, wird letzten Endes ihr Geheimnis bleiben. Die
Briefe an den General zeigen in dieser Hinsicht sicherlich nur eine
Seite. In diesen Schreiben ist zum einen von den verschiedenen
Fähigkeiten, wie gute sprachliche oder mathematische Kenntnisse,
die Rede, die für eine Tätigkeit in den Missionen von Vorteil
waren, zum anderen kommt der Bittsteller auch auf sein Verlangen
zu sprechen, das ihn womöglich schon seit dem Kindesalter
erfüllte: unzählige Völkerscharen ihrem Seelenheil zuzuführen.

Sicherlich kann im Drang nach den Missionen eine Ausformung
des für den Jesuitenorden typischen innerweltlichen Heiligkeits-
strebens gesehen werden. Für viele war er geradezu Ausdruck ihres
Übereifers, denn bei einem Missionseinsatz mit seinen Strapazen
und Lebensgefahren bestanden die besten Aussichten, zur Heiligkeit

zu gelangen. Dieser Aspekt sollte bei der Betrachtung des

Phänomens nicht vernachlässigt werden. Die Worte von Jodok Perret
aus Freiburg (1633-1707), seines Zeichens Provinzial der Vizeprovinz

Maranhäo (Amazonasgebiet), mit denen er um neue Missionskräfte

wirbt, sprechen in diesem Sinne für sich:

29 Vgl. den Überblick über die Anfragen der Generaloberen an die Provinziale

der Oberdeutschen Provinz in der ersten Hälfte des 18. Jahrhunderts bei:
Duhr (wie Anm. 20), S. 503-507.



Schweizer Jesuiten als Missionare in Lateinamerika 161

Wer nach den Drangsalen Christi dürstet, dem wird hier bis zur Genüge
Gelegenheit geboten; denn die Roheit der Indianer sowie die
Ausschweifungen und die Habsucht der Europäer sättigen ihn hinreichend30.

Als großes Vorbild galt der Ordensheilige Franz Xaver (1506-
1552), dessen Briefe im Jahre 1596 zum ersten Mal vollständig
veröffentlicht wurden31. Die zahlreichen Auflagen und Übersetzungen

belegen die Popularität dieses Werkes32, und wohl mehr als nur
ein Jesuit wurde durch diese Lektüre in seinem Drang bestärkt,
seine Vollendung unter den wilden Heiden zu suchen. Dieses
Verlangen konnte durchaus krasse Züge annehmen. So wünschte etwa
der deutsche Jesuitenpater Dominikus Mayr kurz nach seiner
Ankunft in den Mojos-Missionen (Bolivien), er möge doch wie einer
seiner Mitbrüder, der vor kurzem von den Indianern mit Pfeilen
erschossen worden war, den Märtyrertod erleiden33.

Von einem ähnlichen Selbstzerstörungseifer scheint auch Martin
Schmid beseelt gewesen zu sein, als er seiner Familie im eingangs
bereits zitierten Brief mitteilte:

Ihr werdet villeicht sagen, ich werde vill zu leiden haben, ja es ist wahr,
aber disses schrekket mich so wenig ab, das es mich villmehr aufmunteret,

mir vill grössere lust machet, auf das ich dem allervornembsten
exemplar, Christo unserem allergüttigsten vatter, desto gleicher und
ähnlicher werde34.

Neben diesem gesteigerten Heiligkeitsstreben war wohl auch eine

gute Portion Abenteuerlust im Spiel, wenn Schmid behauptet, die

größere Ehre Gottes und das Heil des Nächsten rufe ihn von der

30 Jodok Perret an die Patres und Brüder der Oberdeutschen Provinz; Parä,
27. Dezember 1683. BSB: Clm 26472, f. lOlv.

31 Francisci Xaverü Epistolarum libri IV ab Horatio Tursellino ex His-
panico in Latinum conversi, Rom 1596.

32 Das Werk erhielt bis 1753 acht Auflagen. Daneben gab es zahlreiche
Übersetzungen (vgl. Carlos Sommervogel, Bibliotheque de la Compagnie de
Jesus, Bd 7, Brüssel 1896, S. 142-143).

33 Dominikus Mayr an seinen Herrn Schwager in Teutschland, Concepciön
bei den Baures, 30. September 1718 in: Der neue Welt-Bott mit allerhand
Nachrichten deren Missionarien Soc. Jesu, Bd 1, Augsburg 1726, Nr. 167,
S.59.

34 P Martin Schmid an seinen Bruder Franz Silvan Schmid, München,
11. Juli 1726, in: Schmid, Briefe, 26.



162 Thomas Henkel

Alten in die Neue Welt. Geweckt wurde diese Abenteuerlust durch
die zahlreichen Berichte der in Übersee tätigen Ordensbrüder, die

man zum Teil persönlich kannte. Zum Zwecke der Erbauung wurden

von ihren Briefen oft Duplikate für die einzelnen
Ordensniederlassungen angefertigt. Im Bayerischen Hauptstaatsarchiv in
München, welches das Ordensarchiv der alten Oberdeutschen
Provinz beherbergt, finden sich zum Beispiel vom Brief des Urners
Karl Rechberg vom 8. Februar 1725 aus Buenos Aires nicht weniger

als fünf Exemplare, darunter eine Abschrift für das Kollegium
in Freiburg35.

Bereits ab 1717 wurden derartige Berichte in Frankreich als Lettres

edifiantes veröffentlicht36, und 1726 gab Pater Joseph Stöcklein
(1676-1733) in Augsburg den ersten Teil seines Neuen Welt-Botts
heraus37. Neben Übersetzungen der Lettres edifiantes machte er
dem deutschen Publikum Briefe und Berichte deutscher
Jesuitenmissionare aus aller Herren Ländern zugänglich, indem er sie vom
Lateinischen in sein prägnantes Deutsch übertrug.

///. Die Reise nach Übersee

Die zukünftigen Missionare vermehrten ihrerseits die Nachrichten
aus der Fremde um zahlreiche Briefe und Reiseberichte, die sie auf

33 Vgl. die drei Exemplare unterJes.595/1 und die zwei unter/es. 607.
36Die Lettres edifiantes erschienen von 1717 bis 1728 in Paris (Sommervogel,

wie Anm. 32, Bd 3, S. 1512-1515).
37 Der neue Welt-Bott mit allerhand nachrichten deren Missionarien Soc.

Jesu. Allerhand so lehr- als geist-reiche Brief, Schnfften und Reisbeschreibungen,

welche von denen Missionariis der Gesellschaft Jesu aus beyden Indien
und andern über meer gelegenen Ländern seit An. 1642. biß auf dasJahr

1726. in Europa angelangt seynd, Augsburg 1726. Der neue Welt-Bott wurde
bis 1761 fortgeführt, erschien zuletzt in Graz und umfaßt fünf Bände.
(Sommervogel, wie Anm. 32, Bd 7, S. 1585-1586). Zum Herausgeber Joseph Stöcklein

SJ und zum neuen Welt-Bott vgl. P. Joseph Stöcklems «Neuer Welt-Bott»,
ein Vorläufer der «katholischen Missionen» im 18. Jh., in: Die katholischen
Missionen 22 (19051, S. 1-4, 30-33, 80-83, 103-107; Die Jesuiten in Bayern,
1549-1773. Ausstellung des Bayerischen Hauptstaatsarchivs und der
Oberdeutschen Provinz der Gesellschaft Jesu, München 1991, S. 250-252.



Schweizer Jesuiten als Missionare in Lateinamerika 163

ihrer Reise nach Übersee an ihre zurückgebliebenen Mitbrüder
oder Familienangehörigen sandten. Die große Anzahl dieser
Berichte ist einerseits ein Indiz für den hohen Stellenwert, den die
weite Reise im Leben eines Jesuitenmissionars einnahm, andererseits

aber auch ein Ergebnis des erleichterten Postverkehrs, da die
Reiseroute an den wichtigen Schaltstellen der Ordensorganisation
entlangführte. Es bestand daher ein zusätzlicher Anreiz, die neuen
und ungewohnten Eindrücke auf dieser im wahrsten Sinne des

Wortes einmaligen Reise schriftlich mitzuteilen.
Wie sich diese Reise konkret abspielen konnte, sei am Beispiel

des bereits erwähnten Johann Kaspar Deprato gezeigt38. Der Ob-
waldner, der ursprünglich Andermatt geheißen und seinen Namen
schon zur Gymnasialzeit latinisiert hatte, war vor und und dann
wieder nach seinem Theologiestudium am Kollegium St. Michael
in Freiburg insgesamt fünf Jahre als Lehrer tätig gewesen, als nach

langem Warten am 28. April 171639 eine Gruppe von neun
deutschen Jesuitenmissionaren, zu der sich auch Johann Kaspar
Deprato gesellen sollte, von Konstanz herkommend in Freiburg
eintraf. Wie die Historia des Kollegiums überliefert40, luden die
Schultheißen und der Rat der Stadt die Missionare zu einem Festmahl

ein. Ja, der Bischof und die Schultheißen fanden es nicht unter
ihrer Würde, einer zur Ehre der Missionare gegebenen privaten
Theatervorstellung ohne Einladung beizuwohnen, und der Rat soll

zur Feier des Anlasses sogar ein paar Krüge Ehrenwein gespendet
haben. Am Folgetag trugen Schüler ihrem verehrten Lehrer das

Gepäck bis zum Landgut der Jesuiten in Marsens nach. Dann ging
es weiter an den Genfersee, wo die Missionare, wie der Chronist

38 Zur folgenden Darstellung vgl. hauptsächlich: (Anton Huonder,) Eine
Missionsreise nach Hochperu vor 200Jahren. Nach den handschriftlichen
Aufzeichnungen des P. FrfanzlXfaver] Dirrhaim S.J., Missionärs bei den Moxos-
mdianern, in: Die katholischen Missionen 45 (1916/17), S. 49-52, 77-80,
104-106; Johannes Beckmann, Ein Freiburger Missionar unter den Indianern
Hochperus im 18. Jahrhundert, in: Bethlehem 37 (1932), S. 113-117. Zu
Deprato vgl. Ephrem Omlin, Die Geistlichen Obwaldens vom 13. Jahrhundert

bis zur Gegenwart, Samen 1984, S. 130.
39 KUBF: L 172, VII, f. 44r (ich danke Dr. J. Leisibach von der KUBF für

diesen Hinweis).
40 Historia Collegü Friburgensis, S. 390 (KUBF: L 107).



164 Thomas Henkel

nicht ohne Schalkhaftigkeit zu berichten weiß, vor ihrer Seereise
eine erste Probefahrt machen konnten. Von Genf führte die Reise
über Lyon und Avignon nach Marseille. Hier wurde die Wartezeit
bis zur Überfahrt nach Cädiz am 13. Juli mit der Seelsorge für
Galeerensträflinge überbrückt. Während seine Gefährten nach der
Ankunft (22. Juli) weiter nach Sevilla reisten, blieb Deprato als

Beichtvater in Cädiz zurück, wo am 24. November weitere
Missionare, darunter auch die Schweizer Anton Betschon aus

Laufenburg, Tobias Pettola aus Charmey und Karl Rechberg aus
Altdorf, eintrafen. Allmählich kamen so in Sevilla über 100

Missionare zusammen, von denen 62 für Paraguay41 und weitere 16 —

Deprato miteingerechnet - für Peru, die restlichen aber für Mexiko
bestimmt waren. Am 30. Januar 1717 begaben sich die Paraguay-
und Perumissionare zurück nach Cädiz, wo sie sich allerdings noch
über einen Monat gedulden mußten: Zuerst lauerten ihnen drei
türkische Schiffe auf, und nachher verunmöglichte die ungünstige
Wetterlage das Auslaufen, dafür hatte sie den Türken den Garaus
gemacht42. Bevor es schließlich soweit war und sich die
Paraguaymissionare an Bord des Flaggschiffes der Flotte - der «Almiranta»

- und die Perumissionare auf die «Capitama» begeben und in See

stechen konnten, mußten sie sich einer Musterung durch die
staatlichen Behörden unterziehen; denn die Krone hatte aufgrund des

Patronatsrechts für die Überfahrt eines jeden 350 Silberpesos43 zu
bezahlen und entrichtete auch später für jeden Missionar in Übersee

eine jährliche Pension in ähnlicher Höhe44. Johann Kaspar
Deprato und seine Gefährten waren also fortan ebenso wie viele
ihrer weniger frommen Landsleute Schweizer in fremden Diensten.

41 Der König hatte für Paraguay nur 60 Jesuiten bewilligt (vgl. Liste bei:
Pablo Pastells, Historia de la Compania de Jesus en la Provincia del Paraguay,
Bd 4, Madrid 1946, S. 123-127). Zwei Kandidaten -Josef Clausner und Josef
Schmid - wurden jedoch als Novizen zugelassen und reisten ohne staatliche
Entschädigung mit (Anton Betschon an den Provinzial der Oberdeutschen
Provinz, Cädiz, 28. März 1717. HStA.Jes. 607, Nr. 30).

42 Anton Betschon an den Provinzial der Oberdeutschen Provinz, Cädiz,
28. März 1717. HStA:Jes. 607, Nr. 30.

«Ebda.
44 Huonder (wie Anm. 2, S. 45f.) nennt Beträge zwischen 300 Talern und

400 Silberpesos.



Schweizer Jesuiten als Missionare in Lateinamerika 165

Die abenteuerliche Schiffsreise über den Atlantik war nicht ganz
ungefährlich: Als die Missionare nach 101 Tagen am 13. Juli feierlich

in Buenos Aires einziehen konnten, waren unter der Mannschaft

mehrere Todesopfer zu beklagen, und ein starker Sturm, der
die Flotte auf offener See zerstreut hatte, hatte die Schiffe arg
zugerichtet. In Buenos Aires trennten sich die Wege der für die
unterschiedlichen Provinzen vorgesehenen Missionare. Während
Betschon und Pettola mit weiteren Gefährten am 4. August zu den

dreißig Guarani'-Reduktionen des sogenannten Jesuitenstaates
aufbrachen und sich die restlichen Paraguaymissionare am 10. August
nach Cördoba begaben, um dort ihre Ausbildung zu vollenden,
erfolgte der Aufbruch von Depratos Gruppe erst am 9. September.
Auf 14 zweispännigen Ochsenkarren reiste er mit einem Troß von
41 Mann, der zur Verpflegung eine Menge Brennholz und Vieh mit
sich führte, über die Pampa, den Gran Chaco und am Fuße der
Anden entlang bis nach Jujui, wo sie am 20. November45 ankamen.
Hier wechselte man auf Maultiere und machte sich am 14. Dezember

an die beschwerliche Überquerung der Anden. Über Potosi,
Oruro und Cochabamba erreichte Deprato mit seinen Gefährten
nach einem haarsträubenden Abstieg, bei dem mehr als ein Maultier

in die Tiefe stürzte, am 9. April des Jahres 1718 Santa Cruz de la

Sierra. Nach einem längeren Aufenthalt in den nahen Chiquitos-
Missionen kamen sie schließlich dem Rio Negro und dem Rio
Mamore entlang am 1. September 1718 nach Loreto, der Hauptstation

der Mojos-Missionen, wo sie am Folgetag ihren Missionsdörfern

zugewiesen wurden. Auf diese Weise gelangte Johann Kaspar
Deprato nach einer mehr als zwei Jahre dauernden Reise zur wenig
später aufgehobenen Mission Desposorios de la Virgen bei den

Irenes, wo er wegen der Reisestrapazen und des ungewohnten Klimas
während fünf Wochen das Bett hüten mußte46.

45 Huonder (wie Anm. 38, S. 79) nennt den 23. November. Da weitere
Datenangaben wenig plausibel sind, übernehme ich im folgenden die
Datenangaben aus dem Brief des Dominikus Mayr an seinen Herrn Schwager in
Teutschland, Concepciön bei den Baures, 31. Dezember 1719, in: Der neue
Welt-Bott 1, Nr. 167, S. 55-59.

46 Dominikus Mayr an den Provinzial der Oberdeutschen Provinz, Concepciön

bei den Baures, 31. Dezember 1719, in: Der neue Welt-Bott 1, Nr. 170, S. 67.



166 Thomas Henkel

Die Reise nach Übersee kann zu Recht als bestdokumentierter
Abschnitt im Leben eines Missionars gelten. Angesichts der Fülle
an Informationen kann hier jedoch nur auf das Wesentliche
hingewiesen werden. Ich will deshalb auf die Auswertung der Quellen
hinsichtlich der Tatsache, daß die Beschreibung des Fremden oft
mehr Auskunft über den Autor als über das Beschriebene enthält,
verzichten und auch den Problemen, mit denen sich die Europäer
bei der Beschreibung einer ihnen völlig unbekannten Fauna und
Flora konfrontiert sahen, keine Beachtung schenken. Dagegen will
ich näher auf den kulturellen Relativierungsprozeß eingehen, dem
sich die Schweizer Jesuitenmissionare auf ihrer Reise unterzogen.
Von Bedeutung ist in dieser Hinsicht weniger die Überlandreise in
Lateinamerika, dafür um so mehr der Aufenthalt in Spanien (über
Portugal liegen leider kaum Zeugnisse vor). Denn hier trafen die
Schweizer Jesuiten auf eine andersgeartete Kultur, die aber als

europäische Kultur nicht zum vornherein als primitiv hätte abgetan
werden können. Da bis zur Einschiffung nach Übersee je nach

meteorologischen und vor allem politischen Umständen bis zu
zwei Jahre vergehen konnten, stand ihnen gezwungenermaßen
genügend Zeit zu einer Auseinandersetzung mit den kulturellen
Eigenheiten des Landes zur Verfügung, die mit dem Erlernen der
spanischen, selten auch einer indianischen Sprache und sehr bald
mit seelsorgerischer Tätigkeit, wie Beichthören oder
Kinderkatechese, genutzt wurde. Die Jesuitenmissionare kamen daher
sehr schnell in intensiven Kontakt mit den spanischen Sitten und
Gebräuchen, auf die etwa im Falle der Frömmigkeit mit
Bewunderung47, in jenem des spanischen Nationalstolzes aber eher mit
Befremden reagiert wurde48.

Das Ergebnis dieser Auseinandersetzung mit der spanischen als

einer andersartigen europäischen Kultur läßt sich wohl am
eindrücklichsten am Beispiel von Martin Schmid zeigen: In Sevilla lernt
er die spanischen Prozessionsbräuche kennen, die ihm in der Tat

47 Martin Schmid an seinen Bruder Franz Silvan Schmid, Sevilla, 27.
Februar 1727, in: Schmid, Briefe, S. 39.

48 Johann Caspar Deprato an den Provinzial der oberdeutschen Provinz,
Cädiz, 18. September 1716. HStA:Jes. 607, Nr. 20.



Schweizer Jesuiten als Missionare in Lateinamerika 167

spanisch vorkommen und ihn eher an die heimatliche Fastnacht
erinnern49. Als er aber 17 Jahre später mit Stolz in die Schweiz
berichtet, wie er mit den Indianern tanze, rechtfertigt er sich just mit
dem, was er damals in Sevilla erlebt hatte: daß nämlich die Spanier
bei hohen Kirchenfesten dasselbe täten und dies als Nachahmung
des tanzenden David vor der Bundeslade begründeten50.

Schmids Bereitschaft, auch indianische Elemente in die
Gottesdienstordnung aufzunehmen, ist ohne seine Konfrontation mit der
spanischen Volksfrömmigkeit nicht denkbar. Der Aufenthalt in
Spanien steht somit für die Schweizer Jesuitenmissionare in engem
Zusammenhang mit ihrer späteren missionarischen Tätigkeit und
ist im Sinne eines kulturellen Relativierungsprozesses von prägender

Bedeutung, auch wenn ihnen dieser Vorgang kaum bewußt war.

IV Die missionarische Tätigkeit in Theorie und Praxis

In Lateinamerika widmeten sich die Schweizer Jesuiten entsprechend

den vielen Betätigungsfeldern des Ordens nicht nur der
Missionierung der Indianer. Der aus der italienischen Enklave Cam-
pione am Luganersee stammende Laienbruder Andrea Bianchi
(1677-1740) etwa beteiligte sich als ausgebildeter Architekt an der

Errichtung zahlreicher kirchlicher und profaner Bauten51. Während

in Buenos Aires seine Mitarbeit unter anderem an der ältesten

49 Martin Schmid an seinen Bruder Franz Silvan Schmid, Sevilla, 27.
Februar 1727, in: Schmid, Briefe, S. 38.

50 Martin Schmid an P. Joseph Schumacher SJ, S. Rafael Chiquitos,
10. Oktober 1744, in: Schmid, Briefe, S. 84 (lat.) und 95 (dt. Übers.).

51 Zu Bianchi vgl. Guillermo Furlong, Arquitectos argentinos durante la
dommaciön hispänica, Buenos Aires 1946, S. 149-191: Andres Blanqui en
Buenos Aires, Cördoba y Misiones (1717-1740); ders., Matemäticos argentinos

durante la dommaciön hispänica, Buenos Aires 1946, S. 73-77: Pnmoli,
Blanqui, Brasanelli, Kraus y Sepp: 1700-1740; Dalmacio H. SobrOn,
Giovanni Andrea Bianchi e l'architettura coloniale argentma, Tesi all'Universitä
di Roma, 1979; Hugo Storni,Jesuitas italianos en el Rio de la Plata, in: Archi-
vum Historicum Societatis Jesu 48 (1979), S. 11; Art. «Blanqui, Andres», in:
New Catholic Encyclopedia, Bd 2, New York 1967, S. 604f.



168 Thomas Henkel

Kirche der Stadt - der Jesuitenkirche San Ignacio -, an der Iglesia
del Pilar, an der Kathedrale und am Cabildo - dem alten Rathaus -

verbürgt ist, amtete er in Cordoba als Baumeister der Kathedrale
und gestaltete deren Hauptportal. Weit weniger spektakulär, aber

häufiger war der Einsatz im Unterricht an den zahlreichen Kollegien

des Ordens. Den Schwerpunkt der Betätigung der Schweizer
Jesuiten bildete jedoch eindeutig die Mission. So verlebten jene
sechzehn, über deren Lebenslauf wir näher unterrichtet sind, von
den insgesamt 447 in Lateinamerika verbrachten Jahren 287 in den
Missionen selbst, was 64 Prozent entspricht. Zu diesen Zahlen ist
zu bemerken, daß auch ein Teil jener Zeit, die sie im Gebiet der
kolonialen Zivilisation zubrachten, mit Aufgaben für die Missionen

verbunden sein konnte: Johann Anton Balthasar übte zum
Beispiel während sechs Jahren in Mexico-Stadt das Amt eines
Missionsprokurators der Provinz Mexiko aus und war somit für die
materiellen Bedürfnisse sämtlicher Missionen zuständig. In
derselben Provinz Mexiko zeigte sich im Jahre 1751 in bezug auf den
Personalaufwand dagegen folgendes Bild: Von den 624 Patres und
Brüdern, welche die Provinz damals umfaßte, waren 493 in Profeß-
häusern, Kollegien und Residenzen beschäftigt, während gerade
131 oder 21 Prozent in den Missionen tätig waren52.

Diese Zahlen bestätigen einerseits die bereits erwähnte Tatsache,
daß der Schwerpunkt der Ordenstätigkeit auch in Lateinamerika
bei der Arbeit unter der europäischen Bevölkerung lag, andererseits
kommt in ihnen auch der Missionierungsdrang zum Ausdruck, von
dem die Schweizer Jesuiten beseelt gewesen waren. Aufgrund dieses

Gegensatzes konnte es durchaus vorkommen, daß es zwischen
den Spaniern und Kreolen des Ordens, welche die Indianer oft
genauso verachteten, wie es die Kolonisten taten, und den ausländischen

Idealisten zu Konflikten kam53. Dennoch blieb die Sehnsucht
bei jenen Schweizern, die zuerst in einem Kollegium tätig waren,
ungebrochen: Um in die Missionen gehen zu dürfen, hätte sich Jean

32 Vgl. Catalogus lus Provinciae Mexicanae a P. Joanne Antonio Balthasar
Provinciali confectus, et ad R[everendum] Admodum Pfatrem] N[ostrum]
Generalem missus die 1. Decembris, anno 1751. ARS/: Mex. 8, f. lr-34v.

53 Vgl. Wolfgang Reinhard, Geschichte der europäischen Expansion, Bd 2:
Die Neue Welt, Stuttgart 1985, S. 86.



Schweizer Jesuiten als Missionare in Lateinamerika 169

Magnin nach achtjähriger Lehrtätigkeit in Panama sogar freiwillig
für die Bekehrung der wilden Darien zur Verfügung gestellt54.

Trotz ihres Idealismus waren aber auch die Indianermissionare
ein Instrument der Kolonialpolitik. Die von ihnen errichteten
Missionssiedlungen - die sogenannten Reduktionen - besaßen zwar
einen besonderen Rechtsstatus, der die Indianer, abgesehen von der
geringen Kopfsteuer, von der Arbeits- und Steuerpflicht befreite;
sie dienten jedoch nicht nur der Evangelisierung, sondern auch der

Zivihsierung der Indianer. Nach zehn bis zwanzig Jahren verloren
sie in der Regel ihre Privilegien und wurden an den Weltklerus
übergeben, unter dessen Obhut sie meist verwahrlosten55. Neben
der Heranbildung von neuen Untertanen kamen den Reduktionen
auch terntorialpolitische Funktionen zu: Die als «Jesuitenstaat»
bekannten Reduktionen bei den Guarani, wo es den Jesuiten
gelang, durch königliche Einzelentscheide ein eigenes Corpus Iuris
zu schaffen56, dienten der Grenzsicherung gegen portugiesische
Eindringlinge, in Mexiko wurden die Missionsstationen zur größeren

Ehre Gottes weiter nach Norden vorgeschoben57, und am
Amazonas versuchten die Spanier vergeblich, sich mit Hilfe von
Missionen von der Quelle zur Mündung vorzuarbeiten, während
dort die Portugiesen mit denselben Mitteln ihre territorialen Interessen

gegenüber Franzosen, Engländern und Niederländern
verteidigten. In den portugiesischen Gebieten, wo die Versklavung der
Indianer bis Ende des 18. Jahrhunderts erlaubt war, konnten sich
die Jesuiten nach vergeblicher Opposition der Kontrolle über die

Indianersiedlungen - die sogenannten Aldeias - und der Aufsicht
über Vorstöße ins Landesinnere versichern. Es gelang ihnen damit,
die Versklavung der Indianer auf ein humanes Maß zu beschrän-

54 Jean Magnin an den Provinzial der Oberdeutschen Provinz, Panama,
29. August 1735. HStA.Jes. 595/6, f. 2r.

55Prien (wie Anm. 13), S. 233. Vgl. ebenfalls Johannes Beckmann, Die
Glaubensverbreitung in Lateinamerika, in: Handbuch der Kirchengeschichte,
Bd 5, Freiburg i. Br. 1970, S. 256-288 (hier S. 269).

56 Zur Entstehung des sog. Jesuitenstaates vgl. Prien (wie Anm. 13),
S. 282-284. Einen guten Überblick bietet neuerdings: Horst Günter,
Welteroberung und Christentum. Ein Handbuch zur Geschichte der Neuzeit,
Gütersloh 1992, S. 123-154.

57 Zur Mission als «Fronteinrichtung» in Mexiko, Guatemala und Kalifornien

vgl. Gunter (wie Anm. 56), S. 98-111.



170 Thomas Henkel

ken, indem sie einerseits die Vermietung der Indianer an die
Kolonisten regelten und andererseits bei den dem Nachschub von
Arbeitskräften dienenden Entradas die Indianer zu überreden
suchten, sich freiwillig in die Aldeias zu begeben. Neben diesen
Aldeias, die Arbeitskräfte für kirchliche Institutionen, öffentliche
Arbeiten und Plantagen stellten, entstanden weit entfernt von den
besiedelten Küstengebieten auch Missionsaldeias, die etwa den
spanischen Reduktionen entsprachen58.

Die Missiomerungsmethode, die in diesen Reduktionen praktiziert

wurde, war stark vom scholastischen Denken des 16.
Jahrhunderts geprägt und vom Jesuiten Jose de Acosta (1540-1600)
1588 grundlegend theoretisch erörtert worden59. In seiner
Beschreibung der Maynas-Missionen faßte Jean Magnin diese
Missiomerungsmethode in drei Hauptschritte zusammen: Zuerst müssen

die Indianer aus dem Dickicht des Urwaldes gelockt werden,
dann macht man aus ihnen Menschen und schließlich Christen60.

Im ersten Schritt versichert sich der Missionar mit Geschenken
und der Teilnahme an den Gelagen der Gunst der zu bekehrenden
Indianer, die er mit allen Kniffen des Jägers aufgespürt hat, und
versucht sie dazu zu bewegen, mit ihm zu kommen, um sich in einer
bestehenden Reduktion niederzulassen oder eine neue zu
gründen61. Zu diesem Zweck werden oft bereits bekehrte Indianer
mitgeführt, die ihre potentiellen Mitchristen beschenken und ihnen
ebenfalls gut zureden sollten62. Bei kriegerischen Stämmen ging es

allerdings weniger friedlich zu. So wurden die Missionare in
Nordmexiko bei Vorstößen in neues Gebiet von Truppen begleitet, da
die Vertreter der sanfteren Methode nur selten zurückgekehrt

58 Zu Reduktionen und Aldeias vgl. Prien (wie Anm. 13), S. 215-220.
59 Zur Missionstheorie vgl. ebda., S. 211-215. Eine neuere, allerdings wenig

kritische Darstellung von Acostas Werk De procurande Indorum salute bietet
Michael Sievernich, Vision und Mission der Neuen Welt Amerika bei Jose de
Acosta, in: Ignatianisch: Eigenart und Methode der Gesellschaft Jesu, hrsg.
von Michael Sievernich und Günter Switek, Freiburg i. Br. 21991,S. 293-313.

60 Magnin, Description, S. 132.
61 Ebda., S. 132-134,138f.
62 Zu dieser Methode vgl. Martin Schmids Bericht über die mehrmalige

Aussendung von dreihundert Indianern, um «ungläubige Indier aus den wäl-
dern zu ziehen.» (Martin Schmid an seinen Bruder Franz Silvan Schmid, Chi-
quitos, 28. September 1761, in: Schmid, Briefe, S. 114f.).



Schweizer Jesuiten als Missionare in Lateinamerika 171

waren63. Wie Magnin berichtet, war es üblich, bei Stämmen, die
ihren Missionar massakriert hatten oder nach anfänglicher
Zustimmung nicht gewillt waren, den katholischen Glauben anzunehmen,

ein Exempel zu statuieren64. Die Ergebnisse derartiger
Zwangsmissionierungen konnten jedoch sehr dürftig ausfallen. So

berichtet Magnin, wie der Wachtmeister Pedro de Ortega y Murga
im Jahre 1742 von einer Expedition mit einer Armee von neunzig
Indianern und zehn Mestizen an den Rio Nucuray - einem Nebenfluß

des Amazonas - gerade 22 wilde Indianer mitbrachte, von
denen zwei Jahre später noch zehn am Leben waren65.

Ist es - diesen Umständen zum Trotz - einmal gelungen, die
Indianer in den Siedlungen zu sammeln, so geht es in einem zweiten
Schritt darum, sie zu zivilisieren oder - mit den Worten Magnins -
zu vernünftigen Menschen zu machen. Die Indianer werden zu
regelmäßiger Arbeit angehalten und an einen geregelten Tagesablauf

gewöhnt. Analog zur spanischen Gemeindeverwaltung bildet

der Missionar aus den Kaziken einen Verwaltungsstab, der ihm
Rechenschaft schuldig ist66. Die Indianer sollten so nach und nach

von ihrem angestammten Verhalten abgebracht werden, soweit es

den europäischen Vorstellungen von Wirtschaftlichkeit und Ordnung

nicht entsprach. Dagegen wurden positiv bewertete
Eigenschaften, wie die Verachtung des Reichtums, musikalische Fähigkeiten

und die große handwerkliche Geschicklichkeit durchaus
miteinbezogen und gefördert.

Im Unterschied zu den ersten beiden Schritten, bei denen mit
viel Entgegenkommen und Milde vorgegangen wird, ist nach der
Meinung Magnins bei der Christianisierung Strenge notwendig;
denn nur auf diese Weise sei es möglich, den Indianern die moralischen

Werte des Christentums bei- und sie von ihren traditionellen
religiösen Vorstellungen, soweit sie katholischen nicht zu entsprechen

schienen, abzubringen. Magnin sieht allerdings ein, daß dabei

63 Vgl. Fintan Warren, Jesuit Historians ofSinalo-Sonora, in: Americas 18

(1961/62), S. 329-339 (hier S. 331).
64 Magnin, Description, S. 135f.
65 Descubrimiento del Nucuray junto a pastaza en la provincia de Maynas.

Datiert: 11.9.1742, Nachtrag vom 6.1.1744. Archivo Historico Nactondl Madrid:

Jesuitas Leg. 251j, 2-g.
66 Magnin, Description, S. 145.



172 Thomas Henkel

ein gewißes Maß an Härte nicht überschritten werden darf, da die
Indianer sonst zur Flucht getrieben würden. So seien zu Beginn
besonders bei der Polygamie Zugeständnisse zu machen67. Da die
Erwachsenen meist ihr Leben lang ihren alten Vorstellungen mehr
oder weniger verhaftet blieben, wurden sie mit Ausnahme einiger
Kaziken in der Regel im Katechumenat belassen und erst vor ihrem
Tode getauft68. Die Kinder empfingen dagegen aufgrund der hohen
Kindersterblichkeit die Taufe bei der Geburt und wurden täglich in
der Christenlehre unterrichtet69.

Über das Ergebnis dieses über Jahre dauernden Missionie-
rungsprozesses macht sich Magnin keine großen Illusionen. Er ist
der Meinung, daß die Indianer von ihren alten Verhaltensweisen
nicht vollständig abzubringen seien. Immerhin könnten Rückfälle
verhindert werden und in den gut etablierten Reduktionen würden
die alten religiösen Riten, die in der Sicht Magnins als Zaubereien
abqualifiziert werden, nur noch im Geheimen praktiziert70.

Aus Magnins ernüchterndem Befund - so glaube ich - wird
deutlich, daß sich die Indianer nicht unbedingt wegen des Christentums

um ihren Missionar scharten. Mit einem Missionar war man
dem Zugriff der Kolonisten entzogen. Zudem brachte er
Geschenke mit, und wenn man ihn bei sich behielt, konnte er weiterhin

die begehrten Erzeugnisse der Europäer beschaffen oder in
einem begrenzteren Rahmen deren Herstellung einführen. Ein
wichtiger Grund, in der Reduktion zu bleiben, war der gesicherte
Lebensunterhalt. So stellt der Luzerner Philipp Segesser71 (1689—

1761) fest, «daß die Indianer in California, wenn sie den Kessel mit

67 Ebda., S. 155f.
68 Ebda., S. 154.
69 Über die sofortige Taufe der Kinder vgl.: Martin Schmid an seinen Bruder

Franz Silvan Schmid, Chiquitos, 28. September 1761, in: Schmid, Briefe, S. 115.
70 Magnin, Description, S. 173.
71 Zu Philipp Segesser (von Brunegg) vgl.: Art. «Segesser, Philipp», in: New

Catholic Encyclopedia, Bd 13, New York 1967, S. 48; Gottfried Hotz, Indianische

Ledermalereien. Figurenreiche Darstellungen von Grenzkonflikten
zwischen Mexico und dem Missouri um 1720, Berlin 1960; Philipp Anton
Segesser, Die Berichte des P. Ph. Segesser aus der GesellschaftJesu über seine
Mission in Sonora, 1731-1761, in: Katholische Schweizer-Blätter NF 2 (1886),
S. 356-375, 401-434, 465-499 (enthält S. 406-434 und 465-499 die «Relation
des P. Philipp über seine Mission in Pimeria de Sonora, 1737»).



Schweizer Jesuiten als Missionare in Lateinamerika 173

Türkenkorn nicht sieden sehen, nicht zur Christenlehre
kommen»72, und Anton Betschon befürchtet, daß die Guarani in die
Wildnis zurückkehren und vom katholischen Glauben abfallen
würden, wenn es nicht möglich sei, sie mit genügend Vieh zu
versorgen73. Dementsprechend mußte ein Missionar nicht nur um das

Seelenheil, sondern auch um das leibliche Wohl seiner Indianer
besorgt sein, was einen enormen Arbeitsaufwand bedeutete.

Wenn sich die Indianer in eine Reduktion begaben, mußte daher
in gewisser Weise die «Rechnung stimmen». War dies nicht der Fall,
konnte es durchaus vorkommen, daß sich die Indianer wieder in die
Wildnis zurückzogen. Dann mußten sie allerdings mit einer
Strafexpedition rechnen. In dieser Situation konnte der Missionar bei
den Soldaten jeweils um Milde für seine Schäfchen bitten, die ihm
dann um so ergebener waren74.

War der Missionar in diesem Sinne für die Indianer ein Mittel,
das der Verschaffung von Vorteilen, beziehungsweise der Verhinderung

von Nachteilen diente, konnte den Indianern aus der Sicht
des Missionars durchaus auch die Funktion eines Mittels zukommen.

So kraß dies auch erscheinen mag: Sie boten ihm die Gelegenheit,

jene Mühsale zu erdulden, die ihn zur Heiligkeit führen konnten.

So geht Magnin mit jenem Missionar einig, der behauptet, daß
der Missionar das schwerste Kreuz zu tragen habe75, und
beschließt seine Missionsbeschreibung mit den Martyrien jener
Missionare, die eines gewaltsamen Todes gestorben sind76. In
dieser Sicht der Dinge verwandeln sich die Maynas-Missionen in
einen Kalvarienberg, wo jeder Baumstamm zu einem Kreuz wird,
und ihre Missionare werden zu wahrhaften Meistern («Champions»)

der Nachfolge Christi77.

72 Segesser (wie Anm. 71), S. 479.
73 Anton Betschon an den Provinzial der Oberdeutschen Provinz, Cosmas

und Damian, 14. Juli 1719. HStA.Jes. 595/1, f. 63r.
74 Vgl. Magnin, Description, S. 218-220.
75 Ebda., S. 197f.
76 Ebda., S. 227-237: Missionnaires morts dans ces missions, victimes de la

charite.
77 Ebda., S. 237. Zum Heiligkeitsstreben als eigentlichem Missionierungs-

motiv vgl. die Feststellung, die Bitterli bei den französischen Tesuiten-
missionaren der Huronen macht: «Man kann sich dem Eindruck nicht entziehen,

die Missionare hätten dem Bekehrungsziel zunehmend weniger



174 Thomas Henkel

Eine derartige Auffassung der Missionsarbeit mag uns heute als

pervers erscheinen, sie erlaubte es den Missionaren aber erst, die
enormen physischen und psychischen Belastungen, denen sie

ausgesetzt waren, zu bewältigen. Dabei wurde jeder einzelne mit den

vielschichtigen Problemen seines Auftrages auf seine Weise
konfrontiert:

Alois Konrad Pfeil78 wurde nach einer gerade sechswöchigen
Lehrzeit an den Xingü - einen Nebenfluß des Amazonas - gesandt,
wo er als einziger Missionar die Aufsicht über dreißig Missions-
aldeias innehatte. Nicht genug, daß er sich bei diesen Verhältnissen
fast vergeblich abmühte, seine Schäfchen zu Arbeit und Sittlichkeit
anzuhalten, hinzu kamen Konflikte mit benachbarten Stämmen,
die kannibalische Bräuche pflegten, und mit portugiesischen
Sklavenjägern, die ihm seine Schützlinge sogar aus der Kirche entführten.

Es ist daher nur allzu verständlich, wenn er seine Missionsstation

ein Theatrum Patientiae ac Crucisperpetuae nannte79. Trotz
diesen Mühsalen, die ihm durch das heiße Klima noch beschwerlicher

erschienen, wurde Pfeil aber auch Akteur der internationalen
Politik, indem er in einer Abhandlung die portugiesischen
Ansprüche auf das nördliche Mündungsgebiet des Amazonas
darlegte, die übrigens noch bei der endgültigen Beilegung der
Grenzstreitigkeiten zwischen Brasilien und Frankreich im Jahre 1899 von
Bedeutung war80. Neben seiner missionarischen und geographi-

Gewicht beigemessen und ihre Arbeit im Laufe der Zeit stärker unter dem
Aspekt einer in dornenvoller Auseinandersetzung mit dem Bösen erstrittenen
persönlichen Bewährung gesehen.» (Urs Bitterli, Alte Welt - neue Welt. Formen

des europäisch-überseeischen Kulturkontakts vom 15. bis zum 18.
Jahrhundert, München 1986, S. 118).

78 Vgl. Serafim Leite, Historia da Companhia de Jesus no Brasil, Bd 9, Rio
de Janeiro 1949, S. 48-53; Sancti Claudn Beatificationis et canonizationis ser-
vae Dei Annae de Xamtonge, fundatricis Societatis a S. Ursula de Dole
(\1621). Positio super virtutwus ex officio concmnata, Cittä del Vaticano 1972
(Sacra Congregatio pro causis sanctorum, officium historicum, 19), S. 509-512.

79 Vgl. Pfeil an den Provinzial der Oberdeutschen Provinz, Parä, 5. August
1679. BSB: Clm 26472, f. 87r-97v.

80 Vgl. Second memoire presente par les Etats- Unis du Bresil au Gouvernement
de la Confederation Suisse, Arbitre choisi selon stipulatwns du Tratte con-

clu ä Rio de Janeiro, le 10 Avril 1897, entre le Bresil et la France,
5 Bde, Bern 1899: 2. Bd, S. 107-119, 371-375; 4. Bd, S. 21-29, 143-146; 5. Bd,
Nr. XII (Facsimile).



Schweizer Jesuiten als Missionare in Lateinamerika 175

sehen Tätigkeit trat er auch mit Kaiser und Papst in Briefwechsel,
um die Heiligsprechung des von ihm aufs heißeste verehrten Aloy-
sius Gonzaga zu beschleunigen81.

Auf ähnlich einsamem Posten befand sich Philipp Anton Segesser
mit seiner ersten Station, San Javier del Bac im Norden Mexikos -
zehn Kilometer südlich des heutigen Tucson (Arizona). Wegen
gesundheitlichen Problemen mußte er aber bald nach Süden
versetzt werden. Die Nachbarstation, San Ignazio, wurde dem aus dem

sanktgallischen Oberried stammenden Kaspar Stiger (1695-1762)
anvertraut, der sich während der fast dreißig Jahre, die er dort
verbrachte, auch mit aufständischen Indianern und Kolonisten
herumschlagen mußte. Aufgrund seiner besonderen Fähigkeit, die Gunst
der Indianer für sich zu gewinnen, hätte er sich noch weiter nach
Norden zu den Hopis vorwagen sollen. Da der Gouverneur ihm
jedoch keine Truppen zur Verfügung stellte, mußte das ganze
Unternehmen schließlich abgeblasen werden82.

Der dritte Schweizer in Mexiko, Johann Anton Balthasar
(1697-1763), weilte nur kurz in den Missionen, da ihm ein Augenleiden

die Weiterarbeit verunmöglichte. Er unterrichtete am
Indianerkolleg in Mexico-Stadt, wurde später Generalvisitator der
Missionen, darauf Provinzial der Provinz Mexiko und war für längere
Zeit Missionsprokurator83.

Ein exemplarisches Missionarsdasein führte der bereits mehrmals

erwähnte Martin Schmid. In den Chiquitos-Missionen, die

zur Provinz Paraguay gehörten, unterrichtete er die Chiquitanos in
Musik und Instrumentenbau und komponierte selbst Kirchen-

81 Pfeil an den Ordensgeneral, Parä, 7. Tuli 1695. ARS]: Bras. 3 III, f. 330v.
82 Vgl. Johannes Beckmann, Pionierarbeit eines Rheintalers in Nordmexico.

Pater Kaspar Stiger SJ aus Kobelwald (1695-1758) [sie], in: Jahrbuch «Unser
Rheintal» (Au SG) 1966, S. 85-93.

83 Vgl. Johannes Beckmann, Ein Luzerner Missionar in Mexico: P. Johannes
Balthasar SJ 1692-1763[sk], in: Bethlehem 39 (1934), S. 268-271, 305-307;
Ernest J. Burrus, Kino and Manje. Explorers of Sonora and Arizona, Rom
1971, S. 709-735; Peter Masten Dünne,/««« Antonio Balthasar. Padre vistta-
dor to the Sonora Frontier 1744-1745. Two Original Reports, Arizona 1957;
Fintan Warren,Jesuit Historians ofSmalo-Sonora, in: Americas 18 (1961/62),
S. 329-339; Francisco Zambrano, Diccionario Bw-Bibliografico de la Com-
pania de Jesus en Mexico, Bd 15, Mexico-City 1977, S. 227-28L



176 Thomas Henkel

musik84. In späteren Jahren richtete er Werkstätten ein und baute
Kirchen85. Schmid war neben dem aus Freudenfels im thurgau-
ischen Eschenz stammenden und in denselben Missionen tätigen
Laienbruder Andreas Roth86 (1722 - nach 1773) der einzige
Schweizer Jesuit, der die Ausweisung des Ordens aus den spanischen

Gebieten erlebte. Trotz seines hohen Alters von 73 Jahren
mußte er Ende 1767 die beschwerliche Reise auf sich nehmen und
kehrte über Spanien, wo er mehr als ein Jahr festgehalten wurde,
und Italien Anfang 1771 nach Luzern zurück. Die Aufhebung des

Jesuitenordens im Jahre 1773 erlebte Schmid aber nicht mehr. Nach
einem Schlaganfall starb er am 10. März 1772 und wurde in der
Jesuitenkirche in Luzern beigesetzt87.

In den eigentlichen Reduktionen von Paraguay, bei den Guarani,
waren drei Jesuiten aus der Schweiz tätig: Anton Betschon, Tobias
Pettola und Karl Rechberg88. Diese konnten sich sozusagen ins
gemachte Nest setzen und hatten die bereits bestehenden
Siedlungen, denen jeweils zwei Missionare vorstanden, nur noch zu
betreuen, was aber mit einem nicht geringen Verwaltungsaufwand
verbunden war, wenn man bedenkt, daß Pettola als Vorsteher von
Concepcion mehr als 6400 Indianer zu beaufsichtigen hatte89. Die
Konzentration von so vielen Indianern in der gleichen Siedlung

84 Vgl. Leonardo Waisman «Ich bin Missionar, weil ich singe, spiele und
tanze». Martin Schmid als Musiker, in: Martin Schmid, 1694-1772 (wie
Anm. 6), S. 55-64.

85 Vgl. Hans Roth, «Disse neue und schöne kirchen». Der Bau und die
Restaurierung der Schmidkirchen, in: Martin Schmid, 1694-1772 (wie
Anm. 6), S. 89-101. Zur Renovation der Kirche in Concepcion vgl. Antonio
Eduardo Bösl, Bolivien-Report III. Berichte aus der Dombauhütte einer
Franziskaner-Mission m Boliviens Urwald, München 1984.

86 Über Roth sind wir nur sehr schlecht informiert. Nach der Rückkehr
nach Europa war er bis 1773 Pförtner in Graz, dann verlieren sich seine Spuren.

Vgl. Strobel (wie Anm. 8), S. 460.
87 Den Literaturangaben in Anm. 6 sind als bedeutende Darstellungen noch

hinzuzufügen: Felix Alfred Plattner, Ein Reisläufer Gottes. Das abenteuerliche
Leben des Schweizer Jesuiten P. Martin Schmid aus Baar (1694-1772),

Luzern 1944; ders., Genie im Urwald. Das Werk des Auslandschweizers Martin
Schmid aus Baar (1694-1772), Zürich 1959.
88 Vgl. Beckmann, Schweizer Missionare m Paraguay (wie Anm. 5).
89 Vgl. Erster Catalogus derer Missionen an dem Fluß Uruguay in der

Landschafft Paraquaria auf das Jahr 1738, in: Der neue Welt-Bott, Bd 4.2,
Teil 32, Wien 1755, S.126f.



Schweizer Jesuiten als Missionare in Lateinamerika 177

steigerte die Gefahr von Epidemien enorm. Betschon berichtet, daß
allein im Jahre 1718 in den dreißig Siedlungen der Guarani-Missio-
nen von den insgesamt ca. 125 000 Indianern mehr als 17 000 durch
ein bösartiges Fieber hinweggerafft wurden90.

Zu diesen Zahlen stehen die 334 Indianer, die Jean Magnin in
Francisco de Borja am Rande der Maynas-Missionen am oberen
Amazonas zu betreuen hatte91, in keinem Verhältnis. Magnin war
zugleich als Seelsorger für die Kolonisten tätig und widmete sich,
da er mit dem Erlernen der Indianersprachen seine Mühe bekundete,

vor allem dem Verfassen von Berichten über die Missionen
und einer Abhandlung über Descartes92, wobei ihm letztere sogar
den Ruf eintrug, die lateinamerikanische Unabhängigkeitsbewegung

ideologisch vorbereitet zu haben93. Mag dieses Urteil
auch etwas zu hoch gegriffen sein, so führte die Bekanntschaft mit
dem französischen Naturforscher Charles-Marie de La Condamine
(1701-1774), dem er eine wertvolle Karte des oberen Amazonasgebietes

und die Beschreibung der Maynas-Missionen geschenkt
hatte94, immerhin zur Aufnahme unter die korrespondierenden
Mitglieder der Academie des Sciences. Nach kurzer missionari-

90 Anton Betschon an den Provinzial der Oberdeutschen Provinz, Cosmas
und Damian, 14. Juli 1719. HStA:Jes. 595/1, f. 63r.

91 Magnin, Description, S. 84.
92 Millietus amicus cum Cartesio, seu Cartesius Reformatus... scripta a Patre

Joanne Magnin Altavillensi Friburgi Helvetiorum, olimprovinciae Germa-
niae Superioris nunc autem Quitensis in America, et actuali Maynarum Bor-
giae juxta Maragnonem, alias fluvium Amazonum Missionano. Anno 1744.
Nunc autem anno 1747 emendata et aucta ab eodem patre in hac Quitenst
Umversitate Gregonana Sacrorum Canonum Professore Ordinario. Das
Manuskript soll sich im Archivo Aurelio Espinosa Polit in Quito befinden.
Eine spanische Übersetzung wurde vor kurzem veröffentlicht: Milliet en
armonia con Descartes. Descartes reformado, Guayaquil 1989 (unter der
Signatur X 6571 bewahrt die KUBF Photokopien des maschinengeschriebenen
Manuskripts dieser Übersetzung auf).

93 Jaime Erazo, Carta de la provincia de Quito con sus misiones de Sucum-
bios y de Maynas y su breve descripcwn hecha por el P. Juan Magnin SJ, ano
1740, o. O. o. J. (masch.) (Vortrag gehalten vor der Sociedad Ecuatoriana de

Investigaciones Histöricas y Geogräficas).
94 Die Karte wie die Beschreibung, die Magnin La Condamine geschenkt

hatte, sind verloren. Der erste Teil einer früheren Version von Magnins
Missionsbeschreibung befindet sich im Archivo Htstörico Nacional von Madrid
(Jesuitas Leg 25Ij, 2-d) und wurde erstmals 1940 ediert in: Revista de Indias 1



178 Thomas Henkel

scher Tätigkeit wurde Magnin schließlich als Professor für kanonisches

Recht an die Universität Quito berufen95.
Ebenfalls große Mühe mit dem Erlernen der Indianersprachen

bekundete der Freiburger Jodok Perret, der vor seiner Missionarskarriere

als Philosophieprofessor in München und Dillingen tätig
gewesen war. Auch er stand nur kurz als Missionar im Einsatz und
wurde bald Provinzial der Vizeprovinz Maranhäo. In dieser
Funktion erlebte er die zweite Ausweisung des Ordens aus
Nordbrasilien96, aber auch dessen Rückkehr. Seine späteren Jahre fristete
er in den Kollegien von Maranhäo (Säo Luiz) und Parä (Belem), wo
er von den portugiesischen Mitbrüdern mehr geduldet als seinen
Fähigkeiten entsprechend eingesetzt wurde97.

Zum Schluß sei auf Jost Bachmann aufmerksam gemacht, der als

erster Schweizer nach Amerika gelangte. Er widmete sich als

einziger nicht den Indianern, sondern jener Menschengruppe, die
noch stärker benachteiligt war, den Schwarzen. Bei der Pflege
pestkranker Negersklaven angesteckt, starb er 1656 in Buenos Aires98.

(Madrid 1940), S. 151-185. Bei der von mir herausgegebenen französischen
vollständigen Version handelt es sich um eine zeitgenössische Übersetzung
der an La Condamine ausgehändigten Beschreibung (zu näheren Angaben vgl.
Magnin, Description, S. 41-51). Eine von Magnin angefertigte Karte des oberen

Amazonasgebietes befindet sich in der Kartensammlung Carlos Manuel
Larrea in Quito. Sie ist veröffentlicht in: Octavio Latorre, Los Mapas del
Amazonas y el desarrollo de la cartografia ecuatoriana en el siglo XVIII,
Guayaquil 1988, S. 163f. Ebenf. in: Magnin, Description, S. 65. 1989 erstellte
das Instituto Geogrdfico Militär für die Soctedad Ecuatoriana de Investigacio-
nes Histöricas y Geograficds zudem ein Facsimile: Juan Magnin, Carta Geo-
gräfica de las Misiones de Sucumbios, Mainasy Maranön, Quito 1989.

95 Neben den bereits erwähnten Darstellungen vgl. zu Magnin: Constantino
Bayle, IV Centenario del Descubrimiento del Amazonas. DescubridoresJesui-
tas del Amazonas. Breve Descripciön, in: Revista de Indias 1 (Madrid 1940), S.

121-185. Johannes Beckmann, La premiere traversee de la Colombie par un
missionnaire suisse (1725). Le Pere Magnin SJ, in: Annales Fribourgeoises 46
(1964), S. 33-65. Julio Tobar Donoso, Un nuevo mapa de misiones ecuatoria-
nes, in: Boletin de la Academia Nacional de Historia 35 (Quito 1955), S. 1—44.

96 Vgl. den ausführlichen Bericht, den Alois Konrad Pfeil am 22. Dezember
1684 an die Patres und Brüder der Oberdeutschen Provinz sendet. ARSJ: Bras.
9,f.322r-339v.

97 Alois Konrad Pfeil an den Ordensgeneral, Parä, 28. Juli 1697. ARSJ: Bras.
26, f. 180r-183v. - Zu Perret im allgemeinen vgl. Serafim Leite, Historia da
Companhia de Jesus no Brasil, Bd 9, Rio de Janeiro 1949, S. 44-47.

98 Vgl. Strobel (wie Anm. 8), S. 48.



Schweizer Jesuiten als Missionare in Lateinamerika 179

Natürlich konnten in diesem Überblick nur ein paar Beispiele
dafür angegeben werden, wie und unter welchen Umständen sich
die Missionsarbeit im Konkreten für Schweizer Jesuiten in
Lateinamerika darstellen konnte. Es gab sicherlich auch andere Möglichkeiten,

doch sind wir über andere Schweizer Jesuiten zum Teil sehr
schlecht informiert. Dies gilt insbesondere für jene drei, die auf den
Antillen tätig gewesen waren.

V. Schweizerische Eigenart derJesuitenmissionare?

Am Schluß dieser Betrachtung möchte ich die Frage aufwerfen,
inwiefern die Schweizer Jesuiten in Lateinamerika - abgesehen vom
gemeinsamen Ursprungsland - als eigenständige Gruppe angesehen

werden können.
Was bei einigen von ihnen auffällt, ist ihre starke Verbundenheit

zur Heimat. Zeugnis davon legt vor allem der rege Briefwechsel
einiger Patres mit ihren Verwandten ab. Die Missionare wollten
dabei nicht nur über die Vorkommnisse im engeren Familienkreis
unterrichtet werden, sondern erwarteten auch im weiteren Sinne
Nachrichten aus der Heimat. Aus diesem Grunde bittet zum
Beispiel Johann Anton Balthasar seinen Bruder, die bei ihm bestellten
Gegenstände in Zeitungspapier einzuwickeln. Balthasar will jedoch
die Beziehungen auch in der Gegenrichtung aufrecht erhalten und
sendet Gegenstände nach Hause, damit seine Verwandten in
Luzern eine Art Missionsmuseum einrichten können99.

Gräbt man noch weiter nach typisch Schweizerischem, dann
lassen sich auch Klischees antreffen, die anscheinend schon damals
auf die Schweiz zutrafen. So stellt Philipp Anton Segesser mit
Erstaunen fest, daß auch die Spanier, und nicht nur die Schweizer,
wie er geglaubt habe, gerne Milch trinken würden100. Er bestellt

99 Beckmann (wie Anm. 83), S. 307.
100 Segesser (wie Anm. 71), S. 480f.



180 Thomas Henkel

denn zu Hause auch Gegenstände, die es ihm erlauben, in seiner
Mission die Butterproduktion einzuführen101.

Von diesen Hinweisen abgesehen, muß die Suche nach typisch
Schweizerischem aufgegeben werden. Die Schweizer
Jesuitenmissionare gehen in größeren Gruppen auf, wie in jener der
deutschen Jesuiten, die zum Beispiel der Bischof von Durango
ausdrücklich für seine Missionen in Nordwestmexiko verlangte102.
Bezüglich ihres vorwiegenden Einsatzes in den Missionen können
sie ganz einfach den nicht-spanischen, beziehungsweise
nichtportugiesischen Jesuiten wie Belgier, Deutsche, Italiener usw.
zugerechnet werden, die hauptsächlich in den Missionen eingesetzt
wurden und sich selbst für die Missionen einsetzten. Für diese
besondere Eignung für die Missionen spricht die Tatsache, daß

nicht-spanische Jesuiten im Unterschied zu den meisten Spaniern
Spanier-Sein und Christ-Sein nicht gleichsetzten, was unter anderem

damit zusammenhing, daß sie ihren spanischen Ordensbrüdern

den kulturellen Relativierungsprozeß, den sie besonders
während ihrem Aufenthalt in Spanien durchliefen, voraus hatten.
So war es für sie — im Gegensatz etwa zu Karl V. - leicht vorstellbar,
daß Gott nicht nur spanisch, sondern auch italienisch, oder
deutsch, ja sogar Nahuatl, Tupf, Quechua oder Guarani sprach.
Dieser Relativierungsprozeß hatte jedoch auch seine Grenzen:
Gott blieb für Freiburger und Schweizer Jesuiten wie für ihre
nicht-spanischen Ordensbrüder ein Europäer.

101 Segesser (wie Anm. 71), S. 425.
102 Segesser (wie Anm. 71), S. 359.



Schweizer Jesuiten als Missionare in Lateinamerika 181

ANHANG

SchweizerJesuiten als Missionare in Lateinamerika - Biographische Übersicht

::" Geburtsdatum; f Todesdatum; E Jahr des Ordenseintritts und
Ordensprovinz; Ü Jahr der Überfahrt und Ordensprovinz in Latein-
amenka; PW Priesterweihe.

1. Joseph Amrhein
* f E: Ü: 1723 Neu Granada PW:

2. (Johann) Jodok (Jost) Bachmann (Diego/Didacus de Palma)
" 13.12.1613 Luzern t 28.4.1656 Buenos Aires E: 1638 Rom. Prov.
Ü: 1639 Paraguay PW: 1640?

3. Johann Anton Balthasar
* 10.4.1697 Luzern t 23.4.1763 Mexico-Stadt E: 1712 Venezian. Prov.
Ü: 1719 Mexiko PW: 1722
1737 Rektor am Colegio San Gregorio de los Indios Mexico-Stadt, 1744
Generalvisitator der Missionen, 1746 Rektor des Colegio Mäximo Mexico-
Stadt, 1750 Provinzial, 1753-1759 Generalprokurator der Missionen.

4. Anton Betschon
* 11.4.1681 Laufenburg AG fl738Tarija E: 1698 Oberdt. Prov.
Ü: 1717 Paraguay PW: 1712
Missionar bei den Guarani.

5. Giovanni Andrea Bianchi (Blanqui)
* 25.11.1677 Campione(I) f 25.12.1740 Cördoba E: 1716 Rom. Prov.
Ü: 1717 Paraguay PW: (Coadjutor temporalis)
Als Architekt in Buenos Aires und Cördoba tätig.

6. Christian Georg Cotter
•' 1698 Val dAnniviersVS t 2.6.1730 Tunja E: 1722 Oberdt. Prov.
Ü: 1723 Neu Granada PW: vor 1722

7. Johann Kaspar Deprato (Andermatt)
* 10.12.1681 AlpnachOW f 17.3.1755 E: 1704 Oberdt. Prov.
Ü: 1717 Peru PW: 1713
Missionar bei den Mojos, gründete 1724 die Reduktion San Miguel.

8. Joseph Imhof
••' 8.10.1681 GomsVS | 3.12.1736 Valdivia E: 1706 Oberdt. Prov.
Ü: 1712 Chile PW: 1706?
1720 Vizerektor in Castro, Superior der Chiloe-Missionen, Superior in Valdivia.



182 Thomas Henkel

[9. Alois Knapp]
¦ 10.4.1720 Rheinfelden AG f Sept. 1775 E: 1740 Oberdt. Prov.
Ü: 1749 Mexiko, 1751 Philippinen PW: 1749
1770 von den Philippinen ausgewiesen; 1771-1773 in Brig, dann in Rottenburg

tätig.

10. Franz Xaver Liechtle (Luchtle/Lumiere)
» 19.1.1723 Pruntrut JU f 1759 Santo Domingo E: 1738 Oberdt. Prov.,
1755 Prov. Paris Ü: 1756 Antillen PW: 1753

11. Jean Magnin
'"¦ 14.4.1701 Hauteville FR f 6.12.1749 Quito E: 1720 Oberdt. Prov.
Ü: 1724 Quito PW: 1727
1727 Lehrer am Kollegium in Panama, 1738 Missionar in den Maynas-Missionen,

1746 zweiter Professor für kanonisches Recht an der Universität Quito;
verfaßte eine Missionsbeschreibung, eine Abhandlung über Descartes u.a.m.

12. Jean-Joseph Paris
* 9.3.1693 Kt. FR f 1743 Santo Domingo E: 1712 Prov. Lyon
Ü: 1742 Antillen PW: 1723

13. Jodok Perret (Perez)
'21.2.1633 Freiburg f 22.5.1707 Parä E: 1653 Oberdt. Prov.
Ü: 1678 Maranhäo PW: 1666
1667 Prof. für Logik in München, 1668 Prof. der Philosophie in Dillingen,
1671 Beichtvater in Santiago de Compostela, 1679 Missionar, 1683-1690
Provinzial, betrieb 1684/85 in Lissabon die Wiederherstellung seiner
Vizeprovinz.

14. Tobias Pettola
* 19.9.1685 Charmey FR f 20.10.1752 Concepcion E: 1705 Oberdt. Prov.
Ü: 1717 Paraguay PW:1716
Während 35 Jahren Missionar bei den Guarani.

15. Alois Konrad Pfeil
* 4./5.1.1638 Konstanz f Juli/Aug. 1701 bei den Azoren
E: 1654 Oberdt. Prov. Ü: 1679 Maranhäo PW: 1666
Ab 1669 Lehrer, Volksmissionar und Beichtvater in Luzern; Missionar und
Geograph im Amazonasgebiet.

16. Antoine Quartemond (Quartenoud?)
* 21.5.1702 Bistum Lausanne f 7.5.1734 Santo Domingo
E: 1722 Prov. Lyon Ü: 1734 Antillen PW: 1733

17. Karl Rechberg
¦•30.8.1688 Altdorf UR f 28.12.1746 Santa Fe E: 1708 Oberdt. Prov.
Ü: 1717 Paraguay PW1716
Missionar bei den Guarani, 1724? Prokurator der Prov; 1730 Rektor, dann
Prokurator in Tarija, 1741 in Santa Fe.



Schweizer Jesuiten als Missionare in Lateinamerika 183

18. Andreas Roth
* 21.10.1722 Eschenz TG J nach 1773 E: 1747 Ostern Prov.
Ü: 1754 Paraguay PW: (Coadjutor temporalis)
Missionar bei den Chiquitanos, 1768 nach Europa deportiert, ab 1769 Pförtnerin

Graz.

19. Joseph Ruedin
* 17.1.1681 Pruntrut JU t 11.5.1745 auf den Antillen
E: 1703 Prov. Champagne Ü: 1718 Antillen PW: 1716

20. Martin Schmid
* 26.9.1694 Baar ZG 110.3.1772 Luzern E: 1717 Oberdt. Prov.
Ü: 1728/29 Paraguay PW: 1726
Während 38 Jahren Missionar bei den Chiquitanos, komponierte Kirchenmusik,

baute Musikinstrumente und Kirchen, 1768 nach Europa deportiert.

21. Philipp Anton Segesser von Brunegg
:: 1.9.1689 Luzern | 28.9.1761 San Miguel de Horcasitas
E: 1708 Oberdt. Prov. Ü: 1730/31 Mexiko PW: 1721

Missionar bei den Pirnas in Nordmexiko.

22. Kaspar Stiger
' 21.10.1695 Oberried SG f APril 1762 San Ignacio de Caborica
E: 1725 Oberdt. Prov. Ü: 1730/31? Mexiko PW: 1720
Vor dem Ordenseintritt Pfarrer in Montlingen SG, Missionar bei den Pirnas in
Nordmexiko.

23. Johann Stulz (Juan de Silva)
* 27.4.1612 Stans NW f 18.3.1681 Santiago de Chile
E: 1632 Oberdt. Prov. Ü: 1650 Chile PW: 1642
Missionar in der Inselmission von Chiloe.




	Die grössere Ehre Gottes, das Heil des Nächsten und die Neue Welt : Freiburger und Schweizer Jesuiten als Missionare in Lateinamerika

