Zeitschrift: Freiburger Geschichtsblatter

Herausgeber: Deutscher Geschichtsforschender Verein des Kantons Freiburg

Band: 73 (1996)

Artikel: Die grossere Ehre Gottes, das Heil des Nachsten und die Neue Welt :
Freiburger und Schweizer Jesuiten als Missionare in Lateinamerika

Autor: Henkel, Thomas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-340870

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-340870
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DIE GRQSSERE EHRE GOTTES, DAS HEIL DES
NACHSTEN UND DIE NEUE WELT

Freiburger und Schweizer Jesuiten als Missionare in
Lateinamerika™

Traomas HENKEL

Wir schreiben den 11. Juli des Jahres 1726, als Martin Schmid
(1694-1772) aus Baar seinen Familienangehorigen mit dem Aus-
druck grofiter Freude mitteilen konnte:

Anietzo bin ich der gliickselligen zahl derienigen zugezehlet worden,
welche in die netie welt die ehr Gottes, und das heill des nechsten zu
beférdern geschicket werden. Und disses ist mein bestes gliick, meine

roste fretid, mein einziges zihl und end, sohin meine begirden und ver-
Fangen allzeitt gestanden seind!.

Die groflere Ehre Gottes, das Heil des Nichsten und die Neue
Welt: Das dynamische Sendungsbewufitsein der Gesellschaft Jesu
hat wohl nirgends eine ausgeprigtere Verkorperung gefunden als in
thren Missionaren. Von ihrer Abenteuerlust, die sich im Unter-

"Vortrag, gehalten vor dem Deutschen Geschichtsforschenden Verein des
Kantons Freiburg am 13. Februar 1996. — Abkiirzungen: ARS] = Archivum
Romanum Societatis Jesu; BSB = Bayerische Staatsbibliothek, Miinchen;
HStA = Bayerisches Hauptstaatsarchiv, Miinchen; KUBF = Kantons- und
Universititsbibliothek Freiburg; KMJ = Katholisches Missionsjahrbuch;
MacniN, Description = Chronique d’un chasseur d’ames. Un jésuite suisse en
Amazonie au XVIIIe siécle. Description de la Province et des missions de
maynas an Royaume de Quito par le R. P. MacniN. Texte établi et annoté par
Thomas Henker, Préface de Louis Necker, Contributions de Jakob Baum-
GARTNER & Martin Nicourin, Grolley/Fribourg 1993; NZM = Neue Zeit-
schrift fiir Religionswissenschaft; Scumip, Briefe = P Martin Schmid §],
1694-1772, seine Briefe und sein Wirken, wissenschaftlich bearbeiter von
P. Dr. Rainald Fiscuer, Zug 1988 (Beitrige zur Zuger Geschichte, 8).

I'P. Martin Schmid an seinen Bruder Franz Silvan Schmid, Miinchen,
11. Juli 1726, in: Scumip, Briefe, S. 25.



150 Thomas Henkel

schied zu derjenigen der Konquistadoren nicht mit der Gier nach
Gold, sondern mit dem Durst nach Heiligkeit paarte und deshalb
scheinbar fahig war, paradiesische Zustinde auf Erden zu schaffen,
war denn auch seit jeher eine grofle Faszination ausgegangen. Eine
Faszination, die bis heute ungebrochen scheint — es sei nur an den
Erfolg von «The Mission» des britischen Filmemachers Roland
Jotté mit Robert De Niro und Jeremy Irons in den Hauptrollen
erinnert. Eine Faszination aber auch, der man sich um so weniger
entziehen kann, wenn man weif, dafl sich unter diesen im Geruche
der Heiligkeit stehenden Abenteurern auch eigene Landsleute
befunden haben. Die Erinnerung an die Jesuitenmissionare der
eigenen Nation bedeutete daher seit ihrer Bekanntwerdung im letz-
ten Jahrhundert gerade fiir den katholischen Bevolkerungsteil der
Schweiz und Deutschlands eine Vergegenwirtigung der eigenen
historischen Grofle. Der aus Graubiinden stammende Jesuit Anton
Huonder (1858-1926) verstand folglich seine biographische
Zusammenstellung der deutschen Jesuitenmissionare des 17. und
18. Jahrhunderts bewufit auch als Erginzung zu der von protestan-
tischen Vorlieben gepriagten Allgemeinen Deutschen Biographie?.
Vom kritischen Beitrag zur Nationalgeschichte zum literarisch aus-
gestalteten Vorbild fiir die Jugend war es dann nur noch ein kleiner
Schritt, und es 1st zu vermuten, dafl sich nach der erbaulichen Lek-
tiire von Josef Spillmanns (1842-1905) Fronleichnamsfest der Chi-
guiten manch junger Katholik zur Laufbahn eines Heidenmissionars
entschlof$3. Auch innerhalb der durch eine «Nicknegerli-Menta-

2 Anton HUONDER, Deutsche Jesuitenmissiondre des 17. und 18. Jahr-
hunderts. Ein Beitrag zur Missionsgeschichte und zur deutschen Biographie,
Freiburg i. Br. 1899 (I‘g.rg':inzungshefte zu den «Stimmen aus Maria-Laach», 74),
hier S. 3. Ahnliche «revisionistische» Absichten bei Johannes BEckMaNN,
Wissenschaftliche Leistungen kathol. Schweizer-Missionare, in: Schweizeri-
sche Rundschau 39 (1939/40), S. 385-391. Das nationale Verdienst als zentra-
les Motiv (unter weniger konfessionell geprigtem Gesichtspunkt) ebenfalls
bei Theo Ereivos, Schweizer Pioniere in Amerika, in: Sidamerika 6 (1955/56),
S.259-264 (allerdings fehlerhaft und wegen fehlender Quellenangaben nahe-
zu unbrauchbar).

3 Josef SpiLLMANN S], Das Fronleichnamsfest der Chiguiten. Ein Bild aus
den alten Missionen Siidamerikas, Freiburg 1. Br. 1901 (weitere Auflagen:
31903, 41904). Das Werk erlebte sogar eine spanische Ubersetzung: La Fiesta
del Corpus de los Indios Chiguitos. Episodio 56 las antiguas misiones de Améri-
ca del Sur. Por el P. José SpiLLmann, de la Compaiifa de Jests, Freiburg i. Br.



Schweizer Jesuiten als Missionare in Lateinamerika 151

litat» gepriagten Missionsromantik, wie sie fiir unser Land in der
ersten Halfte dieses Jahrhunderts typisch war*, wurden die Schwei-
zer Jesuitenmissionare sehr bald instrumentalisiert: Sie bildeten die
missionarische Tradition der Schweiz, an welche die Missionare der
Gegenwart ankniipfen konnten, womit ihre Tatigkeit, besonders
aber deren finanzielle, moralische und personliche Unterstiitzung,
gewissermaflen ihre historische Legitimation erhielt>. Es ist
bezeichnend, dafl mit der Umorientierung des schweizerischen
Missionswesens Mitte der flinfziger Jahre die Schweizer Jesuiten-
missionare nahezu vollstindig aus den zahlreichen Missionsblatt-
chen verschwanden. Seither wurde es in der Schweiz ziemlich still
um thre frommen Sohne in der Fremde, sieht man von den neueren
Publikationen tiber Martin Schmid® ab. Aufler in knappen biogra-

1902. Spillmann wertete die Vita des Martin Schmid wiederholt aus: Joset
SPiLLMANN, P. Martin Schmid S| von Baar. Ein Indianer-Missiondr des vorigen
Jahrbunderts, in: Die Katholischen Missionen 4 (1876), S. 89-95, 113-118,
136-142 (erschien auch als anonyme Broschiire ohne Ausgabejahr in Zug);
DERS., In der neuen Welt. Evste Halfte: Westindien und Siidamerika. Ein Buch
mit vielen Bildern fiir die Jugend, Freiburg i. Br. 1904 (enthilt eine Kurzfas-
sung des vorgenannten Artikels); DErs., Ein Schweizer Indianer Missiondr, in:
Betﬁlehem 28 (1923), S. 18-21, 48-51, 84-86, 113-116, 148-151, 175-180,
206-209, 230-234, 263-264. Die meisten Hinweise auf Spillmann verdanke
ich: Martin Schmid, 1694-1772 (wie Anm. 6), S. 131.

#+Vgl. Urs ArtermaTT/]Josef WipMER, Von der Messis zum Missionsjabr.
Strukturelle und mentalitatsmaflige Veranderungen im schweizerischen Missi-
gnswesen 1955-1962, in: NZM 43 (1987), S. 169-187, 270-290, hier besonders

. 270-276.

5 Beispiele fiir diese Verbindung von historischer Information mit gegen-
wirtiger Missionsarbeit: Johannes BEckMaNN, Schweizermissionare in Para-
§uay, in: Bethlehem 40 (1935), S. 254-256, 293-295; DERs., Die katholischen

chweizermissionen in Vergangenheit und Gegenwart, in: Studia Missionalia 9
(1955/56), S. 128-171; Felix Aﬁfred PLATTNER, Schweizer Missionen und Mis-
sionare. Die Schweizer Jesuiten-Missionare des 17. Jabrhunderts, in: KM] 3
(1936), S. 16-28; DERs., Schweizer Missionen und Missionare. Die Schweizer
Jesuitenmissionare des 18. Jahrhunderts, in: KM] 4 (1937), S. 38—49; DERrs., Ver-
zeichnis der Schweizer Jesuitenmissionare 1542-1942, Ingenbohl 1943 (Minner
der Heimat, 9). In der gleichen Tradition: Jakob BAUMGARTNER, Missionalia Hel-
vetica. Zu drei Schweizer Missionspionieren, in: NZM 46 (1990), S. 200-215.

6 Werner Horemann, Vida y obra del P. Martin Schmid S] (1694-1772), mi-
stonero suiza entre los chiguitos, misico, artecano, arquitecto y esultor, Buenos
Aires 1981; Scumip, Briefe; Martin Schmid, 1694-1772, Missionar — Musiker —
Architekt. Ein Jesuit aus der Schweiz bei den Chiquitano-Indianern in Bolivien.
Ausstellung im Historischen Museum Luzern, 15. Juni bis 11. September 1994,
aus Anlaf} des 300. Geburtstags von Martin Schmid, Luzern 1994.



152 Thomas Henkel

phischen Abrissen, wie in der Helvetia Sacra’ oder im Schweizer
Jesuitenlexikon® von Ferdinand Strobel, haben Leben und Werk der
tbrigen Schweizer Jesuiten in Lateinamerika bislang kein Interesse

gefunden. Es war schliefllich der fur das Schicksal der Freiburger in
aller Welt interessierte Direktor der Kantons- und Universitatsbi-
bliothek Freiburg?, Martin Nicoulin, der mich im Rahmen des Pro-
jektes «Le jésuite et I'indien», das dereinst in einer Ausstellung sei-
nen Abschluf} finden soll, 1992 mit der Ausarbeitung einer ausfihr-
lichen Biblio- und Biographie iiber Schweizer Jesuiten in Latein-
amerika beauftragtel!®.

Im folgenden will ich nun versuchen, eine Synthese meiner unter
anderem im Bayerischen Hauptstaatsarchiv Miinchen und im Archiv
des Jesuitengeneralats in Rom betriebenen Forschungen darzule-
gen. Dabei soll es sich jedoch nicht um die Aneinanderrethung von
23 Einzelbiographien handeln. Der Schwerpunkt ist vielmehr auf
die verbindenden Gemeinsamkeiten, Erfahrungen und Probleme
zu legen. Freilich wire eine umfassende typologische Behandlung

7 Helvetia Sacra, Abt. VII: Der Regularklerus in der Schweiz. Die Gesell-
schaft Jesu in der Schweiz, bearbeitet von Ferdinand StroseL SJ, redigiert von
Brigitte DEGLER-SPENGLER, Elsanne GiLoMEN-ScHENKEL, Cécile SOMMER-
RAMER. Die Somasker in der Schweiz, bearbeitet von P. Ugo OreLLt OFM
Cag., redigiert von Albert BrRuckner. Bern 1976. Vgl. besonders S. 463—468.

Ferdinand StroBeL, Schweizer Jesuitenlexikon. Manuskriptausgabe,
Ziirich 1986 (Aufschliisselung tiber das Stichwort «Lateinamerif{a»). Aus-
fihrlichere Daten enthilt die dem Lexikon zugrunde liegende biographische
Kartei, die sich im Archiv der Schweizer Jesuitenprovinz in Zirich ?leschen-
graben 74) befindet und auch den Ausgangspunkt meiner Arbeit bildete.

9 Vgl. das Buch zur gleichnamigen Ausstellung: Les Fribourgeois sur la
ﬁlanéte. Die Freiburger in aller WeFt, Freiburg 1987. In unserem fusammen-

ang hervorzuheben ist der Beitrag iiber den Freiburger Jesuitenmissionar
Jean Magnin (1701-1753), S. 11-21.

19 Thomas HeNkEeL, Schweizer Jesuiten in Lateinamerika. Eine Biographie
im Auftrag der Kantons- und Universititsbibliothek Freiburg, Freiburg 1992
(masch.). In einer umfangreichen Seminararbeit, die auch fiir diesen Vortrag
herangezogen wurde, wurden die Ergebnisse in einen weiteren
Zusammenhang eingebettet, vgl. Thomas HenkEL, Schweizer Jesuiten in
Lateinamerika. Seminararbeit Eei Prof. Dr. Volker Reinhardt. Allgemeine
und Schweizer Geschichte der Neuzeit, Freiburg 1993 (masch.). Als Neben-
?rodukt_ des Projektes «Le jésuite et I'indien» konnte 1993 die Description de

a Province de Quito des Freiburgers Jean Magnin herausgegeben werden
(vgl. MaGNiN, Description).



Schweizer Jesuiten als Missionare in Lateinamerika 153

in Anbetracht der geringen Grofle der untersuchten Gruppe zu viel
erwartet. Ich werde mich daher meist auf die Darstellung von
Exemplarischem beschranken miissen.

Um ein besseres Einordnen in den Gesamtzusammenhang zu
ermoglichen, werde ich dem Hauptthema eine kurze Einfilhrung in
die Tdtigkeit der Gesellschaft Jesu in Lateinamerika (I) voraus-
schicken, die sich aus praktischen Griinden auf die spanischen und
portugiesischen Gebiete beschrinken mufl. Erst danach werden
wir uns den pragenden Stationen im Leben eines Schweizer Jesui-
tenmissionars — der Gesuchstellung und ihrer Beweggriinde (I1),
der Reise nach Ubersee (I1I) und schlieflich der missionarischen
Titigkeit in Lateinamerika (IV) — zuwenden. Am Schluf} soll die
Frage nach der nationalen Eigenart erortert werden (V). So wird
sich zeigen, ob dem eher willktrlichen Auswahlkriterium unseres
Gegenstandes jenseits der nationalen Bevorzugung eine Daseinsbe-
rechtigung zusteht oder nicht.

I. Die missionarische Tatigkeit der Gesellschaft Jesu

in Lateinamerika

Die Gesellschaft Jesu begann sich bereits ein Jahr nach ihrer Besti-
tigung durch den Papst auch jener Aufgabe zu widmen, die durch
die Entdeckungen in Ost und West an die europaische Christen-
heit, und darunter besonders an die katholische, herangetragen
worden war: die Bekehrung der Bewohner jener fernen Gebiete, zu
denen das Wort Gottes noch nicht vorgedrungen war. Als Franz
Xaver aber 1541 nach Indien aufbrach, lagen die Entdeckungs-
fahrten von Christoph Kolumbus und Vasco da Gama schon bei-
nahe ein halbes Jahrhundert zuriick. Dies bedeutete, dafl hinsicht-
lich der Missionierung der neuen Gebiete bereits einige Vorarbeit
geleistet worden war. Namentlich mit grundsitzlichen Fragen
mufiten sich die Jesuiten nicht mehr herumschlagen, nachdem sich
in Amerika vor allem Bartolomeo de Las Casas (1474-1566) nach-
haltig fiir die Rechte der Indianer eingesetzt und sein Mitbruder



154 Thomas Henkel

Bernardino de Minaya (ca. 1489 — nach 1562) 1537 bei Papst
Paul III. die Bulle Sublimis Deus erwirkt hatte!'!, womit die
menschliche Natur der Indianer feststand und damit ihre Ver-
sklavung verboten sowie zu ihrer Missionierung ausdriicklich auf-
gefordert wurde!2. 1542 schwenkte auch Karl I. von Spanien mit
den Leyes Nuevas auf den piapstlichen Kurs ein. Mochten diese
mafigebenden Dekrete nicht nur auf uneigenntitzigen Motiven be-
ruhen, wirkten sie sich fiir die Indianer, wenn auch mit zum Teil
enormer zeitlicher Verzogerung, positiv aus. Der jungen, dynami-
schen Gesellschaft Jesu aber stand ein neues Betitigungsfeld offen,
in dem sie thre unverbrauchten Krifte einsetzen konnte. 1549 ge-
langten die ersten acht Jesuiten auf den Wunsch Kénig Johanns II1.
von Portugal (1521-1557), dem der Orden fiir die Missionierung
seiner neuen Besitzungen empfohlen worden war, nach Brasilien.
Nachdem der spanische Indienrat die Gesellschaft 1566 auch fir
das restliche Amerika zugelassen hatte, wurden im selben Jahr in
Florida, zwei Jahre darauf in Lima und 1572 in Mexico-Stadt wei-
tere Niederlassungen gegriindet. Der Orden breitete sich schnell
aus und unterhielt im Jahre 1750 insgesamt 256 Niederlassungen
und drei Universititen, die in acht Ordensprovinzen zusammen-
gefaflit waren!3:

Vel Benno BiermaNN, Zur Auseinandersetzung um die Menschenrechte
der Indianer. Fray Bernardino de Minaya und sein Werk, in: NZM 24 (1968),
S.179-189.

12Zum Inhalt der nach dem Incipit des wichtigsten Abschnitts oft falschli-
cherweise Veritas ipsa benannten Bulle vom 2. Juni 1537 vgl. Coleccion de
bulas, breves y otros documentos relativos a la iglesia de América y Filipinas
dispuesta, anotada e ilustrada por el P. Francisco Javier HErNAEZ de la Com-
pania de Jests. Bd 1, Briissel 1879, Reprint Vaduz 1964, S. 102f. (auch hier
wird leider nur der zentrale Abschnitt angefiihrt).

3 Darstellung nach: Hans-Jiirgen Prien, Die Geschichte des Christentums
in Lateinamerika, Gottingen 1978, S. 156.



Schweizer Jesuiten als Missionare in Lateinamerika 155

Provinzen Grindungs- Nieder- Ordens-
jahr lassungen mitglieder
1750
Brasilien 1553 69 445
Maranhio 1740 44 145
Peru 1567 24 (+1 Univ.) 526
Mexico 1572 45 572
Paraguay 1606 21 (+1 Unv.) 303
Quito 1616 18 209
Chile 1624 23 (+1 Univ.) 242
Neu-Granada 1696 12 193
Lateinamerika 256 (+3 Univ.) 2535

Wie bereits angetont, erfolgte die Niederlassung des Ordens in
Lateinamerika nicht im Auftrag des Papstes, sondern auf Geheif§
der portugiesischen beziehungsweise spanischen Krone, die aut-
grund des Patronatsrechtes, das thr vom Heiligen Stuhl nach und
nach zugestanden werden mufite, fiir die Missionierung sowie die
Errichtung und den Unterhalt der kirchlichen Organisation in den
neuentdeckten Gebieten verantwortlich war!4. Die Jesuiten wurden
in erster Linie zur Unterrichtung und seelsorgerischen Betreuung
der europiischen Bevolkerung nach Amerika gerufen. Auch in spa-
terer Zeit lag der Schwerpunkt ihrer Tatigkeit in diesem Bereich,
namentlich in Brasilien, wo die Gesellschaft Jesu bis zu threr Aus-
weisung im Jahre 1759 eine zentrale Stellung in der Seelsorge und
im Bildungswesen innehatte.

Sehr bald wandte sich der Orden aber auch der Christianisierung
der amerikanischen Urbevolkerung zu. Da die Bekehrung der
Hochkulturen Mexikos und Perus trotz ihrer Oberflichlichkeit als
abgeschlossen betrachtet wurde, galt das Interesse den primitiveren
Tieflandkulturen, zu deren Missionierung das System der Reduk-

1 Eine gute Ubersicht iiber die Entwicklung des spanischen und portugie-
sischen Patronats bieten A. da Siva Reco/W. M. Porras, Art. «Patronato
Real», in: New Catholic Encyclopedia, Bd 10, New York 1967, S. 1113-1116.



156 Thomas Henkel

tionen entwickelt wurde, eine Einrichtung, von der noch die Rede
sein wird. Es darf allerdings nicht vergessen werden, dafl sich auch
andere Orden, wie Franziskaner, Dominikaner und Mercedarier,
dieser Tatgkeit widmeten, doch stellte sich die Gesellschaft Jesu
weitgehend als erste und erfolgreichste Ordensgemeinschatt der
neuen Herausforderung!>. Thre Missionsgebiete erstreckten sich
von Mexiko bis nach Chile, und der vorher in der Missionsarbeit
fihrende Franziskanerorden wurde bald tibertroffen.

Bis allerdings auch Schweizer Jesuiten in den tberseeischen
Kolonien zugelassen wurden, dauerte es noch eine geraume Zeit.
Die Gegenreformation hielt fur sie in der Eidgenossenschaft und
im nahen Deutschland gentigend Arbeit bereit. Zudem waren die
Kolonialmichte, die durch das kénigliche Patronat zur Besetzung
samtlicher Kirchenstellen berechtigt waren, lange Zeit nicht bereit,
fremde Missionare in thren Kolonien zuzulassen. In den portugie-
sischen Gebieten treten daher Schweizer Missionare erst nach 1670
in Erscheinung. In Spanien wurden schon frither Ausnahmen
gewihrt, von denen der Luzerner Jost Bachmann (1613-1653)
— der erste Schweizer Jesuit in Lateinamerika — 1639/40 profitieren
konnte. 1646 wurde jedoch ein Veto gegeniiber Auslindern erlassen,
das vermutlich auch der Nidwaldner Johann Stulz (1612-1681) zu
spuren bekam, der vom Provinzial der kastilischen Provinz wider
Erwarten nicht nach Chile, sondern zuerst als Beichtvater und Ge-
fangenenseelsorger nach Santiago de Compostela gesandt wurdel®.
Als er nach drejjahrigem Aufenthalt im Jahre 1750 endlich weiter-
reisen durfte, legte er sich — wohl um weiteren Schwierigkeiten aus
dem Weg zu gehen — den auf seine urschweizerischen Urspriinge
hinweisenden Decknamen Juan de Silva zul’. Das Veto wurde 1664
aufgehoben und fortan allen Auslindern, sofern sie Untertanen der
Habsburger oder der katholischen Kénige waren, der Zutritt zu

15 Prien (wie Anm. 13), S. 153.

16 Johann Stulz an den Ordensgeneral, Santiago de Compostela, 2. Mirz
1648. ARS]: Germ. Sup. 18 I11, f. 562.

7 Die naheren Umstinde der Namensinderung sind nicht klar. In seinem
ersten greifbaren Brief aus Ubersee unterzeichnet Stulz ohne weiteren Kom-
mentar «Juan de Sylua, quondam Joannes Stulz» (Stulz an den Provinzial der
Oberdeutschen Provinz, Chiloe, 13. November 1655. HStA: Jes. 595/3, f. 277).



Schweizer Jesuiten als Missionare in Lateinamerika 157

den spanischen Kolonien gewihrt!8. Zum einen waren die fiinf spa-
nischen Jesuitenprovinzen nicht mehr in der Lage, die groffe Nach-
frage nach Missionskriften zu decken, zum anderen machte sich
der kulturelle Niedergang Spaniens auch im Ordensleben bemerk-
bar!?. Man war daher auf eine gewisse Blutauffrischung ange-
wiesen, was schliefilich auch die Behorden einsahen, und 1734 ver-
figte Philipp V., dafl gar ein Viertel der Missionare fiir Paraguay aus
Deutschland stammen dtrfe?0. Darin waren die Schweizer Jesui-
tenmissionare selbstverstindlich eingeschlossen, da alle Nieder-
lassungen der Gesellschaft Jesu in der damaligen Schweiz der Ober-
deutschen Ordensprovinz angehorten?!.

Die Bestimmungen wurden somit nach und nach gelockert.
Dennoch stammte der Grofiteil der Missionare nach wie vor aus
den Mutterlandern Spanien und Portugal. Nach 1700 stellten aber
die Jesuiten aus dem deutschen Sprachraum einen nicht zu ver-
nachlissigenden Kulturfaktor dar, der sich vor allem in den eigent-
lichen Missionsgebieten nachhaltig auswirkte. Im Falle der Pro-
vinz Paraguay stehen sie zahlenmaflig zwar hinter den Spaniern,
Kreolen und Italienern erst an vierter Stelle, iiberfliigeln letztere
hinsichtlich ihres kulturellen Einflusses jedoch bei weitem, vor

18Zu den Zulassungsgepflogenheiten und zur Praxis der Namensanderung
— Bachmann nannte sici tibrigens Diego de Palma (STrOBEL, wie Anm. 8,
S. 48) — vgl. Felix Alfred PLaTTNER, Die erste Grof§-Expedition von Jesuiten-
Missionaren deutscher Zunge, in: NZM 1 (1949), S. 169-183.

19 Antonio Dominguez Ortiz, The golden Age of Spain 1516-1659, Lon-
don 1971, S. 310. In Een amerikanischen Ordenshausern wirkte sich unter
anderem der Gegensatz zwischen Kreolen und Spaniern nachteilig aus.

20Vgl. Bernhard Dunr, Geschichte der Jesuiten in den Landern deutscher
Zunge, Bd 4: Im 18. Jahrhundert, 2. Teil, Mtinchen 1928, S. 505.

2l Informationen tiber Schweizer Jesuiten in Lateinamerika erhilt man
daher auch aus Darstellungen tiber deutsche Jesuiten: Bernhard Dungr, Ge-
schichte der Jesuiten in den Landern deutscher Zunge, 4 Bde, Freiburg 1. Br.—
Miinchen 1907-1928; pErs., Deutsche Auslandssehnsucht im 18. Jahrbundert.
Aus der iiberseeischen Missionsarbeit deutscher Jesuiten, Stuttgart 1928; Vik-
tor HanTzscH, Der Anteil der deutschen [esuiten an der wissenschaftlichen
Erforschung Lateinamerikas, in: Studium Lipsense, Ehrengabe Karl Lamp-
recht, Berlin 1909, S. 270-286; Karl Heinrich OBerACKER, Der deutsche Bei-
trag zum Aufbau der Brasilianischen Nation, Sao Paulo 1966; Vicente D. Sier-
RA, Los Jesuitas germanos en la conquista espritual de Hispano-América,
Buenos Aires 1944,



158 Thomas Henkel

allem deshalb, weil sie in einer kurzen Zeitspanne relativ zahlreich
auftraten??.

I1. Die Bittsteller und ihre Motive

Schweizern, die in die Gesellschaft Jesu eingetreten waren, standen
also neben den typischen Ordenstitigkeiten von Lehramt und Seel-
sorge auch andere, nicht minder attraktive Betatigungsfelder offen.
Um allerdings in die Missionen nach Ubersee gesandt zu werden,
bedurfte es einer Bewilligung des Generaloberen in Rom, an den
ein zukinftiger Missionar mit einem Bittgesuch gelangen mufite.
Als solcher Gesuchsteller zahlte er zu der grofien Zahl der Indipe-
tae, was man etwas ungelenk als «Indienbittsteller» tbersetzen
konnte. «Indien» bezeichnetete damals sowohl Ost- wie Westindi-
en und war mit «<Missionen» gleichbedeutend.

Eine Grofizahl dieser Bittschriften ist heute noch im Archiv des
Generalats in Rom erhalten. Die Sammlung dieser Epistulae Indi-
petarum umfafdt tiber 14 300 Briefe aus den Jahren 1585 bis 177223,
wobei zu bemerken 1st, dafl die Archivbestinde keineswegs voll-
standig sind. Es scheint, daf} in den deutschsprachigen Ordenspro-
vinzen das Verlangen, nach Ubersee gesandt zu werden, besonders
grofl war, denn alleine aus den Jahren 1612 bis 1740 werden 2400
Gesuche von gut 1000 Bittstellern — darunter auch Schweizer — auf-
bewahrt?*. Das ungleiche Verhiltnis zeigt, dafl man sich mit der
ersten Abweisung nicht sofort abfand. Ein eifriger Indipeta war
zum Beispiel Johann Kaspar Deprato aus Alpnach (1681-1755),

22 Hugo Stornt, Consideraciones sobre el « Catdlogo de los jesuitas de la
provincia del Paraguay» (Cuenca de la Plata) 1585-1768, in: Titus HEYDEN-
REICH/Jlirgen ScuNEIDER (Hgg.), Paraguay. Referate des 6. interdiszipliniren
Kolloquiums der Sektion Lateinamerika des Zentralinstituts 06, Miinchen
1984, 5. 9-19. Genaue Zahlen: 878 Spanier, 411 Kreolen, 115 Italiener, 95
Deutsche, 29 Franzosen, 20 Belgier, 10 Englinder (ebda., S. 11f.).

B Joseph Albert Otro, Kirche im Wachsen. 400 Jahre [esuitenorden im
Dienste der Weltmission, Freiburg 1. Br. 1965, S. 96.

24Ebda., S. 89.



Schweizer Jesuiten als Missionare in Lateinamerika 159

dessen jahrlichem Ersuchen erst nach der achten Bittschrift stattge-
geben wurde?>. In seiner Beharrlichkeit stand ihm der Konstanzer
Alois Konrad Pfeil (1638-1701) mit sechs Gesuchen kaum nach?6.
Mufite sich Deprato nur sieben Jahre gedulden, dauerte es bei Pfeil
volle vierzehn Jahre, bis der General seine Zustimmung gab. Die
hohe Zahl der Gesuche und die lange Dauer, bis diesen entsprochen
wurde, zeigt aber nicht nur das eifrige Verlangen der Indipetae,
sondern auch die restriktive Bewilligungspraxis des Ordens. Die
Gesuchsteller sollten sich vorerst bewahren und wurden von ihren
Ordensoberen nur ungern freigestellt, da sie in der Heimatprovinz
oft selbst dringend benétigt wurden.

Eine Sonderstellung nahmen die Laienbruder (Coadjutores Tem-
porales) ein. Sie wurden normalerweise direkt fiir die Missionen
angeworben, da dort technisches Know-how gefragt war. Im
bayerischen Landsberg wurde fiir sie um 1720 gar ein spezielles
Missionsseminar eingerichtet?’. Sie gelangten meist noch als Novi-
zen nach Amerika. Es gibt daher unter den Epistulis Indipetarum
kaum Briefe von Laienbriidern. Da diese oftmals weder lesen noch
schreiben konnten, finden sich von thnen auch sonst kaum Zeug-
nisse.

Auch bei den Patres war es moglich, im Hinblick auf eine
zukiinftige Missionstatigkeit in den Orden aufgenommen zu wer-
den. So wurde Christian Georg Cotter aus dem Val d’ Anniviers?®
(1698-1730) als Priester ins Noviziat aufgenommen und schon bei
seinem Eintritt fiir die iiberseeischen Missionen bestimmt.

Es scheint, daf} sich die strengen Zulassungsgeptlogenheiten im
18. Jahrhundert im allgemeinen etwas gelockert hatten; denn es kam
nun auch vor, dafl Ordensangehorige noch wihrend ihrer Ausbil-
dung nach Ubersee geschickt wurden und dort ihre Studien zu

25 Vg|. Depratos Gesuche von 1708 bis 1715. ARS]: Germ. Sup. 18: f. 137,
167, 197, 212; Fondo Gesuitico 754: f. 394, 404, 424, 441. Vgl. ebenfalls Dunr
(wie Anm. 20), S. 514,

26 Vgl. Pfeils Gesuche von 1664 bis 1676. ARS]: Fondo Gesuitico 754: f. 28,
82f., 108f., 114f., 136, 152f.

27 Vgl. Dunr (wie Anm. 20), S. 5321.

28 STrROBEL (wie Anm. 8), S. 132. Cotter war aber nicht in Peru, sondern in
Neu-Granada titig und starb am 2. Juni 1730 im Kollegium von Tunja. (ARS]:
N.R. & Quit. 4, f. 253v).



160 Thomas Henkel

Ende fiithrten. Zu thnen gehorten etwa der Urner Karl Rechberg
(1688—1746) und der Luzerner Johann Anton Balthasar (1697-
1763), die ihre Theologiestudien in Cordoba im heutigen Argen-
tinien beziehungsweise in Mexico-Stadt vollendeten. Dieses
Phinomen ist wohl auf den groffen Mangel an Missionskriften
zuriickzufiihren. Die Generaloberen ermunterten daher die
Provinziale in zunehmendem Mafle, Leute fiir die Missionen 1n
Ubersee freizustellen oder in Hinblick auf eine derartige Titigkeit
aufzunehmen?’. Von einer solchen Mangelsituation konnte zum
Beispiel Jean Magnin aus Hauteville (1701-1753) profitieren, als er,
ohne je ein Bittgesuch gestellt zu haben, ad Indias geruten wurde:
Nachdem 1720 ein Schiff mit vierzig fiir die Provinz Quito be-
stimmten Jesuitenmissionaren gesunken war, konnte dre1 Jahre
spater der erst 22jahrige Freiburger die nicht ganz ungefahrliche
Reise nach Ubersee antreten.

Was die einzelnen Bittsteller dazu trieb, sich in die Missionen
begeben zu wollen, wird letzten Endes ithr Geheimnis bleiben. Die
Briefe an den General zeigen in dieser Hinsicht sicherlich nur eine
Seite. In diesen Schreiben ist zum einen von den verschiedenen
Fihigkeiten, wie gute sprachliche oder mathematische Kenntnisse,
die Rede, die fiir eine Tatigkeit in den Missionen von Vorteil
waren, zum anderen kommt der Bittsteller auch auf sein Verlangen
zu sprechen, das thn woméglich schon seit dem Kindesalter er-
fullte: unzahlige Volkerscharen ithrem Seelenheil zuzuftihren.

Sicherlich kann im Drang nach den Missionen eine Ausformung
des fir den Jesuitenorden typischen innerweltlichen Heiligkeits-
strebens gesehen werden. Fiir viele war er geradezu Ausdruck ihres
Ubereifers, denn bei einem Missionseinsatz mit seinen Strapazen
und Lebensgefahren bestanden die besten Aussichten, zur Heilig-
keit zu gelangen. Dieser Aspekt sollte bei der Betrachtung des Pha-
nomens nicht vernachlissigt werden. Die Worte von Jodok Perret
aus Freiburg (1633-1707), seines Zeichens Provinzial der Vizepro-
vinz Maranhio (Amazonasgebiet), mit denen er um neue Missions-
krafte wirbt, sprechen in diesem Sinne fiir sich:

- 2Vgl. den Uberblick iiber die Anfragen der Generaloberen an die Provin-
ziale der Oberdeutschen Provinz in der ersten Hilfte des 18. Jahrhunderts beti:
Dunr (wie Anm. 20), S. 503-507.



Schweizer Jesuiten als Missionare in Lateinamerika 161

Wer nach den Drangsalen Christi diirstet, dem wird hier bis zur Geniige
Gelegenheit geboten; denn die Roheit der Indianer sowie die Aus-
schweifungen und die Habsucht der Europier sittigen ihn hinreichend3?.

Als grofles Vorbild galt der Ordensheilige Franz Xaver (1506—
1552), dessen Briefe im Jahre 1596 zum ersten Mal vollstandig ver-
offentlicht wurden3!. Die zahlreichen Auflagen und Ubersetzun-
gen belegen die Popularitit dieses Werkes32, und wohl mehr als nur
ein Jesuit wurde durch diese Lektiire in seinem Drang bestarkt,
seine Vollendung unter den wilden Heiden zu suchen. Dieses Ver-
langen konnte durchaus krasse Ziige annehmen. So wiinschte etwa
der deutsche Jesuitenpater Dominikus Mayr kurz nach seiner An-
kunft in den Mojos-Missionen (Bolivien), er mdge doch wie einer
seiner Mitbriider, der vor kurzem von den Indianern mit Pfeilen
erschossen worden war, den Mirtyrertod erleiden?.

Von einem dhnlichen Selbstzerstorungseifer scheint auch Martin
Schmid beseelt gewesen zu sein, als er seiner Familie im eingangs
bereits zitierten Brief mitteilte:

Ihr werdet villeicht sagen, ich werde vill zu leiden haben, ja es ist wahr,
aber disses schrekket mich so wenig ab, das es mich villmehr aufmunte-
ret, mir vill grossere lust machet, auf das ich dem allervornembsten
exemplar, Christo unserem allergiittigsten vatter, desto gleicher und
ahnlicher werde3*.

Neben diesem gesteigerten Heiligkeitsstreben war wohl auch eine
gute Portion Abenteuerlust im Spiel, wenn Schmid behauptet, die
grofere Ehre Gottes und das Heil des Nachsten rufe ithn von der

30 Jodok Perret an die Patres und Briider der Oberdeutschen Provinz; Para,
27. Dezember 1683. BSB: Clm 26472, f. 101v.

31 Francisci Xaverii Epistolarum libri I'V ab Horatio TurseLLNo ex His-
panico in Latinum conversi, Rom 1596.

_ 32Das Werk erhielt bis 1753 acht Auflagen. Daneben gab es zahlreiche
Ubersetzungen (vgl. Carlos SOMMERVOGEL, gibliotbéque de la Compagnie de
Jésus, Bd 7, Briissel 1896, S. 142-143).

33 Dominikus Mayr an seinen Herrn Schwager in Teutschland, Conce%cién
bei den Baures, 30. September 1718 in: Der neue Welt-Bott mit allerhand
Nachrichten deren Missionarien Soc. Jesu, Bd 1, Augsburg 1726, Nr. 167,
5.59,

34 P Martin Schmid an seinen Bruder Franz Silvan Schmid, Miinchen,
11. Juli 1726, in: Scumip, Briefe, 26.



162 Thomas Henkel

Alten in die Neue Welt. Geweckt wurde diese Abenteuerlust durch
die zahlreichen Berichte der in Ubersee titigen Ordensbriider, die
man zum Teil personlich kannte. Zum Zwecke der Erbauung wur-
den von ihren Briefen oft Duplikate fiir die einzelnen Ordens-
niederlassungen angefertigt. Im Bayerischen Hauptstaatsarchiv in
Miinchen, welches das Ordensarchiv der alten Oberdeutschen Pro-
vinz beherbergt, finden sich zum Beispiel vom Brief des Urners
Karl Rechberg vom 8. Februar 1725 aus Buenos Aires nicht weni-
ger als finf Exemplare, darunter eine Abschrift fiir das Kollegium
in Freiburg?>.

Bereits ab 1717 wurden derartige Berichte in Frankreich als Letz-
res édifiantes verotfentlicht?®, und 1726 gab Pater Joseph Stocklein
(1676-1733) in Augsburg den ersten Teil seines Neuen Welt-Botts
heraus?”. Neben Ubersetzungen der Lettres édifiantes machte er
dem deutschen Publikum Briefe und Berichte deutscher Jesuiten-
mussionare aus aller Herren Landern zugéinglich, indem er sie vom
Lateinischen 1n sein pragnantes Deutsch ibertrug.

II1. Die Reise nach Ubersee

Die zukiinftigen Missionare vermehrten ihrerseits die Nachrichten
aus der Fremde um zahlreiche Briefe und Reiseberichte, die sie auf

33 Vgl. die drei Exemplare unter Jes.595/1 und die zwei unter Jes. 607.

3%Die Lettres édifiantes erschienen von 1717 bis 1728 in Paris (SOMMER-
VOGEL, wie Anm. 32, Bd 3, S. 1512—151?.

37 Der neue Welt-Bott mit allerband nachrichten deren Missionarien Soc.
Jesu. Allerband so lebr- als geist-reiche Brief, Schrifften und Reisbeschrei-
bungen, welche von denen Missionariis der Gesellschaft Jesu aus beyden Indi-
en und andern siber meer gelegenen Lindern seit An. 1642. bif$ auf das Jahr
1726. in Europa angelangt seynd, Augsburg 1726. Der neue Welt-Bott wurde
bis 1761 fortgefiihrt, erschien zuletzt in Graz und umfafit fiinf Binde. (Som-
MERVOGEL, wie Anm. 32, Bd 7, S. 1585-1586). Zum Herausgeber Joseph Stock-
lein S] und zum neuen Welt-Bott vgl. P Joseph Stockleins «Neuer Welt-Bott»,
ein Vorldufer der «katholischen Missionen» im 18. Jb., in: Die katholischen
Missionen 22 (1905), S.1-4,30-33, 80-83, 103-107, Dieiesuiten in Bayern,
1549-1773. Ausstel unédes Bayerischen Hauptstaatsarchivs und der Ober-

deutschen Provinz der Gesellschaft Jesu, Miinchen 1991, S. 250-252.



Schweizer Jesuiten als Missionare in Lateinamerika 163

threr Reise nach Ubersee an ihre zuriickgebliebenen Mitbriider
oder Familienangehorigen sandten. Die grofle Anzahl dieser
Berichte ist einerseits ein Indiz fiir den hohen Stellenwert, den die
weite Reise im Leben eines Jesuitenmissionars einnahm, anderer-
seits aber auch ein Ergebnis des erleichterten Postverkehrs, da die
Reiseroute an den wichtigen Schaltstellen der Ordensorganisation
entlangfihrte. Es bestand daher ein zusitzlicher Anreiz, die neuen
und ungewohnten Eindriicke auf dieser im wahrsten Sinne des
Wortes einmaligen Reise schriftlich mitzuteilen.

Wie sich diese Reise konkret abspielen konnte, se1 am Beispiel
des bereits erwahnten Johann Kaspar Deprato gezeigt3®. Der Ob-
waldner, der urspriinglich Andermatt geheiflen und seinen Namen
schon zur Gymnasialzeit latinisiert hatte, war vor und und dann
wieder nach seinem Theologiestudium am Kollegium St. Michael
in Freiburg insgesamt fiinf Jahre als Lehrer titig gewesen, als nach
langem Warten am 28. April 17163 eine Gruppe von neun deut-
schen Jesuitenmissionaren, zu der sich auch Johann Kaspar
Deprato gesellen sollte, von Konstanz herkommend in Freiburg
eintraf. Wie die Historia des Kollegiums iiberliefert#?, luden die
Schultheifien und der Rat der Stadt die Missionare zu einem Fest-
mahl ein. Ja, der Bischof und die Schultheiflen fanden es nicht unter
ithrer Wiirde, einer zur Ehre der Missionare gegebenen privaten
Theatervorstellung ohne Einladung beizuwohnen, und der Rat soll
zur Feier des Anlasses sogar ein paar Kriige Ehrenwein gespendet
haben. Am Folgetag trugen Schiiler ihrem verehrten Lehrer das
Gepick bis zum Landgut der Jesuiten in Marsens nach. Dann ging
es weiter an den Genfersee, wo die Missionare, wie der Chronist

38 Zur folgenden Darstellung vgl. hauptsichlich: (Anton HuoNDER,) Eine
Missionsreise nach Hochperu vor 200 Jahren. Nach den handschriftlichen Auf-
zeichnungen des P. Frfanz] X[aver] Dirrhaim S.]., Missiondrs bei den Moxos-
indianern, in: Die katholischen Missionen 45 (1916/17), S. 49-52, 77-80,
104-106; Johannes BeckMaNN, Ein Freiburger Missionar unter den Indianern
Hochperus im 18. Jabrhundert, in: Bethlehem 37 51932), S. 113-117. Zu
Deprato vgl. Ephrem OmuiN, Die Geistlichen Obwaldens vom 13. Jahrbun-
dert bis zur Gegenwart, Sarnen 1984, S. 130. .

3 KUBF: L 172, VII, f. 44r (ich danke Dr. J. Leisibach von der KUBF fiir
diesen Hinweis).

40 Historia Collegii Friburgensis, S. 390 (KUBF: L 107).



164 Thomas Henkel

nicht ohne Schalkhaftigkeit zu berichten weiff, vor ihrer Seereise
eine erste Probefahrt machen konnten. Von Gentf fithrte die Reise
iber Lyon und Avignon nach Marseille. Hier wurde die Wartezeit
bis zur Uberfahrt nach Cadiz am 13. Juli mit der Seelsorge fiir
Galeerenstriflinge tiberbriickt. Wihrend seine Gefihrten nach der
Ankunft (22. Juli) weiter nach Sevilla reisten, blieb Deprato als
Beichtvater in Cadiz zuriick, wo am 24. November weitere
Missionare, darunter auch die Schweizer Anton Betschon aus
Laufenburg, Tobias Pettola aus Charmey und Karl Rechberg aus
Altdorf, eintrafen. Allmahlich kamen so in Sevilla iiber 100 Mis-
sionare zusammen, von denen 62 fir Paraguay*! und weitere 16 —
Deprato miteingerechnet — fiir Peru, die restlichen aber fiir Mexiko
bestimmt waren. Am 30. Januar 1717 begaben sich die Paraguay-
und Perumissionare zurtick nach Céadiz, wo sie sich allerdings noch
liber einen Monat gedulden muften: Zuerst lauerten ithnen drei tiir-
kische Schiffe auf, und nachher verunméglichte die ungiinstige
Wetterlage das Auslaufen, dafiir hatte sie den Tiirken den Garaus
gemacht*2. Bevor es schlief}lich soweit war und sich die Paraguay-
missionare an Bord des Flaggschiffes der Flotte — der «Almiranta»
—und die Perumissionare auf die «Capitania» begeben und in See
stechen konnten, mufiten sie sich einer Musterung durch die staat-
lichen Behorden unterziehen; denn die Krone hatte aufgrund des
Patronatsrechts fiir die Uberfahrt eines jeden 350 Silberpesos*3 zu
bezahlen und entrichtete auch spiter fiir jeden Missionar in Uber-
see eine jahrliche Pension in dhnlicher Hohe**. Johann Kaspar
Deprato und seine Gefihrten waren also fortan ebenso wie viele
threr weniger frommen Landsleute Schweizer in fremden Diensten.

#1 Der Ko6nig hatte fiir Paraguay nur 60 Jesuiten bewilligt (vgl. Liste bei:
Pablo PasteLLs, Historia de la Compariia de Jestis en la Provincia del Paraguay,
Bd 4, Madrid 1946, S. 123-127). Zwei Kandidaten — Josef Clausner und%osef
Schmid — wurden jedoch als Novizen zugelassen und reisten ohne staatliche
Entschidigung mit (Anton Betschon an den Provinzial der Oberdeutschen
Provinz, Cidiz, 28. Mirz 1717. HStA: Jes. 607, Nr. 30).

42 Anton Betschon an den Provinzial der Oberdeutschen Provinz, Cidiz,
28. Marz 1717. HStA: Jes. 607, Nr. 30.

3 Ebda.

# Huonper (wie Anm. 2, S. 45f.) nennt Betrige zwischen 300 Talern und
400 Silberpesos.



Schweizer Jesuiten als Missionare in Lateinamerika 165

Die abenteuerliche Schiffsreise iber den Atlantik war nicht ganz
ungefahrlich: Als die Missionare nach 101 Tagen am 13. Juli feier-
lich in Buenos Aires einziehen konnten, waren unter der Mann-
schaft mehrere Todesopfer zu beklagen, und ein starker Sturm, der
die Flotte auf offener See zerstreut hatte, hatte die Schiffe arg zuge-
richtet. In Buenos Aires trennten sich die Wege der fur die unter-
schiedlichen Provinzen vorgesehenen Missionare. Wihrend Bet-
schon und Pettola mit weiteren Gefihrten am 4. August zu den
dreiflig Guarani-Reduktionen des sogenannten Jesuitenstaates auf-
brachen und sich die restlichen Paraguaymissionare am 10. August
nach Cérdoba begaben, um dort ihre Ausbildung zu vollenden,
erfolgte der Autbruch von Depratos Gruppe erst am 9. September.
Aut 14 zweispannigen Ochsenkarren reiste er mit einem Troff von
41 Mann, der zur Verpflegung eine Menge Brennholz und Vieh mit
sich fihrte, Gber die Pampa, den Gran Chaco und am Fufle der
Anden entlang bis nach Jujui, wo sie am 20. November* ankamen.
Hier wechselte man auf Maultiere und machte sich am 14. Dezem-
ber an die beschwerliche Uberquerung der Anden. Uber Potosi,
Oruro und Cochabamba erreichte Deprato mit seinen Getfihrten
nach einem haarstraubenden Abstieg, ber dem mehr als ein Maul-
tier in die Tiefe stlirzte, am 9. April des Jahres 1718 Santa Cruz dela
Sierra. Nach einem lingeren Aufenthalt in den nahen Chiquitos-
Missionen kamen sie schliefflich dem Rio Negro und dem Rio
Mamoré entlang am 1. September 1718 nach Loreto, der Hauptsta-
tion der Mojos-Missionen, wo sie am Folgetag thren Missionsdor-
fern zugewiesen wurden. Auf diese Weise gelangte Johann Kaspar
Deprato nach einer mehr als zwei Jahre dauernden Reise zur wenig
spater aufgehobenen Mission Desposorios de la Virgen beir den Ité-
nes, wo er wegen der Reisestrapazen und des ungewohnten Klimas
wihrend fiinf Wochen das Bett hiiten mufite#®.

# Huonper (wie Anm. 38, S. 79) nennt den 23. November. Da weitere
Datenangaben wenig plausibel sind, ibernehme ich im to};enden die Daten-
angaben aus dem Brief des Dominikus Mayr an seinen Herrn Schwager in
Teutschland, Concepcién bei den Baures, 31. Dezember 1719, in: Der neue
Welt-Bott 1, Nr. 167, S. 55-59.

% Dominikus Mayr an den Provinzial der Oberdeutschen Provinz, Concep-
c16n bei den Baures, 31. Dezember 1719, in: Der neue Welt-Bott 1, Nr. 170, S. 67.



166 Thomas Henkel

Die Reise nach Ubersee kann zu Recht als bestdokumentierter
Abschnitt im Leben eines Missionars gelten. Angesichts der Fille
an Informationen kann hier jedoch nur auf das Wesentliche hinge-
wiesen werden. Ich will deshalb auf die Auswertung der Quellen
hinsichtlich der Tatsache, daff die Beschreibung des Fremden oft
mehr Auskunft tiber den Autor als iiber das Beschriebene enthilt,
verzichten und auch den Problemen, mit denen sich die Europier
bei der Beschreibung einer ihnen vollig unbekannten Fauna und
Flora konfrontiert sahen, keine Beachtung schenken. Dagegen will
ich naher auf den kulturellen Relativierungsprozef eingehen, dem
sich die Schweizer Jesuitenmissionare auf ihrer Reise unterzogen.
Von Bedeutung ist in dieser Hinsicht weniger die Uberlandreise in
Lateinamerika, dafiir um so mehr der Aufenthalt in Spanien (tiber
Portugal liegen leider kaum Zeugnisse vor). Denn hier trafen die
Schweizer Jesuiten auf eine andersgeartete Kultur, die aber als
europaische Kultur nicht zum vornherein als primitiv hitte abgetan
werden konnen. Da bis zur Einschiffung nach Ubersee je nach
meteorologischen und vor allem politischen Umstinden bis zu
zwel Jahre vergehen konnten, stand thnen gezwungenermafien
gentigend Zeit zu einer Auseinandersetzung mit den kulturellen
Eigenheiten des Landes zur Verfiigung, die mit dem Erlernen der
spanischen, selten auch einer indianischen Sprache und sehr bald
mit seelsorgerischer Titigkeit, wie Beichthoren oder Kinder-
katechese, genutzt wurde. Die Jesuitenmissionare kamen daher
sehr schnell in intensiven Kontakt mit den spanischen Sitten und
Gebriuchen, auf die etwa im Falle der Frommigkeit mit Bewun-
derung#, in jenem des spanischen Nationalstolzes aber eher mit
Befremden reagiert wurde*s.

Das Ergebnis dieser Auseinandersetzung mit der spanischen als
einer andersartigen europaischen Kultur lifit sich wohl am ein-
driicklichsten am Beispiel von Martin Schmid zeigen: In Sevilla lernt
er die spanischen Prozessionsbriuche kennen, die ihm in der Tat

#7 Martin Schmid an seinen Bruder Franz Silvan Schmid, Sevilla, 27. Fe-
bruar 1727, in: Scumip, Briefe, S. 39.

48 Johann Caspar Deprato an den Provinzial der oberdeutschen Provinz,
Cddiz, 18. September 1716, HStA: Jes. 607, Nr. 20.



Schweizer Jesuiten als Missionare in Lateinamerika 167

spanisch vorkommen und ihn eher an die heimatliche Fastnacht
erinnern®’. Als er aber 17 Jahre spater mit Stolz in die Schweiz be-
richtet, wie er mit den Indianern tanze, rechtfertigt er sich just mit
dem, was er damals in Sevilla erlebt hatte: dafl namlich die Spanier
bei hohen Kirchenfesten dasselbe titen und dies als Nachahmung
des tanzenden David vor der Bundeslade begriindeten.

Schmids Bereitschaft, auch indianische Elemente in die Gottes-
dienstordnung aufzunehmen, ist ohne seine Konfrontation mit der
spanischen Volksfrommigkeit nicht denkbar. Der Aufenthalt in
Spanien steht somit fiir die Schweizer Jesuitenmissionare in engem
Zusammenhang mit ithrer spateren missionarischen Tatigkeit und
ist im Sinne eines kulturellen Relativierungsprozesses von pragen-
der Bedeutung, auch wenn thnen dieser Vorgang kaum bewufit war.

IV. Die missionarische Téitigkeit in Theorie und Praxis

In Lateinamerika widmeten sich die Schweizer Jesuiten entspre-
chend den vielen Betatigungsfeldern des Ordens nicht nur der Mis-
sionierung der Indianer. Der aus der italienischen Enklave Cam-
pione am Luganersee stammende Laienbruder Andrea Bianchi
(1677-1740) etwa beteiligte sich als ausgebildeter Architekt an der
Errichtung zahlreicher kirchlicher und profaner Bauten’!. Wih-
rend in Buenos Aires seine Mitarbeit unter anderem an der altesten

49 Martin Schmid an seinen Bruder Franz Silvan Schmid, Sevilla, 27. Fe-
bruar 1727, in: Scumip, Briefe, S. 38.

50 Martin Schmid an P Joseph Schumacher SJ, S. Rafael Chiquitos,
10. Oktober 1744, in: Scumip, Briefe, S. 84 (lat.) und 95 (dt. Ubers.).

51 Zu Bianchi vgl. Guillermo FurLoNG, Arquitectos argentinos durante la
dominacién bispanica, Buenos Aires 1946, S. 149-191: Andrés Blanqui en
Buenos Aires, gérdoba y Misiones (1717-1740); DErs., Matemdticos argenti-
nos durante la dominacion hispanica, Buenos Aires 1946, S. 73—-77: Primoli,
Blanqui, Brasanelli, Kraus y fepp: 1700-1740; Dalmacio H. Sosron, Gio-
vanni Andrea Bianchi e ’architettura coloniale argentina, Tesi all'Universita
di Roma, 1979; Hugo STorN1, Jesuitas italianos en el Rio de la Plata, in: Archi-
vum Historicum Societatis Jesu 48 (1979), S. 11; Art. «Blanqui, Andrés», in:
New Catholic Encyclopedia, Bd 2, New York 1967, S. 604f.



168 Thomas Henkel

Kirche der Stadt — der Jesuitenkirche San Ignacio —, an der Iglesia
del Pilar, an der Kathedrale und am Cabildo — dem alten Rathaus -
verbiirgt ist, amtete er in Cordoba als Baumeister der Kathedrale
und gestaltete deren Hauptportal. Weit weniger spektakulir, aber
hiufiger war der Einsatz im Unterricht an den zahlreichen Kolle-
gien des Ordens. Den Schwerpunkt der Betatigung der Schweizer
Jesuiten bildete jedoch eindeutig die Mission. So verlebten jene
sechzehn, tiber deren Lebenslauf wir niher unterrichtet sind, von
den insgesamt 447 in Lateinamerika verbrachten Jahren 287 in den
Missionen selbst, was 64 Prozent entspricht. Zu diesen Zahlen ist
zu bemerken, dafy auch ein Teil jener Zeit, die sie im Gebiet der
kolonialen Zivilisation zubrachten, mit Aufgaben fiir die Missio-
nen verbunden sein konnte: Johann Anton Balthasar tibte zum Bei-
spiel wihrend sechs Jahren in Mexico-Stadt das Amt eines Mis-
sionsprokurators der Provinz Mexiko aus und war somit fiir die
materiellen Bediirfnisse simtlicher Missionen zustindig. In der-
selben Provinz Mexiko zeigte sich im Jahre 1751 in bezug auf den
Personalaufwand dagegen folgendes Bild: Von den 624 Patres und
Briudern, welche die Provinz damals umfafite, waren 493 in Profef3-
hiusern, Kollegien und Residenzen beschaftigt, wihrend gerade
131 oder 21 Prozent in den Missionen tatig waren32.

Diese Zahlen bestatigen einerseits die bereits erwahnte Tatsache,
daf} der Schwerpunkt der Ordenstatigkeit auch in Lateinamerika
beir der Arbeit unter der europiischen Bevolkerung lag, andererseits
kommt in ithnen auch der Missionierungsdrang zum Ausdruck, von
dem die Schweizer Jesuiten beseelt gewesen waren. Aufgrund die-
ses Gegensatzes konnte es durchaus vorkommen, daf} es zwischen
den Spaniern und Kreolen des Ordens, welche die Indianer oft
genauso verachteten, wie es die Kolonisten taten, und den auslindi-
schen Idealisten zu Konflikten kam33. Dennoch blieb die Sehnsucht
bei jenen Schweizern, die zuerst in einem Kollegium titig waren,
ungebrochen: Um in die Missionen gehen zu diirfen, hitte sich Jean

32 Vgl. Catalogus 1 Provinciae Mexicanae a P. Joanne Antonio Balthasar
Provinciali confectus, et ad R[everendum] Admodum P[atrem] N[ostrum]
Generalem missus die 1. Decembris, anno 1751. ARS]: Mex. 8, f. 1r-34v.

>3 Vgl. Wolfgang ReiNHARD, Geschichte der europaischen Expansion, Bd 2:
Die Neue Welt, Stuttgart 1985, S. 86.



Schweizer Jesuiten als Missionare in Lateinamerika 169

Magnin nach achtjahriger Lehrtitigkeit in Panamad sogar freiwillig
tir die Bekehrung der wilden Darién zur Verfuigung gestellt>*.
Trotz ihres Idealismus waren aber auch die Indianermissionare
ein Instrument der Kolonialpolitik. Die von ihnen errichteten
Missionssiedlungen — die sogenannten Reduktionen — besaflen zwar
einen besonderen Rechtsstatus, der die Indianer, abgesehen von der
geringen Kopfsteuer, von der Arbeits- und Steuerpflicht befreite;
sie dienten jedoch nicht nur der Evangelisierung, sondern auch der
Zivilisierung der Indianer. Nach zehn bis zwanzig Jahren verloren
sie in der Regel ihre Privilegien und wurden an den Weltklerus
libergeben, unter dessen Obhut sie meist verwahrlosten. Neben
der Heranbildung von neuen Untertanen kamen den Reduktionen
auch territorialpolitische Funktionen zu: Die als «Jesuitenstaat»
bekannten Reduktionen bei den Guarani, wo es den Jesuiten
gelang, durch konigliche Einzelentscheide ein eigenes Corpus [uris
zu schaffen, dienten der Grenzsicherung gegen portugiesische
Eindringlinge, in Mexiko wurden die Missionsstationen zur grofie-
ren Ehre Gottes weiter nach Norden vorgeschoben®, und am
Amazonas versuchten die Spanier vergeblich, sich mit Hilfe von
Missionen von der Quelle zur Miindung vorzuarbeiten, wahrend
dort die Portugiesen mit denselben Mitteln ihre territorialen Inter-
essen gegentiber Franzosen, Englindern und Niederlindern vertei-
digten. In den portugiesischen Gebieten, wo die Versklavung der
Indianer bis Ende des 18. Jahrhunderts erlaubt war, konnten sich
die Jesuiten nach vergeblicher Opposition der Kontrolle Giber die
Indianersiedlungen — die sogenannten Aldeias — und der Aufsicht
tiber Vorstofle ins Landesinnere versichern. Es gelang ithnen damit,
die Versklavung der Indianer auf ein humanes Mafl zu beschrin-

54 Jean Magnin an den Provinzial der Oberdeutschen Provinz, Panami,
29. August 1735. HStA: Jes. 595/6, f. 2.

55 PriEN (wie Anm. 13), S. 233, Vgl. ebenfalls Johannes BEckmann, Die
Glaubensverbreitung in Lateinamerika,in: Handbuch der Kirchengeschichte,
Bd 5, Freiburg i. Br. 1970, S. 256-288 (hier S. 269).

56 Zur Entstehung des sog. Jesuitenstaates vgl. Prien (wie Anm. 13),
S. 282-284. Einen guten Uberblick bietet neuerdings: Horst GuNTER, Welt-
eroberung und Christentum. Ein Handbuch zur Geschichte der Neuzeit,
Glitersloh 1992, S. 123-154.

57 Zur Mission als «Fronteinrichtung» in Mexiko, Guatemala und Kalifor-
nien vgl. GUNTER (wie Anm. 56), S. 98-111.



170 Thomas Henkel

ken, indem sie einerseits die Vermietung der Indianer an die Kolo-
nisten regelten und andererseits ber den dem Nachschub von
Arbeitskriften dienenden Entradas die Indianer zu tberreden
suchten, sich freiwillig in die Aldeias zu begeben. Neben diesen
Aldeias, die Arbeitskrafte fur kirchliche Institutionen, offentliche
Arbeiten und Plantagen stellten, entstanden weit entfernt von den
besiedelten Kiistengebieten auch Missionsaldeias, die etwa den spa-
nischen Reduktionen entsprachen3.

Die Missionierungsmethode, die in diesen Reduktionen prakti-
ziert wurde, war stark vom scholastischen Denken des 16. Jahr-
hunderts geprigt und vom Jesuiten José de Acosta (1540-1600)
1588 grundlegend theoretisch erortert worden’?. In seiner Be-
schreibung der Maynas-Missionen fafite Jean Magnin diese Mis-
sionierungsmethode in dre1 Hauptschritte zusammen: Zuerst mis-
sen die Indianer aus dem Dickicht des Urwaldes gelockt werden,
dann macht man aus thnen Menschen und schlief}lich Christen®®,

Im ersten Schritt versichert sich der Missionar mit Geschenken
und der Teilnahme an den Gelagen der Gunst der zu bekehrenden
Indianer, die er mit allen Kniffen des Jagers aufgespiirt hat, und ver-
sucht sie dazu zu bewegen, mit thm zu kommen, um sich in einer
bestehenden Reduktion niederzulassen oder eine neue zu grin-
dent!. Zu diesem Zweck werden oft bereits bekehrte Indianer mit-
gefuhrt, die thre potentiellen Mitchristen beschenken und ihnen
ebentalls gut zureden sollten®2. Bei kriegerischen Stimmen ging es
allerdings weniger friedlich zu. So wurden die Missionare in Nord-
mexiko bei Vorstoflen in neues Gebiet von Truppen begleitet, da
die Vertreter der sanfteren Methode nur selten zurtickgekehrt

38 Zu Reduktionen und Aldeias vgl. Prien (wie Anm. 13), S. 215-220.

59 Zur Missionstheorie vgl. ebda., S. 211-215. Eine neuere, allerdings wenig
kritische Darstellung von Acostas Werk De procurande Indorum salute bietet
Michael Sievernich, Vision und Mission der Neuwen Welt Amerika bei José de
Acosta, in: Ignatianisch: Eigenart und Methode der Gesellschaft Jesu, hrsg.
von Michael Sievernich und Giinter Switek, Freiburg i. Br. 21991, S. 293-313.

60 MagNiN, Description, S. 132.

61 Ebda., S. 132-134, 138f.

62Zu dieser Methode vgl. Martin Schmids Bericht iiber die mehrmalige
Aussendung von drethundert Indianern, um «ungliubige Indier aus den wéﬁm
dern zu ziehen.» (Martin Schmid an seinen Bruder Franz Silvan Schmid, Chi-
quitos, 28. September 1761, in: Scrmip, Briefe, S. 1141.).



Schweizer Jesuiten als Missionare in Lateinamerika 171

waren®. Wie Magnin berichtet, war es tblich, be1 Stimmen, die
ithren Missionar massakriert hatten oder nach anfinglicher Zu-
stimmung nicht gewillt waren, den katholischen Glauben anzuneh-
men, ein Exempel zu statuieren®*. Die Ergebnisse derartiger
Zwangsmissionierungen konnten jedoch sehr diirftig ausfallen. So
berichtet Magnin, wie der Wachtmeister Pedro de Ortega y Murga
im Jahre 1742 von einer Expedition mit einer Armee von neunzig
Indianern und zehn Mestizen an den Rio Nucuray — einem Neben-
fluff des Amazonas — gerade 22 wilde Indianer mitbrachte, von
denen zwet Jahre spater noch zehn am Leben waren®5.

Ist es — diesen Umstinden zum Trotz — einmal gelungen, die In-
dianer in den Siedlungen zu sammeln, so geht es in einem zweiten
Schritt darum, sie zu zivilisieren oder — mit den Worten Magnins —
zu vernunftigen Menschen zu machen. Die Indianer werden zu
regelmifliger Arbeit angehalten und an einen geregelten Tages-
ablauf gewohnt. Analog zur spanischen Gemeindeverwaltung bil-
det der Missionar aus den Kaziken einen Verwaltungsstab, der thm
Rechenschaft schuldig ist6¢. Die Indianer sollten so nach und nach
von ithrem angestammten Verhalten abgebracht werden, soweit es
den europiischen Vorstellungen von Wirtschaftlichkeit und Ord-
nung nicht entsprach. Dagegen wurden positiv bewertete Eigen-
schaften, wie die Verachtung des Reichtums, musikalische Fihig-
keiten und die grofle handwerkliche Geschicklichkeit durchaus
miteinbezogen und gefordert.

Im Unterschied zu den ersten beiden Schritten, bei denen mit
viel Entgegenkommen und Milde vorgegangen wird, ist nach der
Meinung Magnins bei der Christianisierung Strenge notwendig;
denn nur auf diese Weise sei es moglich, den Indianern die morali-
schen Werte des Christentums bei- und sie von ihren traditionellen
religiosen Vorstellungen, soweit sie katholischen nicht zu entspre-
chen schienen, abzubringen. Magnin sieht allerdings ein, dafl dabei

63 Vgl. Fintan WARREN, Jesuit Historians of Sinalo-Sonora, in: Americas 18
(1961/62), S. 329-339 (hier S. 331).

64 MAGNIN, Description, S. 1358,

65 Descubrimiento del Nucuray junto a pastaza en la provincia de Maynas.
Datiert: 11.9.1742, Nachtrag vom 6.1.1744. Archivo Historico Naciondl Mad-
rid: Jesuitas Leg. 251j, 2-g.

66 MAGNIN, %escription, S. 145.



172 Thomas Henkel

ein gewifles Mafl an Hirte nicht tiberschritten werden darf, da die
Indianer sonst zur Flucht getrieben wiirden. So seien zu Beginn
besonders bei der Polygamie Zugestindnisse zu machen®’. Da die
Erwachsenen meist ithr Leben lang ihren alten Vorstellungen mehr
oder weniger verhaftet blieben, wurden sie mit Ausnahme einiger
Kaziken in der Regel im Katechumenat belassen und erst vor ithrem
Tode getauftt®. Die Kinder empfingen dagegen aufgrund der hohen
Kindersterblichkeit die Taufe bei der Geburt und wurden tiglich in
der Christenlehre unterrichtet®’.

Uber das Ergebnis dieses iiber Jahre dauernden Missionie-
rungsprozesses macht sich Magnin keine groflen Illusionen. Er 1st
der Meinung, daff die Indianer von ihren alten Verhaltensweisen
nicht vollstindig abzubringen seien. Immerhin kénnten Ruckfalle
verhindert werden und in den gut etablierten Reduktionen wiirden
die alten religidsen Riten, die in der Sicht Magnins als Zaubereien
abqualifiziert werden, nur noch im Geheimen prakuziert’®.

Aus Magnins erntichterndem Befund - so glaube ich — wird
deutlich, dafl sich die Indianer nicht unbedingt wegen des Christen-
tums um thren Missionar scharten. Mit einem Missionar war man
dem Zugriff der Kolonisten entzogen. Zudem brachte er Ge-
schenke mit, und wenn man 1hn bei sich behielt, konnte er weiter-
hin die begehrten Erzeugnisse der Europier beschaffen oder in
einem begrenzteren Rahmen deren Herstellung einfihren. Ein
wichtiger Grund, in der Reduktion zu bleiben, war der gesicherte
Lebensunterhalt. So stellt der Luzerner Philipp Segesser”! (1689—
1761) fest, «daf’ die Indianer in California, wenn sie den Kessel mit

67 Ebda., S. 155f.

63 Ebda., S. 154.

69 Uber die sofortige Taufe der Kinder vgl.: Martin Schmid an seinen Bruder
Franz Silvan Schmid, Chiquitos, 28. September 1761, in: Scumip, Briefe, S. 115.

7OMaGNIN, Description, S. 173.

71’ Zu Philipp Segesser (von Brunegg) vgl.: Art. «Segesser, Philipp», in: New
Catholic Encyclopedia, Bd 13, New York 1967, S. 48; Gottfried Horz, India-
nische Ledermalereien. Figurenreiche Darstellungen von Grenzkonflikten
zwischen Mexico und dem Missouri um 1720, Berlin 1960; Philipp Anton
SEGESSER, Die Berichte des P. Ph. Segesser aus der Gesellschaft Jesu iiger seine
Mission in Sonora, 1731-1761, in: Katholische Schweizer-Blatter NF 2 (1886),
S.356-375, 401-434, 465-499 (enthalt S. 406-434 und 465-499 die «Relation
des P. Philipp liber seine Mission in Pimeria de Sonora, 1737»).



Schweizer Jesuiten als Missionare in Lateinamerika 173

Turkenkorn nicht sieden sehen, nicht zur Christenlehre kom-
men»’2, und Anton Betschon befiirchtet, dafl die Guarani in die
Wildnis zuriickkehren und vom katholischen Glauben abfallen
wirden, wenn es nicht moglich sei, sie mit gentigend Vieh zu ver-
sorgen’?. Dementsprechend mufite ein Missionar nicht nur um das
Seelenheil, sondern auch um das leibliche Wohl seiner Indianer
besorgt sein, was einen enormen Arbeitsaufwand bedeutete.

Wenn sich die Indianer in eine Reduktion begaben, mufite daher
in gewisser Weise die «Rechnung stimmen». War dies nicht der Fall,
konnte es durchaus vorkommen, dafd sich die Indianer wieder in die
Wildnis zurtickzogen. Dann muf3ten sie allerdings mit einer Straf-
expedition rechnen. In dieser Situation konnte der Missionar bei
den Soldaten jeweils um Milde fiir seine Schiafchen bitten, die thm
dann um so ergebener waren’*.

War der Missionar in diesem Sinne fir die Indianer ein Mittel,
das der Verschaffung von Vorteilen, beziehungsweise der Verhin-
derung von Nachteilen diente, konnte den Indianern aus der Sicht
des Missionars durchaus auch die Funktion eines Mittels zukom-
men. So krafl dies auch erscheinen mag: Sie boten thm die Gelegen-
heit, jene Miihsale zu erdulden, die ithn zur Heiligkeit fihren konn-
ten. So geht Magnin mit jenem Missionar einig, der behauptet, dafl
der Missionar das schwerste Kreuz zu tragen habe’5, und be-
schliefit seine Missionsbeschreibung mit den Martyrien jener
Missionare, die eines gewaltsamen Todes gestorben sind’¢. In
dieser Sicht der Dinge verwandeln sich die Maynas-Missionen in
einen Kalvarienberg, wo jeder Baumstamm zu einem Kreuz wird,

und ithre Missionare werden zu wahrhaften Meistern («Cham-
pions») der Nachfolge Christi”’.

’2SEGEsSER (wie Anm. 71), S. 479.

73 Anton Betschon an den Provinzial der Oberdeutschen Provinz, Cosmas
und Damian, 14. Juli 1719. HStA: Jes. 595/1, f. 63r.

74 Vel. MacnNiN, Description, S. 218-220.

75 Ebda., S. 1971,

L 76 Ebda., S. 227-237: Missionnaires morts dans ces missions, victimes de la
charité.

77 Ebda., S. 237. Zum Heiligkeitsstreben als eigentlichem Missionierungs-
motiv vgl. die Feststellung, die Bitterli bei den franzosischen ﬂesuiten—
missionaren der Huronen macht: «Man kann sich dem Eindruck nicht entzie-
hen, die Missionare hitten dem Bekehrungsziel zunehmend weniger



174 Thomas Henkel

Eine derartige Auffassung der Missionsarbeit mag uns heute als
pervers erscheinen, sie erlaubte es den Missionaren aber erst, die
enormen physischen und psychischen Belastungen, denen sie aus-
gesetzt waren, zu bewiltigen. Dabei wurde jeder einzelne mit den
vielschichtigen Problemen seines Auftrages auf seine Weise kon-
frontiert:

Alois Konrad Pfeil’® wurde nach einer gerade sechswochigen
Lehrzeit an den Xingu — einen Nebenflufl des Amazonas — gesandst,
wo er als einziger Missionar die Aufsicht iber dreiflig Missions-
aldeias innehatte. Nicht genug, daf} er sich bei diesen Verhiltnissen
fast vergeblich abmiihte, seine Schifchen zu Arbeit und Sittlichkeit
anzuhalten, hinzu kamen Konflikte mit benachbarten Stimmen,
die kannibalische Brauche pflegten, und mit portugiesischen Skla-
venjagern, die thm seine Schiitzlinge sogar aus der Kirche entfihr-
ten. Es 1st daher nur allzu verstindlich, wenn er seine Missions-
station ein 7 heatrum Patientiae ac Crucis perpetuae nannte’?. Trotz
diesen Miihsalen, die thm durch das heifle Klima noch beschwerli-
cher erschienen, wurde Pfeil aber auch Akteur der internationalen
Politik, indem er in einer Abhandlung die portugiesischen
Anspriiche auf das nordliche Miindungsgebiet des Amazonas dar-
legte, die tibrigens noch be1 der endgiiltigen Beilegung der Grenz-
streitigkeiten zwischen Brasilien und Frankreich im Jahre 1899 von
Bedeutung war8%. Neben seiner missionarischen und geographi-

Gewicht beigemessen und ihre Arbeit im Laufe der Zeit stirker unter dem
Aspekt einer in dornenvoller Auseinandersetzung mit dem Bosen erstrittenen
personlichen Bewahrung gesehen.» (Urs Brrrerci, Alte Welt — neuwe Welt. For-
men des europdisch-iiberseeischen Kulturkontakts vom 15. bis zum 18. Jahr-
hundert, Miinchen 1986, S. 118).

78 Vgl. Seratim Leite, Histéria da Companhia de Jesus no Brasil, Bd 9, Rio
de Janeiro 1949, S. 48-53; Sancti Claudii Beatificationis et canonizationis ser-
vae Dei Annae de Xaintonge, fundatricis Societatis a S. Ursula de Déle
(11621). Positio super virtutibus ex officio concinnata, Citta del Vaticano 1972
(Sacra Congregatio pro causis sanctorum, officium historicum, 19), S. 509-512.

79Vgl. Pfeil an den Provinzial der Oberdeutschen Provinz, Para, 5. August
1679. BSB: Clm 26472, f. 87r-97.

80 Vgl. Second me’moirefrésenté ar les Etats-Unis du Brésil au Gonverne-
ment de la Confédération Suisse, Ariz'tre choisi selon stipulations du Traité con-
clu a Rio de Janeiro, le 10 Avril 1897, entre le Brésil et la France,
5 Bde, Bern 1899: 2. Bd, S. 107-119, 371-375; 4. Bd, S. 21-29, 143-146; 5. Bd,
Nr. XII (Facsimile).



Schweizer Jesuiten als Missionare in Lateinamerika 175

schen Tatgkeit trat er auch mit Kaiser und Papst in Briefwechsel,
um die Heiligsprechung des von thm aufs heifleste verehrten Aloy-
sius Gonzaga zu beschleunigen8!.

Auf dhnlich einsamem Posten befand sich Philipp Anton Segesser
mit seiner ersten Station, San Javier del Bac im Norden Mexikos -
zehn Kilometer siidlich des heutigen Tucson (Arizona). Wegen
gesundheitlichen Problemen mufite er aber bald nach Stiden ver-
setzt werden. Die Nachbarstation, San Ignazio, wurde dem aus dem
sanktgallischen Oberried stammenden Kaspar Stiger (1695-1762)
anvertraut, der sich wihrend der fast dreiflig Jahre, die er dort ver-
brachte, auch mit aufstindischen Indianern und Kolonisten herum-
schlagen mufite. Aufgrund seiner besonderen Fahigkeit, die Gunst
der Indianer fiir sich zu gewinnen, hatte er sich noch weiter nach
Norden zu den Hopis vorwagen sollen. Da der Gouverneur thm
jedoch keine Truppen zur Verfiigung stellte, muflte das ganze
Unternehmen schliefllich abgeblasen werden$2.

Der dritte Schweizer in Mexiko, Johann Anton Balthasar
(1697-1763), weilte nur kurz in den Missionen, da ihm ein Augen-
leiden die Weiterarbeit verunmoglichte. Er unterrichtete am India-
nerkolleg in Mexico-Stadt, wurde spater Generalvisitator der Mis-
sionen, darauf Provinzial der Provinz Mexiko und war fiir lingere
Zeit Missionsprokurator?3.

Ein exemplarisches Missionarsdasein fiihrte der bereits mehr-
mals erwahnte Martin Schmid. In den Chiquitos-Missionen, die
zur Provinz Paraguay gehorten, unterrichtete er die Chiquitanos in
Musik und Instrumentenbau und komponierte selbst Kirchen-

81 Pfeil an den Ordensgeneral, Pard, 7. iuli 1695. ARS]: Bras. 3 111, f. 330v.

82Vgl. Johannes BECkMANN, Pionierarbeit eines Rheintalers in Nordmexico.
Pater Kaspar Stiger S] aus Kobelwald (1695-1758) [sic], in: Jahrbuch «Unser
Rheintal» (Au Sé) 1966, S. 85-93.

83 Vgl. Johannes Beckmann, Ein Luzerner Missionar in Mexico: P. Johannes
Balthasar SJ 1692-1763[sic], in: Bethlehem 39 (1934), S. 268-271, 305-307;
Ernest J. Burrus, Kino and Manje. Explorers of Sonora and Arizona, Rom
1971,'S. 709-735; Peter Masten DUNNE, Juan Antonio Balthasar. Padre visita-
dor to the Sonora Frontier 1744—1745. Two Original Reports, Arizona 1957,
Fintan WARREN, Jesuit Historians of Sinalo-Sonora, in: Americas 18 (1961/62),
S.329-339; Francisco ZAMBRANO, Diccionario Bio-Bibliografico de la Com-
pania de Jesus en Mexico, Bd 15, Mexico-City 1977, S. 227-281.



176 Thomas Henkel

musik84. In spiteren Jahren richtete er Werkstitten ein und baute
Kirchen8. Schmid war neben dem aus Freudenfels im thurgau-
ischen Eschenz stammenden und in denselben Missionen titigen
Laienbruder Andreas Roth8¢ (1722 — nach 1773) der einzige
Schweizer Jesuit, der die Ausweisung des Ordens aus den spani-
schen Gebieten erlebte. Trotz seines hohen Alters von 73 Jahren
muflte er Ende 1767 die beschwerliche Reise auf sich nehmen und
kehrte iber Spanien, wo er mehr als ein Jahr festgehalten wurde,
und Italien Anfang 1771 nach Luzern zuriick. Die Authebung des
Jesuitenordens im Jahre 1773 erlebte Schmid aber nicht mehr. Nach
einem Schlaganfall starb er am 10. Mirz 1772 und wurde in der
Jesuitenkirche in Luzern beigesetzt?’.

In den eigentlichen Reduktionen von Paraguay, bei den Guarani,
waren drei Jesuiten aus der Schweiz tatig: Anton Betschon, Tobias
Pettola und Karl Rechberg®. Diese konnten sich sozusagen ins
gemachte Nest setzen und hatten die bereits bestehenden Sied-
lungen, denen jeweils zwei Missionare vorstanden, nur noch zu
betreuen, was aber mit einem nicht geringen Verwaltungsaufwand
verbunden war, wenn man bedenkt, dafl Pettola als Vorsteher von
Concepcion mehr als 6400 Indianer zu beaufsichtigen hatte??. Die
Konzentration von so vielen Indianern in der gleichen Siedlung

84 Vgl. Leonardo Waisman «Ich bin Missionar, weil ich singe, spiele und
tanze». Martin Schmid als Musiker, in: Martin Schmid, 1694-1772 (wie
Anm. 6), S. 55-64.

85 Vgl. Hans RoTH, «Disse netie und schone kirchen». Der Bau und die
Restaurierung der Schmidkirchen, in: Martin Schmid, 1694-1772 (wie
Anm. 6), S. 89-101. Zur Renovation der Kirche in Concepcién vgl. Antonio
Eduardo Bost, Bolivien-Report I11. Berichte aus der Dombd:ﬁﬂ#tte einer
Franziskaner-Mission in Boliviens Urwald, Miinchen 1984.

86 Uber Roth sind wir nur sehr schlecht informiert. Nach der Riickkehr
nach Europa war er bis 1773 Pfortner in Graz, dann verlieren sich seine Spu-
ren. Vgl. STROBEL (wie Anm. 8), S. 460.

87 Den Literaturangaben in Anm. 6 sind als bedeutende Darstellungen noch
hinzuzufiigen: Felix Alfred PLaTTNER, Ein Reislaufer Gottes. Das abenteuerli-
che Leben des Schweizer Jesuiten P. Martin Schmid aus Baar (1694-1772),
Luzern 1944; pers., Genie im Urwald. Das Werk des Auslandschweizers Mar-
tin Schmid aus Baar (1694-1772), Ziirich 1959.

88 Vgl. BECkMANN, Schweizer Missionare in Paraguay (wie Anm. 5).

8 Vgl. Erster Catalogus derer Missionen an cﬁ?m Fluf§ Uruguay in der
Landschafft Paraquaria auf das Jahr 1738, in: Der neue Welt-Bott, Bd 4.2,
Teil 32, Wien 1755, S. 126f.



Schweizer Jesuiten als Missionare in Lateinamerika 177

steigerte die Gefahr von Epidemien enorm. Betschon berichtet, daf}
allein 1m Jahre 1718 in den dreiflig Siedlungen der Guarani-Missio-
nen von den insgesamt ca. 125 000 Indianern mehr als 17 000 durch
ein bosartiges Fieber hinweggerafft wurden®.

Zu diesen Zahlen stehen die 334 Indianer, die Jean Magnin in
Francisco de Borja am Rande der Maynas-Missionen am oberen
Amazonas zu betreuen hatte?], in keinem Verhaltnis. Magnin war
zugleich als Seelsorger fiir die Kolonisten tatig und widmete sich,
da er mit dem Erlernen der Indianersprachen seine Mithe bekun-
dete, vor allem dem Verfassen von Berichten iiber die Missionen
und einer Abhandlung iiber Descartes?2, wobei thm letztere sogar
den Ruf eintrug, die lateinamerikanische Unabhingigkeits-
bewegung ideologisch vorbereitet zu haben?. Mag dieses Urteil
auch etwas zu hoch gegriffen sein, so fithrte die Bekanntschaft mit
dem franzosischen Naturforscher Charles-Marie de La Condamine
(1701-1774), dem er eine wertvolle Karte des oberen Amazonas-
gebietes und die Beschreibung der Maynas-Missionen geschenkt
hatte’, immerhin zur Aufnahme unter die korrespondierenden
Mitglieder der Académie des Sciences. Nach kurzer missionari-

90 Anton Betschon an den Provinzial der Oberdeutschen Provinz, Cosmas
und Damian, 14. Juli 1719. HStA: Jes. 595/1, f. 63r.

N MacNIN, Description, S. 84.

92 Millietus amicus cum Cartesio, seu Cartesius Reformatus ... scripta a Patre
Joanne Magnin ... Altavillensi Friburgi Helvetiorum, olim provinciae Germa-
niae Superioris nunc autem Quitensis in America, et actuali Maynarum Bor-

iae juxta Maragnonem, alias fluvium Amazonum Missionario. Anno 1744.
%/unc autem anno 1747 emendata et aucta ab eodem patre in hac Quitensi
Universitate Gregoriana Sacrorum Canonum Professore Ordinario. Das
Manuskript soll sich im Archivo Aurelio Espinosa Polit in Quito befinden.
Eine spanische Ubersetzung wurde vor kurzem veroffentlicht: Milliet en
armonia con Descartes. Descartes reformado, Guayaquil 1989 (unter der Sig-
natur X 6571 bewahrt die KUBF Photokopien des maschinengeschriebenen
Manuskripts dieser Ubersetzung auf).

% Jaime Erazo, Carta de la provincia de (Euito con sus misiones de Sucum-
biosy de Maynasy su breve descripcion hecha por el P. Juan Magnin S], asio
1740, 0. O. 0. J. (masch.) (Vortrag gehalten vor der Sociedad Ecuatoriana de
Investigaciones Historicas y Geo m’ﬁca?.

94 Die Karte wie die Beschrei%ung, ie Magnin La Condamine geschenkt
hatte, sind verloren. Der erste Teil einer fritheren Version von Magnins Mis-
sionsbeschreibung befindet sich im Archivo Historico Nacional von Madrid
(Jesuitas Leg 251, 2-d) und wurde erstmals 1940 ediert in: Revista de Indias 1



178 Thomas Henkel

scher Tatigkeit wurde Magnin schlieflich als Professor fiir kanoni-
sches Recht an die Universitat Quito berufen®.

Ebenfalls groffe Miithe mit dem Erlernen der Indianersprachen
bekundete der Freiburger Jodok Perret, der vor seiner Missionars-
karriere als Philosophieprofessor in Miinchen und Dillingen tatig
gewesen war. Auch er stand nur kurz als Missionar im Einsatz und
wurde bald Provinzial der Vizeprovinz Maranhio. In dieser
Funktion erlebte er die zweite Ausweisung des Ordens aus Nord-
brasilien%, aber auch dessen Riickkehr. Seine spateren Jahre fristete
er in den Kollegien von Maranhio (Sio Luiz) und Pard (Belém), wo
er von den portugiesischen Mitbriidern mehr geduldet als seinen
Fihigkeiten entsprechend eingesetzt wurde?”.

Zum Schlufl se1 auf Jost Bachmann aufmerksam gemacht, der als
erster Schweizer nach Amerika gelangte. Er widmete sich als ein-
ziger nicht den Indianern, sondern jener Menschengruppe, die
noch stirker benachteiligt war, den Schwarzen. Bei der Pflege pest-
kranker Negersklaven angesteckt, starb er 1656 in Buenos Aires?.

(Madrid 1940), S. 151-185. Bei der von mir herausgegebenen franzosischen
vollstindigen Version handelt es sich um eine zeitgendssische Ubersetzun
deran La Condamine ausgehindigten Beschreibung (zu niheren Angaben vgl.
MacniN, Description, S. 41-51). Eine von Magnin angefertigte Karte des obe-
ren Amazonasgebietes befindet sich in der Kartensammlung Carlos Manuel
Larrea in Quito. Sie ist verottentlicht in: Octavio LATORRE, Los Mapas del
Amazonas y el desarrollo de la cartografia ecuatoriana en el siglo XVIII,
Guayaquil 1988, S. 163f. Ebenf. in: MacNiN, Description, S. 65. 1989 erstellte
das Instituto Geografico Militar tir die Sociedad Ecuatoriana de Investigacio-
nes Historicas y Geograficds zudem ein Facsimile: Juan MacnNiN, Carta Geo-
grzigfica de las Misiones de Sucumbios, Mainas y Maranon, Quito 1989.

> Neben den bereits erwihnten Darstellungen vgl. zu Magnin: Constantino
Bavig, IV Centenario del Descubrimiento del Amazonas. Descubridores [esui-
tas del Amazonas. Breve Descripcion, in: Revista de Indias 1 (Madrid 1940), S.
121-185. Johannes BECKMANN, La premiére traversée de la Colombie par un
missionnazire suisse (1725). Le Pére Magnin S], in: Annales Fribourgeoises 46
(1964), S. 33-65. Julio Tosar Donoso, Un nuevo mapa de misiones ecuatoria-
nes, in: Boletin de la Academia Nacional de Historia 35 (Quito 1955), S. 1-44.

% Vgl. den ausfiihrlichen Bericht, den Alois Konrad Pfeil am 22. Dezember
1684 an die Patres und Briider der Oberdeutschen Provinz sendet. ARSJ: Bras.
9, f. 322r-33%.

97 Alois Konrad Pfeil an den Ordensgeneral, Pard, 28. Juli 1697. ARS]: Bras.
26, f. 180r-183v. — Zu Perret im allgemeinen vgl. Serafim Lerte, Histéria da
Companhia de Jesus no Brasil, Bd 9,gR.io de Janeiro 1949, S. 44-47.

98 Vgl. STROBEL (Wie Anm. 8), S. 48.



Schweizer Jesuiten als Missionare in Lateinamerika 179

Natiirlich konnten in diesem Uberblick nur ein paar Beispiele
dafiir angegeben werden, wie und unter welchen Umstinden sich
die Missionsarbeit im Konkreten fiir Schweizer Jesuiten in Latein-
amerika darstellen konnte. Es gab sicherlich auch andere Moglich-
keiten, doch sind wir tiber andere Schweizer Jesuiten zum Teil sehr
schlecht informiert. Dies gilt insbesondere fiir jene drei, die auf den
Antillen titig gewesen waren.

V. Schweizerische Eigenart der Jesuitenmissionare?

Am Schlufl dieser Betrachtung mochte ich die Frage aufwerfen,
inwiefern die Schweizer Jesuiten in Lateinamerika — abgesehen vom
gemeinsamen Ursprungsland — als eigenstindige Gruppe ange-
sehen werden kénnen.

Was bei einigen von thnen auffillt, ist thre starke Verbundenheit
zur Heimat. Zeugnis davon legt vor allem der rege Briefwechsel
einiger Patres mit thren Verwandten ab. Die Missionare wollten
dabei nicht nur iber die Vorkommnisse im engeren Familienkreis
unterrichtet werden, sondern erwarteten auch im weiteren Sinne
Nachrichten aus der Heimat. Aus diesem Grunde bittet zum Bei-
spiel Johann Anton Balthasar seinen Bruder, die be1 ithm bestellten
Gegenstinde in Zeitungspapier einzuwickeln. Balthasar will jedoch
die Beziehungen auch in der Gegenrichtung aufrecht erhalten und
sendet Gegenstinde nach Hause, damit seine Verwandten in
Luzern eine Art Missionsmuseum einrichten kénnen?.

Gribt man noch weiter nach typisch Schweizerischem, dann
lassen sich auch Klischees antreffen, die anscheinend schon damals
auf die Schweiz zutrafen. So stellt Philipp Anton Segesser mit
Erstaunen fest, daf} auch die Spanier, und nicht nur die Schweizer,
wie er geglaubt habe, gerne Milch trinken wiirden!®. Er bestellt

99 BEckMANN (wie Anm. 83), S. 307.
100 SEGEssER (wie Anm. 71), S. 480f.



180 Thomas Henkel

denn zu Hause auch Gegenstinde, die es thm erlauben, in seiner
Mission die Butterproduktion einzufiihren!®l.

Von diesen Hinweisen abgesehen, mufl die Suche nach typisch
Schweizerischem aufgegeben werden. Die Schweizer Jesuiten-
missionare gehen in grofleren Gruppen auf, wie in jener der deut-
schen Jesuiten, die zum Beispiel der Bischof von Durango aus-
driicklich fiir seine Missionen in Nordwestmexiko verlangte!92.
Bezlglich ihres vorwiegenden Einsatzes in den Missionen konnen
sie ganz einfach den nicht-spanischen, beziehungsweise nicht-
portugiesischen Jesuiten wie Belgier, Deutsche, Italiener usw. zu-
gerechnet werden, die hauptsichlich in den Missionen eingesetzt
wurden und sich selbst fiir die Missionen einsetzten. Fiir diese
besondere Eignung fiir die Missionen spricht die Tatsache, dafl
nicht-spanische Jesuiten im Unterschied zu den meisten Spaniern
Spanier-Sein und Christ-Sein nicht gleichsetzten, was unter ande-
rem damit zusammenhing, dafl sie ihren spanischen Ordens-
briidern den kulturellen Relativierungsprozef}, den sie besonders
wihrend ithrem Aufenthalt in Spanien durchliefen, voraus hatten.
So war es fur sie —1m Gegensatz etwa zu Karl V. — leicht vorstellbar,
dafl Gott nicht nur spanisch, sondern auch italienisch, oder
deutsch, ja sogar Nahuatl, Tupi, Quechua oder Guarani sprach.
Dieser Relativierungsprozefl hatte jedoch auch seine Grenzen:
Gott blieb fiir Freiburger und Schweizer Jesuiten wie fiir ihre
nicht-spanischen Ordensbriider ein Europaier.

101 SEGEssER (wie Anm. 71), S. 425.
102 SeGEssER (wie Anm. 71), S. 359,



Schweizer Jesuiten als Missionare in Lateinamerika 181

ANHANG

Schweizer Jesuiten als Missionare in Lateinamerika — Biographische Ubersicht

* = Geburtsdatum; 1 = Todesdatum; E = Jahr des Ordenseintritts und
Ordensprovinz; U = Jahr der Uberfahrt und Ordensprovinz in Latein-
amerika; PW = Priesterweihe.

1. Joseph Amrhein
#3 +? E:? U:1723 Neu Granada PW:?

2. (Johann) Jodok (Jost) Bachmann (Diego/Didacus de Palma)
“13.12.1613 Luzern 1 28.4.1656 Buenos Aires  E: 1638 Rém. Prov.
U: 1639 Paraguay  PW: 1640?

3.Johann Anton Balthasar

*10.4.1697 Luzern 1 23.4.1763 Mexico-Stadt  E: 1712 Venezian. Prov.

U: 1719 Mexiko PW: 1722

1737 Rektor am Colegio San Gregorio de los Indios Mexico-Stadt, 1744
Generalvisitator der Missionen, 1746 Rektor des Colegio Mdximo Mexico-
Stadt, 1750 Provinzial, 1753-1759 Generalprokurator der Missionen.

4 Anton Betschon

*11.4.1681 Laufenburg AG  +1738 Tarija  E: 1698 Oberdt. Prov.
U: 1717 Paraguay PW:1712
Missionar bei den Guarani.

5. Giovanni Andrea Bianchi (Blanqui)

*25.11.1677 Campione (I) 1 25.12.1740 Coérdoba  E: 1716 Rom. Prov.
U:1717 Paraguay  PW: (Coadjutor temporalis)
Als Architekt in Buenos Aires und Cérdoba tiug.

6. Christian Georg Cotter
* 1698 Val d’Anniviers VS 12.6.1730 Tunja  E: 1722 Oberdt. Prov.
U:1723 Neu Granada PW:vor 1722

7 Johann Kaspar Deprato (Andermatt)

*10.12.1681 Alpnach OW  17.3.1755  E: 1704 Oberdt. Prov.
U:1717 Peru  PW: 1713
Missionar bet den Mojos, griindete 1724 die Reduktion San Miguel.

8 Joseph Imhof
*8.10.1681 Goms VS 13.12.1736 Valdivia  E: 1706 Oberdt. Prov.
U:1712 Chile  PW: 17062
1720 Vizerektor in Castro, Superior der Chiloe-Missionen, Superior in Valdivia.



182 Thomas Henkel

[9. Alois Knapp]

*10.4.1720 Rheinfelden AG 1 Sept. 1775  E: 1740 Oberdt. Prov.

U: 1749 Mexiko, 1751 Philippinen  PW: 1749

1770 von den Philippinen ausgewiesen; 1771-1773 in Brig, dann in Rotten-
burg taug.

10. Franz Xaver Liechtle (Luchtle/Lumiére)
*19.1.1723 Pruntrut JU 11759 Santo Domingo  E: 1738 Oberdt. Prov,,
1755 Prov. Paris  U: 1756 Antillen PW: 1753

11. Jean Magnin

*14.4.1701 Hauteville FR ~ 16.12.1749 Quito  E: 1720 Oberdt. Prov.

U: 1724 Quito  PW: 1727

1727 Lehrer am Kollegium in Panamd, 1738 Missionar in den Maynas-Missio-
nen, 1746 zweiter Professor fiir kanonisches Recht an der Universitat Quito;

verfafite eine Missionsbeschreibung, eine Abhandlung iiber Descartes u.a.m.

12. Jean-Joseph Paris
*9.3.1693 Kt. FR 11743 Santo Domingo  E: 1712 Prov. Lyon
U: 1742 Anullen PW: 1723

13. Jodok Perret (Perez)

*21.2.1633 Freiburg  122.5.1707 Pard  E: 1653 Oberdt. Prov.

U: 1678 Maranhio PW: 1666

1667 Prof. fiir Logik in Miinchen, 1668 Prof. der Philosophie in Dillingen,
1671 Beichtvater in Santiago de Compostela, 1679 Missionar, 1683-1690
Provinzial, betrieb 1684/85 in Lissabon die Wiederherstellung seiner Vize-
provinz.

14. Tobias Pettola

*19.9.1685 Charmey FR 1 20.10.1752 Concepcién  E: 1705 Oberdt. Prov.
U: 1717 Paraguay PW:1716

Wihrend 35 Jahren Missionar bei den Guarani.

15. Alois Konrad Pfeil

*4./5.1.1638 Konstanz T Juli/Aug. 1701 bei den Azoren

E: 1654 Oberdt. Prov. U: 1679 Maranhio PW: 1666

Ab 1669 Lehrer, Volksmissionar und Beichtvater in Luzern; Missionar und
Geograph im Amazonasgebiet.

16. Antoine Quartemond (Quartenoud?)
*21.5.1702 Bistum Lausanne 1 7.5.1734 Santo Domingo
E: 1722 Prov.Lyon U:1734 Antillen PW:1733

17. Karl Rechberg

*30.8.1688 Altdorf UR  28.12.1746 Santa Fé  E: 1708 Oberdt. Prov.

U: 1717 Paraguay PW: 1716

Missionar bei den Guarani, 1724? Prokurator der Prov.; 1730 Rektor, dann
Prokurator in Tarija, 1741 in Santa Fé.



Schweizer Jesuiten als Missionare in Lateinamerika 183

18. Andreas Roth

*21.10.1722 Eschenz TG~ f nach 1773 E: 1747 Osterr. Prov.

U: 1754 Paraguay  PW: (Coadjutor temporalis)

Missionar ber den Chiquitanos, 1768 nach Europa deportiert, ab 1769 Pfort-
ner in Graz.

19. Joseph Ruedin
*17.1.1681 Pruntrut JU 1 11.5.1745 auf den Anullen
E: 1703 Prov. Champagne U:1718 Antillen PW:1716

20. Martin Schmid

*26.9.1694 Baar ZG  110.3.1772 Luzern E: 1717 Oberdt. Prov.
U:1728/29 Paraguay PW:1726

Waihrend 38 Jahren Missionar bei den Chiquitanos, komponierte Kirchen-
musik, baute Musikinstrumente und Kirchen, 1768 nach Europa deportiert.

21. Philipp Anton Segesser von Brunegg
*1.9.1689 Luzern 7} 28.9.1761 San Miguel de Horcasitas
E: 1708 Oberdt. Prov.  U:1730/31 Mexiko PW: 1721

Missionar bei den Pimas in Nordmexiko.

22. Kaspar Stiger

*21.10.1695 Oberried SG 1 April 1762 San Ignacio de Caborica

E: 1725 Oberdt. Prov.  U:1730/31? Mexiko PW: 1720

Vor dem Ordenseintritt Pfarrer in Montlingen SG, Missionar bei den Pimas in

Nordmexiko.

23. Johann Stulz (Juan de Silva)
*27.4.1612 Stans NW 1 18.3.1681 Santiago de Chile
E: 1632 Oberdt. Prov.  U: 1650 Chile PW: 1642

Missionar in der Inselmission von Chiloe.






	Die grössere Ehre Gottes, das Heil des Nächsten und die Neue Welt : Freiburger und Schweizer Jesuiten als Missionare in Lateinamerika

