
Zeitschrift: Freiburger Geschichtsblätter

Herausgeber: Deutscher Geschichtsforschender Verein des Kantons Freiburg

Band: 71 (1994)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN

Suisse romande: L'histoire en societes, sous la direction de Gilbert Coutaz, Claude
Hauser et Jean-Henri Papilloud Equinoxe. Revue romande de sciences
humaines, n° 10, automne 1993), 206 S.

Geschichtsvereinc haben ihre eigene Geschichte. Sie wurzeln zumeist im
patriotischen Aufbruch des 19. Jahrhunderts und gehörten zu den Ausstattungsstücken

des Bildungsbürgertums von einst, zuweilen auch zu den
Identifikationsträgern einer gesellschaftlichen oder kulturellen Minderheit. Zugleich
leisteten die gelehrten Gesellschaften Bedeutendes bei der Erforschung der, wie es

hieß, «vaterländischen» Geschichte, namentlich bei der Erschließung und Edition

mittelalterlicher Quellen. Diese Vereinigungen bestanden zum Teil schon
lange vor dem Auftreten der akademischen Geschichtswissenschaft. Sie waren
ihre Wegbereiter und, als die Universitäten gegründet und die historischen
Lehrstühle errichtet waren, ihre selbständigen, selbstbewußten Wegbegleiter.
Im Unterschied zum geschlossenen Kreis der akademischen Forschung blieben
sie indessen gegenüber den Geschichtsliebhabern offen. Dilettantismus war
damals noch kein Schimpfwort, vielmehr eine ehrbare, von Begeisterung
geprägte Freizeitbeschäftigung von Lehrern, Pfarrern, Ärzten und Juristen.

Die Geschichtsvereine haben überlebt, ihre eigene Vergangenheit ist
Geschichte geworden - haben sie vielleicht auch sich überlebt? In der völlig
veränderten Umgebung der heutigen Gesellschaft müssen sie sich neu zurechtfinden

und definieren, wollen sie nicht selber zur Episode der Geschichte
werden. Es tut daher not, hin und wieder die Augen von der täglichen Kleinarbeit

eines Vereins, als da ist: die Pflege von Veranstaltungsprogrammen und
Publikationen in hergebrachten Formen, die Suche nach Geldquellen, nicht
zuletzt die Sorge um den Mitgliederbestand, zu lösen und sie auf die Grundlagen
des Vereinsdaseins zu richten. Dem Geschichtsforschenden Verein des Kantons
Freiburg war durch das Zentenar im vergangenen Jahr die Gelegenheit zur
Standortbestimmung geboten. Die historischen Gesellschaften der Romandie
nahmen den Anlaß einer thematischen Nummer der Zeitschrift «Equinoxe»
wahr, um über sich selbst nachzudenken. Nicht nur durch die ähnlich gelagerte

259



Problematik ist ein Hinweis auf den Ertrag dieser Reflexionen in unserer
Vereinszeitschrift angezeigt, sondern auch durch die ähnlichen Voraussetzungen
und Umstände gerechtfertigt, gehört doch der Geschichtsverein ebenfalls zur
Westschweiz im eigentlichen Sinn und ist das Objekt seiner Beschäftigung, der
Kanton Freiburg, zugleich Teil der Romandie wie der Deutschschweiz.

Vier Beiträge unter der Rubrik «Regards sur les origines» befassen sich mit
den Anfängen: Gilbert Coutaz und Jean-Daniel Morerod mit der ältesten
gelehrten historischen Gesellschaft auf Westschweizer Boden, der überkantonalen

Societe d'histoire de la Suisse romande (gegr. 1837), Patrick de Leonardis
mit der Societe vaudoise d'histoire et d'archeologie (gegr. 1903 anläßlich der
Hundertjahrfeier des Bestehens des Kantons Waadt), Dominique Prongue mit
der Societe jurassienne d'Emulation (gegr. 1847) und Pierre Reichenbach mit
der Societe d'histoire du Valais romand (gegr. 1915). Reichenbachs Blick reicht
über die Sprachgrenze hinaus und bezieht den Geschichtsforschenden Verein
Oberwallis (gegr. 1888) ein. Dank dieser erweiterten Perspektive erfährt man
von den interessanten Bemühungen in der 2. Hälfte des 19. Jahrhunderts, im
Wallis einen kantonalen, zweisprachigen Verein zu gründen. Die Pläne
scheiterten allerdings am Vorrang der sprachlich-kulturellen vor der
historischpatriotischen Identität.

Die fünf Aufsätze des zweiten Teils unter dem Titel «Jeux de miroirs»
behandeln einzelne Aspekte des Wirkens der Gesellschaften. Pierre-Yves Chä-
telain stellt die Besonderheiten der Societe d'histoire et d'archeologie du canton
de Neuchätel (gegr. 1864) vor, zu deren markanten Persönlichkeiten der ersten
Stunde Alexandre Daguet, der exilierte Freiburger Radikale, gehörte. Claude
Hauser erörtert die Rolle der Societe jurassienne d'Emulation in der Jurafrage
(1947-1975). Guy Le Comte führt den Leser anhand von reichem, gut
aufgearbeitetem statistischem Material in die Societe d'histoire et d'archeologie de

Geneve (gegr. 1838) ein, die selber einen «lieu incontournable de la memoire
genevoise» darstellt und, wie manch anderes in der Stadt am See-Ende, ein vom
Rest der Romandie deutlich abgehobenes Eigenleben führt. Catherine Santschi

würdigt die editorischen Leistungen des 19. Jahrhunderts, zumeist von
Autodidakten «ayant du loisir» vollbracht, und stellt sie kritisch dem professionali-
sierten Wissenschaftsbetrieb von heute gegenüber. Mit dem Betätigungsfeld
unseres Geschichtsvereins eng verflochten ist der Beitrag von Francis Python
über die Societe d'histoire du canton de Fribourg (gegr. 1840). Er stellt ihre
Geschichte am Wirken herausragender Köpfe (Alexandre Daguet, Jean
Gremaud, Max de Diesbach) und an ihrem Beitrag zu Gesamtdarstellungen der
Kantonsgeschichte dar. Kurzporträts am Ende des Bandes geben über die sieben
Gesellschaften mit ihren zur Zeit etwa 4400 Mitgliedern (Doppelmitgliedschaften

nicht abgerechnet) Auskunft.
Den reichhaltigen inneren Diskurs, der in den elf Aufsätzen über die Anfänge

und Aktivitäten der historischen Gesellschaften der Romandie geführt wird,
ergänzt einleitend ein äußerer Diskurs, die Betrachtung eines von seiner
(Deutschschweizer) Herkunft und seinem akademischen Wirkungsfeld her
Außenstehenden: Hans Ulrich Jost von der Universität Lausanne charakterisiert

in griffigen Worten die historischen Bedingtheiten und Begrenzungen
historischer Vereinigungen. Die Verantwortlichen ruft er auf, Ballast der Tra-

260



dition abzuwerfen und die Vereine neuen Kräften und Anstößen von außen zu
öffnen. Den Ball nehmen im Epilog des Heftes Gerald Arlettaz, Jean-Claude
Favez und Maurice de Tribolet auf. Sie machen sich Gedanken über die Rolle
der Geschichtsvereine im «paysage historiographique helvetique» der Gegenwart

und angesichts der Öffnung unseres kleinkammerigen Landes gegenüber
Europa. Von der «glorification de la patrie» (S. 81) von einst sind die
Gesellschaften heute gewiß weit entfernt, auf der anderen Seite kann und darf ihr
besonderer Bezug zu einer— wie auch immer verstandenen — engeren «Heimat»
nicht negiert werden.

Allgemeingültige Antworten oder gar Patentrezepte für den künftigen
Fortbestand der Vereine werden nicht gegeben, aber es besteht Einigkeit darüber,
daß die Zukunft nur in Innovation und Kreativität, nicht im bloßen Verwalten
und Tradieren des eigenen Erbes liegen kann. Die Voraussetzungen für
Veränderungen und Erneuerungen stehen heute nicht ungünstig. Es hat sich ein
Generationenwechsel vollzogen. Jüngere Kräfte haben allenthalben das Heft in
die Hände genommen und verkrustete Strukturen aufgebrochen, wovon nicht
zuletzt die Beiträge in diesem Heft ein schönes Muster abgeben. Das Urteil von
Jost erscheint daher - so hoffen wir wenigstens - allzu hart und pessimistisch,
wenn er schreibt: «Les dirigeants des societes appartiennent pour la plupart ä un
groupe qui ne veut pas entrer dans cette modernite historiographique, avec des

formes modernes de publication, et qui freine l'arrivee de nouveaux adherents

dynamiques» (S. 18).
Eine anregende Lektüre wird hier also geboten. Das sorgfältig redigierte Heft

bildet darüber hinaus einen Markstein für eine künftige Beschäftigung mit der
Historiographie der Westschweiz im 19. und 20. Jahrhundert sowie eine Referenz

für die Prosopographie von Forscherpersönlichkeiten und deren soziokul-
turelles Umfeld.

Ernst Tremp

La visite des eglises du diocese de Lausanne en 1453, editee par Ansgar Wildermann
en collaboration avec Veronique Pasche, Lausanne 1993, 2 vols. Memoires
et documents publies par la Societe d'histoire de la Suisse romande, 3C serie,
t. XIX, XX), 179 und 658 S., 12 Karten, 22 Abbildungen.

Es gehörte seit jeher zum Amtsverständnis eines Bischofs, daß er für die

Gläubigen in seinem Bistum Verantwortung trägt. Um die Heilsvermittlung
durch Verkündigung und Sakramentenspendung zu gewährleisten, hatte er
einerseits die mit der Seelsorge betrauten Priester zu beaufsichtigen, ihren
Wissensstand, ihre Amts- und Lebensführung zu prüfen. Andererseits mußte er
auch darüber wachen, daß das materielle Substrat der örtlichen Kirchen
ausreichte, daß ihr baulicher Zustand in Ordnung und sie mit den nötigen
liturgischen Geräten versehen waren. Was die Priester betraf, konnte der Bischof sie

in der Bischofsstadt um sich versammeln, wie es im Prinzip alljährlich zur

261



Fastensynode geschah, und dabei prüfend und unterweisend wirken. In
welchem Zustand die einzelnen Kirchen seines Bistums und vor allem in welcher
geistlichen Verfassung die Gläubigen selber waren, konnte er hingegen nur
durch eine Inspektion an Ort und Stelle, durch die sogenannte kanonische oder
Pastoralvisitation, erfahren.

In größeren oder kleineren zeitlichen Abständen wurden solche Visitationsreisen

durch das Bistum unternommen. Für das Bistum Genf, das unter den
Schweizer Bistümern diesbezüglich am besten dokumentiert ist, sind vom
frühen 13. Jahrhundert bis zur Reformation 16 Pastoralvisitationen bezeugt. Je

länger je weniger führte der Bischof diese zeitraubenden und anstrengenden
Reisen von Pfarrei zu Pfarrei, kreuz und quer durch sein Bistum, in eigener
Person durch; sein hochadeliger Lebensstil sowie seine auch weltlichen
Verpflichtungen als Landesherr und Reichsfürst ließen dies kaum zu. Deshalb
nahmen an seiner Stelle delegierte Visitatoren die Aufgabe wahr. Die
Verantwortung lag aber stets beim Ortsbischof, von ihm ging die Initiative und das den
Visitatoren erteilte Mandat aus. Auf ihrer Reise erstellten diese ein Protokoll des

vorgefundenen Zustands, das nachher im bischöflichen Archiv aufbewahrt
wurde. Es diente der Kurie als Nachschlagewerk für Auskünfte oder bei
Rechtsstreitigkeiten, wohl auch als Instrument der Kontrolle über die bei der Visitation

verlangten Verbesserungen.
Für das Bistum Lausanne, wozu auch die deutschsprachigen Gebiete links der

Aare vom Berner Oberland bis Solothurn, eingeschlossen also das gesamte
freiburgische Kantonsgebiet, gehörten, wissen wir von acht Visitationen, die
zwischen 1328 und 1523 stattfanden. Erhalten geblieben sind aber nur zwei
Protokolle, diejenigen der Visitationen von 1416/17und 1453. 1416/17 unternahm

im Auftrag von Bischof Wilhelm von Challant (1406-1431) der kalabri-
sche Bischofjohannes von Squilace zusammen mit wechselnden Begleitern eine
Pastoralvisitation der Diözese. Sein Mandat umfaßte die Prüfung der Gläubigen,

der Seelsorger und des materiellen Zustandes der Kirchen («visitatio per-
sonarum et rerum»). Die Visitation von 1453 wurde von Bischof Georg von
Saluzzo (1440-1461), einer der interessantesten Gestalten unter den Lausanner
Bischöfen des Spätmittelalters, angeordnet. Saluzzo nahm an der Kirchenreform
seiner Zeit aktiv teil, war Anhänger der konziliaren Bewegung, des Basler
Konzils und des Konzilspapstes Felix V., fand jedoch am Ende des Schismas den
Ausgleich mit Rom. 1447 erließ er Synodalstatuten für seinen Klerus. Im
gleichen Jahr ordnete er, gestützt auf eine Erlaubnis des Konzils von 1443, eine
erste Bistumsvisitation an, deren Protokoll aber nicht erhalten ist. Mit der
Visitation von 1453 betraute er seinen Weihbischof Francois de Fuste und den

Augustinerabt Henri de Albertis. Im Unterschied zur Visitation von 1416/17
war nun der geistliche Zustand der Pfarreien, die Sakramentenspendung etwa
oder das Vorhandensein von Exkommunizierten, von der Prüfung ausgeklammert.

Umso gründlicher konnte man sich dafür den rechtlichen und materiellen
Verhältnissen widmen.

Die Visitationsreise der beiden Prälaten mit ihrem Gefolge begann am
26. Mai 1453 und führte zuerst in die freiburgische Pfarrei Promasens. In einer
Parforce-Leistung von sechs Monaten Dauer (bis zum 1. Dezember 1453, mit
einem Nachtrag am 20. Mai 1454) wurden in zwölf Etappen über vierhundert

262



Pfarr- und Filialkirchen des Bistums unter die Lupe genommen. Bei kleineren
Kirchen waren es mehrere am selben Tag, in größeren Orten verweilten die
Visitatoren länger. So zogen sie am 1. September, einem Samstag, in feierlicher
Prozession in die Stadt Freiburg ein, nachdem sie gleichentags schon die
Kirchen von Plaffeien und Plasselb visitiert hatten. Der Sonntag war, nach einem
Pontifikalamt in St. Niklaus, Ruhetag. Am Montag begaben sie sich von Freiburg

aus nach Belfaux und Givisiez. Den Dienstag widmeten sie der großen
Stadtkirche, die sie samt ihren zahlreichen Altären einer gründlichen Prüfung
unterzogen, bevor sie dann am Mittwoch nach Düdingen weiterzogen.

Der protokollarische Ertrag der Visitationsreise liegt als Reinschrift in einem
großformatigen Kodex von 326 Blättern vor, der bei der Eroberung der Waadt
1536 aus Lausanne weggeschafft wurde und sich heute in der Burgerbibliothek
Bern (MS. Hist. Helv. 115) befindet. Seitenlang stehen darin die Beschreibungen
der einzelnen visitierten Kirchen, Kapellen und Altäre. In ungefähr gleichbleibender

Reihenfolge halten die Visitatoren beziehungsweise deren Schreiber die
Rechtsverhältnisse fest, die Höhe der Einkünfte, Anzahl der Feuerstätten, den
Namen des Pfarrers und gegebenenfalls des Vikars, der bei Nichtresidenz des

Pfarrers an seiner Stelle fungierte. Dann notieren sie ihre Beobachtungen zum
Kirchengebäude, zum Friedhof, zur Innenausstattung und zum liturgischen
Mobiliar; ihr Augenmerk legen sie dabei vor allem auf den oder die Altäre mit
den zugehörigen Paramenten, Geräten und Einkünften.

Der Leser hat fast den Eindruck, beim prüfenden Rundgang durch eine
Kirche selber dabei zu sein und den Visitatoren über die Schultern zu schauen.
Was diese für in Ordnung befanden, schrieben sie allerdings nicht auf; nur die

Mängel und zu verbessernden Dinge werden im Protokoll aufgeführt. Sein
Aussehen über weite Strecken als «Mängelliste» kann deshalb leicht den irrigen
Eindruck erwecken, die Kirchen von damals und folglich die spätmittelalterliche

Kirche als Ganzes seien in einem verlotterten Zustand gewesen. Wo die
Visitatoren Verbesserungen anordneten, räumten sie dafür jeweils eine
angemessene Frist ein. Darüber, ob solche Fristen eingehalten wurden, ob dies vom
Bischof oder von seiner Kurie je geprüft wurde und ob die Anordnungen
überhaupt ausgeführt wurden, gibt das Protokoll keine Auskunft.

Trotz der verschiedenen Einschränkungen stellt der Visitationsbericht des

Bistums Lausanne von 1453 dank seiner Gründlichkeit, Genauigkeit und
nahezu flächendeckenden Vollständigkeit zweifellos einen wichtigen Text dar,
um den Zustand der spätmittelalterlichen Kirche am Vorabend der Reformation
zu erhellen. In der Weise, wie das Protokoll aus der Sicht der Hierarchie die
niederkirchlichen Realitäten wahrnimmt, ist es gewissermaßen ein Blick der
Kirche auf die Kirche, ein systemimmanenter, im Grundsätzlichen unkritischer
Blick. Ihm kann aber der Historiker über die unzähligen Einzelbeobachtungen
hinaus, die auch für den Kunst- und Architekturhistoriker relevant sind, einige
wesentliche Eigenschaften der damaligen Frömmigkeit entnehmen. So fällt
immer wieder das Bemühen der Visitatoren auf, die Sakralität des Kirchenbezirks

mit Friedhof und insbesondere des Kirchenraums zu erhöhen. Sie achteten
auf Sauberkeit und ordneten oftmals das Weißein der rußgeschwärzten Innenwände

an. Wichtig war für sie die geordnete Durchführung der Meßfeier und
Sakramentenspendung. Im Zentrum stand die Sorge um die würdige Aufbe-

263



Währung und Verehrung des Altarsakraments, das mit Tabernakel und Ewig-
Licht-Lämpchen einen privilegierten Platz im Chorraum erhalten sollte. Als
Grundtendenz ist darin eine Verstärkung des Eucharistiekultes zu erkennen,
wie er für die Kirche des Spätmittelalters bezeichnend ist. Diese von oben
gelenkte Sakramentsfrömmigkeit ging dort, wo nicht die Reformation ihr ein
abruptes Ende setzte, sozusagen nahtlos in die kirchliche und Volksfrömmigkeit
des Barock über.

Angesichts der kapitalen Bedeutung des Protokolls von 1453 für die Kirchen-
und Frömmigkeitsgeschichte unseres Gebiets im 15. Jahrhundert erstaunt es,
daß davon nicht schon lange eine Ausgabe gemacht worden ist. Teildrucke des
Textes für einzelne Abschnitte der Visitation gab es zwar, doch kamen die
Forscher nicht darum herum, das Original in Bern zu konsultieren. Als der
Freiburger Historiker Abbe Frangois Ducrest im Jahr 1921 in den «Memoires et
documents» der Societe d'histoire de la Suisse romande das Protokoll von
1416/17 veröffentlichte, kündigten die Herausgeber die baldige Edition des
zweiten Protokolls von 1453 an. Sie haben ihr Versprechen nach nunmehr
72 Jahren eingelöst. Daß dieses Desiderat erfüllt wurde, ist einem auch mit
Freiburg verbundenen Historiker zu danken, Ansgar Wildermann, der heute in
Lausanne wirkt. Er hat die große Arbeit in Angriff genommen und mit
Unterstützung des Seminars für mittelalterliche Geschichte der Universität Lausanne
zu einem guten Ende gebracht. Die integrale Transkription des Protokolls
umfaßt mit 451 Nummern auf 655 Seiten den zweiten Band der Veröffentlichung.

Der erste Band enthält eine ausführliche Einleitung, ein beschreibendes,
illustriertes Glossar der Gebäudeteile und liturgischen Gegenstände sowie ein
Register der Orts- und Personennamen. Die Edition entbehrt hingegen eines
historischen Kommentars zu den einzelnen Kirchen, Kapellen, Altären und
Personen. Der Benutzer wird dies als Nachteil empfinden, es wird ihm den
Zugang zum Text erheblich erschweren. Für die Forschung liegt darin aber eine
Einladung, ja geradezu eine Aufforderung, sich mit dieser grundlegenden
Quelle des westschweizerischen und freiburgischen Spätmittelalters intensiver
auseinanderzusetzen. Die Edition von Wildermann bietet dafür nun ein
vorzügliches Arbeitsinstrument.

Ernst Tremp

Peter Jäggi, Untersuchungen zum Klerus und religiösen Leben in Estavayer, Murten
und Romont im Spätmittelalter (ca. 1300-ca. 1530), Einsiedeln: Selbstverlag
Kloster Einsiedeln, 1994, 545 S., 94 Tabellen, 15 Graphiken, 1 Karte.

Einige Westschweizer Städte besitzen große und reich ausgestattete Pfarrkirchen

aus dem Spätmittelalter. Der Besucher wundert sich über die mit Schnitzwerk

kunstvoll verzierten spätgotischen Chorgestühle im Inneren dieser
Kirchen. Sie bieten einer zahlreichen Priesterschaft Platz, obwohl am Ort weder ein

264



Kloster noch ein kanonisch errichtetes Kollegiatstift mit einer Stiftsgeistlichkeit
bestanden hat. Sollen solche großdimensionierten, kostspieligen Stallen einzig
aus Gründen des Prestiges oder zum Zweck der Repräsentation errichtet worden

sein? Dem Wetteifer und der Rivalität unter Nachbarstädten wird man es

gewiß zum Teil zuzuschreiben haben, daß in der zweiten Hälfte des 15.
Jahrhunderts in der Westschweiz ein regelrechtes «Stallenfieber» ausbrach und jede
Stadt ein noch prächtigeres Chorgestühl besitzen wollte als ihre Nachbarin, doch
wird dafür auch ein praktischer Bedarf vorhanden gewesen sein: Es gab an
diesen Pfarrkirchen offenbar eine mehr oder weniger zahlreiche Geistlichkeit,
die in ähnlicher Form wie an Stiftskirchen sich zum feierlichen Gottesdienst
und Chorgebet zusammenfand.

Nur vage Vorstellungen besaßen wir bisher von solchen quasi-kollegialen
Priestergemeinschaften in Städten der Westschweiz. Mit der soeben erschienenen

Arbeit von Peter Jäggi, einer Dissertation der Philosophischen Fakultät der
Universität Freiburg, haben nun diejenigen drei Städte unter ihnen, die heute
freiburgisch sind, nämlich Estavayer, Murten und Romont, eine gründliche
Untersuchung erhalten. Ihren zeitlichen Rahmen bildet einerseits das Einsetzen
einer dichteren Quellenüberlieferung um 1300, andererseits die allenthalben
sichtbare Zäsur im frühen 16. Jahrhundert (um 1530), als die Reformation
Einzug hielt (Murten) und die savoyische Waadt von Bern und Freiburg erobert
wurde (Estavayer und Romont).

Die mit großem Fleiß und Akribie geleistete Arbeit ist im wahren Sinn des
Wortes eine Archivarbeit. Die einschlägigen Quellen in den Archiven der drei
Städte sowie von Freiburg, Lausanne, Turin und Moudon wurden durchforstet,
viel Material ist zusammengetragen und ausgewertet worden. Als besonders

ergiebig für die wirtschaftlichen Belange erwies sich die heute im Staatsarchiv
Freiburg aufbewahrte Serie der Murtener Notariatsregister (1391-1535). En
passant sei notiert, daß im Abkürzungsverzeichnis (S. 513) die Abkürzung
ADE Archives du monastere des soeurs dominicaines d'Estavayer nachzutragen

ist. Im zweiten Teil der Arbeit («Grundlagen», S. 251ff) hat Jäggi die

Quellen in Listen, Tabellen und Übersichten aufbereitet, so daß sie über seine

eigene Untersuchung hinaus auch für künftige Forschungen als wertvolle
Ausgangsbasis dienen. Neben Listen des Klerus, von Predigern, Rechnungen, Altar-
und Meßstiftungen, Testamenten (aus Murten) und neben drei integral
wiedergegebenen kapitalen Quellentexten bilden über 500 sogenannte Biogramme das

Hauptstück dieses Teils. Nach einheitlichem Schema und in alphabetischer
Reihenfolge der Personen werden darin in knapper Form die
personengeschichtlichen Daten zur Geistlichkeit in den drei Städten geboten: 187 Kleriker-
Kurzbiographien zu Estavayer, 110 zu Murten und 221 zu Romont. Allein diese

Zahlen vergegenwärtigen die Weite des Untersuchungsgegenstandes. Hundertschaften

von Geistlichen des westschweizerisch-savoyischen Spätmittelalters,
die in der einen oder anderen Weise mit den Pfarrkirchen und Priesterschaften
von Estavayer, Murten und Romont verbunden waren, passieren hier Revue -
eine Fundgrube für jeden, der sich künftig mit spätmittelalterlicher Kirche und
Gesellschaft in unserer Gegend beschäftigt!

Der Arbeit von Jäggi würde man freilich nicht gerecht werden, wenn man
sein Augenmerk allzusehr auf diesen zweiten Teil richtete. In seinem darstel-

265



lenden ersten Teil entwirft der Autor ein facettenreiches, geradezu radiographisch

präzises Bild der Geistlichkeit in den drei Städten. Zunächst kommen die
individuellen Aspekte zur Sprache. Der Klerus setzte sich aus den Pfarrern,
Vikaren und Kaplänen (oder Altaristen) zusammen. Die Pfarrer spielten im
geistlichen Leben der Städte eine beschränkte Rolle. Sie residierten nur selten

am Ort, da die Kollaturen der Pfarrpfründen in den Händen auswärtiger Herren
waren (Herrschaft Savoyen, Bischof von Lausanne) und ihre Einkünfte zur
Ausstattung der Klientel oder des höfischen Personals dienten. An Stelle der
Pfarrer nahmen von ihnen verpflichtete Vikare als eigentliche Leutpriester die

Aufgaben der Seelsorge wahr. Trotz ihrer zentralen Funktion innerhalb der
städtischen Kirche sind die Vikare in den Quellen nur schwer erfaßbar. Am
besten dokumentiert ist hingegen die Gruppe der Kapläne, die nicht selten

zugleich als Pfarrer in den umliegenden Dörfern fungierten. Das für die
spätmittelalterliche Kirche typische Phänomen der Kumulanten und Pfründenjäger
darf nicht darüber hinwegtäuschen, daß manche Kleriker von kümmerlichen
Einkünften lebten und auf Nebenbeschäftigungen angewiesen waren. So begegnen

Geistliche als Schreiber und Sekretäre, Betreuer des städtischen Uhrwerks,
Schulmeister und Weinhändler. Die materielle Lage des niederen Klerus war
umso prekärer, als Priester oft auch für Frau und Kinder zu sorgen hatten. Die
Nichteinhaltung des von der Kirche verlangten Zölibats war gang und gäbe, von
der spätmittelalterlichen Gesellschaft wurde sie offenbar weitgehend toleriert.
«Je reichlicher die Quellen fließen, desto mehr illegitime Kinder von Priestern
kann man finden» (S. 29). Die vom Autor mit dem Begriff «Moralität» bezeichneten

Abschnitte über den Lebenswandel der Priester sind allen zur Lektüre
empfohlen, die in der heutigen Diskussion über die Zölibatspflicht in der Kirche
von einem monolithischen, idealisierenden Bild der Zustände in früheren
Zeiten ausgehen.

Im Mittelpunkt des gemeinschaftlichen Lebens der Priesterschaften stand die

Liturgie in der Stadtkirche mit Messelesen und Chorgebet. Die Initiative für die
feierliche Gestaltung des Gottesdienstes und für eine geordnete Durchführung
des gemeinsamen Chorgesangs ging von der Bürgerschaft aus. Die Laien
wendeten viel Geld für ihr Seelenheil auf, stifteten Jahrzeitmessen und verpflichteten

den Klerus zur Pflege des Totengedächtnisses. Die Vervielfachung des

Kultes und der investierten materiellen Mittel führte zwangsläufig zu einem
verstärkten Bemühen der Bürger, die Gegenleistungen des von ihnen finanzierten

Klerus zu kontrollieren. Dazu kam, über den Totenkult hinaus, ein
wachsender Eifer der Gläubigen für liturgische Frömmigkeit. Ein wichtiges, zugleich
einzigartiges Zeugnis für das Bemühen der Laien um eine feierliche, stiftsähnliche

Liturgie bildet der Vertrag über die Gottesdienstordnung in Estavayer von
1432 (ediert S. 507-510); zusätzlich zum ordentlichen, gesungenen Stundengebet

wurde darin das Marienoffizium nach dem Vorbild der Kathedrale von
Lausanne eingeführt. Als geistiger Urheber und treibende Kraft hinter der
städtischen Bürgerschaft darf der Bastard Humbert von Savoyen vermutet werden,

welcher der Stadt Estavayer für einige Zeit den Glanz einer fürstlichen
Residenzstadt verlieh. Mit dem Neubau der Pfarrkirche und dem Erwerb des

prächtigen Chorgestühls schufen die Bürger später einen würdigen Rahmen für
ihre «liturgische Stiftsgründung» von 1432 (S. 140).

266



Die zahlreicher werdende Geistlichkeit an den Stadtkirchen - der Murtener
Klerus umfaßte zwischen fünf und acht, derjenige von Estavayer zwischen acht
und 18, derjenige von Romont bis gegen zwei Dutzend Geistliche - mußte in
festere Organisationsformen eingebunden werden. Dieser Prozeß der
institutionellen Festigung dauerte von der Mitte des 14. bis zum Beginn des 16.
Jahrhunderts. Ämter wurden geschaffen und ein korporatives Vermögen gebildet,
im Bemühen um einen wohlgeordneten und würdigen Gottesdienst wurden
auch Statuten unentbehrlich. Diesbezüglich am weitesten gedieh die Entwicklung

an der «Collegiale» von Romont, der Kirche mit der größten Anzahl von
Geistlichen; hier sind Statuten aus dem Jahr 1513 überliefert. Die von Jäggi
eingehend behandelten und edierten Satzungen (S. 126-129, 503—506) ergeben
das Bild einer bereits straff organisierten Gemeinschaft. So erstaunlich ist diese

Feststellung allerdings nicht, denn - im Unterschied zur Annahme des Autors -
schließe ich aus der Textinterpretation, daß es in Romont schon vorher Statuten
gegeben haben muß, die 1513 nur durch modifizierte und erweiterte
Anordnungen ersetzt wurden. Die Vermutung einer mehrschichtigen Entstehung
wird geweckt durch den ungeordneten Eindruck der 39 Artikel mit ihren oft
mehrfach behandelten Themen. Bestärkt wird der Verdacht durch den
Vergleich von Art. 6 und 36, die beide die Frage regeln, wer beim Hochamt zum
Dienst des Diakons und Subdiakons verpflichtet werden konnte. Während nach
Art. 6 auf Geheiß des Coadiutors jeder Priester diese Ämter zu übernehmen
hatte, bei 12 d. Buße, schränkt Art. 36, gewiß als Folge einer späteren
Entwicklung, die Pflicht zum Assistieren des Zelebranten auf die beiden amtsjüngsten

Mitglieder der ein - nun bei einer verschärften Bußandrohung von 5 s.

In allen drei Städten wurde die Organisationsform des Klerus mit geregelten
Pfründeneinkünften, großem, gemeinschaftsbildendem Chorgestühl in
stiftsähnlichen Kirchen und mit Statuten recht weit entwickelt, nirgends gelang
allerdings der Schritt von der «de facto»-Klerikergemeinschaft zum kanonisch
errichteten Kollegiatstift nach dem Vorbild der Städte Bern (1484) und Freiburg
(1512). Waren dafür politische oder wirtschaftliche Gründe maßgebend? Oder
fehlte es bei den Bürgern überhaupt am Willen, die Rangerhöhung ihrer
Stadtkirche anzustreben; genügte es ihnen, daß ihre Priesterschaft einen geordneten
und feierlichen, für Auge und Ohr erbaulichen Gottesdienst gewährleistete?
Antworten auf diese Fragen kann auch Jäggi nicht geben, die tiefsten Beweggründe

der damaligen Menschen bleiben uns Historikern verborgen.
Sozusagen als dritten und letzten Flügel seines geistlichen Triptychons stellt

der Autor das religiöse Leben in den drei untersuchten Städten dar. Dabei sucht

er den bisher bestimmenden klerikalen Gesichtskreis zu durchbrechen und
aufgrund seiner Quellen ein Gesamtbild des von Priestern und Laien gemeinsam

getragenen religiösen Lebens zu malen. Man erfährt interessante Einzelheiten

über Wallfahrten und Prozessionen, geistliche Spiele, Passionsfrömmigkeit,
das Ablaßwesen, die geistlichen Stiftungen, das Predigtwesen und den

Bücherbesitz der Kirchen. Die Beschaffenheit der Quellen, die der Studie
zugrunde liegen, erlaubt freilich nur in beschränkter Weise eine Ausweitung des

Blickes auf die Welt der Laien; so sind aus - durchaus verständlichen -
arbeitsökonomischen Gründen etwa die Jahrzeitstiftungen (Jahrzeitenbuch von Murten)

ausgeklammert worden. In dieser Hinsicht kündigt der Autor in der Ein-

267



leitung ergänzende Studien für die Zukunft an. Unterdessen liegt dieses schöne
Buch vor, von dem man ohne Übertreibung sagen darf, daß es einen gewichtigen

Beitrag nicht nur zur Erforschung der Stadtgeschichte von Estavayer,
Murten und Romont, sondern darüber hinaus auch des geistlichen Spätmittelalters

von Freiburg und der Westschweiz darstellt.

Ernst Tremp

Sensler Sagen, gesammelt von P Nikolaus Bongard (1896-1955), hg., kommentiert

und mit einem Vorwort versehen von Moritz Böschung, Freiburg, Schweiz:
Paulusverlag, 1992 Freiburger Bibliothek, Bd. 8), 351 S., 1 Abb.

Der achte Band in der Reihe der «Freiburger Bibliothek» ist dem volkskundlichen

Werk eines Geistlichen gewidmet, der bisher zu den Ungewürdigten im
Lande gehört hat; die Rede ist von Pater Nikolaus Bongard (1896—1955). Moritz
Böschung legt mit den «Sensler Sagen» erstmals eine Gesamtausgabe aller von
Bongard gesammelten Volkserzählungen vor und würdigt das Werk eines stillen
Schaffers und nebenberuflichen Sagensammlers, wie es sie in der Schweiz vor
allem unter den Lehrern und Geistlichen gab. Im Gegensatz zu den meisten
anderen gerieten die Verdienste und Erzählungen des Franziskaners bei der
Bevölkerung und den Kulturinteressierten derart in Vergessenheit, daß der
Name Bongard nicht einmal in Bertschys umfassender Biographiensammlung
«237 Biografien zum kulturellen Leben Deutschfreiburgs 1800-1970» (Freiburg
1970) zu finden ist.

Der Herausgeber der «Sensler Sagen» geht in seinem lesenswerten zwölfseitigen

Vorwort unter anderem auch kurz auf den Lebensweg des Paters ein, der
am 16. Januar 1896 in Giffers geboren und auf den Namen Erich getauft wurde.
Der Geburtsort ist nicht uninteressant, weil auch der andere bekannte Sensler

Sagensammler- German Kolly - in Giffers aufwuchs und gemeinsam mit dem
zwei Jahre älteren Bongard die Dorfschule durchlief. Die beiden Volkskundler
waren bis zum frühen Tode Bongards eng befreundet. Nach dem Besuch des

Kollegiums St. Michael trat der 21jährige Bongard bei den Franziskanern ins
Noviziat ein. Auf die Priesterweihe (1923) folgten die Wanderjahre durch die
deutsche Ordensprovinz. Zurück in Freiburg (1933), übte Pater Nikolaus das

Amt des Klosterbibliothekars aus. Hier, inspiriert durch den täglichen Umgang
mit Büchern, die ihm zum Teil auch als Quellen für seine Erzählungen von den
franziskanischen Heiligen dienten, intensivierte Bongard seine schriftstellerische

Nebentätigkeit, die er bis zu seinem Tod im Jahre 1955 pflegte.
Bongard erfreute die Leser katholischer Familien- und Jugendzeitschriften

und Kalender mit belehrenden Legenden, Kalendergeschichten, Jugenderinnerungen,

Volkssagen und Lebensbeschreibungen franziskanischer Heiliger. Seine

Beiträge wurden nicht nur in den Kalendern und Monatszeitschriften seiner
eigenen Kongregation veröffentlicht, sondern sie fanden auch Aufnahme in die
Publikationen der Salvatorianer. Abgesehen von der Veröffentlichung einer

268



kleinen Sammlung von Lebensgeschichten franziskanischer Heiliger trat Bongard

nie selbst als Herausgeber in Erscheinung. Dies mag mit ein Grund sein,
warum er und sein schriftstellerisches Schaffen in Vergessenheit gerieten.

Erst 1990, bei den Vorarbeiten zu einer Lizentiatsarbeit über die Sensler
Sagen und Märchen, wurden die Verdienste des Sagensammlers Bongard
wiederentdeckt. Bei der Quellensuche zu German Kollys Sammlung «Sagen und
Märchen aus dem Senseland» (Freiburg 1965), in welcher Kolly auch zehn
Erzählungen seines Jugendfreundes Bongard aufnahm, stieß der betreffende
Lizentiant im Franziskanerkloster Freiburg auf den schriftlichen Nachlaß von
Pater Nikolaus. Im Archiv befand sich neben anderen Manuskripten auch ein
Heft (Format 18x22 cm) mit der Aufschrift: «Freiburger Volkssagen. II. Theil.
Gesammelt v. P. Nikolaus Bongard OM Conv». Das Heft birgt 114 durchnumerierte,

in deutscher Kurrentschrift niedergeschriebene Sagen. Viele
Erzählungen sind datiert und mit dem Namen der Gewährsperson versehen. Auch der
Gebrauch von anderen, zumeist schriftlichen Quellen wurde von Bongard
gewissenhaft vermerkt. Weitere Anmerkungen betreffen Erläuterungen zu
Sagen oder Erzählvarianten.

Der ausgewiesene Lokalhistoriker Moritz Böschung nahm sich dieses
Sagennachlasses mit dem Ziel an, «keine kritische Edition der Sagen vorzunehmen,
sondern die Sagen einem größeren Publikum, aber auch der weiteren Forschung
zugänglich zu machen» (S. 22). Der Herausgeber hat sich zur Aufgabe gemacht,
dem interessierten Leser nicht nur die im Heft verzeichneten Erzählungen zu

präsentieren, sondern auch jene Sagen zusammenzutragen, die unter dem
Namen Bongard oder seines Pseudonyms «Gerinus» (der Mann von der Ärgera)
in den «Freiburger Nachrichten», dem «Freiburger und Walliser Volkskalender»,

in den «Beiträgen zur Heimatkunde» und besonders in den klerikalen
Zeitschriften und Kalendern veröffentlicht worden sind und von denen keine
handschriftliche Fassung mehr vorliegt. Denn der Vermerk «II. Theil» im Titel
des aufgefundenen Sagenmanuskriptes ließ den Schluß zu, daß Bongard in
einem ersten - bisher nicht aufgefundenen - Heft weitere Volksüberlieferungen
niedergeschrieben und davon einige in den obengenannten Publikationen
veröffentlicht hat. Diese Fleißarbeit von Böschung brachte tatsächlich weitere
Sagen zutage.

Kommen wir zur Sagensammlung selber. Die Ausgabe umfaßt 157 Nummern.

Eine Nummer entspricht in den meisten Fällen einer Volkserzählung,
wobei in einigen Fällen unter einer Zahl bis zu drei Sagen aufgeführt werden.
Die kürzesten Erzählungen nehmen nur sieben oder acht Zeilen ein; die längsten

umfassen drei bis vier Seiten. Neben der Länge ist auch der Erzählstil und
der Umgang mit den Stoffen und Motiven recht verschieden. Besonders die

publizierten Erzählungen lassen einen Hang zum Ausmalen und Verschnörkeln

von Sagengeschichten erkennen. Sätze wie: «die Riggisalp ist geziert mit dem

runengewirkten Mantel der Volkssage» (S. 219) oder: «nein, es war kein Traum

- süße, beglückende Wirklichkeit» (S. 221) sind keine Seltenheit. Außerdem
verarbeitete Bongard die Erzählungen zu «runden» Geschichten mit Anfang,
Mittelteil und Schluß. Neben den ästhetisch-poetischen Modifikationen läßt der
Pater- besonders in den gedruckten Erzählungen - auch moralische Wertungen
einfließen. Um diese «moralischen Belehrungen» (S. 22) nicht in die Edition

269



aufnehmen zu müssen, entschied sich der Herausgeber, wenn immer möglich,
die im Manuskript verzeichnete, nicht moralisch gefärbte Fassung, trotz ihrer
sprachlichen, grammatischen und anderen Unzulänglichkeiten, in die
Sammlungaufzunehmen. Dieses Vorgehen ist legitim, denn man darfdavon ausgehen,
daß die im Manuskript niedergeschriebene Fassung authentischer ist als die
publizierte. Schließlich interessiert sich der Sagenliebhaber für den Inhalt der
volkstümlichen Überlieferung und nicht für das moralische Gewand.

Der Herausgeber hat das umfangreiche Material nach thematischen Gesichtspunkten

in vierzehn Gruppen geordnet, deren Überschriften den Reichtum der
mündlichen Erzähltradition (wobei das Wechselspiel zwischen schriftlicher
Fixierung und mündlicher Tradierung nicht ausgeschlossen wird) im Senseland
dokumentieren:

Ruhelose Seelen; Geister in Menschen- und Tiergestalt; Von Gespenstern,
Ungeheuern, Polter- und Spukgeistern; Seuchen und Pest; Pfarrer Husli;
Gerächtes Unrecht, erhörte Bitten; Unheimliche Tiere; Vorankündigung des

Todes, Totenprozessionen; Soldatenschicksale; Der Nachtjäger oder Hutätä;
Vom Teufel und der Begegnung mit Satan; Zwerge, Kobolde, Bergmännlein
und Wichtelchen; Von Hexen und Verhextem; Von Mördern, Unterdrückern
und Unheilsstätten; Merkwürdige Ereignisse, seltsame Begebenheiten.

Ähnlich wie bei Kolly nehmen die Zwergensagen mit 24 Nummern einen
breiten Raum ein. Einen weiteren Schwerpunkt setzen die Erzählungen von
den unheimlichen Tieren und den ruhelosen Seelen. Im letzten Erzählkreis sind
besonders die Erklärungs- und Ursprungssagen stark vertreten.

Im Zusammenhang mit der thematischen Gliederung wäre es für den Leser

ganz nützlich gewesen, wenn er vom Herausgeber erfahren hätte, nach welchen
thematischen «Gesichtspunkten» (S. 23) er die Gruppenzuordnung vorgenommen

hat. Nicht bei jeder Sage ist das für die Zuordnung entscheidende Kriterium
ersichtlich.

Hervorzuheben ist der Anhang, der nicht nur aus einem Verzeichnis der
Abkürzungen besteht, sondern auf 38 Seiten Anmerkungen zu den einzelnen
Sagen anbietet und auch ein Ortsregister enthält. Im Teil «Anmerkungen zu den
einzelnen Sagen» erfährt der Leser den Namen der Gewährsperson oder er
erhält die Quellenangabe, sofern Bongard sie im Manuskript verzeichnete.
Immerhin können rund 80 Nummern auf 54 Gewährspersonen zurückgeführt
werden, und bei einem Dutzend Erzählungen gibt Bongard die schriftlichen
Quellen an. Dank der überlieferten Erhebungsdaten bei 71 Nummern lassen

sich zwei Aufnahmeperioden nachweisen: Die erste umfaßt die Jahre zwischen
1929 und 1939, die zweite beginnt 1945 und endet 1949. Außerdem hat der
Herausgeber die Anmerkungen und Kommentare, die Pater Bongard zu
einzelnen Sagen in das Manuskript einfügte, in diesem Teil aufgenommen. Im
weiteren führt Böschung die Sagennummer im Manuskript und die bibliographischen

Angaben für die publizierten Erzählungen an. In einigen Fällen leistet
er durch Kommentare auch Hilfestellung. Nur schade, daß der Anhang nicht
konsequent bearbeitet wurde. So sind z. B. Informanten, die im Sagentext

genannt werden, hinten nicht mehr angeführt (z. B. Nummer 91 d: «Schmutzes
Kathri (gest. 1934) von St. Silvester»). Angesichts des inhaltlichen
Facettenreichtums wäre für den Benutzer noch ein Motiv- oder zumindest ein Schlag-

270



Wortregister hilfreich gewesen, um so mehr als der Herausgeber die Sagen auch
der Forschung zugänglich machen will.

Auch wenn die wissenschaftlichen Benutzer kleine Defizite an der Edition
entdecken, das Urteil bleibt bestehen: Pater Bongard hat in Moritz Böschung
einen zuverlässigen Sachwalter seines volkskundlichen Nachlasses gefunden.
Moritz Böschung legt mit den von Bongard gesammelten Sensler Sagen eine an
Motiven und Erzählungen außergewöhnlich reiche Regionalsammlung des

Voralpengebietes vor. Die Sammlung wird von nun an den gleichen Rang
beanspruchen dürfen wie jene von Kolly.

Walter Aerne

Patrice Borcard, Joseph Bovet 1879-1951. Itineraire d'un abbe chantant,
Fribourg: Editions La Sarine, 1993, 255 S.

Eine «Biographie» in sechs großen Abschnitten, die ihrerseits wiederum in
jeweils zwei bis drei Kapitel unterteilt sind; ein Prolog und ein Epilog bilden
den Rahmen dazu. Das einführende Vorwort wurde vom Freiburger Komponisten

Norbert Moret verfaßt, eine umfassende, aufJoseph Bovet und seine Zeit
bezogene Bibliographie, sowie ein Bildnachweis und ein Namenregister schließen

die Publikation ab. Sehr viele zum Teil ganzseitige Abbildungen und
Photographien dokumentieren die Beschreibungen und lockern das Ganze auf.
Auffallend auch die Randspalten, in denen die Bildbeschreibungen zu finden
sind sowie Zitate, Kommentare und kurze Berichte, die die Aussagen im Text
ergänzen und belegen.

Das Vorwort aus der Feder von Norbert Moret ist in der Form eines persönlichen

Briefes an Abbe Bovet gestaltet. Er beinhaltet eine kurze Beschreibung
der wichtigsten Momente aus dem Leben des Sängervaters. Hervorgehoben
wird darin vor allem der Pädagoge, der Former eines künstlerischen
Geschmacks, der auch den musikalischen Horizont in Freiburg durch zahlreiche

Aufführungen verschiedener «moderner» Werke für die zeitgenössische Musik
zu öffnen suchte, was manchmal für Freiburg geradezu ein Wagnis darstellte.
Vor allem aber ist der Brief eine Art perönlicher Dank an einen älteren Kollegen
(er war nicht sein Lehrer), der ihm wichtigen Rat auf den Lebensweg als

Musiker und Komponist mitgegeben hat.
Das Buch scheint auf den ersten Blick fast überflüssig («schon wieder

Bovet!»), bestätigt aber einen in letzter Zeit anhaltenden Trend zur Erinnerung
an Joseph Bovet. Nach dem Erscheinen seines Werkkatalogs (1985) wurden
vermehrt seine Kompositionen in das bereits bestehende, aber kleine Repertoire
der hiesigen Chöre aufgenommen, neue Aufnahmen von weniger bekannten
Stücken sind auf Platte erschienen, und am Radio waren wieder über längere
Zeit Lieder von ihm zu hören. In all diesen Erinnerungen ist die Publikation
von Patrice Borcard durchaus notwendig: Zum einen wird hier erstmals alles,
was um und über den Abbe geschrieben wurde, zusammengefaßt, dokumentiert

271



und in einen historischen Zusammenhang gestellt, zum andern wird damit
gleichzeitig eine Lücke in der Kulturgeschichte Freiburgs der ersten fünfzig
Jahre unseres Jahrhunderts ausgefüllt.

Der Titel läßt auf eine herkömmliche Biographie schließen, doch schon die

Anlage und die Zwischentitel zeigen auf den interessanten Ansatz des Autors.
Er möchte nicht einfach das Leben Bovets chronologisch abschreiten, noch
weniger ihn oder sein Werk beurteilen, sondern dessen bewegtes Leben objektiv
darstellen, mit seiner ganzen Komplexität, eingebunden in die damalige Gesellschaft

beziehungsweise in die Institutionen von Staat und Kirche, sowie die
damit verbundenen Hintergründe und Zusammenhänge des damaligen kulturellen

Lebens erhellen. Er beginnt denn auch mit dem, was von Joseph Bovet
geblieben ist, dem Bild, dem Mythos, den die Nachwelt aufrechterhält.

Im Prolog wird das offizielle, pompöse «Staatsbegräbnis» des Freiburger
Sängervaters beschrieben, ein Begräbnis, das nicht nur dem Bekanntheitsgrad
Bovets entsprach und ihn vollends zum Mythos erhob, sondern auch das
Verhältnis zu seiner Obrigkeit widerspiegelte und die Differenzen der letzten Jahre
seines Lebens vergessen machen sollte. Es ist eine nochmalige Darstellungeines
musikalisch-patriotischen und religiösen Gemeinschaftsgefühls, wie es Bovet
verkörperte, ein Abschnitt Kulturgeschichte, die mit ihm zu Grabe getragen
wurde. Die nachfolgenden Kapitel tragen alle ein aktives Verb als Titel, wie
«Survivre, Apprendre, Enseigner, Chanter» usw., entsprechend dem unermüdlich

arbeitenden, immer und überall anwesenden Abbe. Jedes dieser Kapitel ist
so konzipiert, daß es für sich alleine stehen könnte, und zeigt jeweils einen
Aspekt aus dem Leben des Komponisten auf, immer bezogen aufsein politischreligiöses

Umfeld. In den ersten beiden Kapiteln «Survivre» und «Cultiver»
stellt Patrice Borcard die Frage nach dem Übergang von der Popularität zur
Legende Bovet. Das schnelle Bekanntwerden, sein immer größer werdender
Einfluß in verschiedenen Institutionen, lassen Bovet bald zu einem gemeinsamen

Nenner werden für die kulturelle Identität des Kantons, für ein Verständnis

von «Heimat», das sich während der Kriegsjahre sogar aufdie ganze Schweiz
ausdehnt. Nach den beiden Kapiteln «Naitre» und «Apprendre», die Elternhaus
und Ausbildung beschreiben und am ehesten biographisch im klassischen Sinne

genannt werden können, kehrt der Autor zur eingangs gestellten Frage zurück,
die er im folgenden in jedem Kapitel unter einem andern Blickwinkel zu
beantworten sucht. Dabei stellt sich Bovet als eine charismatische Persönlichkeit

heraus, als die musikalische Autorität, als ein Komponist, der durch sein
Werk dem Volk das Ideal von Arbeit und Moral aufzeigt, ein Bild von Vaterland
und Heimat und ein Gefühl von Sicherheit vermittelt. Vor allem aber wird seine
Rolle innerhalb eines Kantons dargestellt, für dessen Interessen und Ideologie
er durch sein musikalisches Schaffen den kulturellen Hintergrund lieferte. In all
diesen Kapiteln, überschrieben mit «Restaurer», «Construire», «Rassembier»

usw., Aktivitäten, die typisch sind für den Freiburger Komponisten, belegt der
Autor seine detaillierten Kentnisse von Joseph Bovet, seiner Zeit und
insbesondere dessen kulturpolitischen Funktion während der «Republique chretien-
ne», die sein Wirken für sich zu nutzen wußte.

Joseph Bovet 1879-1951. Itineraire d'un abbe chantant ist ein leicht lesbares

Buch, für ein breites Publikum, für jeden, der sich für die Freiburger Geschichte

272



interessiert. Das Konzept der eigenständigen Kapitel läßt dem Leser die
Möglichkeit einer beliebigen Reihenfolge. Dies wiederum bedingt ein manchmal zu
häufiges Wiederholen von Begebenheiten, was die durchgehende Lektüre oft
langwierig macht und ermüdend wirkt. Es gelingt aber dem Autor, nebst den
Tatsachen oft auch die Stimmung einer Situation einzufangen, was einigen
Kapiteln eine fast romanhafte Spannung verleiht; dies wiederum verführt ihn
hie und da zu Spekulationen, was er als Historiker unbedingt vermeiden möchte.
Das Buch ist keine eigentliche Biographie, sondern eine Kulturgeschichte des

Kantons und der Stadt Freiburg, die an Hand der damals wohl wichtigsten
Persönlichkeit im kulturellen Leben die Verknüpfung von Staat und Kirche,
von Politik und Religion aufzeigen will. Leider beschränkt sich die Beschreibung

auf die Lebenszeit von Joseph Bovet. Ein Ausblick in unsere Zeit und
somit über die Epoche der «Republique chretienne» hinaus wäre durchaus
angebracht, ist doch der Einfluß nicht nur des Komponisten, sondern vor allem
des Pädagogen Bovet bis heute wirksam; seine zur Tradition gewordene Arbeit
mit den Sängern wurde und wird von seinen Schülern und Nachfolgern
weitergegeben, was das gute bis hohe Niveau der Chöre im Kanton bestätigt. Es ist
auch kein musikwissenschaftliches oder musikgeschichtliches Buch, die
Kompositionen Bovets werden nur teilweise erwähnt und über deren musikalischen
Gehalt wird kaum etwas ausgesagt. Einzig dem berühmtesten seiner Lieder, Le
Vieux Chalet, ist ein längerer Abschnitt gewidmet, läßt sich doch gerade an
diesem die Berühmtheit der Legende Bovet, der Mythos aufzeigen, hinter dem
die Person des Komponisten, der Mensch Bovet vollständig verschwindet, ja in
Vergessenheit gerät. So wurde nach religiösen Festlichkeiten in einem kleinen
Ort der französischen Alpen Le Vieux Chalet angestimmt und dem verwunderten

Schweizer Gast, der sich nach der Herkunft des Liedes erkundigte, wurde
voll Stolz geantwortet: «C'est une celebre vieille chanson savoyarde!».

Pio Pellizzari

Aram Mattioli, Zwischen Demokratie und totalitärer Diktatur. Gonzague de Reynold

und die Tradition der autoritären Rechten in der Schweiz, Zürich: Orell Füssli

Verlag, 1994, X und 436 S.

Gonzague de Reynold etait-il un maitre-ä-penser conservateur? reactionnai-
re? contre-revolutionnaire? ou revolutionnaire conservateur? Fut-il un adepte
du fascisme? voire du nazisme? Les termes se brouillent dans le savoir sommaire
d'une generation marquee par les approximations mediatiques et refusant ä bon
droit les apologies de complaisance, les defenses genees ou les charges sans

quartier de la precedente. Avec l'importante these d'Aram Mattioli, la personnalite

politique de Reynold ne pourra plus etre trop simplifiee ni tronquee. Sa

reconstruction patiente et fouillee aboutit ä un portrait assez equilibre et nuance
meme si l'esthetique de l'homme de lettres est negligee alors qu'elle est indis-
sociable de son temp^rament et de son engagement politique.

273



C'est bien en effet de cette derniere et seule dimension que traite en definitive
cette biographie de facture assez classique meme si son auteur se reclame des

acquis d'une nouvelle historiographie. On retiendra le souci de toujours
presenter Reynold dans son epoque et dans son milieu, de definir des themes et de
les abordersous un angle problematique. On relevera aussi, de fagon plus inedite
mais pas constante, le soin de faire le lien entre mentalites - au sens d'outillage
mental - et ideologie. Mais comment faire la part chez ce patricien petri de

tradition, entre le poids de l'heritage du passe, le moule doctrinal et l'aiguillon
des defis et des joutes politiques de son temps?

La rigoureuse charpente des cinq chapitres axes sur des periodes caracterisees
thematiquement est ingenieuse mais aboutit ä des resultats inegaux. La periode
de formation (1880-1910) et celle des combats d'arriere-garde (1949-1970) sont
traitees de facon moins elaboree que les trois volets, couvrant une douzaine
d'annees chacun, oü sont examines le Nationaliste, le Catholique de droite, ainsi

que le Patriote et l'Anti-democrate. Bien evidemment, de Reynold fut un peu et
beaucoup de tout cela en chaque periode, mais l'auteur parvient assez habile-
ment ä mettre en evidence des dominantes et ä elargir la palette des positions et
des options tout en suivant un developpement chronologique rigoureux.

Pour les historiens du canton de Fribourg, la presentation du cadre dans lequel
a ete forme le jeune Reynold est assez decevant. Les cliches abondent sur cette
«ile de traditionalisme» qu'aurait constituee Fribourg en cette fin de siecle.
Nulle trace d'une quelconque evolution alors que d'importantes transforma-
tions s'observent dans la capitale et touchent aussi quelques zones du canton. Les
revelateurs socio-economiques assez grossiers employes par l'auteur (voir ses

annexes) ne parviennent guere ä cerner les ouvertures du regime Python qui ne
tarderont pas, il est vrai, ä se figer ä l'approche de la guerre.

Si l'importance du milieu patricien catholique est bien vue, on est fort peu
eclaire sur la formation intellectuelle du collegien. N'y avait-il pas lä matiere ä

cerner de plus pres un mode d'apprehension du reel fourni par la philosophie
neo-scholastique qui permettra ä Reynold de se sentir ä l'aise parmi les catholique

de droite europeens formes ä la meme ecole? La remarque, d'ailleurs, peut
etre appliquee ä d'autres periodes de l'activite du penseur qui n'elaborait pas ses

ecrits dans une tour d'ivoire et se montrait tres receptif aux enseignements et
conseils de certains maitres en philosophie parmi lesquels se comptait au moins
un dominicain de l'Universite de Fribourg.

De fagon plus fondamentale, si de Reynold fut effectivement forme dans un
milieu oü persista plus longtemps qu'ailleurs l'Ancien Regime, il ne fut pas
seulement impregne par une mentalite mais il prit goüt ä des sources ideolo-
giques extremement pregnantes et largement repandues dans son entourage. On
eüt aime les voir enumerees. Quelle a ete par exemple l'influence sur son esprit
de l'oeuvre d'un Charles-Louis de Haller? II est curieux d'attendre une des

dernieres pages du livre de Mattioli pour decouvrir enfin le nom de Donoso
Cortes, un des theoriciens le plus marquant et le plus connu de l'«Etat chre-
tien»?

On est mieux renseigne en revanche sur le cursus de formation de l'historien ä

Paris, sur son entree en litterature ou sa rencontre avec la pensee maurrassienne
meme si l'impression est donnee qu'on se demarque peu des Memoires. Au reste,

274



l'ouvrage recent de Clavien * complete harmonieusement pour ses jeunes
annees cette dimension esthetique. Mais pour retracer le temps des engagements
dans la cite, les analyses de Mattioli sont remarquables d'acuite et de preci-
sion.

L'exacerbation de son nationalisme qui atteint un paroxysme avec la Grande
Guerre forme le premier volet (1911-1922) de ce grand triptyque. En prolon-
geant cette perspective jusqu'a la question du Vorarlberg, l'auteur met le doigt
sur ce besoin de grandeur et de vitalite quasi impdrialiste que Reynold reservait ä

sa patrie consideree comme une grande nation. Mais le tournant de Pevolution
reynoldienne durant cette periode est sans doute provoque par le choc de la

greve generale et, plus largement, par la menace que fait planer la revolution
bolchevique pour l'avenir du pays et de l'Europe. II en sortira un anti-socialisme
foncier bien sür mais plus encore une active repulsion ä l'egard du liberalisme,
considere, selon la bonne vieille ideologie contre-revolutionnaire, comme la
matrice de toutes les erreurs et perversions de l'ordre moral et social. Ce double
traumatisme de 1917-18 aurait alors conduit Reynold ä renforcer son attache-
ment au catholicisme.

C'est en effet avec l'etiquette de «catholique de droite» que Mattioli carac-
terise le deuxieme grand volet de son etude couvrant la periode 1923-1935. Mais
au fait qui n'etait pas catholique de droite dans le milieu suisse ä cette epoque?
Reynold, il est vrai, s'impose aussi et surtout comme fortement marque ä droite
dans les debats et confrontations sur le plan international oü s'affirment
plusieurs sensibilites catholiques. Mais, en d'autres mots, peut-on definir son
catholicisme par son seul versant politique? Le terme de catholique integral
utilise par E. Poulat voire meme celui d'integriste auraient peut-etre mieux con-
venu.

Entre sa fascination pour Maurras et sa fidelite au Pape, Reynold s'est senti
dechire au temps de la condamnation de l'Action francaise. Toutefois, malgre les

declarations mises sous les yeux de la hierarchie, a-t-il vraiment et definitive -

ment choisi son camp en ce moment? L'auteur n'amoindrit jamais l'influence de

la foi catholique sur les choix politiques reynoldiens les plus discutes, ä propos du
fascisme notamment et de sa lucidite tardive (ete 1934) devant le danger hit-
lerien. Mais de quelle foi peut-il s'agir qui conduit ä des positions aussi

ambivalentes? Un approfondissement de la theologie de Reynold pourrait etre un
chantier fructueux comme le laisse entrevoir cet aveu lache en 1927 ä Maurras et

qui sonne comme un hommage tres revelateur: «...c'est gräce ä vous qu'a la foi
catholique j'ai ajoute la culture catholique» (p. 156). La perspective retenue par
Mattioli n'aurait-elle pas pour effet de le transformer un peu trop en Pere de

l'Eglise alors que les causes defendues ne manquaient pas de pesanteur tempo-
relle.

Dans les pages tres eclairantes qui abordent son röle de guide et heraut de la

renovation nationale esquissee des 1919 mais formalisee en 1929 dans son essai

surZa Democratie et la Suisse, Mattioli a soin de rappeler sa large audience. De

Reynold en effet n'apparait jamais seul dans ses entreprises rdnovatrices et le

* Alain Clavien, Les Hehitistes. Inteliectuels etpolitique en Suisse romande au debut du stiele. Lausanne:

Soci<.t<_ d'histoire de la Suisse romande/les Editions d'en bas, 1993, 323 p.

275



souci de l'auteur est de montrer ä bon droit qu'il n'etait qu'un element d'un
reseau assez etendu. On y trouve les milieux dirigeants de son canton mais aussi

les cercles d'une certaine bourgeoisie liberale conservatrice romande. Sur le plan
federal, malgre ses accointances avec les conseillers federaux Motta, Musy puis
Etter, Reynold se situe toujours ä droite de la droite. II ne parviendra jamais ä

s'imposer comme l'eminence grise du parti catholique dont il stigmatisait par
ailleurs la Strategie parlementaire et sa fonction integratrice dans l'ordre liberal
et bourgeois. Ses plaidoyers pour un Etat autoritaire rencontrerent alors, il est

vrai, plus d'echo au sein de la jeune generation tant protestante et liberale que
catholique et conservatrice seduite par sa passion autoritaire, anti-moderne et
anti-democratique.

Cette derniere tendance, doublee cependant d'un incontestable patriotisme,
caracterise, selon Mattioli, la troisieme phase de l'engagement politique de

Reynold (1936-1948). Mentor d'une defense nationale spirituelle ä caractere
traditionnaliste, Reynold ne fut pas loin de croire ä la «divine surprise» de la

crise morale de l'ete 1940 pour faire aboutir son vieux reve d'«Etat chretien»
qu'il avait cru voir realise dejä dans le Portugal de son ami Salazar. Chimeres?
L'antidote que voulait prescrire ce docteur es regime autoritaire pour lutter
contre les effets redoutes des potions nazies ecartait bien entendu toutes les

valeurs de la democratie liberale. La prescription comme le diagnostic d'ailleurs
avait manque encore une fois de lucidite mais son elaboration s'etait faite en
bonne et large compagnie.

Bientöt pourtant le vent de l'histoire va tourner et obliger celui qui luttait ä

contre-courant, non sans jubilation, ä retourner ä son ecritoire. L'ouvrage est
bien rapide sur cette retraite un peu forcee et que n'epargnera pas l'amertume
meme si la consecration internationale recherchee reconnaitra la qualite de

ses reflexions politiques appliquees des lors ä l'aventure de l'histoire euro-
peenne.

Avec un travail aussi decapant mais foncierement honnete, Mattioli apporte
un eclairage decisif pour la comprehension de la culture politique autoritaire qui
a modele une moitie du paysage ideologique durant ce premier XXC siecle. II
faut souligner qu'il y a ete aide par le soin mis par ce non-conformiste de

Reynold ä livrer intactes, pratiquement sans restrictions, ses tres riches archives
au scalpel des historiens.

Un tresor nullement galvaude par Mattioli qui ne s'est pas enferme dans une
problematique trop etroite, mal ajustee ä la taille de cet intellectuel. La mise en
perspective de Reynold et de son oeuvre politique dans l'univers europeen est

particulierement reussie pour le domaine germanique et italien. Les liens
devoiles et les paralleles esquisses avec les tenants de la revolution conservatrice
allemande ou avec les adeptes de l'Etat corporatiste autrichien sont pleins
d'enseignements. On est moins convaincu en revanche par le traitement reservd

aux reseaux fran^ais et beiges tisses par Reynold et que les Romands connaissent
mieux. Quelques raccourcis deceles surprennent. Ainsi l'influence supposee du

personnalisme d' Emmauel Mounier sur les conceptions de notre patricien en
matiere de famille ou de federalisme. La matrice d'un catholicisme traditionnel
se retrouve certes dans les deux cas, mais les orientations furent rapidement tres

divergentes.

276



Paradoxalement ce travail mene sans concessions et dont l'elaboration avait
ete ponctuee par la publication d'articles plutöt severes sur les positions ideo-
logiques de Reynold se conclut par un regard plutöt indulgent envers cet
«homme de lettres» engage. A force de voir ce brillant maitre-ä-penser se

tromper regulierement dans ses premiers diagnostics politiques pour ensuite
corriger le tir non sans meurtrir les principes et donner dans quelques compro-
missions, Mattioli en serait-il venu ä douter d'atteindre le point de vue de Sirius,
mirage des historiens? Le nouveau ton percu en conclusion n'aurait pas depare
certaines analyses oü malgre l'apparente assurance de Reynold percent certaines
angoisses et certaines hesitations qui revelent une sensibilite ä fleur de peau, eile
aussi objet d'histoire.

Francis Python

277




	Rezensionen

