
Zeitschrift: Freiburger Geschichtsblätter

Herausgeber: Deutscher Geschichtsforschender Verein des Kantons Freiburg

Band: 71 (1994)

Artikel: Obrigkeit und Lustbarkeiten

Autor: Boschung, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-340660

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-340660
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


OBRIGKEIT UND LUSTBARKEITEN

Peter Böschung

/. Einleitung

Wer Geschichtsquellen mit dem Blick auf eine bestimmte Frage
über Jahrhunderte hinweg durchackert, stellt nebenbei fest, daß
nicht nur Schreiber, Schriftzüge und Rechtschreibungen, sondern
auch die Inhalte einander ablösen. Während einige nur kurz
aktuell sind, kommen andere immer wieder zur Sprache und
haben ihre Gezeiten; wie Flut und Ebbe werden sie abwechselnd
bald überaus wichtig, bald unbedeutend und fallen zuletzt aus
Abschied und Traktanden.

So erlebte es der Verfasser, als er zwischen 1953 und 1985 die
Ratsmanuale (RM) und Seckelmeisterrechnungen (SMR) im
Staatsarchiv Freiburg auf Belege zu den Themenkreisen Zollamt
Sensebrück, Alte Landschaft und Sprachgeschichte durchforstete
und mitnahm, was er bei Seitenblicken auf Familien- und Orts-

* Herzlich danke ich allen, die mir bei dieser Arbeit behilflich waren: für die
Vermittlung von Quellen und Belegen vor allem dem hilfsbereiten und
unermüdlichen Stellvertretenden Staatsarchivar Herrn lic. phil. Hubert Foerster,
Herrn Fernand Bussard, Archivar des Bistums Lausanne, Freiburg und Genf,
Herrn alt Bischof Prof. Dr. theol. Anton Hänggi \ in Freiburg, Herrn Bischofsvikar

Thomas Perler, Burgbühl, Herrn Prof. Dr. med. Urs Böschung in Bern, für
die Graphik Herrn Heinrich Böschung, Tierarzt, Flamatt.

43



namen, Medizingeschichte und Volkskunde zufällig entdeckte1.
Dabei fiel ihm auf, daß sich die Regierung, im Vergleich zu früher
und später, zwischen 1524 und 1798 häufiger—und immer wieder
— mit Belustigungen und Volksbräuchen herumgeschlagen, sie

zeitweise verboten, einzelne sogar gänzlich zu beseitigen versucht
hatte. Aus der Beobachtung dieser Politik ist ein Bericht über die
Einstellung der freiburgischen Obrigkeit zu den kollektiven
Äußerungen der Lebensfreude in der damaligen Gesellschaft geworden,

für einen Schriftsteller Stoff genug zu einem Sittengemälde.
Der Volkskundler dagegen erwartet von derartigen Berichten

konkrete Auskünfte über Ablauf und Ausgestaltung der
Volksbräuche und ist zudem interessiert an deren lokalen Eigentümlichkeiten.

Er käme nicht im geringsten auf seine Rechnung,
würde man ihn mit den amtlichen Verlautbarungen abspeisen,
denn diese bestehen zur Hauptsache aus trockenen Verboten und
strafrechtlichen Bestimmungen. Um dem Leser deren Sinn
verständlich zu machen und ein einigermaßen anschauliches Bild zu
vermitteln, war es unumgänglich, die einschlägige Literatur und
ausführlichere Nachrichten von anderswo zu Rate zu ziehen.
Dabei erwiesen sich die bernischen Quellen als besonders ergiebig.

Ohne die fremden Erkenntnisse wäre der Bericht ein Skelett,
ein Wesen ohne Fleisch und Blut, Haut und Gesicht geblieben.

Damit ist angedeutet, daß Freiburg mit seinem Verhalten
gegenüber Lustbarkeiten keineswegs allein dastand. Die
reformierten Stände Bern und Zürich behinderten und verfolgten sie -
oft mit dem gleichen Wortschatz der Verbote - in der Praxis noch
härter und wirksamer. In Einzelheiten fallen viele Parallelen zu
Bern, dem nächsten eidgenössischen Nachbarn, auf 2.

1 Der so entstandene Auszug kam mehreren seiner Veröffentlichungen
zugute: Die Grenzregelung von 1467 zwischen Bern und Freiburg, in: Freiburger
Geschichtsblätter (FG) 47 (1955/56), S. 63-108; Die Entstehung des Zollamtes
Sensebrück, in: FG 48 (1957/58), S. 5-96; Die Alte Landschaft Freiburg, in:
Beiträge zur Heimatkunde des Sensebezirks 52 (1982/83), S. 253-294; Sprachglossen,

Freiburg 1987 (Schriftenreihe der Deutschfreiburgischen
Arbeitsgemeinschaft, Bd. 12); Die freiburgische Sprachenfrage, Freiburg 1989; Freiburger
Lesebuch, Freiburg 1991.

2 Wörterbuch der schweizerdeutschen Sprache (Idiotikon), Bd. 1, Sp. 947ff.; Bd. 4,
Sp. 645 ff. und 2003 ff.; Bd. 12, Sp. 927 ff.; Edmund Stadler, EinmalDuldung und
einmal Verbot des Fasnachtstreibens, in: Der kleine Bund, 7. März 1987, S. 2.

44



Zunächst gilt es zu klären, wer die Obrigkeit war, welche
Belustigungen ihre Aufmerksamkeit erregten - und ihr
mißfielen.

77. Die Obrigkeit

Die Obrigkeit, von der hier zumeist die Rede sein wird, war die
jeweilige Regierung des Standes Freiburg zwischen dem 16. und
dem 19. Jahrhundert; sie bestand zur Zeit des Ancien Regime
ausschließlich aus Patriziern.

Unter dem Ancien Regime verstehen wir das absolutistische, vorrevolutionäre
Regierungssystem in Europa nach dem Vorbild Frankreichs und auch die
gesellschaftlichen und kulturellen Zustände im 17. und besonders im 18.
Jahrhundert3. War es dort die Aristokratie im Gefolge eines Monarchen, der von
sich sagte: «L'Etat c'est moi», war es hier das Patriziat, neben Altadeligen eine
Oberschicht wohlhabender Stadtbürger, die sich 1561 selbst privilegiert hatten,
von 1627 und erst recht von 1684 an alle Macht und alle Staatsämter für sich
beanspruchten, so daß die althergebrachten verfassungsgemäßen Behörden sich
bald ausschließlich aus Männern «regierungsfähiger Familien» zusammensetzten4.

Die damaligen gesellschaftlichen und politischen Lebensumstände sind ohne
Kenntnis dieser Oligarchie und ihrer Mentalität, der politischen Organisation
und der Behörden kaum zu verstehen. Dazu eine kurze Übersicht.

Der GROSSE RAT der Zweihundert vertrat die gesamte
Bürgerschaft. Ihm oblag es, die Projekte (Gesetzesentwürfe) der
Regierung und der Heimlicherkammer zu begutachten und
gutzuheißen, die außenpolitischen Verträge und die Tagsatzungsgeschäfte

zu verhandeln und das Begnadigungsrecht auszuüben.
Die Staatsgeschäfte besorgte im wesentlichen der KLEINE

oder TÄGLICHE RAT, der sich aus 24 Ratsherren zusammensetzte.

Ihm stand der regierende Amtsschultheiß als Präsident
vor, während der stillstehende Schultheiß als Vizepräsident amtete.

Diese Regierung war keine bloße Exekutive im heutigen Sinne,

sondern war mit zahlreichen Befugnissen ausgestattet, die

3 Schweizer Lexikon, Zürich 1945-1948, Bd. 1, Sp. 347, 348.
4 Gaston Castella, Histoire du Canton de Fribourg Freiburg 1922, S. 162-167,

328-334;JosefZollet, Die Entwicklung des Patriziates von Freiburg i. U, Diss. jur.,
Freiburg 1926.

45



man im Zeitalter der Gewaltentrennung als gesetzgebende,
ausführende und richterliche Aufgaben sauber auseinanderhält.

Beide Räte wurden vom Wahlkollegium der Sechzig gewählt
und eingesetzt. Dieses bestand aus je 15, von den vier Vennern aus
ihrem Stadtquartier oder Panner auserlesenen Bürgern. Wahltag
war alljährlich der 24. Juni, das Fest des hl. Johannes des
Täufers5.

Neben der Regierung spielten die Venner die wichtigste Rolle.
In der Frühzeit hauptsächlich mit der Militärorganisation ihres
Stadtviertels beauftragt und bei kriegerischen Auszügen deren
Pannerherren, wurden sie später immer mehr auch mit zivilen
Verwaltungsaufgaben betraut. Sie hatten die Wahlen der Räte zu
organisieren und ihnen gegenüber die Rechte der Bürgerschaft zu
wahren. Nach der Entstehung der Alten Landschaft waren sie die

Verbindungsleute der Stadtbehörden zu den Landpfarreien und
ihren Einwohnern. Bei diesen vielfältigen Aufgaben wurden sie

von einem Landsvenner und einem Freiweibel unterstützt und
entlastet, von Beamten, die auf dem Lande wohnten.

Zusammen mit je sechs Heimlichem aus jedem Stadtpanner
bildeten die Venner die Heimliche Kammer. Ursprünglich sollte sie

als demokratisches Kontrollorgan die Amtsführung der Räte
überwachen, mit der Zeit jedoch verselbständigte sie sich; unter
dem Ancien Regime wandelte sie sich durch Machtanmaßung
zum unheimlich-harten Kern der Oligarchie, dem es gelang, die

gesetzmäßigen Behörden und ihre Politik vollständig zu
beherrschen6.

Dem Kanzler unterstand das Schriftenwesen samt dem Archiv,
das Protokoll der Ratsverhandlungen und -beschlüsse führten die
Ratsschreiber. Für die Finanzen war der Seckelmeister zuständig. Für
Ruhe und öffentliche Ordnung waren der Burgermeister und der
Großweibel verantwortlich, sie hatten die Polizei- und Bußenge-

''Jean Castella, L'Organisation des pouvoirs politiques dans les Constitutions du
Canton de Fribourg, Freiburg 1953, S. 11-24; Louis Dupraz, Les institutions
politiques jusqu'a la Constitution du 24juin 1404, in: Fribourg-Freiburg 1157—
1481, Freiburg 1957, S. 54-103.

6 Gaston Castella (wie Anm. 4), S. 332; Peter Rück, Heimliche Kammer,
Heimlicher Rat, Kriegsrat und Geheimer Rat in Freiburg i.Ü. vor 1798. Bemerkungen
zu den Verwaltungshilfsbüchern Nr. 10-21 des Staatsarchivs Freiburg, in: FG 58
(1972/73), S. 54-67.

46



walt, ihnen, wie auch den Vennern, standen mehrere Weibel zur
Verfügung7.

Zur Zeit des Ancien Regime bestand die Republik Freiburg aus
der Stadt, der Alten Landschaft und den Vogteien, zusammenfassend

auch die Neue Landschaft genannt.
Zwischen 1200 und 1442 hatte der von Herzog Berchtold IV.

von Zähringen an der Saane gegründete Stadtstaat in einer
rechtsgeschichtlich lange unauffälligen Entwicklung, die 1442 mit dem
Erwerb der Tiersteinischen Lehen ihren Abschluß fand, auf
friedlichem Wege allmählich die politische Herrschaft über sein
Hinterland erworben und mit dieser Alten Landschaft den Kern
des heutigen Kantonsterritoriums geschaffen. Mannigfache
verwandtschaftliche Beziehungen, gegenseitige wirtschaftliche
Abhängigkeiten, ausgedehnter Grundbesitz von Stadtbürgern und
die kirchliche Zusammengehörigkeit im gleichen Dekanat waren
der Landeshoheit vorausgegangen und trugen weiterhin wesentlich

dazu bei, sie endgültig zu sichern8.
Dieses nächste und älteste Herrschaftsgebiet wurde von der

Stadt immer unmittelbar, ohne Vögte verwaltet, hauptsächlich
vom Venner des Stadtpanners, dem die betreffende Landpfarrei
zugeteilt war. Diese Pfarreien umfaßten mehrere Weiler mit ihren
Allmendgenossenschaften und verwalteten sich ursprünglich
autonom. Im 15. und 16. Jahrhundert beschränkte sich die Stadt
bei der Ausübung der Landeshoheit auf das Wesentliche und
Notwendige: auf die Blutgerichtsbarkeit, das Mannschaftsaufgebot,

die Steuer- und Münzhoheit, die Vorratshaltung bei Kriegsgefahr

und auf den Unterhalt der Landstraßen für den
Durchgangsverkehr. Mit der Entstehung und Verfestigung des Patriziats
verlor sie Schritt für Schritt das kluge Maß. In paternalistischem
Verantwortungsbewußtsein nahm sie sich immer mehr auch der
Privatangelegenheiten der Landleute an und behandelte sie als

unmündige Untertanen.
Die Vogteien im Süden und Westen der Alten Landschaft kamen

größtenteils nach den Burgunderkriegen (1474-1477), durch die

7 Ahd. weibil von weibon hin- und herbewegen, was ihre Tätigkeit als

Verbindungsleute und Nachrichtenübermittler treffend umschreibt, vgl. Friedrich
KLUGE/Alfred Götze, Etymologisches Wörterbuch der deutschen Sprache, Berlin 1953, S.

862; Gerhard Wahrig, Deutsches Wörterbuch, Zürich 1988, S. 1419.
8 Peter Böschung, Die Alte Landschaft Freiburg (wie Anm. 1).

47



Eroberung der Waadt (1536) und die Aufteilung der Grafschaft
Greyerz (1555) unter die Botmäßigkeit Freiburgs. Sie wurden von
der Stadt mittelbar durch Regierungsstatthalter verwaltet und
gerichtet, durch Landvögte mit ähnlichen Befugnissen, wie sie
den Vennern für die Alte Landschaft zukamen.

III. Die Lustbarkeiten

Der Mensch ist ein geselliges Wesen und liebt es, sich gemeinsam mit andern zu
vergnügen. Dadurch können kollektive Äußerungen der Lebensfreude zu
Angelegenheiten von öffentlichem Interesse werden. Aktenkundig wurden sie
früher vornehmlich dann, wenn sie das Stirnrunzeln der Obrigkeit, das Heben
ihres Drohfingers, das Aufziehen ihrer Strafrute bewirkten. Das konnte von der
Art des Vergnügens, vom gesetzwidrigen Verhalten der Vergnügten, aber auch
von der Einstellung der Gewalthaber zu den Vergnügungen abhangen. Jedenfalls

ist die Liste der vor 1798 beanstandeten und verbotenen Lustbarkeiten
recht lang. Manche sind heute noch beliebt, andere nicht einmal mehr dem
Namen nach bekannt. Nicht alle erscheinen uns der behördlichen Aufmerksamkeit

würdig, von andern wissen wir nur zu gut, daß sie, maßlos - lasterhaft -
genossen, zu Sucht und Abhängigkeit führen und schließlich in Armut und
Verwahrlosung enden, was einem Selbstmord in Raten gleichkommen kann.

In der langen Reihe der Vergnügen gibt es einige wenige, die
rätselhaft bleiben, weil nicht zu erfahren war, wie sie vor sich
gingen und worin das Vergnügen bestand, oder weil ein Begriff
vieldeutig ist. Das gilt z.B. für die «SIEGES ROULANS» bei
nächtlichen Tanzbällen9.

Auch «RIEMENZIEHEN» ist nur scheinbar eine klare
Bezeichnung. Es soll den Piasseibern von einem bernischen Untertan

beigebracht und dann auch in Plaffeyen und Galmis (Charmey)

viel geübt worden sein, war aber sicher mehr als ein bloßes
Kräftemessen mit einem Lederriemen, denn es heißt, viele
ehrliche Leute hätten dadurch schweren Schaden erlitten, und die
Pfarrherren wurden gemahnt, allen Ernstes gegen diese
«Schwarze Kunst» zu predigen 10.

Verboten wurde 1682 und 1683 auch das «STUBETEN-
GEHN»11. Damit waren bestimmt nicht die gemütlichen Zusam-

"RM224, 18. Jan. 1673.
'0RM206, 21. Aug. 1655.
11 RM 233, 10. Nov. 1682; RM 234, 10. Dez. 1683.

48



menkünfte der Frauen und Töchter gemeint, die sich in einer
geräumigen Wohnstube trafen, sich beim Spinnen, Stricken oder
Strohflechten mit Dorfklatsch, Liedern, Sagen und Märchen die
Zeit verkürzten und nichts dagegen hatten, wenn abends bei
Licht (Lichtstubeten) auch junge Burschen sich einfanden und auf
ihre Art die Unterhaltung belebten. Den Behörden mißfiel das

Unwesen, das meist einriß, wenn Hauseltern nicht für Ordnung
und Ehrbarkeit sorgten: «leichtfertiges Geschwätz, schändliche
Reden, unkeusche Possen, Tanz, ärgerliche Lieder, Pfändereinlösungen,

nächtliche Besuche von Burschen bei Mädchen in deren
Kammern, Huery»12. Stubetengehen - das gleiche Wort für so
unterschiedliche Verhaltensweisen: für ehrbar-fröhlichen
Abendsitz, für Kiltgang, den bei den Bauern üblichen Versuch,
ein passendes Ehegespons zu finden, für Unzucht und Lasterhaftigkeit,

das schafft Verwirrung, schwer zu sagen, was aufs Korn
genommen werden sollte und wie berechtigt diese Verbote in
unserem Falle waren. Es beweist jedenfalls, daß alles möglich war
und eines ins andere übergehen konnte.

Den hübschen Brauch der «Töchter», bei ihrem Reigen
«MEYEN» (Blumensträuße) AUSZUTEILEN, beanstandete der
Rat, weil sich solches mitten in der Fastenzeit nicht geziemte und
in keinem andern Ort der Eidgenossenschaft üblich war13.

Ins Jahr 1720 fällt die früheste mir bekannte Erwähnung des

MAISINGENS, mit dem Landkinder und Chöre noch heute am
1. Mai die warme Jahreszeit zu begrüßen pflegen. Auch «Meyen-
singerinnen» aus der Alten Landschaft beglückten die Städter mit
dieser Botschaft. Die Obrigkeit hatte nichts gegen den sympathischen

Brauch an sich, nur störte es sie, daß die Mädchen während
der Gottesdienste singend in den Gassen umherzogen14.

Bedenklich schien den Stadtvätern das SCHLITTELN, wenn
nach sechs Uhr abends und bis spät in die Nacht hinein (zu zweit?)
auf «kleinen Schlitten» gefahren wurde; Ungehorsamen wurde
der Schlitten beschlagnahmt15.

u Idiotikon (wie Anm. 2), Bd. 10, Sp. 1172-1187.
"RM 154, 30.Jan. 1603.
14 RM 271,26. April 1720.
ISRM 344, 23. Jan. 1793.

4«)



Verboten wurde 1683 auch das RINGEN16, der Zweikampf
ohne Waffen, die älteste Kampfsportart. Fraglich ist, ob das Verbot

auch dem Schwingen galt, mit dem die Alphirten seit uralten
Zeiten ihre Kräfte zu messen pflegen.

Das nächtliche «TENGELFEUER»17, hinter dem man auf
den ersten Blick einen Feuerbrauch vermuten könnte, steht im
Zusammenhang mit den Tingelen, die man 1744 weder auf der
Gasse verbrennen noch im Hause aufbewahren sollte18. Tengel
und Tingel sind Namen für die verholzten Teile von Gespinstpflanzen,

für den beim Flachs- und Hanfbrechen entstehenden
Abfall. Er wurde als Streue im Stall und auf vereisten Wegen
verwertet, auch als Füll- und Brennmaterial verwendet oder
durch Verbrennen beseitigt, mancherorts in Bäche verstreut19.

Um Bestechungsversuche zu unterbinden und jeden Verdacht
auf Bestechlichkeit zu vermeiden, erließ der Rat 1692 das Verbot,
einzelnen Standespersonen als «Gutjahr» «Wätscherinen»
(Vacherinlaibe), zu den Märzenfeuern «Küchlein», an Ostern
«Fladen» (eine Art Kuchen) «zu verehren». Er rügte die Sitte als
zweifelhaftes Vergnügen und Mißbrauch und stellte sie gänzlich ab.

Eßwaren durften nur noch dem Spital geschenkt werden20.

Schon die Gnädigen Herren hatten ihre Sorgen wegen Drogen,
am meisten mit dem ALKOHOL, dem Genußgift, das erheitert,
enthemmt, berauscht, Sinne und Verstand verwirrt, zuletzt
betäubt und in Tiefschlaf versenkt. Kein geringes Ärgernis war es
für sie, als ihnen 1558 hinterbracht wurde, Leute in Treffeis
(Treyvaux), Plaffeyen, Giffers und Rechthalten - hier war sogar
der Priester Mittäter - hätten die ganze Christnacht hindurch
gespielt und getrunken. Die Wirte, die «zu Unzeiten Gastung
gehalten», und die Geschworenen, die es geduldet («zugesehen»)
hatten, mußten sich vor dem Rat verantworten, kamen aber mit
einem strengen Verweis und einer Strafandrohung glimpflich
davon21.

16 RM 234, 5. Nov. 1683.
'"RM 261, 22. Aug. 1710.
18 RM 295, 27. Aug. 1744.
19 Idiotikon (wie Anm. 2), Bd. 13, Sp. 590-592. Ähnliche Vorschriften auch in

Murten und Bern.
20 RM 243, 25. Juni 1692.
2i RM 78, 29. Dez. 1558; RM 79, 18. Jan. 1559.

50



1681 wurde das Zechen in den Wirtshäusern während des
Gottesdienstes und nächtlicherweile unter Strafe gestellt22, zwei
Jahre später nochmals der späte, der nächtliche Wirtshausbesuch23.

1694 kommt im Rat «der Müßiggang der jungen Herren
und deren überschwenkliches Spielen und Zechen» zur
Sprache24. Mit der Erläuterung, diese Verordnung gelte allein in den
Wirtshäusern, Pintenschenken und «dergleichen gefährlichen
Häusern», wurde 1710 «das überflüssige Spielen und Sauften»
gänzlich verboten25. Spielen und Zechen während des
Gottesdienstes kostete den fehlbaren Wirt 1715 100 Pfund Buße26. Von
1737 an sollte in den Wirtshäusern nach 9 Uhr abends nichts
mehr aufgestellt und nicht mehr gezecht werden27. Das unmäßige

Trinken auf dem Land, vor allem zu nächtlicher Stunde,
veranlaßte 1754 ein besonderes Verbotsmandat28.

Mit keinem Wort verrät uns der Schreiber, womit man einander

zuprostete - und sich betrank. Andernorts wird berichtet, bis

zum ausgehenden 15. Jahrhundert seien an Hochzeiten und
andern Festen vorwiegend Bier und Met kredenzt worden, dann
sei zunehmend der Wein aufgekommen, meist hiesiger, schwach
und sauer, bei Reichen und an gastlichen Empfängen durch
Behörden und Klöster, aus dem Genferseegebiet, dem Elsaß oder
Italien eingeführter Rebensaft29. In Freiburg, näher bei eigentlichen

Rebbaugebieten gelegen, scheint man den Wein mindestens
ein Jahrhundert früher geschätzt zu haben30.

Im 17. Jahrhundert gesellte sich zum Alkohol das aus Amerika
eingeführte neumodische Genußmittel Nikotin. Erstmals untersagt

wurde das TABAKRAUCHEN außerhalb der eigenen vier
Wände 1665, und zwar nicht nur den Gästen im «Weißen Röß-

22 RM 232, 26. Aug. 1681.
21 RM 234, 10. Dez. 1683.
24 RM 245, 13. Mai 1694.
25 RM 261,28. Febr. 1710.
26 RM 266, 6. Febr. 1715.
27 RM 288, 12. Juli 1737.
2SRM 305, 11. Sept. 1754.
29 Werner Meyer, Hirsebrei und Hellebarde. Auf den Spuren des mittelalterlichen

Lebens in der Schweiz, Ölten und Freiburg i.Br. 1985, S. 274.
30 Eve line Seewer, Die Bedeutung des Weins im spätmittelalterlichen Freiburg i. Ü,

in: FG 64 (1985/86), S. 7-106, hier S. 13-23.

51



lein», sondern in allen Wirtschaften31. Zwei Jahre später ein
neues Verbot32. Trotzdem griff die neue Mode weiter um sich.
Um den Schaden zu begrenzen, setzte der Rat 1693 eine
Kommission zur Verhinderung der «Collusion»33 ein und erließ
Bestimmungen über den Tabakhandel. Aller Tabak, der in die
Stadt und in die Alte Landschaft eingeführt wurde, mußte im
städtischen Waaghaus «consigniert» werden34. Die Torwächter
hatten dafür zu sorgen, daß die Fuhrleute im Waaghaus und nicht
anderswo abluden. Ungehorsamen drohten die Konfiskation der
Ware und eine Geldstrafe von 50 Pfund. Gleichzeitig wurde das

vorher allgemein gehaltene Verbot genauer formuliert. In der
Stadt war das Rauchen nur noch auf «öffentlichen Gassen» bei
einer Buße von 3 Pfund «gänzlich verboten». Aufdem Lande war
es in Küchen und Stuben und auf dem freien Feld gestattet, in
Scheunen und Ställen und allen andern Orten dagegen «bei peen
der Gefangenschaft» und 50 Pfund Buße strengstens verboten. In
der Neuen Landschaft war die Durchführung dieser Maßnahmen
den Landvögten aufgetragen35. Da diese Amtsleute sich mit der
Durchführung des Reglements schwer taten und wohl auch den
städtischen Geschäftsleuten zuliebe, durfte der in ihrer Botmäßigkeit

zu vertreibende Tabak von 1696 an ausschließlich in der
Stadt «bei hiesigen Kaufleuten» eingekauft werden36. 1706 wurde
das Verbot, in der Öffentlichkeit und an allen «gefährlichen
Orten» wie Ställen und Scheunen zu rauchen, erneuert37.

1718 Rückfall in die anfängliche Strenge mit dem Versuch, das

Laster doch noch auszumerzen. Unsere heutigen Erkenntnisse
vorausahnend, verurteilte der Rat das Tabakrauchen als «gmein
großen Landschaden», verbot es «völlig» und ordnete die
Überwachung der Vorräte bei den Kaufleuten und in den Kramläden
an38. Zuwiderhandelnde sollten mit 24 Stunden Gefängnis und

31 RM 216, 15. Jan. 1665.
32 RM 218, 27. Juli 1667.
33 Wahrig (wie Anm. 7), S. 763 Kollusion: geheimes betrügerisches

Einverständnis zum Nachteil Dritter.
34 Wahrig (wie Anm. 7), S. 773 konsignieren: (besonders im Überseehandel)

zur Aufbewahrung oder zum Verkauf in einem Kommissionsgeschäft übergeben,

urkundlich niederlegen, besiegeln, bestätigen.
35 RM 244, 6. Juli 1693.
3<iRM 247, 15. März 1696.
37 RM 257, 28. Juni 1706.
38 RM 269, 18. Jan. 1718.

52



Geldbußen gestraft werden, die zwischen 2 und 6 Pfunden
schwanken konnten39. 1723 mußten Waagmeister, Torwarte und
Torwächter an das Urteil vom 22. April 1697 erinnert werden,
wonach sie die Tabakhändler zu überwachen und von ihnen das

vorgeschriebene Waaggeld für die konsignierten Rauchwaren zu
fordern hatten40. 1729 wurde nochmals das Verbot, an gefährlichen

Orten zu rauchen, aufgefrischt41. Dann ist in den Protokollen

von Tabak nicht mehr die Rede; ohne die Verbote formell
aufzuheben, ließ die Obrigkeit ihm freien Lauf.

Wie eine Seuche muß hierzulande während fast eines Jahrhunderts

die Spielleidenschaft geherrscht haben. Mit der Bemerkung,
ehrliche Kurzweil sei vorbehalten, traf ein erstes Verbot 1670 das
rein vom Zufall abhängige SPIELEN und gleichzeitig - kaum
zufällig- das Fluchen42. Neues Verbot 168743. Den verwöhnten,
dem Müßiggang ergebenen Patriziersöhnen wurde mit dem
Zechen auch das Spielen vorgehalten44. Sein scharfes Vorgehen
gegen die «Jeux d'Hazard oder Glückspille» begründete der Rat
1708 mit der Feststellung, daß die Jugend in der Stadt und in der
Alten Landschaft um namhafte Summen Geldes komme und
dadurch verarme45, und er wußte, daß «überflüssiges Spielen und
Sauften» Hand in Hand gehen46. Einzelheiten des verruchten
Vergnügens gibt der Schreiber ein einziges Mal bekannt. Gespielt
wurde mit Karten und Würfeln, und die beliebtesten Spiele
hießen: Hocca, Landsknecht, Manuelen und Pharaon, Namen, unter
denen sich heutzutage höchstens noch Spezialisten etwas vorstellen

können. Das Spielen um Geld war allen Untertanen an allen
Orten bei 25 Pfund Buße und dreitägiger Gefangenschaft verboten,

das Spielgeld wurde beschlagnahmt. Die Wirte waren
verpflichtet, fehlbare Gäste dem Burgermeister anzuzeigen47. 1726
erinnert ein Sondermandat die Leute in der Alten Landschaft,

39 RM 269, 22. Febr. 1718.
40 RM 274, 20. März 1723.
41RM280, 21. März 1729.
42 RM 221, 1. Juli 1670.
43 RM 238, 19. Mai 1687.
44 RM 245, 13. Mai 1694.
45RM259, 9. Jan. 1708.
46 RM 261, 28. Febr. 1710; RM 266, 6. Febr. 1715.
47RM268, 21. Jan 1717.

53



daß mit dem Spielen auch das Fluchen und Schwören weiterhin
untersagt seien48. Schon die «Jugend» war dem Spielteufel
verfallen; sie wurde 1737 angehalten, «das überflüssig-excessivische
Spielen gehorsamlich zu meiden» und sich abends um 9 Uhr zur
Ruhe zu begeben49. Die Liste der verfemten Spielarten wurde
1741 um«le jeu de quinze» ergänzt50. KeinJahrzehnt ohne Verruf
und Verbot der Glücksspiele51, das zuletzt protokollierte sollte bis

zu seinem Widerruf Bestand haben52. Dazu kam es nicht mehr,
doch ist nicht dies der Grund, daß es immer noch Leute gibt, die
das «Peetle»53 nicht lassen können.

Zu allen Zeiten hat die ältere Generation am Benehmen und am
Lebensstil der Jungen etwas auszusetzen. Doppelt ärgerlich und
peinlich muß es für die Gnädigen Herren gewesen sein, wenn im
Protokoll schwarz auf weiß festgehalten wurde, daß ihre eigenen
Sprößlinge unbekümmert um ihre hochobrigkeitlichen Gebote
und Verbote den Untertanen als ausgelassene Fastnachtsnarren,
dazu durch unmäßiges Spielen und Zechen, ein schlechtes
Beispiel gaben54.

Ärger hatten sie häufig auch mit den Studenten des Jesuitenkollegiums;

da waren ihre Nachkommen ebenfalls stark vertreten. In den
Protokollen erscheinen die Kollegianer des öfteren als
Nachtruhestörer. In einem Schießverbot wird das Kollegium namentlich
erwähnt55, ebenso in einer Klage über «die meisterlose Jugend»56.
Mehrmals wird betont, daß die Verbote auch für die Studenten
gelten. Wie allen andern Leuten sei es ihnen untersagt, nachts in
den Gassen zu singen, aufzuspielen, die Trommel zu rühren oder ein
Getümmel anzustellen, auch sei ihnen streng verboten, nach dem
Läuten der Ruheglocke auszugehen. Mehrmals wurde der Großwei-
bel deswegen im Auftrag der Regierung auf dem Belsexhügel vor-

48 RM 277, 2. Dez. 1726.
49RM288, 12. Juli 1737.
so RM 292, 13. April 1741.
si RM 305, 11. Sept. 1754; RM 312, 10. Nov. 1761; RM 323, 21. Jan. 1772.
32 RM 325, 13. Jan. 1774.
53 Sensler Ausdruck für Glücksspiele um hohe Beträge.
54 RM 245, 13. Mai 1694.
s5 RM 184, 6. April 1633.
m RM 229, 10. Febr. 1678.

54



stellig, bei den Professoren, beim P. Präfekten und schließlich beim
P. Rektor höchstpersönlich57. Weil sie «hin und wieder große Unge-
legenheiten anfange», wurde «der studierenden Jugend» 1723

«gänzlich verboten», Wirtshäuser und Pintenschenken «zu frequentieren»;

übrigens hätten Studenten sich im Winter nach 8 Uhr, im
Sommer nach 10 Uhr nicht mehr auf den Gassen blicken zu lassen.

Ertappte sollten über Nacht im Wachthaus eingesperrt und am
Morgen von den Wächtern zu gebührender Bestrafung im Kollegium

abgeliefert werden58. Ein Verbot, nachts öffentlich zu singen,
galt eigens jenen Studenten, die sich auf dem Welschen Platz
aufzuhalten und «vihl ungestümigs zu verüben» pflegten59.

1780 klagten die Venner über «das nächtliche Umherlaufen der
Studenten, Handwerksgesellen und Dirnen» und erinnerten die
Studenten daran, daß sie nach dem Abendläuten auf den Gassen
nichts mehr zu suchen hatten60. Man sieht: Die unternehmungslustigen,

sangesfreudigen Scholaren waren nicht leicht an der
Kandare der Stadtordnung zu halten. Dies war um so schwieriger,
weil damals auch alle Auswärtigen bei Familien in der Stadt

untergebracht waren. Das Internat wurde erst nach 1828

geplant61. Die genannten Textstellen widerlegen somit die Behauptung,

die Schulleitung sei imstande gewesen, die Aufführung der
Schüler außerhalb des Unterrichts wirksam zu überwachen62.

War die Landjugend gesitteter? Ungutes berichtet der
Ratsschreiber ein einziges Mal: von «rodierender63 Jugend» im Gebiet
von Plaffeyen und Rechthalten. Mit dem Befehl, das Unwesen
«zu hintertreiben» und dort «eine gute Pollicey zu veranstalten»,
setzte der Rat den für Plaffeyen zuständigen Landvogt und den
Venner des Aupanners auf die Missetäter an64.

"RM 256, 23. Dez. 1705; RM 261, 27. Nov. 1710; RM 262, 23. Nov. 1711.
58 RM 274, 31. Mai 1723.
39 RM 285, 23. Nov. 1734.
60 RM 331, 14. Jan. 1780.
61 Hans Grossrieder, Das Kollegium St. Michael, Freiburg 1980, S. 57.
62 Andre-Jean Marquis, Le College Saint-Michel de Fribourg (Suisse), safondation

et ses de'buts 1579-1597, in: Archives de la Societe d'histoire du canton de

Fribourg (ASHF) 20 (1969), S. 185: «Le manque d'internat n'empechait pas de

regier et de surveiller la vie des etudiants, meme en dehors du College.»
63 Erich WlEis,Pons-GlobalwörterbuchFranzösisch-Deutsch, Stuttgart 1985, Bd. 1,

S. 887 roder: umherschweifen, vagabundieren.
64 RM 258, 11. Febr. 1707.

55



Überaus häufig kam im Rat das SINGEN zur Sprache, ein edles
und sympathisches Vergnügen, sollte man meinen, und die
Freiburger schon damals ein sangesfreudiges Volk. Warum aber die
zahlreichen Verbote?

Die ersten waren aus sprachpolitischen Erwägungen erlassen
worden, in jenen Jahren, da die Obrigkeit, krampfhaft um «die

erhaltung der Eidgenössischen reputation»65 bemüht, jedesmal in
Verlegenheit geriet, wenn jemand in Anwesenheit von Reisenden,

Gästen und - am meisten - von Gesandten verbündeter
Orte auf den Straßen welsch - französisch oder patois - redete,

sang oder Waren ausrief66. 1603 wurden die Jesuiten und die
Stadtschulmeister gemahnt, die Schüler und Kinder anzuhalten,
nicht welsch zu reden und zu singen, gleichzeitig wurde zum
letzten Mal verboten, Waren welsch feilzuhalten67.

Alle späteren Maßnahmen betreffen, ohne eine Sprache zu

nennen, ausdrücklich nur das Singen zu nächtlicher Stunde, manchmal

allein68, manchmal zusammen mit andern unerwünschten
Lauten, wie Mutwillen und Geschrei69, Aufspielen, Trommeln
und Getümmel70, Schreien71, Geigen72, oder Schießen73. Das

Singverbot von 1738, das sonst für jedermann galt, machte nur für
«Choralisten»74 eine Ausnahme. Darunter ist wohl ein geübter
Chor zu verstehen, der mit gepflegter Vokalmusik auftrat,
vielleicht in der Weihnachts-, Neujahrs- oder Osterzeit auf öffentlichen

Plätzen mit geistlichen Gesängen.

65 Hermann Weilenmann, Die vielsprachige Schweiz, Basel 1925, S. 86.
<'<• RM 125, 11. Mai 1583. Zur Frage der Germanisierung Freiburgs siehe auch

Peter Böschung, Freiburg, der erste zweisprachige Kanton, in: FG 64 (1985/86),
S. 107-145, sowie Anm. 1.

67 RM 154, 2. Jan. 1603.
68 RM 256, 23. Dez. 1705; RM 261, 27. Nov. 1710; RM 262, 23. Nov. 1711;

RM 269, 28. Nov. 1718; RM 283, 2. Dez. 1732; RM 285, 23. Nov. 1734.
69 RM 219, 20. Sept. 1668.
70 RM 260, 26. Nov. 1709.
71 RM 263, 23. Nov. 1712; RM 264, 20. Nov. 1713.
72 RM 275, 24. Nov. 1724.
73 RM 284, 19. Nov. 1733.
74 RM 289, 5. Dez. 1738. Es könnte sich um die Schüler handeln, die an

der Stadtschule Gesangsunterricht bekamen und bei den Gottesdiensten den
Choral sangen. Siehe Franz Heinemann, Geschichte des Schul- und Bildungslebens
im alten Freiburg bis zum 17. Jahrhundert, in: FG 2 (1895), S. 1-146, hierS. 25, 26
und 45.

56



Das «Singen», das der Rat verbot, war höchstwahrscheinlich
alles andere als ein Kunstgenuß, eher ganz gewöhnlicher Nachtlärm,

rohes, aufreizendes Gröhlen, vermutlich wurden während
der Fastnacht vor den Fenstern unbeliebter Leute und verhaßter
Behördemitglieder auch Scheit- und Spottlieder gesungen. Darauf

läßt die Klage schließen, das nächtliche Singen und Schreien
vor den Häusern verursache «viel Ungemach, Unruhe und
bisweilen Ärgernis»75.

Die KILBI76, der weltliche, gemütliche Teil des Kirchweihfestes,
erfreute sich lange Zeit, von keiner Behörde angefochten, zu Stadt
und Land großer Beliebtheit. Die Stadt selbst gönnte den Ratsherren,

den Weibeln und Standesboten am Kilbitag ein «Nachtmahl»
auf Kosten des Stadtseckeis, jedoch kein weiteres an der Nachkilbi77.

Manchmal vergnügten sich Städter auch an den ländlichen
Kirchweihen. So zog die «Jugend» 1576 mit behördlicher Erlaubnis
zum Klang von Trommeln und Pfeifen an die Kilbi in St.

Wolfgang78, und 1581 «die gemeine Burgerschaft» mit einem Fähnlein
an die Kirchweih zu Tafers, wo es den Gnädigen Herren so gut
gefiel, daß sie 20 Kronen an die Kosten spendeten79.

Hauptvergnügen jeder Kilbi war nach dem guten und reichlichen

Essen und Trinken der Tanz. Er war sogar 1659 gestattet, als

- wohl nur für die Behördenmitglieder und Angestellten - aus
einem nicht genannten Grund das Kilbimahl ausfiel80.

Lange hatte die Obrigkeit das lustige Kilbitreiben bedenkenlos
geduldet, sogar gerne mitgefeiert, was der Kirchweih besonderen
Glanz verlieh, dann wurde sie allmählich zurückhaltend, ihre
Einstellung zu den Volksbräuchen kritischer. Und 1681 geschah
das Unerhörte: Das Tanzen «an den Kirchwychungen und ussert-
halb» wurde zu Stadt und Land verboten, jede Dispens zum
vornherein verweigert, den Zuwiderhandelnden eine Buße von
10 Pfund angedroht. Als Vorwand dienten vorgekommene und

"3RM 263, 23. Nov. 1712.
76 Der französischen Bezeichnung Benichon (von benediction, Segen, Weihe)

bin ich in den Protokollen nirgends begegnet.
77 RM 89, 10. März 1564.
78 RM 112, 24. Mai 1576.
"9RM 122, 11. Sept. 1581.
80 RM 210, 18. Aug. 1659.

57



zu befürchtende Ärgernisse und die Notwendigkeit, wegen der
großen Dürre Gott den Allmächtigen «um bequemes Wetter
anzurufen»81.

Wie sehr die Einstellung der Obrigkeit sich gewandelt hatte,
geht aus den Beratungen im Jahr 1718 hervor, wo man überlegte,
ob die vielen Kirchweihfeierlichkeiten auf dem Lande nicht «zu

guetem des gemeinen Wäsens» - im Interesse des Gemeinwohls -
«abzustellen» und an allen Orten %.m.gleichen Tag gefeiert werden
sollten. Man ließ es dann aber wohlweislich «beim alten Wäsen»
bleiben82, denn so gefügig die Untertanen sonst waren, an ihren
Feiertagen zu rütteln, war schon damals eine gewagte Sache. Hier
ging es nicht um irgend eines der unzähligen Heiligenfeste,
sondern um den höchsten, den eigenen Feiertag, mit dem jede Pfarrei
ihre unverwechselbare Eigenart zur Schau stellte, nicht nur um
Hochamt, Predigt und Sakramentenempfang wie an andern
Hochfesten, sondern zudem um langersehnte Lustbarkeiten, die
das harte Arbeitsjahr mit kulinarischen Genüssen, Musik und
Tanz wohltuend unterbrachen. In guten Zeiten für die Bauern
erstreckte sich der Ausnahmezustand über eine Oktav, den
Schlußpunkt setzte die Nachkilbi. In diesen Tagen lud man
auswärtige Verwandte und Freunde zu Gast, konnte sich mit ihnen
wieder einmal ernst und heiter unterhalten, und an ihrer Kilbi
stattete man ihnen einen Gegenbesuch ab.

Nicht ohne Grund waren die Kirchweihfeste im Lauf der Zeit
beim hohen Klerus und bei der weltlichen Obrigkeit in Verruf
geraten. Man liest von Beleidigung Gottes durch üppige Mähler,
Unruhen und Schlägereien83. Die üblen Folgen vervielfältigten
sich, weil man sich nicht damit begnügte, der Einweihung der
Pfarrkirche zu gedenken, sondern dazu überging, auch jene der
Kapellen und die Namenstage zweitrangiger Kirchenpatrone kil-

81 RM 232, 26. Aug. 1681. «Bequem» entspricht unserem heutigen Ausdruck
«gäbig».

82 RM 219, 3. März 1718.
83 RM 293,13. März 1742. Schlägereien kamen schon früher vor. Dazu Albert

Büchi, Die historische Sprachgrenze im Kanton Freiburg, in: FG 3 (1896), S. 33-53,
hier S. 33: 1442 wurden am Georgstag sechs Weibel nach Corminboeuf
geschickt, um Tätlichkeiten zwischen Deutschen und Welschen zu verhüten.
Seckelmeisterrechnungen (SMR) Nr. 79. - Laut SMR 161 kam 1482 ein Michel
Krummo aus Uttewil bei einer solchen Schlägerei ums Leben.

58



bimäßig zu begehen84. Kein Wunder, daß manchen Leuten der
gemütliche Teil wichtiger wurde als die religiöse Gedenkandacht,
und daß darob manche Arbeit versäumt wurde.

Angesichts der Übertreibungen und Mißbräuche, ihrer üblen
sozialen und wirtschaftlichen Folgen, beschloß die Regierung
1742, dem überbordenden Festbetrieb radikal ein Ende zu
setzen85. Zwei Möglichkeiten der Reform wurden ins Auge gefaßt:
entweder sämtliche Kirchweihfeste der Alten und der Neuen
Landschaft auf den Gedenktag der Stadtkirche St. Niklaus zu
verlegen, oder sie an den gewohnten Tagen feiern zu lassen,
jedoch einzig in der Pfarrkirche. Der Rat entschied sich für die
zweite, scheinbar gnädigere Lösung86.

Diese stutzte die Kirchweihen auf das Ursprüngliche und
Wesentliche zurück, indem sie alle Nebenkilben in den Weilern
abschaffte. Gestattet war nur noch die religiöse Feier, mit der man
von jeher der Einweihung der Pfarrkirche gedacht hatte, und
anschließend «eine uneingeschränkte ehrbare Kilbe zur Erlusti-
gung nach dem Gottesdienst». Soweit so gut. Wenig Menschenkenntnis

und Klugheit verrät dagegen das gleichzeitige Verbot,
welches das in den Worten «uneingeschränkt» und «Erlustigung»
enthaltene Versprechen Lügen straft. Streng verboten wurden
nämlich gleichzeitig der Weinausschank und das Tanzen in
Wirtschaften und Pinten, auf öffentlichen Plätzen und sogar in
Privathäusern. Wirte, die Spielleute anstellten, und die Jugend, die trotzdem

tanzte, sollten mit Bußen von 50 Pfund bestraft werden;
davon waren 40 den bedauernswerten Vennern zugedacht und 10

dem Kirchmeier zum Unterhalt des Gotteshauses. Private durften
zwar Verwandte und Freunde einladen, machten sich jedoch ebenfalls

strafbar, wenn getanzt oder Wein ausgeschenkt wurde87.
Die Bestürzung und Empörung, welche diese drakonische

Neuerung zweifellos hervorgerufen hat, - eine Kirchweih ohne
Tanz ist keine Kilbi! - hinterließen in den Ratsprotokollen keine
Spuren, diese sind ja auch sonst kein Spiegel der Volksmeinung,
und passiven Widerstand hängen Ungehorsame nicht an die
große Glocke. Sie trugen aber ohne Zweifel zur allgemeinen
Unzufriedenheit bei, die nach der Aufhebung weiterer Feiertage,

84 RM 293, 15. März 1742. 86 Wie Anm. 84.
85 Wie Anm. 84. 87 Wie Anm. 84.

59



der überpfarreilichen Prozessionen88 und nach der Schließung
der Kartause Heiligtal (Valsainte) in der Protestaktion des
Peter Binno von Rechthalten und im bewaffneten Aufstand der
Greyerzer unter Pierre-Nicolas Chenaux wie eine Eiterbeule
aufbrach und nach der Niederschlagung weiterfuhr, das öffentliche
Leben zu vergiften89.

Im Vertrauen auf ihre Macht und mit Berufung auf ihre Autorität

von Gottes Gnaden gab sich die patrizische Regierung nicht
Rechenschaft, daß die Kluft zwischen Obrigkeit und Volk immer
tiefer und breiter wurde, nicht einmal Wetterleuchten und
Donnergrollen im befreundeten Frankreich brachten es ihr zum
Bewußtsein. Die Venner, von Amtes wegen täglich im Kontakt
mit allen Bevölkerungsschichten, erfaßten die Lage beizeiten. Sie

begriffen, daß am weitverbreiteten Groll am meisten das
allgemeine Tanzverbot schuld war, das jede Kirchweih des altgewohnten

Glanzes unbekümmerter, genußreicher Lebensfreude beraubte.

In kleinen Schritten, mit zaghaft-vorsichtigen Anfragen
versuchten sie, die Regierung aus den festgefahrenen Geleisen ihrer
volksfernen Politik herauszuführen. Davon wird, um Wiederholungen

zu vermeiden, im Abschnitt «Tanz» ausführlicher die
Rede sein.

Der Einfall der Franzosen fegte am 2. März 1798 mit den
Gnädigen Herren auch deren Verbote hinweg. Trotzdem mußten unsere
Vorfahren in den folgenden Jahrzehnten froh sein, wenn anstatt
Brezeln und Küchlein genug hartes Brot auf den Tisch kam.

Den Rekord an Verboten buchte der TANZ, um die 50 zählt man,
was allein schon seine Wichtigkeit beweist. Worin besteht sein
Wesen?

Er entsteht aus dem individuellen Drang, Gefühle und Empfindungen in
körperlich-mimische Ausdrucksbewegungen umzusetzen; von mehreren
gleichzeitig ausgeführt, vermag er Gemeinschaft zu stiften. Er ist «neben
dem Bedürfnis nach Lautgebung und Formgestaltung einer der ursprünglichsten

menschlichen Triebe», darum uralt und ewig jung, ein Phäno-

88 Francois Ducrest, Les Processions au temps passe dans le canton de Fribourg, in:
ASHF 8 (1907), S. 114ff.

89 Georges Andrey und Marius Michaud, Die Unruhen von 1780-1784, in:
Geschichte des Kantons Freiburg, Freiburg 1981, Bd. 2, S. 753-762; Peter
F. Kopp, Pierre-Nicolas Chenaux - Greyerzer Volksheld, in: Freiburger Nachrichten

(FN), 23. Juni 1982.

60



men von nicht zu unterschätzender psychologischer und sozialer Bedeutung9".

Grundsätzlich anders als die heutige Tiefenpsychologie beurteilten

den Tanz die um das Seelenheil ihrer Untertanen besorgten
Obrigkeiten im Mittelalter und im Ancien Regime. Sie waren
«überzeugt, daß solche Festlichkeiten für den Müßiggang der
Bevölkerung verantwortlich seien und daß das Unwesen der
Gaukler, Glücksspieler und Musikanten unweigerlich den Zorn
Gottes über das Land rufen werde»91. Nach dermaßen strenger
Verurteilung ist man erstaunt, daß die freiburgischen Tanzverbote
mit seltenen Ausnahmen als sachlich-nüchterne Verordnungen
daherkommen, die keiner Begründung bedürfen. Dennoch ist
anzunehmen, daß sie der gleichen sinnenfeindlichen
Sittenstrenge entsprangen, die damals in Bern herrschte.

«Mit aller Schärfe hatten die Reformatoren das Tanzen, Inbegriff der
Zuchtlosigkeit und Zeichen der Abkehr von Gott, verurteilt und stimmten

damit völlig mit den Intentionen der Obrigkeit überein, die im Tanz
immer wieder den Keim der sozialen Unrast witterte. Das große
Sittenmandat von 1661 faßt ausführlich die moralischen und politischen
Argumente zusammen: Zu hievor gedachtem Laster der Unkeuschheit ist auch
ein nicht geringer Anlaß das muthwillige leichtfertige Springen und
Dantzen, welches ohne ergerliche Geberden und böse unzüchtige
Gedanken nicht abgehet: Darauß auch andere ungute Frucht, under vereh-
licheten und unverehlicheten erwachsen: Als Argwohn, Neid, Haß,
Todschlag und dergleichen. Welcher Sünden sich auch die Zuseher theil-
haft machen»92.

Daneben hören sich die Weitungen in unsern Verboten zahm und
milde an: Während 1642 «die reyen und andere ergerlich däntz»
verboten werden93, 1684 jedoch «ehrbarliche däntz tags» gestattet
sind94, wird 1789 der Walzer als unanständig, sittenwidrig und
gesundheitsschädlich verurteilt95.

Unsere Protokollführer unterscheiden zwischen Tänzen und
Bällen, die hier «Ballen» oder «Balleten» genannt werden. An

90 Auf die ältesten Wurzeln in magischen Riten und vorchristlichen Kulten,
auf den Übergang vom Religiösen zum Spielerisch-Profanen, verweist Richard
Weiss, Volkskunde der Schweiz, Erlenbach und Zürich 1946, S. 199 und 214.

91 Francois de Capitani, Musik in Bern, in: Archiv des Historischen Vereins
des Kantons Bern 76 (1993), S. 62.

92 de Capitani (wie Anm. 91), S. 67, 68.
93 RM 193, 24. Juli 1642.
94 RM 235, 6. April 1684.
95 RM 340, 17. Dez. 1789.

61



den Bällen wurden in geschlossenen Räumen die höfischen
Gesellschaftstänze zelebriert, welche in der zweiten Hälfte des
17. Jahrhunderts durch Patrizier in französischen Solddiensten
auch in der freiburgischen Oberschicht Mode geworden waren.
Wo schlicht vom Tanzen die Rede ist, sind immer die seit dem
Mittelalter bekannten Gemeinschaftstänze gemeint, die sich im
Freien abspielten. Einander an den Händen haltend bewegten
sich die Tanzenden entweder im Kreis oder «reyen»96, der sich
vorübergehend in Paarfiguren auflösen konnte, oder sie bildeten
eine Kette, deren Länge von der Anzahl der Teilnehmer abhing.
Beim Rundtanz blieb man auf einem geeigneten Platz, oft um
einen Brunnen oder um eine Linde herum, die Kette zog nach
Lust und Laune des anführenden Tanzmeisters in lustigen
Windungen singend und jauchzend durch die Gassen, über Plätze, auf
dem Lande oft zum Dorf hinaus durch Feld und Wald. Ruhig
gemessene Schritte wechselten ab mit Hüpfern, Kapriolen und
wilden Sprüngen97.

In den Verboten ist meistens schlicht vom Tanzen die Rede, an
einzelnen Elementen werden nur genannt: zweimal das Springen^,

einmal das Ringlispringen99 und zweimal das Ringspringen 10°.

«Ringlispringen» könnte eine verkleinerte Form des Ringsprin-
gens oder eine Verschreibung sein, auch ein Reifentanz ist nicht
ganz ausgeschlossen. Das Ringspringen war, vermutlich mit
auffallend vielen Sprüngen, ein Kreistanz. Diese Gewißheit gibt uns
ein Vergleich der deutschen mit der französischen Fassung eines
Mandats, wo «Dantzen und ringspringen» mit «touttes les danses

publiques et particulieres, comprise la danse au rond vulgaire-
ment nommes les Coraules»101 übersetzt ist.

Daß es beim Tanzen und Springen nicht immer härm- und
gefahrlos zuging, beweist 1524 ein Verbot, welches das Umwerfen

und Schwingen (der Tänzerinnen) abstellte und anschließend mahn-

'"' Wahrig (wie Anm. 7),S. 1053 Reigen: seitdem 10. Jahrhundert bekannter,
gesprungener bäuerlicher Rund- oder Kreistanz.

97 Conrad G. Weber, Brauchtum in der Schweiz, Zürich und Stuttgart 1985,
S. 329; Meyer (wie Anm. 29), S. 279.

98 RM 257, 22. Aug. 1706; RM 291, 26. Juli 1740.

"RM243, 5. Mai 1642.
11,(1 RM 291, 26. Juli 1740; RM 313, 8. Juni 1762.
1111 Mandatenbuch 6, fol. 352 und 353, Generalmandat vom 25. Aug. 1725.

62



te, man solle tanzen wie unsere Altvordern: «Suberlich und zucht-
entlich». Der Unfug scheint vor allem in der Stadt, auf Bürglen, in
Düdingen und nach den Musterungen im Schwang gewesen zu
sein, denn dort sollte das Verbot «ussgeschruwen» werden102.

Vorausgesetzt, daß alles ehrbar zuging, war der Gruppentanz
keineswegs anstößig, sondern mit dem Hinweis auf«alten Brauch
und altes Herkommen in der Alten Landschaft»103 bei gewissen
Anlässen allgemein üblich und beliebt, Hochzeiten und
Kirchweihen ohne Tanz geradezu undenkbar. Im ganzen Kantonsgebiet
durfte auch nach den Musterungen der wehrfähigen Männer
getanzt werden, in den Vogteien zudem nach dem «Aufritt» neuer
Amtsleute, also beim Amtsantritt eines neuen Vogtes104. Doch
wird mehrmals betont, jeder öffentliche Tanzanlaß bedürfe der
behördlichen Bewilligung, in der Stadt und in der Alten Landschaft
der Venner, in den Neuen Landschaften (Vogteien) des zuständigen

Landvogtes105. 1660 pochte der Rat darauf, daß für
Tanzbewilligungen allein die weltlichen Amtsleute und keineswegs
die Pfarrherren zuständig seien106.

Im Gegensatz zum mittelalterlichen Reihentanz der Bauern und
Handwerker, der zweifellos den Sinn für Zusammengehörigkeit
und Gemeinschaft förderte107, wurde der Paartanz, der zuerst bei
ritterlichen Hoffesten in Schwang kam und im ausgehenden
15. Jahrhundert in vergröberten Formen auch von Städtern und
Landleuten übernommen wurde, lange von den Obrigkeiten,
besonders heftig von den geistlichen, als unsittliche Annäherung
der Geschlechter, als erotisches Abenteuer und Gelegenheit zur
Sünde bekämpft108. In unseren lokalen Belegen gibt er nur 1789

zu einer Bemerkung Anlaß109. Wie Rund- und Reihentanz den

1112 RM 42, 29. Juli 1524. Die Übung gehört zu den Meisterstücken professioneller

Tanzpaare und kommt auch im Rock and Roll vor, vgl. Wahrig (wie
Anm. 7), S. 1073 Rock and Roll: englisch für «Wiegen und Rollen», den
Rhythmus betonender, stark synkopierter amerikanischer Modetanz.

103 RM 208, 20. Aug. 1657; RM 260, 11. April 1709.
104 RM 345, 11. Juli 1794.
105 RM 208, 20. Aug. 1656; RM 235, 2. Mai 1684; RM 242, 7. Mai 1691;

RM 344, 2. Mai 1793.
106 RM 211, 5. Aug. 1660.
107 Schweizer Lexikon (wie Anm. 3), Bd. 7, Sp. 185.
108 Meyer (wie Anm. 29), S. 280.
109 RM 340, 17. Dez. 1789.

63



Gemeinschaftsgeist förderten und sinnenfällig darstellten, führen uns
Heutigen die Gruppen vor Augen, welche in alten Trachten Tänze
und Melodien, mit denen die Vorfahren ihre fröhlichen Feste

gefeiert haben, pflegen und vor dem Vergessen bewahren.
Zu seinem Gelingen ist jeder Gemeinschaftstanz auf das

Zusammenspiel im Takt angewiesen, eine Melodie beschwingt
ihn zusätzlich und verleiht ihm Charakter. Doch Tanzmusik war
für die amtlichen Schreiber kein Thema; nur dreimal nennen sie
Instrumente: zuerst in einer Klage über Nachtlärm, zusammen mit
dem Schreien und Heulen das «stäte Gygen»110, dann im
Ratsbeschluß, beim Tanzen und an den Kilben solle man die Trommeln

und Pfeifen brauchen, aber die Geigen «abschaffen»111, und
schließlich im Verbot des «nächtlichen Singens und Gygens»112.
Waren keine Musikanten zur Stelle, war man keineswegs verlegen,

man wußte sich zu helfen, indem man sich mit lüpfigen
Tanzliedern in den gemeinsamen Rhythmus sang, der Schreiber
nennt dies «zu Ring singen und tanzen»113. Aus diesen sparsamen
Mitteilungen darf man nicht schließen, nur Trommeln, Pfeifen
und Lieder hätten die Freiburger zum Tanzen bewegt und begleitet.

Auswärtige Berichte verraten uns, wie zahlreich die Instrumente

waren, auf denen man damals an andern Orten - und zu
andern Zeiten wohl auch hierzulande - zum Tanz aufspielte.
Genannt werden: Pauken, Hörner, Zimbeln, Zinken und Schellen,

Flöten, Posaunen, Dudelsackpfeifen, Drehleier, Hackbrett,
von Saiteninstrumenten die unsern Ratsherren verhaßte
Fiedel114. Auf den Bällen der Oberschicht kamen wohl die gleichen
Instrumente zu Ehren wie in Paris.

In unsern Ratsmanualen begegnet man dem Tanzen
ausschließlich im Zusammenhang mit obrigkeitlichen VERBOTEN,

oft allein, häufig zusammen mit andern scheel angesehenen
Vergnügen, vor allem gemeinsam mit den Fastnachtsbräuchen, es

gibt keinen, bei dem es nicht eine Hauptrolle spielte. Mehrere
Verbote erließ der Rat zu Gunsten kirchlicher Anlässe. Vor allem
sollte nicht getanzt werden während des Amtes, «es sei Messe

"fl RM 201, 17. Febr. 1650.
111 RM 221, 17. April 1670.
112 RM 275, 24. Nov. 1724.
113 RM 89, 19. März 1564; RM 164, 31. Aug. 1613.
114 Meyer (wie Anm. 29), S. 279; de Capitani (wie Anm. 91), S. 20, 71 ff.

64



oder Vesper»115; 1678 fand man Tanzen «unanständig» während
einer achttägigen Andacht116, 1719 unstatthaft in der
Fronleichnamsoktav117, 1707, 1730 und 1776 während nicht näher
bezeichneter Jubiläen'18.

Auch der Glaube, Gott greife wohlwollend oder erzürnt
eigenhändig in das Weltgeschehen ein, war mitunter Beweggrund, so
überflüssige und sündhafte Tätigkeiten wie das Tanzen abzustellen.

Als Kundgebungen göttlicher Unzufriedenheit und Rache

galten Perioden zu trockener oder zu nasser Witterung119- beide
hatten oft Hungersnot und Teuerung zur Folge -, neue Pestwellen,

auch im Ausland120, Erdbeben121, als Bedrohung erlebte
Kriege im Ausland122 und schließlich politische Ereignisse, die
Kriegsgefahr für das eigene Land bedeuteten123. Solche
Vorkommnisse dienten in den Jahren 1663, 1681, 1709, 1732, 1756,
1767, 1792, 1798 zur vordergründig-verständlichen Rechtfertigung

strenger Tanzverbote. Darüber mehr im Abschnitt über die
Begründung der Verbote fastnächtlicher Lustbarkeiten.

Tanzen scheint lange nur bei Tageslicht üblich gewesen zu sein,
was einleuchtet, wenn man bedenkt, daß die Reihentänze sich

nur auf den Straßen und Plätzen voll entfalten und austoben
konnten und eine Straßenbeleuchtung lange Zeit fehlte 124, wenn
nicht der Vollmond, «die Nachtbubensonne», bei wolkenfreiem
Himmel für Ersatz sorgte.

Nach 1650 kam die Sitte auf, auch nachts zu tanzen. Das erfahren
wir aus Erlassen, die nicht nur das nächtliche Tanzen im Freien,
sondern - was nicht mit dem Fehlen von Straßenlaternen zu
erklären ist - auch die Bälle, die doch in den Häusern stattfanden,

113 RM 89, 19. März 1564.
116 RM 229, 3. Febr. 1678.
""RM 270, 7. Juni 1719.
118 RM 258, 4. Jan. 1707; RM 281, 30. Okt. 1730; RM 327, 11. Juli 1776.
119 RM 232, 26. Aug. 1681; RM 260, 11. April 1709; RM 283, 31. Juli 1732;

RM 313, 8. Juni 1762.
120 RM 271, 2. Sept. und 30. Dez. 1720; RM 323, 21. Jan. 1772.
121 RM 307, 12. Jan. 1756.
122 RM 214, 13. Sept. und 22. Nov. 1663.
123 RM 343, 29. Nov. 1792; RM 349, 9. Jan. 1798.
124 In Freiburg sicher länger als in Bern, wo sie schrittweise zwischen 1760

und 1843 eingeführt wurde, vgl. Stadtschreiber H. Markwalder, Die
Stadtbeleuchtung in Bern 1760-1843, Sonderdruck aus dem Neuen Berner Taschenbuch

1929, S. 1-45.

65



abstellten oder zeitlich beschränkten, so 1669 erstmals «balleten
undt däntz zu nacht»125. 1670 traf es nur die «nächtlichen Bale-
ten in dem verstandt, daß sie /Aufgehalten werden sollendt»126,
1673 mit der Androhung von 100 Kronen Buße die «nächtlichen
Ballen» samt den «sieges roulans127, die man... in der tieften
nacht darzu brucht». Und weil es vorkam, daß am hellen Tag in
verdunkelten Zimmern getanzt wurde, erhielten die Venner
gleichzeitig den Auftrag, darüber zu wachen, daß der Tag nicht in
die Nacht verkehrt werde 128. Drei Jahre später betrug die
«unerläßliche» Buße für «nächtliche däntz und Balleten» nur noch
50 Kronen129. Erneut wurden Tänze bei Nacht 1678 untersagt,
doch «wenn es unter Verwandten und ohne Excess geschehe,
wolle man nicht darwider sein»130. Zwei Monate, nachdem er
1684 «Masqueraden, Balleten und Däntz völlig verboten» hatte,

beschwichtigte der Rat, ehrbare Tänze seien tags gestattet131,
und bestätigte 1692, das Tanzen sei nachts untersagt132. Im
18. Jahrhundert wurden die Fristen auf die Stunde genau festgesetzt.

1707 wurden Tänze und Bälle gestattet, «wofern es

gebührendermaßen und nit lenger oder später dann Mitternacht
geschehe»133, doch 1772 und 1773 wurde dem Schwofen sowohl
in Privat- wie in Wirtshäusern und Pintenschenken schon um
8 Uhr abends ein Ende gesetzt134.

Landesväterliche Sittenstrenge war die Obrigkeit vor allem der
Allgemeinheit schuldig, für die bessere Gesellschaft schienen ihr
Ausnahmen gerechtfertigt. Eine Vergüngstigung, die sie dem
eigenen Nachwuchs gönnte, war die 1717 dem Tanzmeister
Joseph Brunnet erteilte Bewilligung, «die Jugend» auf die künftige

Fastnacht hin im Tanzen zu unterweisen135. Obwohl kein
anderer mehr genannt wird, ist anzunehmen, Brunnet sei nicht
der einzige professionelle Tanzmeister gewesen. Ein zukünftiger
Offizier in fremden Diensten mußte auch die Umgangsformen
eines Kavaliers beherrschen, und dazu gehörten die modischen

123 RM 220, 12. Febr. 1669. '" RM 235, 1. Febr. und 6. April 1684.
126 RM 221, 7. Jan. 1670. I32 RM 243, 5. Mai 1692.
127 Siehe Anm. 9. >¦" RM 258, 4. Jan. 1707.
28 RM 224, 18. Jan. 1673. >34 RM 323, 21. Jan. 1772; RM 324,

129 RM 227, 3. Febr. 1676. 4. Jan. 1773.
13(1 RM 229, 3. Febr. 1678. 'm rm 268, 2. Dez. 1717.

66



Gesellschaftstänze. Dagegen waren die einfachen Leute für ihre
Schritte und Sprünge auf keinen Lehrmeister angewiesen.

Vermutlich war unseren Ratsherren bekannt, welche
Anziehungskraft das lockere Gesellschaftsleben an den Thermalquellen
zu Baden im Aargau auf die puritanischen Zürcher ausübte. Sie
leisteten sich einen ähnlichen Freiraum im einzigen öffentlichen
Bad ihrer Botmäßigkeit, in Bonn, ländlich-idyllisch abgelegen
am einsamen Saanestrand. 1755 wurde es Eigentum von Beat
Niklaus Augustin Müller. Der geschäftstüchtige und einflußreiche

Magistrat verschaffte seinem Betriebsleiter und Wirt u. a. den
Vorteil, von einigen kirchlichen Feiertagen abgesehen, nachfreiem
Ermessen zum Tanze aufspielen zu lassen. Wenn solche Freizügigkeiten

nicht immer zur Heilung und Erholung beitrugen, so halfen

sie doch mit, Bonn zu einem gesellschaftlichen Treffpunkt zu
machen136, zu einer Oase in der Wüste, die Freiburg durch die

strengen Tanzverbote geworden war. Denn für Stadt und Land
gab es weiterhin keine Lockerung, nicht einmal an den
Kirchweihen.

Kein geringer Schrecken scheint den Gnädigen Herren in die
Glieder gefahren zu sein, als nach 1760 der Walzer die Tanzböden

Europas eroberte137 und 1789 auch in Freiburg Einzug hielt.
Überzeugt, daß der neumodische Paartanz im Dreivierteltakt «der
Gesundheit ebenso nachteilig sei wie den guten Sitten und der
Anständigkeit zuwider», schlugen die Venner vor, ihn «gänzlich»
zu verbieten. Das Strafmaß wurde hoch angesetzt: Jeder Walzer
kostete den Tänzer, die Tänzerin und die Spielleute je
12 Pfund138. Das nächste Verbot traf die Schützen. 1791 und 1793
wurde den Schützenmeistern geboten, an Sonn- und Feiertagen
auf der Schützenmatte keinen Tanzanlaß zu dulden139.

Den wachsenden Unmut der Bevölkerung bekamen zunächst die
mit dem Vollzug der Verbote beauftragten Organe zu spüren, dies
ist aus mehreren Protokolleintragungen deutlich herauszuhören.
1793 legte der Vorvenner Castella im Namen aller vier Venner dem

136 Hermann Schöpfer, Das Schwefel- und Alkalibad Bonn bei Düdingen, in:
Franciscus Prosper Dugo, Föns Aquae Bonae, Freiburg 1662, Nachdruck, Freiburg

1993, Kommentarband, S. 47-69, hier S. 56-57.
137 de Capitani (wie Anm. 91), S. 84.
138 RM 340, 13. Dez. 1789.
139 RM 342, 16. Sept. 1791; RM 344, 25. Juni 1793.

67



Rat die Frage vor, wie sie sich gegenüber den jungen Leuten
verhalten sollten, die trotz der ordnungsgemäss verkündeten Mandate
immer wieder zu tanzen wünschten. Ungehalten antwortete dieser,
es sei Aufgabe der Amtsleute, die (aufmüpfischen) Gesuchsteller
«zu belehren und zur schuldigen Unterziehung und Ruhe» zu weisen.

Wer diese Pflicht nicht erfülle, den müßten die Venner
«hernehmen» und schonungslos bestrafen 140. Nachdem auch der Große
Rat («der höchste Gewalt») sich zur Angelegenheit geäußert hatte,
gab der Tägliche Rat zu, die Zeitumstände, die 1792 zur
Unterdrückung aller Tänze genötigt hatten, seien anscheinend «schicklicher»

geworden, so daß man mit Generalmandaten die Aufhebung

des Verbots verkünden könne, dies «in der Zuversicht, daß
sich die Angehörigen um so fleißiger den Reglementen von 1742
und 1780», die weiterhin als Richtschnur dienen sollten,
«anbequemen werden». Den Vennern und Landvögten wurde eingeprägt,

die Inhaber feudaler Landgüter («Herrschaftsherren»), die
diesen Reglementen nicht vollkommen nachlebten, gnadenlos zur
Rechenschaft zu ziehen141.

Von offener Auflehnung gegen die harten Vorschriften berichtet

der Schreiber ein einziges Mal und erhellt dabei wie
Wetterleuchten zweierlei: daß sich das Verhältnis zwischen Obrigkeit
und Untertanen zwölfJahre nach dem mißglückten Aufstand der
Greyerzer keineswegs entspannt hatte und daß die Losung «Freiheit

und Gleichheit» im welschen Bergland den stärksten Widerhall

fand. In Galmis (Charmey) hatte die Jugend 1792 ausgerechnet

während der Weihnachtstage getanzt und dann der Bestrafung
durch den Landvogt zu Korbers (Corbieres) trotzig und erfolgreich

Widerstand geleistet142. Der aufsehenerregende Vorfall
scheint nicht ohne Einfluß auf die für Stadt und Alte Landschaft
zuständigen Venner gewesen zu sein.

Täglich im Kontakt mit dem Volk, nahmen sie die Unzufriedenheit

mit der reglementiersüchtigen Patrizierherrschaft und die von
der internationalen Lage zusätzlich angeheizte Gärung hellhöriger
und früher wahr als die Gnädigen Herren der Regierung in ihrem
Elfenbeinturm. Vorsichtig versuchten sie, diese umzustimmen, so

14(1 RM 344, 24. Jan. 1793.
141 RM 344, 2. Mai 1793.
142 RM 344, 4. Jan. und 9. Sept. 1793.

68



1794 mit der Frage, «ob es nicht der Augenblick sei», den letzten
Erlaß gegen die Kilben (mit dem unverhältnismäßigen harten
Tanzverbot) aufzuheben oder doch für ein Mal zu mildern. Sie
ließen sich erweichen, legten aber Wert darauf, das Gesicht zu
wahren. Daß nun vom allgemeinen Tanzverbot ausgenommen
seien die drei Kilbitage, die Hochzeiten, die Aufritte neuer Landvögte

und die Musterungen, durfte den Amtsleuten mitgeteilt werden,

«aber wohlverstanden ohne Publication» zuhanden der
Allgemeinheit, wie dies für die Verbote üblich war143.

Ein halbes Jahr später getrauten sich die Venner nicht, ein
Gesuch der Metzgergesellen, die an ihrem Zunftfest gerne getanzt
hätten, eigenmächtig zu bewilligen, legten jedoch dem Rat bei
dieser Gelegenheit die Frage vor, «ob es nicht vielleicht an der
Zeit wäre», das Tanzverbot auch für die übrige Zeit aufzuheben
und das Tanzen insbesondere für die bevorstehende Fastnacht
freizugeben. Zum beförderlichen Studium der Fragen: Erlaubnis
ja oder nein, allenfalls mit oder ohne Einschränkungen, oder mit
welchen «Vorsorgen»? setzte der Rat eine «hoche Commission»
ein, doch die Metzger durften an einem Tag tanzen144. Nach zehn
Tagen zeigte sich der Rat hart und unerbittlich, er bekräftigte mit
dem Reglement vom 2. Mai 1793 das verhaßte Tanzverbot145,
und vor Jahresende erneuerte er den Befehl an die Venner, nicht
zu dulden, daß an alten, d. h. abgeschafften Kilbitagen, getanzt
und Wein ausgeschenkt werde; Fehlbare seien ohne Ansehen der
Person zu bestrafen146.

Angesichts der hoffnungslos verworrenen Lage vor dem
Franzoseneinfall verbot der Rat zu Anfang 1798 «alle erschallenden
Lustbarkeiten, alle Mascaraden und Tänze bis auf künftige
Ostern». Dann suchte ein Ausschuß den Bischof auf und bat ihn,
öffentliche Gebete anzuordnen und den Pfarrherren, die am
Sonntag die Eidgenössische Proklamation verlesen sollten, «das

Thema ihrer Rede vorschreiben zu wollen»147. Die öffentlichen
Bittandachten sollten sechs Wochen dauern148. Nach dem

143 RM 345, 11. Juli 1794.
144 RM 346, 9. Jan. 1795.
143 RM 346, 19. Jan. 1795.
14(1 RM 346, 21. Dez. 1795.
147 RM 349, 9. Jan. 1798.
148 RM 349, 11. Jan. 1798.

69



2. März verging den Freiburgern wie allen andern Schweizern die
Tanzleidenschaft für lange Zeit, ohne daß eine Obrigkeit das

Verbot widerrufen mußte.

Feste werden von jeher gefeiert, wie sie fallen. Vielfach folgt die

Fälligkeit festen Regeln. So ist der Tag nach einem hohen
Kirchenfest arbeitsfrei und mancherorts einem überlieferten
Volksbrauch vorbehalten, andere Bräuche richten sich nach dem Gang
der Gestirne. Der Festkalender gönnt jeder Jahreszeit ihre
eigenen Belustigungen. Aber einem gewissen Zeitabschnitt teilt
er sie so überreich zu, daß sie, sich gegenseitig steigernd, zu einer
einzigen großen Volksbelustigung zusammenwachsen. Diese
Zeitspanne, voll und ganz dem Vergnügen gewidmet, heißt in
den Rheinlanden und im romanischen Kulturraum Karneval, im
bajuwarischen Sprachgebiet Fasching, bei den Alemannen und
damit auch in der deutschen Schweiz Fastnacht149. Sie spielt in der
Volkskunde und im Sorgenkatalog der Obrigkeiten eine so

gewichtige Rolle, daß sie hier ein besonderes Kapitel verdient.

IV Die Fastnacht

Der Name Fastnacht - üblich sind auch die Formen Fasnacht und
Vasenacht - hat sich aus dem mittelhochdeutschen Wort Vastnaht
entwickelt und bedeutete anfänglich den Vorabend der Fasten,
also den Tag und die Nacht vor dem Aschermittwoch 15°. In der
Folge wurden dem Begriff unterschiedliche Zeiträume zugeordnet.

Voraus gingen immer die «Zwölf Heiligen Nächte» zwischen
Weihnachten und dem Dreikönigsfest, in denen man wie die
heidnischen Vorfahren «des unheimlichen Waltens mächtiger
Götter besonders inne zu werden glaubte». Für manche schloß
die Fastnacht unmittelbar an sie an; in Deutschland ist dies
mancherorts noch heute der Fall151. Hierzulande verstand und ver-

149 Schweizer Lexikon (wie Anm. 3), Bd. 3, Sp. 246.
150 Kluge/Götze (wie Anm. 7), S. 92; Wahrig (wie Anm. 7), S. 458.
151 Weber (wie Anm. 97), S. 90; Das Neue Duden Lexikon, Mannheim, Wien,

Zürich 1984, Bd. 3, S. 1135.

70



steht man unter Fastnacht die sechs Tage vom Schmutzigen
Donnerstag zum Aschermittwoch152.

Wann, wo, wie und weshalb die Fastnacht mit ihren Bräuchen
entstanden ist, bleibt ungewiß. Doch sind sich die Historiker der
Völker- und der Volkskunde einig, daß ihre Wurzeln tief in die
urkundenlose Vorzeit hinabreichen und daß bei ihrem Entstehen
und Wachsen — zeitlich und räumlich verschieden — mehrere
Elemente zusammengewirkt haben müssen: heidnische Kulte
und Opferhandlungen aus mehreren Jahrtausenden, Beschwörungen

und Vertreibungen von Dämonen, Magie, Frühlingsriten
und Fruchtbarkeitszauber; dies gilt vor allem für die Feuer-,
Lärm- und Maskenbräuche153. Verdrängtes Erbgut dieser Art
durchbricht alljährlich den vielschichtigen Firnis der Zivilisation
und stürzt einen Teil der Menschheit in einen Fiebertaumel
triebhaft ausgelebter, oft maßlos überbordender Sinnenlust, wobei

sich die wenigsten der prähistorischen Ursprünge und des

wahren Gehalts ihres Treibens bewußt sind154.

Die Kirche gab sich früh Rechenschaft über das zwiespältige
Wesen der Volksbräuche. Sie verstand, daß diese das
allgemeinmenschliche Bedürfnis nach Abwechslung, Frohsinn und
Lebenslust, Spiel und freiem Gestalten, Geselligkeit und Unterhaltung

befriedigten, sie kannte aber auch die mit Glauben und
Sittenlehre des Christentums unvereinbare Kehrseite, die vielen
Sünden, zu denen sie Gelegenheit gaben und verführten. Um die
volkstümlichen Reste des Heidentums zu beseitigen, bediente sie

sich der eigenen, der geistlichen Machtmittel, aber auch der
weltlichen Gemeinschaften, die von den schädlichen Folgen der
Auswüchse ebenfalls betroffen wurden. Zu diesem Zweck
bemühte sie sich, verhaßte und verdächtige Bräuche durch religiöse
Feste, die in ehrbare, von ihr überwachte Belustigungen ausmünden

durften, zu verdrängen und zu ersetzen; Beispiele: Kirchweihen

und Prozessionen155.

152 Historisch-Biographisches Lexikon der Schweiz (HBLS), Neuenburg 1921—
1934, Bd. 3, S. 117; Schweizer Lexikon (wie Anm. 3), Bd. 3, Sp. 246.

153 HBLS (wie Anm. 152), Bd. 3, S. 117; Meyer (wie Anm. 29), S. 281; Weber
(wie Anm. 97), S. 158.

154 Meyer (wie Anm. 29), S. 267.
155 Weber (wie Anm. 97), S. 61; Meyer (wie Anm. 29), S. 229, 239.

71



Die Erklärung, die Fastnacht gehe auf vorchristliche, römische, germanische
und noch ältere heidnische Kultbräuche zurück, galt wie ein Glaubenssatz, bis
Dietz-Rüdiger Moser in München vor einigen Jahren die These aufstellte, das
tolle Treiben sei kein heidnischer Überrest, «sondern eine von der Kirche selbst
eingeführte, gepflegte und gezähmte Festzeit, die nur von ihrem Kontrapunkt,
der Fastenzeit her zu verstehen» sei. Er begründet seine Ansicht mit der
dualistischen Lehre von den zwei Reichen, die der Kirchenvater Augustinus im Werk
«Vom Gottesstaat» beschreibt. Der Welt des Teufels und der Sünde, verkörpert
in der Stadt Babylon, stellt er die Stadt Jerusalem gegenüber, das himmlische
Reich Gottes und seiner Gnade. In der Fastnacht könne sich der Mensch von
der Nichtigkeit und Verlogenheit der Welt überzeugen und solle sich, von ihren
Genüssen, vom Fressen, Saufen, Huren und närrischen Tun angeekelt und
enttäuscht, am Aschermittwoch schuldbewußt und reumütig von Babylon
losreißen und sich Jerusalem zuwenden, das man sich durch Enthaltsamkeit von
berauschenden Getränken, Fleisch und geschlechtlichem Umgang verdiene.
Mosers Beweisstützen sind Schriftstellen in Epistel und Evangelium vom
Fastnachtssonntag Quinquagesima156.

Mit dieser neuen Theorie können Fachleute sich nicht befreunden, nicht
geringere Mühe haben damit die Laien. Hätte das Christentum bei der Einführung

und Verbreitung des tollen Treibens die Hände im Spiel gehabt, müßte es

Zeugnisse oder doch Anhaltspunkte dafür geben. Davon müßte während der
vielen Jahrhunderte der Kirchengeschichte ein Theologe oder Flistoriker vor
Prof. Moser Wind bekommen haben. Psychologisch unvorstellbar, daß die
Kirche mit dem Hintergedanken, der Menschheit die Lüste zu vergällen und sie

zur rettenden Umkehr zu bewegen, die Sünder zuvor absichtlich und planmäßig
in schwerste Versuchung führte, unvorstellbar, daß die vielen Kirchenmänner,
die nicht müde wurden, die Fastnacht als Sündenpfuhl zu verdammen, von der
angeblichen fromm-schlauen Absicht ihrer Oberhirten nichts merkten und das

Doppelspiel gutgläubig mitmachten. Damit hätte die Kirche ihre Diener und
Gläubigen unfastnächtlich zum Narren gehalten und in den April
geschickt

Trotz ihrer langen Vergangenheit taucht die Fastnacht in den
amtlichen Schriften der weltlichen Behörden erst spät auf, nämlich

im 13. und 14. Jahrhundert157, in Bern 1416158, bei uns m. W.

sogar erst im 16. Jahrhundert. Für diese Verspätung gibt es

Erklärungen. Bis ins ausgehende Mittelalter sind die Quellen spärlich
und zum Teil wenig ergiebig. Lange Zeit scheinen weltliche
Obrigkeiten fest eingebürgerte, beliebte Volksbräuche nicht
behindert zu haben, oder wenn sie es ordnungshalber tun mußten,
geschah es mündlich. Unter geänderten gesellschaftlichen Ver-

156 Iso Baumer, Fasnacht - eine kirchliche Festzeit?, in: FN, 27. Febr. 1987:
Besprechung des Buches von Dietz-Rüdiger Moser, Fastnacht, Fasching, Karneval.

Das Fest der verkehrten Welt, Graz, Wien, Köln 1986.
157 Meyer (wie Anm. 29), S. 281.
138 Edmund Stadler, Mit Hohn und Spott gegen den Papst und seine Getreuen, in:

Der kleine Bund, 28. Febr. 1987.

72



hältnissen und bei wachsendem Wohlstand nahm auch die
Verschriftlichung zu und damit die bessere Erfassung protokollwürdiger

Mißstände. Mehr als seine Vorgänger war das oligarchische
Regierungssystem um Lebenswandel und Seelenheil der Untertanen

besorgt. Und seine schriftlich niedergelegten Maßnahmen,
Gebote und Verbote, sind uns zu einem guten Teil erhalten
geblieben.

Grundstimmung der Fastnacht war zu allen Zeiten eine bis zur
Ausgelassenheit gesteigerte Lustigkeit, die sich in Tanz und Spiel,
Gelagen, Umzügen, Neckereien und Liebestaumel kundtat159. In
den Stadtgassen verursachten die Narren zeitweise mit Maskenlaufen,

Singen, Johlen, Schreien, Heulen, Hörnen einen schier
unerträglichen Lärm. Am schlimmsten hat wohl das Schießen die
Ruhebedürftigen aus dem Schlaf aufgeschreckt 16°, und dann das Knallen
der Raketen und das Zischen des Feuerwerks, das nach 1700
aufkam161. Raketen und Feuerwerk scheinen vor allem um die
Jahreswende beliebt gewesen zu sein, geschossen wurde bei mancherlei

Belustigungen, so auch in der Fastnacht. Doch über die Schußwaffen

und die Schützen steht nichts in den Protokollen.
Manche Belustigungen wurden verboten und bestraft, weil sie

von Enthemmten und Haltlosen, vielfach unter Alkoholeinfluß,
mißbraucht, in Belästigungen, Tätlichkeiten und Sachbeschädigungen

ausarteten. So entrüstet sich der Rat 1624 «über nächtliche

unruw und Insolenz162, über das Steinewerffen und die anta-
stung von Personen», auch seien Läden und Bänke umgestürzt
und namentlich die Fischbank der Krämer zu Boden geworfen
worden, und dies, obwohl die Herren Venner erst vor wenigen
Tagen «einen scharpfen Zedel» hätten ergehen lassen163. Nach

159 Schweizer Lexikon (wie Anm. 3), S. 117.
160 Verbote: RM 147, 1. März 1596; RM 149, 6. Febr. 1598; RM 161, 9. Febr.

1610; RM 184, 6. April 1633; RM 264, 7. Febr. 1713; RM 284, 19. Nov.
1733.

161 RM 268, 4. Jan. und 30. Dez. 1717; RM 269, 29. Dez. 1718. Aus dem
Fehlen weiterer Verbote ergibt sich nicht zwingend, daß der Brauch wieder
einging, eher, daß der Rat ihn nicht länger bekämpfte. Oftmals wird, was
anfangs als Unsitte verschrieen wurde, nach einiger Zeit als selbstverständliche
Sitte anerkannt.

162 Wahrig (wie Anm. 7), S. 693 Insolenz: ungebührliches Benehmen,
Unverschämtheit, Übermut.

163 RM 175, 9. Jan. 1624.

73



zwei Jahren erneut die «nächtliche Insolenz»164. Die Stimmung
der nächtlichen Szene brachte es jedes Jahr neu mit sich, daß
Verbutzte sich spontan zusammenfanden, einander mit Geschrei
und Lärm ausgelassen überbietend, wild und regellos durch die
Gassen zogen und das Getümmel vor gewissen Häusern absichtlich

steigerten. Was dem Einen einfiel, wurde durch die Gruppe
verstärkt, was der Einzelne nicht gewagt hätte, vollführte die

anonyme Bande ohne Hemmung und Gefahr. Die Straßenfastnacht

hat ihre besondere Gruppendynamik.
Im Mittelalter und Spätmittelalter, auch unter dem Ancien

Regime, haben sich die Fastnachtsnarren zur Hauptsache mit drei
Bräuchen ausgetobt, in unsern Ratsmanualen heißen sie: Butzen-
werk, Märzenfeuer und Hirsmontag. Ihnen ist gemeinsam, daß
sie immer mit Lärm und Tanz vergesellschaftet waren und der
Obrigkeit lange die größten Sorgen bereitet haben.

1. Das Butzenwerk

Es kommt auch unter den Bezeichnungen Larvenwerk, Maskerade

und Mummerei vor. Das Wort «Butz» und seine Ableitungen
können vielerlei bedeuten. Aus dem fastnächtlichen Blickwinkel
betrachtet, ist der Butz ein Verkleideter, Butzenwerk alles, was
mit Verkleiden oder Vermummen zu tun hat165. Man machte sich
unkenntlich mit bunten Stoffen, Tierfellen, Moos, Rinde,
Tannenreisig oder Hobelspänen, die entweder nur Kopf und Schultern

oder die ganze Gestalt bedeckten166.

Wesentliches, oft einziges Mittel der Vermummung ist jedoch die
Gesichtsmaske161, gefertigt aus weichem Holz, Tuch, Pappe, Wachs
oder Blech, Schminkmasken waren noch nicht üblich. Die Maske

gibt dem Träger ein fremdes Gesicht mit erstarrten Zügen, macht
ihn zu einem Andern, Unbekannten, verwandelt ihn magisch in ein
geheimnisvolles, unheimliches und daher mächtiges Wesen, sie

164 RM 177, 23. Jan. 1626.
165 Idiotikon (wie Anm. 2), Bd. 4, Sp. 1999-2030.
166 Meyer (wie Anm. 29), S. 282.
167 Das Wort stammt aus dem Arabischen, von mas-chara, mittellateinisch

masca, deutsch auch Larve genannt. Schweizer Lexikon (wie Anm. 3), Bd. 7, Sp.
185.

74



verbirgt und schützt168. Alles ist möglich: Als Teufel oder Tier,
fratzenhaft-dämonisch gestaltet, schreckt und ängstigt sie, als

einfältig-komisches Gesicht erregt sie Gelächter und Spott, immer
aber verblüfft sie den Betrachter und schüchtert ihn ein, während
der Mensch dahinter unerkannt und unangreifbar bleibt. Wenn der
Schreiber von Butzenwerk und Mummereien spricht, ist wohl das

Verkleiden von Kopf bis Fuß, mit Larvenwerk und Maskeraden
allein das Verdecken des Gesichts gemeint, doch läßt sich dies nicht
immer auseinander halten. Einerlei: beides erfüllte den strafbaren
Tatbestand der Täuschung durch das Verfremden der Person. Der
Obrigkeit waren Maskenlaufen und Mummenschanz unheimlich
und verdächtig, ja verhaßt, weil sie die Narrenfreiheit und deren
unberechenbare Auswirkungen am wirksamsten schützten. Darum
die zahlreichen Verbote169.

Die Sicherheit, nicht erkannt zu werden, verführte (und
verführt) manche Vermummte zu Mißbräuchen, die alles andere als

lustig empfunden werden. Im Schutz der Maske belästigten
Fastnächtler Feinde und unbeliebte Leute, rügten, beschimpften und
verhöhnten sie oder griffen sie tätlich an. So wurden 1611
«ertliche ehrliche Herren», die verbutzte Randalierer zur Ruhe
gemahnt hatten, in ein Handgemenge verwickelt, gejagt und
geschlagen, so daß sie zu den Waffen greifen mußten170. 1626
stellte der Rat fest, daß Butzenwerk und Maskeraden von Tag zu

Tag überhand nähmen und «Mord, unheil und anders übel» zu
befürchten seien171. Masken wurden auch benutzt, um unerkannt
Diebstähle, Gewalttaten und Verbrechen zu verüben, sogar um
politische Gegner zu beseitigen. So wurde 1639 in Chur Georg

168 Weber (wie Anm. 97), S. 199, 200; Meyer (wie Anm. 29), S. 280-282.
169 RM 123,22. Jan. 1582; RM 149,9. Febr. 1598; RM 150, 21. Jan. 1599; RM

154, 30. Jan. 1603; RM 161, 9. Febr. 1610; RM 162, 1. Febr. 1611; RM 163,
14. Febr. 1612;RM 166, 7., 24. und 26. März 1615; RM 168,31.Jan. 1617;RM
170, 18. und 19. Hornung 1619; RM 177, 18. Febr. 1626; RM 182, 17. Febr.
1631; RM 193, 19. Febr., 20. und 21. März 1642; RM 197, 19. Jan. 1646; RM
198, 25. Febr. 1647; RM 201, 17. Febr. 1650; RM 203, 25. Jan. 1652; RM 209,
14. Febr. 1658; RM 218, 9. Febr. 1667; RM 220, 12. Febr. 1669; RM 232,
27. Jan. 1681; RM 235, 7. Febr. 1684; RM 241, 16. Jan. 1690; RM 258, 4. Jan.
1707; RM 261, 28. Febr. 1710; RM 264, 7. Febr. 1713; RM 265, 23. Jan. 1714;
RM 271, 30. Dez. 1720; RM 301, 12. Febr. 1750; RM 307, 12. Jan. 1756; RM
343, 29. Nov. 1792; RM 349, 9. Jan. 1798.

170 RM 162, l.Febr. 1611.
171 RM 177, 18. Febr. 1626.

75



Jenatsch, die Hauptperson in den Bündner Wirren, «bei einem
Faschingsgelage von vermummten Männern überfallen und
ermordet»172. Von so schweren Untaten blieb Freiburg verschont.
Was den Rat zu grundsätzlichen Verboten veranlaßte, waren «das

grob unbescheiden Butzenwerk», das «wider erbarkeit und billig-
keit» verstieß173, und allerhand Arten des «ergerlichen unflätigen
unerbaren verbutzens»174, wozu er 1642 auch die Verkleidung «in
Heidengestalt» zählte 175. Als besonders schamlos galt das Tragen
von Kleidern des andern Geschlechts176. In unsern Quellen wird
es nicht erwähnt. - Die Straßenfastnacht in Szene zu setzen,
scheint ein Vorrecht der Männer gewesen zu sein; dazu fühlten
sich wohl vor allem die ledigen berufen.

In der Sensler Mundart hat sich das Wort «verbutzen» bis heute
erhalten. Wenn uns jemand in einer ungewohnten oder neuen
Kleidung auf den ersten Blick fremd und unbekannt erscheint,
sagen wir: «Du büsch ja ganz verbützta.»

2. Das Märzenfeuer

Zuvor ein Wort über die Entstehung der Feuerbräuche. Schon die ersten mit
Vernunft begabten Erdenbewohner müssen begriffen haben, daß sie, ganz auf sich
allein gestellt, ohne Nutzung der Pflanzen- und Tierwelt, nicht hätten bestehen
können, und daß alle Lebewesen zu ihrem Gedeihen auf die Sonne, auf Licht
und Wärme, angewiesen sind. In dieser Erkenntnis verehrten, vergötterten sie
das himmlische Hauptgestirn und huldigten ihm mit dem irdischen Element,
das ihm verwandt ist und ähnliche Wirkungen hervorbringt, mit dem Feuer. Die
Offenbarungsreligionen setzten alles daran, die Feuerkulte zu verdrängen, die
Menschen verstanden deren Sinn und Bedeutung immer weniger und feierten
sie doch jahrhundertelang weiter. Die knisternd-knasternd-wabernd lodernde
Flamme hat bis heute nichts von ihrem magischen Zauber verloren. Unsere
ältesten Feuerbräuche sind die Sonnenwendfeiern; am 22. Juni gilt sie dem
längsten Tag, am 22. Dezember der längsten Nacht. Von ihnen leiten sich
mehrere später entstandene Bräuche ab, z. B. das Johannisfeuer am 24. Juni, mit
dem es gelang, die heidnische Sommersonnenwende kalendarisch passend in
einen christlichen Brauch zu verwandeln.

172 Johannes Dierauer, Geschichte der Schweizerischen Eidgenossenschaft, zweite
verbesserte Auflage, Bd. 3, Gotha 1921, S. 556.

>73RM 150, 21. Jan. 1599.
>74RM 182, 17. Febr. 1631.
175 RM 193, 21. März 1642.
"<> Weiss (wie Anm. 90), S. 144.

76



Die freiburgischen Quellen kennen einen einzigen
Feuerbrauch, das Fastnachtsfeuer, das hier immer Märzenfeuer, in der
Ostschweiz, in Deutschland und Österreich Funkensonntag[77
heißt, in der welschen Schweiz und in Frankreich wird es Bran-
donxl% genannt. Die Frage, wann das Märzenfeuer gezündet wurde,
ist wegen Widersprüchen in den Belegen nicht einfach zu
beantworten. Wahrscheinlich wurde mit ihm ursprünglich die
Tagundnachtgleiche im März gefeiert, mit der man den Winter
verabschiedete und den Frühling begrüßte. Für das Christentum waren
das Feuer und die dazu gehörigen Lustbarkeiten mit der in der
Fastenzeit gebotenen Bußgesinnung nicht vereinbar. Darum
wurde der Brauch in die Fastnacht verlegt, wo das Volk von alters
her nicht zu bändigen war. Ausgekochte Fastnachtsnarren hielten
sich nicht an diesen Termin, und so brannten mancherorts drei
Wochen nach dem Aschermittwoch die Mittfastenfeuer179.
Überhaupt gelang es nur teilweise und nicht überall, die Vorbereitungszeit

auf Ostern von lauten Vergnügungen reinzuhalten.
Viele Zeugnisse bestätigen, daß der Funkensonntag nach dem
Aschermittwoch, am ersten Sonntag in der Fastenzeit, gefeiert
wurde 18°. Auch in Freiburg mußte der Rat 1599 darauf bestehen,
das Märzenfeuer solle an der Herrenfastnacht181, also vor dem
Aschermittwoch, angezündet werden182.

Zusätzliche Verwirrung in der Terminfrage verursachte ohne
Mitschuld der Narren die von Papst Gregor VIII. 1582 angeordnete

Kalenderreform183, welche die katholischen Orte sofort
übernahmen, während die reformierten erst zwischen 1701 und

177 Schweizer Lexikon (wie Anm. 3), Bd. 2, Sp. 1580.
P8 R. Grandsaignes d'Hauterive, Dictionnaire de landen Francis, Paris 1947, S.

76: Das Wort «brande» mit den Bedeutungen «flamme» und «agitation» ist schon
im 12. Jahrhundert nachgewiesen; «brander» bedeutet flamber ausbrennen,
flammen, lodern, flackern. H. Brockmann-Jerosch, La Fete des Brandons, in:
Schweizer Volksleben, Bd. 2, S. 126 übersetzt Brandon mit Brandlohe.

179 Weber (wie Anm. 97), S. 207.
180 Idiotikon (wie Anm. 2), Bd. 1, Sp. 947; W. Pierrehumbert, Dictionnaire

historique du Parier Neuchätelois et Suisse Romand, Neuchätel 1926, S. 77; Weber
(wie Anm. 97), S. 92.

181 Kluge/Götze (wie Anm. 7), S. 192. Für die Herren Geistlichen begann
die Fastenzeit nicht erst am Aschermittwoch, sondern schon am Montag nach
dem Fastnachtssonntag.

182 RM 150, 21. Jan. 1599.
'8, Schweizer Lexikon (wie Anm. 3), Bd. 4, Sp. 668.

77



1798 dazu übergingen. Daher rühren die Unterscheidung und die
zeitliche Verschiebung der katholischen Herrenfastnacht (Sonntag

Esto mihi) vor und der reformierten Alten Fastnacht, auch
Bauern- oder Bettlerfastnacht genannt, am Sonntag (Invocabit
me) nach dem Aschermittwoch, am ersten Fastensonntag184.
Ostern ist ein bewegliches Fest und fällt jeweils auf den ersten
Sonntag nach dem Frühlingsvollmond, entsprechend verschiebt
sich die Fastnacht oftmals in den Februar. Dies erklärt, warum der
Schreiber am «19. Hornung 1619» protokollierte, gestern sei «in
Gurmels ein Huffen Butzen umgeloffen und Mertzenfeuren
gemacht»185.

Vielleicht verführte die konfessionell-kalendarische
Doppelspurigkeit die Freiburger in den Randgebieten zeitweise dazu, die
Feuer wie ihre bernischen und waadtländischen Nachbarn am
früheren Termin, an der Alten Fastnacht zu zünden. Dies würde
ein entsprechendes Verbot im Jahre 1714 erklären186. Der
Märzenfeuerbrauch, der 1610-1616 das Wüten Morels überstanden
hatte (siehe Seiten 101-103), erlebte hundert Jahre später zusammen

mit dem Hirsmontag eine neue Blüte, aber in den Jahren

1717, 1719 und 1726 auch eine neue Verfolgung; das letzte
dieser Verbote wollte beide Bräuche «ein für alle Mal»
austilgen187. Daß dies nur scheinbar gelang, beweist das Verbot von
1743188. Dann aber war, wenn auf die Protokolle Verlaß ist, das

Märzenfeuer im Rat kein Thema mehr, im allerletzten Verbot der
Patrizierherrschaft allerdings noch in den erschallenden Lustbarkeiten

inbegriffen 189. Damit war dem alten Feuerbrauch hierzulande

das Lebenslicht endgültig ausgeblasen. In den meisten
andern Kantonen, auch in den reformierten, soll er noch um 1881

herum gefeiert worden sein, wenn auch an verschiedenen
Tagen190. Heute hört man auch dort nichts mehr davon.

Von den Feuerbräuchen scheint man in den Städten früh
abgekommen zu sein 191, leicht hätte der Brand auf Häuser übergreifen

184 Schweizer Lexikon (wie Anm. 3), Bd. 3, Sp. 246, 247.
183 RM 170, 19. Hornung 1619.
>8<>RM 265, 23. Jan. 1714.
'8" RM 268, 21. Jan. 1717; RM 270, 7. Febr. 1719; RM 277, 7. März 1726.
'88SMR 238, 1743 und Mandatenbuch 7, S. 2111.
189 RM 349, 9. Jan. 1798.
19,1 Idiotikon (wie Anm. 2), Bd. 1, Sp. 947.
19i Idiotikon (wie Anm. 2), Bd. 1, Sp. 947.

78



können. Hingegen waren Märzenfeuer überaus beliebt bei den
Bauern, zumal in den «teutschen Parochianen» der Alten
Landschaft192. Am Jungvolk war es, die Feuer vorzubereiten. Ein
Heischebrauch erlaubte es ihm, bei Nachbarn Holz zu betteln, es
sammelte Fallholz in den Wäldern - stahl wohl auch - und
schichtete alles Brennbare auf einer weithin sichtbaren Anhöhe
zu einem hohen Haufen, wie es heute noch für die Augustfeuer
üblich ist. Am Funkensonntag zog beim Einnachten jung und alt,
manche vermummt, von allen Seiten her singend, jauchzend,
lärmend zum Holzstoß. Wenn dieser lichterloh brannte, schössen
Büchsenschützen in die Luft. Unter Jubelgeschrei oder Liedern
tanzte man den Ringelreihen um das Feuer herum, besonders

Mutige und Gelenkige wagten den Sprung über die sinkende
Flamme, zuletzt warfen manche die Fackeln in die Glut. Nach
dem großen Gemeinschaftserlebnis kehrten Erwachsene und
Kinder in die Häuser zurück, die jungen Ledigen hingegen
schwärmten noch stundenlang wie die antiken Faune und Satyrn,
Bacchanten und Bacchantinnen toll und ausgelassen in den Wäldern

umher193.
Kein Wunder, daß die von der schaurig-schönen Magie solcher

Feuersbrünste entzündeten Nachspiele den Klerus zum erbitterten

Feind der Märzenfeuer machten. Er konnte sich das zügellose
Treiben der Jugend nur als sündigen Rückfall in das Heidentum
der Altvordern erklären. Lange bevor in den Ratsmanualen
Anzeichen der Besorgnis von seiten der weltlichen Behörde
wahrzunehmen sind, hatte Georg von Saluzzo194, von 1440 bis
1461 Bischof zu Lausanne, versucht, das Übel an der Wurzel zu

bekämpfen. Über seine Kriegserklärung an den verführerischen

192 RM 250, 25. Febr. 1699; RM 259,13. Febr. 1708; RM 263, 30. April 1712;
RM 268, 21. Jan. 1717.

m Idiotikon (wie Anm. 2), Bd. 1, Sp. 947.
194 HBLS (wie Anm. 152), Bd. 6, S. 22: Sproß einer piemontesischen

Adelsfamilie. Er war um die Hebung des Klerus besorgt, erneuerte die Statuten des

Kapitels und des Offizialates, gab eine Synodalkonstitution heraus, ordnete 1453
die Generalvisitation aller Gotteshäuser an, erließ 1455 ein Gesetz gegen das

Schwören, die Glücksspiele und den übertriebenen Aufwand bei Hochzeiten
und Taufmählern, organisierte eine vorbildliche Verwaltung der Bistumsgüter
und förderte die zeitgenössische Literatur. - Einer seiner Biografen rühmt: «Hie
fuit magnanimus», vgl. Catherine Santschi, Les eveques de Lausanne et leurs
historiens des origines au XVIIF siecle, in: Memoires et Documents, 3C Serie, Tome
XI, Lausanne 1975, S. 150.

79



Feuerbrauch im Jahre 1455 berichtet sein Biograph Meinrad
Meyer:

«Les defenses les plus severes interdisent la coutume d'allumer de grands
feux dans les campagnes en temps de carneval (brandons) et de danser ä

l'alentour, parce que ces usages, empruntes des ceremonies paiennes
n'etaient que la representation des mysteres par lesquels nos ancetres
idolätres demandaient aux dieux de rendre la terre fertile»195.

Das Verbot der Brandons beweist, daß der Feuerbrauch im
15. Jahrhundert in der Diözese Lausanne, zu welcher auch Freiburg

gehörte 196, allgemein geübt und ebenfalls während der
Fastnacht gefeiert wurde.

3. Der Hirsmontag

Im Französischen scheint er keinen Eigennamen zu haben, er ist
einfach der Montag nach dem Märzenfeuer am Funkensonntag197.

In den Quellen kommt er mitunter in der Verschreibung
«Hirschmontag» (und im Zusammenhang mit Hirschgeweihen)
zur Sprache198, in den freiburgischen Ratsprotokollen
zweimal199, doch die meisten Begleittexte bestätigen, daß an diesem

Montag die Hirse zu Ehren kam, die weitverbreitete Getreideart,
deren kleine Körner als Nahrung hochgeschätzt waren. Entweder
wurde sie zu Brot verarbeitet oder in Milch zu Brei gekocht; Hirse
war auch ein Fruchtbarkeitssymbol. Am ländlichen Fest, immer
am Tag nach dem Funkensonntag, hier nach dem Märzenfeuer,
wurde der Hirsebrei zusammen mit Festgebäck und Tranksame

gemeinsam genossen. Dies schließt man aus den Berichten, man
habe zuvor «Hirse gesammelt», «Hirse und Küchlein zusammen-

193 M. Meyer, Georges de Saluces, eveque de Lausanne et ses visitespastorales, in:
ASHF 1 (1850), S. 164. Daß Geistesgröße, Integrität und Frömmigkeit auch
einen Kirchenfürsten nicht davor bewahren, als Kind seiner gläubig-abergläubischen

Zeit zu urteilen und zu handeln, zeigt die von M. Meyer in der gleichen
Abhandlung berichtete Begebenheit. Im Bemühen, den Schädlingen der
menschlichen Ernährungsgrundlagen Einhalt zu gebieten, soll er Blutegel -
angeblich Feinde der Forellen -, Erdwürmer (Engerlinge), Heuschrecken und
Mäuse vor das bischöfliche Gericht geladen und, da sie nicht erschienen,
exkommuniziert haben.

196 HBLS (wie Anm. 152), Bd. 4, S. 630.
197 Mandatenbuch 6, fol. 369v: «dimanche des brandons et lundi suivant».
198 Idiotikon (wie Anm. 2), Bd. 12, Sp. 927.
199 RM 150, 27. Febr. 1599; RM 264, 7. Febr. 1713.

80



getragen»200. Aus den freiburgischen Quellen würden wir nicht
mehr als den Festnamen und einige trockene Verbotsdaten
vernehmen, hätten nicht vermummte, «in der heyden gstalt bekleidete

muthwillige Hirßsambler von Bösingen» einen «Unfall»
verursacht und den Zorn der Obrigkeit auf sich gezogen. Da sie
daraufhin im Gefängnis landeten und die Gnädigen Herren um
Verzeihung bitten mußten201, handelte es sich wohl eher um
einen Zwischenfall, wie dies nicht selten vorkam, wenn
Heischebräuche im Schutz der Masken in unverschämte Forderungen
oder Erpressungen ausarteten.

Was über den Termin der Märzenfeuer gesagt wurde, gilt auch
für den Hirsmontag. Er wurde von den einen vor dem
Aschermittwoch, am Fastnachtsmontag, von den andern eine Woche
später, am Montag nach dem ersten Sonntag der Fastenzeit
abgehalten202. Merkwürdigerweise ist von diesem Hochfest der
ländlichen Fastnacht in den Protokollen nur sieben Mal die Rede, im
17. Jahrhundert ein einziges Mal203. Man ist versucht, daraus zu
schließen, es habe die Obrigkeit weniger beunruhigt und gestört
als die vorgenannten Lustbarkeiten und sei vielleicht lange unge-
rügt geduldet worden. Dagegen spricht, daß auch der Hirsmontag
nur in Verboten genannt wird, immer im gleichen Federzug mit
dem ärgerlichen Butzenwerk und dem verhaßten Märzenfeuer.
Und von andern Orten weiß man, daß es dabei nicht weniger toll
zuging als an den übrigen Tagen und Nächten der Fastnacht204.

Begreiflich, denn wer möchte einen ganzen Tag lang Hirsebrei
und fette Küchlein essen? Bewegungsdrang und Abenteuerlust
lockten vor allem die Jungen bald wieder hinaus ins Freie zu

ihresgleichen. Begleitet von Trommlern, Pfeifern und Spaßmachern

veranstalteten sie lärmende Umzüge, mancherorts verbunden

mit einer Tannenfuhr (Tanechareta), einer besonders günstigen

Gelegenheit zu Schabernack, Possen und lustigen Spielsze-

200 Idiotikon (wie Anm. 2), Bd. 12, Sp. 927, 928.
201 RM 193, 20., 21. und 26. März 1642.
202 Idiotikon (wie Anm. 2), Bd. 12, Sp. 927, 928, 930; Meyer (wie Anm. 29),

S. 275; Weber (wie Anm. 97), S. 141.
203 RM 149, 9. Febr. 1598; RM 150, 26. Febr. 1599; RM 193, 26. März 1642;

RM 264, 7. Febr. 1713; RM 268, 21. Jan. 1717; RM 270, 7. Febr. 1719; RM 277,
7. März 1726.

204 Idiotikon (wie Anm. 2), Bd. 12, Sp. 927.

8 1



nen, und immer wieder fanden sich Burschen und Mädchen
zusammen zum Tanzen und Springen. Auch dem Hirsmontag
wurde an andern Orten «ein unzüchtig und unehrbares Leben,
ein unbescheiden, grob unflätiges Wäsen» nachgesagt, das oft erst
am Dienstag früh endete205. Anderswo steigerte sich das

Fastnachtstreiben am Dienstag zu einem letzten Höhepunkt206. Aus

unsern Protokollen vernimmt man vom Dienstag nichts dergleichen,

er wird nicht einmal erwähnt.

4. Umzüge

In den Verboten ist oft auch das «Umziehen» eingeschlossen.
Gemeint sind organisierte Umzüge im Gegensatz zum regelloswilden,

lärmenden «Umlaufen» in den Gassen, mit dem
Vermummte vor allem nachts den Unwillen der Behörden erregten.
Umzüge fanden verständlicherweise tags statt, doch mußte der Rat
1631 ausdrücklich eine nächtliche Veranstaltung verbieten207.

Eine Zeitlang beteiligten sich auch Landleute aktiv an der
Stadtfastnacht. Nur so sind mehrere Verbote zu erklären, so als
1580 mit dem Ofenküssen auch das Umziehen mit dem Pflug
untersagt wurde208. Besonderes Aufsehen erregten bei den
Zuschauern eines Umzuges das «grob unbescheidene» Blotzziehen209
und die wilden Männer210. Beide sind in den Ratsmanualen nur je
ein Mal erwähnt. Das Blotzziehen war eine Einlage der muskelstarken

Holzfäller und Flößer, die einen bekränzten Baumstamm,
Bloch oder Blotz genannt, herbeischleiften und in wilden Sprüngen

umtanzten; es könnte ein Vorläufer oder eine Abart der
Tannenfuhr gewesen sein. Die Wilden Männer, in Baumrinden
und Laubwerk gehüllte furchteinflößende Gestalten, mancherorts

als Paar (Wildmaa und Wildwyb) auftretend, verkörperten
die geheimnisvoll-finsteren Mächte des Urwaldes211, der für die

2t* Idiotikon (wie Anm. 2), Bd. 12, Sp. 928.
2« Weber (wie Anm. 97), S. 124, 125.

»'RM 182, 17. Febr. 1631.
208 RM 119, 4. Febr. 1580. An andern Orten wurde auch die Egge mitgeführt,

vgl. Weiss (wie Anm. 90), S. 168.
209 RM 150, 21. Jan. 1599.
2"'RM 271, 26. April 1720.
2" Weber (wie Anm. 97), S. 336, 337.

82



Freiburger nicht allzufern im Burgerwald, im Plasselb- und im
Schwarzseeschlund begann. Im Stadtalltag erinnerte an ihn die
Wirtschaft «Zum wilden Mann», das Zunfthaus der Gerber.

Zwar lebt das Fastnachtstreiben weitgehend von spontanen
Einfällen und freiem Gestalten, aber ohne eine gewisse Ordnung
verkommt es zum Chaos. In der deutschen Schweiz organisierten
vielfach Knabenschaften, Schützengesellschaften oder eigens
dazu gegründete Gesellschaften die Fastnachtsveranstaltungen
und wachten darüber, daß sie geordnet verliefen212. Unsere
Protokolle melden nichts von solchen Trägerschaften. Man bekommt
den Eindruck, die fastnächtlichen Lustbarkeiten seien zwang-
und regellos nach überlieferten Vorbildern verlaufen, niemand
sei dafür kollektiv verantwortlich gewesen, und bei Mißbräuchen
und Rechtsverletzungen habe die Obrigkeit keine Körperschaft
zur Rechenschaft ziehen können. Doch zumindest die Umzüge
kamen nicht zustande, ohne daß jemand sie anregte, vorbereitete,
organisierte und leitete.

Amtlich bezeugt treten in Freiburg einzig die Zünfte als
Organisatoren in Erscheinung213, namentlich die Metzger, Gerberund
Bäcker. Ihre Zunftfeste feierten sie getreu den überlieferten
Regeln und Riten. An gewissen Tagen traten sie selbstbewußt und
prächtig herausgeputzt mit den Insignien ihres Handwerks an die
Öffentlichkeit, so bei den Prozessionen, an Silvester für die
«nächtliche Beglückwünschung» zu Neujahr214 und vor allem an
der Fastnacht. Ein Umzug war jeweils die beste Gelegenheit, sich
der Bevölkerung als Sondergemeinschaft darzustellen. Mitunter
hatten sie Mühe, Fastnacht und Fastenzeit auseinanderzuhalten,
und wurden deswegen gemaßregelt. Unter Androhung von
Gefängnisstrafen verbot ihnen der Rat 1580, ihren Umzug am
Aschermittwoch oder noch später durchzuführen215. 1714, als der

212 Weiss (wie Anm. 90), S. 216; Weber (wie Anm. 97), S. 170; Meyer (wie
Anm. 29), S. 286.

213 Schweizer Lexikon (wie Anm. 3), Bd. 6, Sp. 1648: Die Zünfte waren
Berufsverbände von Handwerkern oder Gewerbetreibenden, religiöse Bruderschaften
und militärische Einheiten in einem. Sie besaßen einen Patron und einen Altar
oder eine Seitenkapelle in einer Kirche und für die Freizeit ein eigenes Haus, in
dem sich ihr gesellschaftliches Leben abspielte, vgl. Hellmut Gutzwiller, Die
Zünfte in Freiburg i. Ü. 1460-1650, in: FG 41/42 (1949), S. 1-138.

214 Gutzwiller (wie Anm. 213), S. 128, 129.
213 RM 119, 9. Febr. 1580.

83



Rat gegen Umzüge an der Alten Fastnacht, am ersten Fastensonntag,

einschreiten mußte, tadelte er die Metzger wegen ihres Hol-
leiens und Verbutzens in den letzten Fastnachtstagen und gebot
ihnen wie auch den Gerbern, den gemäß Handwerksbrauch
üblichen Umzug mit Vermummten nicht «in angetretener Fastenzeit»,

sondern in einer andern Zeit zu halten. Sie sollten Bescheidenheit

üben, damit in solcher den Bußwerken gewidmeten Zeit
jedes Ärgernis vermieden werde. Auch sollten die Zünfte,
namentlich die Bäcker und Metzger, ihre «öffentlichen gemeinen
Mahlzeiten von der Fasten auf eine andere Zeit verlegen»216. Wie
ein unfreiwilliger Witz mutet der obrigkeitliche Befehl an, der
dieses Jahr (1716) ausnahmsweise gestattete Umzug an den
Märzenfeuern solle «in aller Ehrbar- und eingezogenheit
geschehen»217. Wie reimt sich Narrenfreiheit mit eingezogenem Benehmen?

Dazu ein Gegenstück aus Zürich: 1728 wurde der Metzgerumzug

als «ein gar unzüchtig unflätig spil» verboten218.

5. Fastnachtsspiele

Die Literaturgeschichte sieht im Fastnachtsspiel das weltliche Gegenstück zum
religiösen Mysterienspiel und bescheinigt ihm den gemeinsamen Ursprung219.
Die Spiele wurden in der Stadt auf einem offenen Platz aufgeführt oder in einen
Umzug eingebaut. In Form von Schwänken machten sie mißliebige Personen
lächerlich, rügten soziale und politische Mißstände oder verblüfften die Leute
mit theatralischen Aufführungen antiker und mythologischer Stoffe, für die
schaulustige Volksmenge bildeten sie immer die Hauptattraktion220. Weitaus
ergiebiger als bei uns fließen die Geschichtsquellen dazu in Bern, wo der Rat in
den Jahren 1437, 1506, 1514, 1515 und 1516 die Spieler jeweils großzügig
belohnte. In den 1520erJahren benutzte der Maler und Dichter Niklaus Manuel
Deutsch die Narrenfreiheit dazu, mit seinen Spielen Kirche, Klerus und ihre

2">RM 265, 23. Jan. 1714.
2r RM 267, 28. Febr. 1716.
218 Weiss (wie Anm. 90), S. 215.
219 W. Grabert und A. Mulot, Geschichte der deutschen Literatur, München

1971, S. 73: Es «reichte mit seinen Wurzeln bis in heidnische Zeiten zurück.
Jahreszeitfeste, vor allem das Frühlingsfest mit der dramatischen Vertreibung
des Winters, gaben den Anlaß zu allerlei Scherz und Mummenschanz. Daraus
entwickelte sich dann das Fastnachtsspiel, mit derben Szenen aus dem Alltag,
Ehestreit und Gerichtshändeln. Immer wurde der Bauer als roh und tölpelhaft
verspottet, vielfach versank das Fastnachtsspiel in einem Unflat von Ausdrük-
ken und Gesten».

220 Weber (wie Anm. 97), S. 93; Meyer (wie Anm. 29), S. 273.

84



verhängnisvollen Fehlleistungen zu verspotten und gleichzeitig für den neuen
Glauben zu werben221.

Die bisherigen Veröffentlichungen über das spätmittelalterliche
Theaterwesen in Freiburg222 ergeben eine magere Ernte,

jedenfalls kein einziges Fastnachtsspiel. In der Beobachtungszeit
von 1524 bis 1798 habe ich, vom Dreikönigsspiel und vom
Studententheater des Jesuitenkollegiums abgesehen, elf Aufführungen

gefunden, daneben nur drei Erwähnungen von Fastnachtsspielen.

1570 beklagte sich der Werkmeister, seine Nachbarn auf der
Matte hätten das «Fastnachtsspiel» ihm und seiner Hausfrau «zu
tratz gespült», worauf ihn der Rat mit der Erläuterung beschwichtigte,

dies solle keiner Partei an ihrer Ehre schaden223. 1600
bewilligte die Obrigkeit den Tischlergesellen, ein Fastnachtsspiel
aufzuführen, und spendete dazu 20 Pfund224. 1642 wurde das

Fastnachtsspiel ohne Begründung, aber gleichzeitig mit dem
Butzenwerk verboten225. Aus dieser Seltenheit zu schließen, es seien
keine weiteren Spiele aufgeführt worden, wäre voreilig, wissen
wir doch, daß der behördlichen Beachtung und Aufzeichnung nur
das würdig war, was etwas kostete oder Aufsehen und Ärgernis

221 Stadler (wie Anm. 158). Er tat dies so publikumswirksam, daß ihm und
seinen Schriften ein maßgeblicher Einfluß auf die bernische Religionspolitik
und die obrigkeitliche Entscheidung^/««- die Reformation zugeschrieben wird,
und mit solcher Sprachmeisterschaft, daß sein Name in keiner Besprechung der
Fastnachtsspiele fehlt. - Andere bekannte Verfasser: In Bern Hans von Rute, in
Deutschland Hans Rosenplüt, Hans Folz, vgl. Das Neue Duden Lexikon (wie
Anm. 151), S. 1135.-Weitere Literatur: Rudolf Wildbolz, Das Fastnachtsspiel -
Spiegel des Menschen, in: Der kleine Bund, 26. Febr. 1965; Rudolf Dellsperger,
Zehn Jahre bernische Reformationsgeschichte (1522-1532), in: Archiv des Historischen

Vereins des Kantons Bern 64/65 (1980/81), S. 29, 30; Hans Rudolf
Lavater, Zwingli und Bern, ebd., S. 94; Paul Zinsli, Niklaus Manuel als Schriftsteller,

ebd., S. 109, 114-120; Edmund Stadler, Einmal Duldung und einmal
Verbot des Fasnachtstreibens, in: Der kleine Bund, 7. März 1987; Urs Geiser, «Nun

gang mir aus den Bohnen!». Besprechung des Buches von Peter Pfrunder, Pfaffen,
Ketzer, Totenfresser. Fastnachtskultur der Reformationszeit - Die Berner Spiele von

Niklaus Manuel, Zürich 1989, in: Der kleine Bund, 18. Febr. 1989.
222 F. Heinemann (wie Anm. 74), S. 101,102; Albert Büchi, Literarhistorische

Notizen aus den Freiburger Manualen und Seckelmeisterrechnungen (1438-1521), in:
FG 28 (1925), S. 224-232.

223 RM 101, 15. Febr. 1570.
224 RM 151, 25. Jan. und 14. Febr. 1600. Gutzwiller (wie Anm. 213),

S. 129.
223 RM 193, 19. Febr. 1642.

85



erregte, also geahndet, bestraft und für die Zukunft verboten
werden mußte.

6. Gastereien

Neben den fastnächtlichen Belustigungen, an denen sich
jedermann beteiligen konnte, gab es solche, die von einer bestimmten
Gruppe veranstaltet wurden und nur ihr zugänglich waren. Der
Schreiber nennt sie Nachbarschaftsmähler oder Gastereien und zählt
auch die Zunftmähler dazu. An sich waren sie geeignet, das

Zusammengehörigkeitsbewußtsein und das gute Einvernehmen der
Nachbarn einer Gasse226, eines Quartiers oder von Zunftgenossen

durch das Ritual des gemeinsamen Essens und Trinkens und
all dessen, was sich dabei zwischenmenschlich ereignet, zu
fördern und zu verstärken. Auch sie mißfielen gelegentlich der
Behörde, vor allem, wenn sie in Zeiten durchgeführt wurden, wo
sich das Schmausen nicht geziemte, so während eines
Jubiläums227 oder gar in der Büß- und Fastenzeit228. In den
Protokollen, namentlich des 17. Jahrhunderts, ist oftmals die Rede von
«Reformation» der Üppigkeit, Hoffart und Kleiderpracht229.
Anlaß zum Vorgehen gegen Hoffart und Üppigkeit könnten auch
Gastmähler gewesen sein, die zum öffentlichen Ärgernis wurden,
sei es durch prahlerischen Aufwand oder weil sie als wüste Gelage
oder mit Streit und Feindschaft endeten.

7. Fastnacht - Hamsterzeit

Die hohe Zeit der Belustigungen war nicht nur durch eigene
Volksbräuche, sondern auch durch außerordentliche Eßgewohn-

226 Mit Namen wird eine einzige genannt, die «Goldtgasse», RM 264,
16. Febr. 1713. Man beachte die Verschreibung. Sie ist m. W. der älteste Beleg
für die Verfälschung des Namens von Golt- zu Goldgasse.

227 RM 203, 25. Jan. 1652.
228 RM 265, 23. Jan. 1714.
229 RM 195, 17. März 1644; RM 207, 31. Jan. 1656; RM 215, 20. Jan. und

7. Febr. 1664; RM 216, 19. und 27. Jan. und 12. März 1665; RM 217, 4. und 27.

Jan. 1666; RM 219, 26. Jan. und 1. März 1668.

86



heiten gekennzeichnet, für die als Etikette heute noch der Schmutzige

Donnerstag230 vordem Fastnachtssonntag (Herrenfastnacht)
steht, geschmaust wurde jedoch vom Donnerstag bis zum
Aschermittwoch. Auch wenig bemittelte Leute leisteten sich nach
Möglichkeit Sättigung mit nicht alltäglichen Speisen, mit Eiern, Käse,
Fisch, Speck und Würsten. Die Reichen genossen im Übermaß
geräuchertes, gesottenes, gebratenes Fleisch von Haustieren,
Geflügel und Wild, Fett war Trumpf! In großen wie in kleinen
Häusern waren als Nachspeisen beliebt Brezeln und schwimmend
im Fett gebackene Küchlein, die auch rings um die Märzenfeuer
verspeist wurden und am Hirsmontag die Hauptspeise
würzten231.

Alles war darauf angelegt, in den sechs Tagen vor dem großen
Fasten der Gaumenlust zu frönen und nochmals ausgiebig zu
genießen, was man nach der scharfen Zäsur am Aschermittwoch
40 Tage lang entbehren mußte. Es sieht aus, als hätten die
Menschen im Glauben gelebt, sie könnten die Nahrung wie Hamster
in sich aufbewahren, die zum Überleben erforderlichen Stoffe
und Kräfte speichern. Mit solchen Eßprogrammen gehörte die
Unmäßigkeit bis zur Völlerei beinahe zum guten Ton. Daß dabei
auch der Alkohol in Strömen floß, die Feststimmung zusätzlich
anfeuerte, die Genußsüchtigen enthemmte und oft zu wüsten
Orgien hinriß, ist in der Literatur mehrfach bezeugt232.

Alles in allem erscheint die spätmittelalterliche Fastnacht als

Zusammenballung der damals möglichen Lustbarkeiten, als
Austoben der Sinnenlust mit unmäßigem Essen und Trinken,
leidenschaftlichem Tanzen und Lärmen im abenteuerlichen Versteckspiel

des Vermummens; ihr Kontrapunkt und Gegenpol war die
Fastenzeit, sie bedingten einander wie Leben und Tod.

230 Für unsere Mundarten ist «Schmutz» nicht Dreck, sondern ausgelassenes
Tierfett, das bei der Zubereitung vieler Speisen, besonders der mit Milch, Butter
und Eiern angereicherten Festgebäcke verwendet wurde, vgl. Wahrig (wie
Anm. 7), S. 1130; Weber (wie Anm. 97), S. 275.

231 Meyer (wie Anm. 29), S. 275, 276.
232 Meyer (wie Anm. 29), S. 267, 270, 273-276.

87



V Die Fastenzeit

Die Vorbereitung auf die Gedenktage von Christi Leiden, Tod
und Auferstehung war geprägt von Fasten und Abstinenz- Wer
fastet, verzichtet auf Sättigung eines elementaren Bedürfnisses,
indem er die Nahrungsaufnahme einschränkt oder im Extremfall
sogar ganz einstellt. Abstinenz ist Verzicht auf bestimmte Speisen
und Getränke. Beides wird von alters her in vielen Religionen als
läuternde Vorbereitung auf hochfeierliche Kulthandlungen und
hohe Feste geübt, beides setzt Einsicht in Sinn und Zweck,
Bereitwilligkeit und asketische Selbstdiziplin voraus233,
Bedingungen, die bestimmt in der Bevölkerung nicht durchwegs erfüllt
waren. Sich trotzdem an die von der Kirchenleitung auferlegten
Pflichten zu halten, verlieh der Buße im Verständnis der Gläubigen

den wahren Wert und die heilsame Wirkung.
Ernst genommen und gehorsam befolgt, bedeutete die Fastenzeit

vierzig Tage (Quadragesima) ohne volle Stillung des Hungers,
ohne Zufuhr von Fleisch, Fett, Milch und Eiern warmblütiger
Tiere, Fisch war erlaubt. Diszipliniert wurden die Gläubigen von
der Kanzel herab und im Beichtstuhl, zudem überwacht und bei
Übertretungen bestraft von den weltlichen Behörden, die sich mit
wechselndem Erfolg um die Durchsetzung der kirchlichen
Gebote und Verbote bemühten. Die damaligen Fasten- und
Abstinenzvorschriften dünken uns heute unerträglich hart. Infolge der
wirtschaftlichen und sozialen Lebensbedingungen war die
Alltagskost der meisten Leute ohnehin eintönig, Fleisch - verboten
oder erlaubt - konnten sich viele nicht einmal jeden Sonn- und
Feiertag leisten, Gemüse und frische Früchte waren nicht immer
zur Hand. Man ernährte sich hauptsächlich von Brot aus Roggenoder

Dinkelmehl, von Hirse und Hafer in Form von Suppe,
Grütze, Mus oder Brei, von Kuh-, Schaf- oder Ziegenmilch und
ihren Nebenprodukten Rahm, Ziger, Butter und Käse. Die
Abstinenzvorschriften schränkten die Auswahl der Nahrungsmittel
noch zusätzlich ein, für körperlich schwer arbeitende Menschen
eine Zumutung, deren Sinn und Notwendigkeit bestimmt nicht
jedermann einsah, für Kranke und Schwächliche eine nicht unge-

233 Schweizer Lexikon (wie Anm. 3), Bd. 3, Sp. 245.

88



fährliche Diät; allerdings waren Ausnahmen und Erleichterungen
mitte\s Dispens grundsätzlich möglich. Denn hier ging es nicht

mehr um Vergnügen, um Überflüssiges und Entbehrliches, hier
standen Gesundheit und Arbeitsfähigkeit auf dem Spiel.

Dispensationen wurden nicht nur einzelnen Personen, sondern
auch ganzen Gegenden gewährt. So hatte Freiburg 1501 von einem
Kardinal Raimund das Privileg erhalten, Milch und Milchprodukte
(Laktizinien) auch während der Fastenzeit zu genießen, nur war es

- kaum zu glauben - wieder in Vergessenheit geraten. Das römische

Verbot, das dadurch wieder zur Geltung kam, ging sogar dem

gestrengen Stadtpfarrer Sebastian Werro zu weit, es schien ihm in
nördlichen Verhältnissen unzumutbar. Mit Berufung auf die
frühere Erleichterung erwirkte er durch Bittschreiben an den
päpstlichen Nuntius in Luzern und an den Kardinal Borromäus in Mailand

die Erlaubnis, Milch, Butter und Käse während der ganzen
Fastenzeit, sogar in der Karwoche, zu verspeisen. Er wies darauf
hin, «Käse und Milch seien hier das ganze Jahr die hauptsächlichste
Nahrung des größten Teils der Bevölkerung»234.

Auch die Erlaubnis, während der Fastenzeit Geflügeleier zu

essen, war nicht selbstverständlich. Der Rat hatte sie sich 1660

vom päpstlichen Nuntius erbeten235, doch 1684 verbot der
Generalvikar die Eier in der Karwoche und an allen Freitagen und
Samstagen der Fastenzeit, worauf der Rat sich beim Internuntius
beschwerte und die frühere Regelung zurückwünschte236. Die
Antwort ist nicht bekannt. Dann wird von 1702 an als die für
Dispensationen zuständige Instanz der Ortsbischof genannt.
Zunächst gibt er den Eiergenuß für die Fastenzeit wieder frei,
verbietet ihn nur für Karfreitag und Karsamstag237, dehnt jedoch ein
Jahr später das Verbot auf den Aschermittwoch aus238. In der

234 Othmar Perler, Sebastian Werro (1555-1614). Beitrag zur Geschichte der
katholischen Restauration zu Freiburg in der Schweiz, in: FG 35 (1942), S. 26;
Heinrich Reinhardt und Franz Steffens, Die Nuntiatur von Giovanni Francesco

Bonhomini 1579-1581, Nuntiaturberichte aus der Schweiz seit dem Concil von
Trient, I. Abt., Documente, Bd. 3, 1929, S. 287 Nr. 1252: Brief von Pfarrer
Werro vom 8./18. Jan. 1583 an Bonhomini; S. 308 Nr. 1269: Brief von Pfarrer
Werro vom 26. Okt./5. Nov. 1583 an Carlo Borromeo.

233 RM 211, 24. Febr. 1660.
236 RM 235, 11. und 17. Febr. 1684.
237 RM 253, 22. Febr. 1702.
238 RM 254, 13. Febr. 1703.

89



Folge erteilte «ihro Gnaden» die Erlaubnis immer nur für das

laufende Jahr, so daß die Regierung sich bis 1798 gezwungen sah,

alljährlich einen Venner und den Großweibel abzuordnen, um
die Dispens für die bevorstehende Fastenzeit von ihm neu zu
erbitten.

Trotz dieser wenig großzügigen Praxis überlegte der Rat 1763,
ob nicht auch eine «Dispensation» vom Fleischverbot — nur für
etliche Tage - tunlich sei, konnte sich jedoch zu einem
entsprechenden Gesuch nicht entschließen239. 1766 wurde ein Ratsausschuß

beauftragt, die Frage zu studieren, ob in Anbetracht «der
harten Witterung die noth nicht erfordere, von ihro bischöflichen
Gnaden die Erlaubnis zu begehren, während derselben einige tag
in der wuchen fleisch zu ässen»240. Da man von der Angelegenheit

nichts mehr vernimmt, ist anzunehmen, der Rat habe ein
solches Gesuch für aussichtslos gehalten. Erst zu Anfang 1798, als

die revolutionäre Propaganda schon die Greyerzer in Aufruhr
versetzte und die französischen Armeen näher rückten, entschloß
sich die Regierung zu einem solchen Schritt. Sie bat den Bischof
um «die Erlaubnis, damit die allhier befindliche Garnison an den
zu bestimmenden Tagen Fleisch essen dürfe»241. Die Antwort ist
unbekannt. Tatsache ist: die Stadt kapitulierte - mit oder ohne
Fleisch - am 2. März 1798242.

VI. Der Tägliche Rat - Feind der Fastnacht

Die bisherigen Feststellungen haben deutlich gemacht, daß eine

verantwortungsbewußte Obrigkeit gute Gründe hatte, dem
festfreudig-vergnügungssüchtigen Volk zu Stadt und Land die Zügel
nicht blindlings und gleichgültig schießen zu lassen. Nicht ohne
weiteres verständlich erscheint dagegen ihr hartnäckiges Bemühen,

nicht nur Auswüchse zu bekämpfen, sondern uralte Volks-

239 RM 314, 7. Febr. 1763.
24"RM 317, 24. Jan. 1766.
24'RM 349, 11. Jan. 1798.
242 Gaston Castella (wie Anm. 4), S. 423.

90



brauche, die - zumal auf dem Lande - geradezu als Hauptstücke
der Fastnacht galten, mit Stumpf und Stiel auszurotten. Dies
bleibt noch zu untersuchen und zu erklären.

Zuerst stellt sich die Frage: Wann begann die Obrigkeit, sich mit
Volksbräuchen zu beschäftigen und Lustbarkeiten zu reglementieren?

Faßbar wird ihre Regierungstätigkeit für uns hauptsächlich
in den Ratsmanualen, Seckelmeisterrechnungen und

Verordnungen. Stellt man auf sie ab, kommt man zum Schluß, sie habe
bis zur Mitte des 16. Jahrhunderts nichts dagegen einzuwenden
gehabt, sondern selber gerne mitgefeiert. Von unserer Obrigkeit
ist dies bekannt für die Kirchweih, die zu Freiburg von den
Trommlern und Pfeifern im Dienste der Stadt eröffnet wurde243
und den Behörden ein Nachtmahl bescherte. Vom Wohlgefallen
der Behörden an öffentlichen Lustbarkeiten zeugen auch mehrere
deutschschweizerische Quellen.

Mehrmals verbrachten Bernburger in amtlichem Auftrag die
Fastnacht zu Luzern und in der Innerschweiz244, doch ihre Stadt
erwies sich auch selber als großzügige Gastgeberin. Ihrer Einladung

zur Vorfastnacht an Lichtmeß 1464 folgten Behördemitglieder

und Freunde aus Luzern, Uri, Schwyz, Unterwaiden, Freiburg,

Solothurn, Saanen und anderswo245. Ähnliches wird von der
Vorfastnacht an Lichtmeß 1465 berichtet, an der außer den schon

genannten Gästen Leute aus Frutigen und dem Simmental und
wiederum «ouch unser lieben getreuwen Mittburger von Friburg»
teilnahmen246. 1486 waren Schwyz und Thun, 1497 Schwyz und
Unterwaiden, 1506 Zürcher, Basler und Solothurner in Bern zu
Gast247. 1521 lud Basel die Luzerner und Waldstätter zur Fast-

243 RM 164, 31. Aug. 1613.
244 Stadler (wie Anm. 158), S. 1.
245 Bendicht Tschachtlan, Berner-Chronik von dem Jahre 1421 bis in das Jahr

1466, Bern 1820, S. 333: «... und wurden gar fründlich empfangen. Und hatt
man ihr merklichen und großen Kosten; darzu war jederman willig, und zer-
gieng auch mit Liebe.»

246 Albert Büchi, Freiburgs Bruch mit Österreich, sein Übergang an Savoyen und
Anschluß an die Eidgenossenschaft, Freiburg 1897, S. 117: «... und hatten ein frisch,
fruntlich, gutt leben und zergieng mit allem lieb.»

247 Anton von Tillier, Geschichte des eidgenössischen Freistaates Bern von seinem

Ursprünge bis zu seinem Untergang imJahre 1798, Bern 1838, Bd. 2, S. 409 und
Bd. 3, S. 580.

91



nacht ein 248. Die Veranstaltung an der Vorfastnacht ist wohl so zu
verstehen, daß man schon an Lichtmeß (2. Februar) zu feiern
begann und sich einspielte, daß aber an der eigentlichen
Hauptfastnacht jedermann wieder zu Hause sein wollte.

Dieser Festtourismus blieb nicht ohne Nachteile für die
Amtsführung. Doch weil er die Pflege der Freundschaft zum Ziele
hatte, wird ihm trotzdem eine große staatspolitische Bedeutung
bescheinigt:

«Gegenseitige Besuche an Kirchweihen, Schützenfesten und Fastnachten
haben in der spätmittelalterlichen Eidgenossenschaft zusammen mit dem
gemeinsamen Thebäerkult im breiten Volk, mehr für ein gesamtschweizerisches

Nationalbewußtsein getan als das Pergament der Bundesbriefe.
Die spätmittelalterliche Eidgenossenschaft war weniger eine Vertragsais

vielmehr eine Schwur-, Sakral-, Freß- und Saufgemeinschaft»249.

Von fastnächtlichen Gegenbesuchen in der Saanestadt melden
unsere Quellen nichts, die Gründe lassen sich nur vermuten.
Zumindest für die Berner wäre die Entfernung kein ernsthaftes
Hindernis gewesen. Vielleicht wollte man lieber unter sich bleiben,

weil man weniger Originelles zu bieten hatte als die Berner
und Urschweizer. Oder befürchtete man wegen der Zweisprachigkeit

der Bevölkerung Verständigungsschwierigkeiten?

Doch mit einem Schlag ging die Herrlichkeit zu Ende, ging die auf
Schwelgerei und Kurzweil aufgebaute Freundeidgenossenschaft in
Brüche. Die weltbewegenden Ereignisse des 16. Jahrhunderts
veränderten die Einstellung der Obrigkeiten zu den Volksbräuchen
und zur Fastnacht im besonderen von Grund auf. In Bern bewirkte
der Übergang zum neuen Glauben die große Umkehr, in Freiburg
das Konzil von Trient (1545-1563). Die Reformatoren, die das

Versagen der Kirchenleitung, die damit verbundenen Mißbräuche
und den Sittenzerfall des Klerus verdammt hatten, mußten und
wollten in Handel und Wandel mit dem guten Beispiel vorangehen
und die Untertanen von Amtes wegen zu einem gottesfürchtig-
ehrbaren Leben anhalten. Vor die gleiche Aufgabe sahen sich die

248 Ludwig Schwinkhart, Berner Chronik von 1506 bis 1521, Bern 1941,
S. 249: «Da wardt jnen groß eere entbotten an dem jnzug... Die Eydttgnossen
wurdent ouch uff alle Zünften geladen, und ward jnen allwegen wol erbotten
mit ässen und trinken und anderen kurzwilen.»

249 Meyer (wie Anm. 29), S. 286.

92



freiburgischen Behörden gestellt, nachdem sie sich verpflichtet
hatten, die Konzilssatzungen für die Erneuerung der Kirche an

Haupt und Gliedern durchzuführen250.

Die frühen Erwähnungen verraten noch keine Feindschaft gegen
die Fastnachtsbräuche. Die erste ist ein Erlaß, man solle das
Märzenfeuer in Zukunft nicht mehr im Grandfeywald machen251.
Das läßt die Deutung zu, die Ursache könnte praktischer und
nicht grundsätzlicher Natur gewesen sein. Andere Verbote sind
nicht ausdrücklich gegen den Brauch, sondern gegen den
unpassenden Zeitpunkt gerichtet, vor allem am ersten Tag der Fastenzeit

oder noch später252, z.B. an der Alten Fastnacht, am ersten
Sonntag in der Fastenzeit253. Und dann meint man zwischen den
Zeilen das Eingeständnis zu spüren, der Rat habe anfangs nicht
aus eigenem Antrieb gehandelt, sondern habe zuerst noch selbst

von der Notwendigkeit eines ernsthaften Durchgreifens
überzeugt werden müssen - von dar geistlichen Obrigkeit.

Nach der Eroberung und Teilung der Waadt durch Bern und
Freiburg im Jahr 1536 war das Bistum Lausanne verwaist. In
Freiburg vertrat die Sache der Kirche und des Fürstbischofs im
Exil der Propst des Kollegiatstiftes St. Niklaus. Seit 1596 bekleidete

dieses Amt Sebastian Werro, der kirchliche Beauftragte für
die Durchführung der Konzilsbeschlüsse, ein hochgelehrter,
frommer, sittenstrenger und streitbarer Prälat, der mit seinen
Predigten, u. a. gegen die Verwilderung der Sitten, die Leute
aufschreckte und sich bei der Regierung durch häufige und
ungestüme Auftritte - nicht nur wegen der Fastnacht - unbeliebt
machte254. Ob er das von Bischof Georg von Saluzzo 1455 gegen
die Brandons (Märzenfeuer) erlassene Gesetz kannte, ist ungewiß,

jedenfalls verurteilte er das gesamte Fastnachtswesen nicht

230 Gaston Castella (wie Anm. 4), S. 232-263; Bernard Pröngue, Katholische

Reform, in: Geschichte des Kantons Freiburg, Freiburg 1991, Bd. 1,
S. 349-360.

231 RM 60, 16. März 1543.
232 RM 119,4. und 9. Febr. 1580.
233 RM 265, 23. Jan. 1714; RM 301, 12. Febr. 1750.
234 Perler (wie Anm. 234), S. 1-169. Seine kirchliche Laufbahn: 1577

Priesterweihe, 1578 Chorherr zu St. Niklaus, 1579 Stadtpfarrer, 1589 Dekan, 1590
Rücktritt als Stadtpfarrer, Studienaufenthalt in Rom, 1596-1601 Propst, 1594-
1614 «Seele und Opfer der Gegenreform».

93



weniger streng. Wahrscheinlich dachte der mit der Kirchengeschichte

vertraute hohe Klerus nie anders.
1598 beschloß der Rat, «uff anhalten des H. Pröpsten Werro»

sei das Tanzen zu unterlassen, auch das Schießen, obwohl einige
meinten, es handle sich um eine «dancksagung» für den Sieg bei
Grandson, aber die Märzenfeuer möge man heuer noch abhalten,
darüber seien noch weitere Beratungen vonnöten255. Im folgenden

Jahr verbot er das Butzenwerk, das Blotzziehen und alles, was
«wider die erbarkeit und billigkeit» sei, nicht aber die Märzenfeuer,

nur sollten sie an der Herrenfastnacht, also am Sonntag vor
dem Aschermittwoch, angezündet werden. Mit diesem halbbat-
zigen Entscheid unzufrieden, sprach der Propst wenige Wochen
später nochmals vor und forderte mit dem Hinweis auf die «Zeit
der Penitenz» energisch, Märzenfeuer und Hirsmontag ebenfalls
abzuschaffen. Der Rat gab nach, wollte das Verbot jedoch erst
«übers Jahr» in Kraft setzen256; es auf die bevorstehende
Fastnacht bekanntzumachen, dazu war die Zeit vermutlich zu kurz.

Nach elfjähriger Pause stellte der Schreiber fest, die Geistlichkeit

mahne ohne Unterlaß gar streng und ernsthaft, das Butzenwerk

abzuschaffen, und beklage sich auch wieder über die
Märzenfeuer. Und nun beschlossen die Gnädigen Herren einhellig,
Butzenwerk, Märzenfeuer und Schießen abzustellen und die
Zuwiderhandelnden streng zu bestrafen257. Von 1610 an
verfolgte die Regierung, ohne sich auf den Klerus zu berufen, eine
klare Linie ohne Duldung und Nachsicht.

Wie aber ging die Obrigkeit vor, nachdem sie fest entschlossen war,
das Fastnachtswesen allen Ernstes zu bekämpfen? Im heutigen
politischen System beschließt die vom Volk gewählte Legislativbehörde

für einzelne Sachgebiete Gesetze, die auf einen bestimmten

Zeitpunkt in Kraft treten und gültig bleiben, bis sie von der
gleichen Behörde aufgehoben werden. Über Einführung,
Abänderung und Aufhebung hat, teils obligatorisch, teils fakultativ, das

Stimmvolk das letzte Wort. Im Gegensatz dazu regierte im Ancien
Regime der Kleine oder Tägliche Rat, von Gewaltentrennung

233 RM 149, 6. Febr. 1598.
236 RM 150, 21. Jan. und 26. Febr. 1599.
23" RM 161, 9. Febr. 1610.

94



unbehelligt, souverän auf dem Verordnungsweg, durch Erlasse von
Tag zu Tag, und deren Gültigkeitsdauer hing einzig von seinem
Gutdünken ab.

Was wurde verboten? Nie überbordeten die Lustbarkeiten lauter
und übermütiger als vor dem langen Fasten, nie störten sie das

geregelte Leben schlimmer, nie hatten sie bösere Schäden zur
Folge. Im Kampf gegen die Auswüchse verurteilte die Obrigkeit
entweder das gesamte närrische Treiben in Bausch und Bogen258,
oder sie verbot, einzeln oder gemeinsam mit andern, einzelne
Elemente der Fastnacht wie Tanz, Butzenwerk und Maskeraden,
Märzenfeuer, Hirsmontag, Schießen, Umzüge und Nachbar-
schaftsmähler259. Der Obrigkeit waren vor allem die bei der
Landbevölkerung sehr beliebten Lustbarkeiten Märzenfeuer und
Hirsmontag ein Dorn im Auge. Sie schienen vermutlich den
Städtern, die gerne geringschätzig auf die Bauern herabschauten,
und erst recht dem höfisch-verfeinerten Geschmack der Patrizier,
als besonders roh und rückständig.

Wann wurden die Verbote erlassen? In der Zeitspanne von 1524 bis
1798 verteilen sich 50 Erlasse gegen das Tanzen, auch jene gegen
die Trunksucht, das Rauchen, die Glücksspiele und verschiedene
andere Vergnügen über das ganze Kalenderjahr, vorwiegend
zwischen Ostern und Jahresende; oft werden mehrere Vergnügen
gleichzeitig genannt. Die Erörterungen und Verbote wegen der
Neujahrs- und Fastnachtsbräuche - 57 an der Zahl - finden sich
gehäuft zwischen dem 30. Dezember und dem 16. März. Manche
Erlasse wurden auf die bevorstehende Festzeit hin bekannt
gemacht und sofort in Kraft gesetzt, andere als Vorsätze für
rechtzeitiges und wirksameres Eingreifen im nächsten Jahr im
Protokoll festgehalten.

238 RM 161, 9. Febr. 1610; RM 162, 1. Febr. 1611; RM 349, 9. Jan. 1798.
239 RM 154, 30. Jan. 1603; RM 163, 31. Jan. und 14. Febr. 1612; RM 166,

7. und 26. März 1615; RM 168, 31. Jan. 1617; RM 174, 30. Jan. 1623; RM 177,
18. Febr. 1626; RM 194, 28. Jan. 1643; RM 235, 7. Febr. 1684; RM 250,
25. Febr. 1699; RM 258, 4. Jan. 1707; RM 261, 28. Febr. 1710; RM 264, 7. Febr.
1713; RM 165, 23. Jan. 1714; RM 268, 21. Jan. 1717; RM 270, 7. Febr. 1719;
RM 271, 30. Dez. 1720; RM 277, 7. März 1726; RM 301, 12. Febr. 1750; RM
307, 12. Jan. 1756; RM 349, 9. Jan. 1798.

95



Wie lange sollten die Verbote in Kraft stehen Unter diesem Gesichtspunkt

lassen sich drei Arten von Verboten unterscheiden: ohne
Angabe der beabsichtigten Dauer; befristete und durch besondere
Umstände bedingte; unbefristete, endgültige.

Ohne Angabe der Gültigkeitsdauer sind u. a. die Verbote des
«unordentlichen Wesens» am Aschermittwoch260, des Butzenwerks und
Blotzziehens 1599261, 1611 des Fastnachtswesens insgesamt262,
ferner der Fastnachtsspiele und des Butzenwerks sowie der Reigen
und anderer ärgerlicher Tänze263, des Spielensund Fluchens264, des

Ringens265 und des nächtlichen Singens in den Gassen266.

Befristet oder wegen außerordentlicher Umstände vorübergehend
verboten waren vor allem die Tanzanlässe, Bälle, Springen,
Ringspringen, zuletzt Paartänze in Privathäusern und Wirtschaften

nach 8 Uhr abends, sodann das Maskenlaufen und Vermummen.

Als einschränkende Gründe und Fristen werden genannt:
1678 eine achttägige Andacht267, 1683 «für diß Jahr» der
Türkenkrieg in Österreich268, 1690, 1707, 1730 und 1776 kirchliche
Jubiläen ohne Angaben der Namen und Sperrfristen269, 1719 die
Fronleichnamsoktav270, im letzten Drittel 1720 und während des

ganzen Jahres 1721 die Pest in Marseille271. Für die ganzjährigen
Verbote der Jahre 1737 und 1740 nennt der Schreiber keinen
Grund272.

Dauerverbote. Die Entschlossenheit, mit der die Obrigkeit im
Sinne des Konzils von Trient um 1600 daran ging, während des

ganzen Jahres Ordnung und christlichen Lebenswandel einzuführen,

widerspiegelt sich im Wortschatz, mit dem sie ihren Verboten
Nachdruck verleiht. Die verhaßten Fastnachtsbräuche werden

2<><>RM 119, 4. Febr. 1580.
2" RM 150, 21. Jan. 1599.
262 RM 162, 1. Febr. 1611.
263 RM 193, 19. Febr. und 24. Juli 1642.
264 RM 221, 1. Juli 1670.
263 RM 234, 5. Nov. 1683.
2«" RM 275, 24. Nov. 1724; RM 283, 2. Dez. 1732.
2f'"RM 229, 3. Febr. 1678.
2"*RM 234, 16. Juni 1683.
269 RM 241, 16. Jan. 1690; RM 258, 4. Jan. 1707; RM 281, 30. Okt. 1730;

RM 327, 11. Juli 1776.
r»RM 270, 7. Juni 1719.
2~> RM 271, 2. Sept. und 30. Dez. 1720.
2-2 RM 288, 12. Juli 1737; RM 291, 26. Juli 1740.

96



selten schlicht verboten273, sondern «hochlich274, ganz275, völ-
ligklich» verboten276, oder «abgestellt, gänzlich, völlig
abgestellt277, abgethan und verboten»278. Über die wahre Absicht der
Regierung, sie endgültig zu beseitigen, also auszurotten, lassen die
folgenden Beschlüsse keinen Zweifel aufkommen, sie bestätigen
aber auch, daß ihr dies nicht im ersten Ansturm gelang. Das
Verbot des Butzenwerks im Jahr 1612 sollte «für alle Jahr», «zun
allen zyten gültig syn»279, jenes von 1617 bestätigte, daß Butzenwerk

und Mummereien «in ewigkeit verboten» seien280. Laut
dem Erlaß von 1717 sind Märzenfeuer und Hirsmontag «hinführen

(inskünftig) völlig abgestellt»281. 1726 wurden Märzenfeuer
und Hirsmontag «für ein und alle mahl» verboten282.

Wie wurden die Verbote bekannt gemacht? In der Frühzeit, als Lesen
und Schreiben noch Privilegien einiger Auserwählter waren,
pflegten die Weibel den Städtern die behördlichen Gebote und
Verbote mit lauter Stimme vor den Häusern zu verkünden.

Auf diese mündliche Art wurde 1524 auch das Verbot, Mädchen

beim Tanzen umzuwerfen oder zu schwingen, in der Stadt,
in Bürglen und Düdingen und auf den Musterungen «ussge-
schruwen»283, und 1598 das Butzenwerk von den Weibeln
«abgeschafft»284. Weibel machten noch 1744 das Verbot der
Tingelen285, und 1750 jenes des Tanzens, der Maskeraden und
Mummereien an der Alten Fastnacht «von hauß zu hauß»
bekannt286.

Für Leute, die zu lesen verstanden - sie nahmen von einem
Jahrhundert zum andern merklich zu - wurde jeweils «unter der

2-3 RM 149, 6. Febr. 1598.
274 RM 232, 27. Jan. 1781.
2-3 RM 218, 9. Febr. 1667; RM 261, 28. Febr. 1710.
276 RM 235, 7. Febr. 1684; RM 247, 8. März 1696; RM 258, 4. Jan. 1707.
27"RM 147, 1. März 1596; RM 194, 28. Jan. 1649; RM 220, 12. Febr. 1669.
2~8RM 258, 4. Jan. 1707.
279 RM 163, 14. Febr. 1612.
28I»RM 168, 31. Jan. 1617.
281 RM 268, 21. Jan. 1717.
282 RM 277, 7. März 1726.
283 RM 42, 29. Juli 1524.
284 RM 149, 9. Febr. 1598.
283 RM 295, 27. Aug. 1744.
286 RM 301, 12. Febr. 1750.

97



Linde» ein «Zedel»2*1 angeschlagen, der sie schriftlich informierte,

was die Regierung in städtischen Angelegenheiten und in
solchen, welche die Bevölkerung des ganzen Standes Freiburg
angingen, angeordnet hatte. Da immer nur von der Linde die
Rede ist, handelte es sich wohl um den beliebten, aus der Literatur
bekannten Treffpunkt in der Nähe des Rathauses; Murtenlinde
wird sie im Begleittext unserer Verbote nie genannt288. Mindestens

20mal waren Verbote fastnächtlicher Lustbarkeiten am
Anschlag unter der Linde zu lesen289.

Nachdem der Stadtstaat Freiburg die politische Herrschaft über
das Land erworben hatte, zuerst über die Alte Landschaft, dann
über die Vogteien, vernahmen die Untertanen Willen und Unwillen

der Obrigkeit aus dem Munde ihres Ortspfarrers. Was vom
Rat beschlossen und vom Ratsschreiber protokolliert worden
war, hatte der Kanzler deutsch und französisch in wohlgesetzte
Worte zu fassen, durch Kopisten oder den Buchdrucker vervielfältigen

zu lassen und durch die Stadtboten allen Pfarrherren
zuzustellen. Diese waren verpflichtet, die Rundschreiben,
Mandate290 genannt, den Gläubigen ihres Sprengeis am nächsten
Sonntag «ab der Kanzel» zu verlesen. Mehrmals verlangte die

Regierung von den Ortsgeistlichen mehr als das bloße Verkün-

287 Wahrig (wie Anm. 7), S. 1473 Zettel: loses Blatt Papier.
288 Franz Kuenlin, Dictionnairegeographique, statistique et historique du Canton de

Fribourg, Freiburg 1832, Premiere partie, S. 300: Le Tilleul, vulgairement la
Tille... C'est lä que jadis on affichait dans des cadres grilles toutes les ordon-
nances et publications. Siehe auch Moritz Böschung, Murtenlinde undMurtenlauf
in Sage und Wirklichkeit, in: Beiträge zur Heimatkunde des Sensebezirks 42
(1972), S. 80-93.

289 RM 154, 2. Jan. 1603; RM 168, 31. Jan. 1617; RM 174, 30. Jan. 1623; RM
177, 18. Febr. 1626; RM 182, 17. Febr. 1631; RM 193, 19. Febr. 1642; RM 194,
28. Jan. 1643; RM 201, 17. Febr. 1650; RM 209, 14. Febr. 1658; RM 227,
3. Febr. 1676; RM 232, 27. Jan. 1681; RM 261, 28. Febr. 1710; RM 264, 7. Febr.
und 20. Nov. 1713; RM 265, 23. Jan. 1714; RM 268, 21. Jan. und 30. Dez. 1717;
RM 270, 7. Febr. 1719; RM 271, 26. April 1720; RM 277, 7. März 1726; RM
301, 12. Febr. 1750.

290 Wahrig (wie Anm. 7), S. 859 Mandat: Auftrag oder Weisung zur Ausführung

einer Angelegenheit. - Nicolas Morard und Hubert Foerster, Das Staatsarchiv

Freiburg. Führer durch die Bestände, Freiburg 1986, S. 20: «Die Mandatenbücher

enthalten in 11 Bänden von 1515 bis 1798 Beschlüsse des Kleinen Rates
zu wirtschaftlichen, sozialen und rechtlichen Fragen der städtischen und
ländlichen Gemeinschaften, so die Festlegung der Lebensmittelpreise, die Regelung
des Güter- und Personenverkehrs, die Einhaltung der guten Sitten, die Befolgung
der Fest- und Feiertagsordnung...»

98



den, sie sollten ihr Anliegen auch durch das Predigtwort
unterstützen. Pastorale Hilfe war vermutlich am meisten gefragt, als
der gestrenge Propst Werro die widerstrebenden Ratsherren
dermaßen unter Druck setzte, daß sie so beliebte Sitten wie Tanz und
Verkleiden, Märzenfeuer und Hirsmontag wohl oder übel verbieten

mußten291. Auch 1623 war das Mandat gegen das Butzenwerk
von einer Mahnung an die Prediger begleitet292. 1655 wurden die
Pfarrherren ernsthaft ermahnt, gegen die schwarze Kunst des
Riemenziehens zu predigen293. Als der Rat 1684 Maskeraden,
Bälle und andere Tanzanlässe untersagte, aber kurz darauf «ehr-
bahrliche Tänze tags» gestattete, sollte der Generalvikar auf Ersuchen

der Venner den Pfarrern vorschreiben «zu katechisie-
ren»294, was wohl besagen will, den Leuten den Unterschied
zwischen ehrbaren und nichtehrbaren Tänzen klarzumachen.

Aus den Protokollen ist nicht immer ersichtlich, für welches
Zielpublikum ein Mandat bestimmt war. Hingegen steht fest, daß
ein Generalmandat sich an die Gesamtbevölkerung in der Stadt, in
der Alten und Neuen Landschaft richtete, zusätzlich wurde dann
der Inhalt in der Stadt auch unter der Linde angeschlagen.
Gegenstand von Generalmandaten war alles, was die Obrigkeit
den Amtsleuten aller Stufen und den Untertanen in öffentlichen
Angelegenheiten vorzuschreiben für gut fand, also auch die meisten

Einschränkungen und Verbote von Lustbarkeiten, des Tan-

zens, der Glücksspiele und vor allem der Fastnachtsbräuche295.
Mehrere Mandate, zumal Verbote der Märzenfeuer und des

Hirsmontags, gingen ausschließlich an die Bevölkerung in der Alten
und Neuen Landschaft296, fünf an jene der Alten Landschaft

291 RM 149, 6. März 1598.
292 RM 174, 30. Jan. 1623.
293 RM 206, 21. Aug. 1655.
294 RM 235, 7. Febr. und 6. April 1684.
295 RM 235, 7. Febr. 1684; RM 257, 22. Aug. 1706; RM 260, 11. April 1709;

RM 263, 23. April 1712; RM 264, 7. Febr. 1713; RM 265, 23. Jan. 1714;
RM266.6. Febr. 1715; RM 268, 21. Jan. 1717;RM269, 18. Jan. 1718;RM271,
2. und 10. Sept. und 30. Dez. 1720; RM 280, 30. Mai 1729; RM 283, 31. Juli
1732; RM 288, 12. Juli 1737; RM 291, 26. Juli 1740; RM 305, 11. Sept. 1754;
RM 327, 11. Juli 1776; RM 340, 17. Dez. 1789; RM 349, 9. Jan. 1798.

296 RM 233, 10. Nov. 1682; RM 234, 16. Juni 1683; RM 250, 25. Febr. 1699;
RM 259, 13. Febr. 1708; RM 263, 30. April 1712.

99



allein297, einmal sind nur die Pfarreien Tafers und Düdingen
angesprochen298, zweimal städtische Zünfte299.

Wer warfür die Durchführung der Verbote verantwortlich We r übe rwachte
deren Einhaltung, wer zog die Ungehorsamen zur Rechenschaft
und bestrafte sie? Nach Recht und Brauch war es Aufgabe der vier
Venner, nicht nur die Wehrbereitschaft ihres Stadtviertels und der
dazugehörigen Landpfarreien sicherzustellen, sondern auch
darüber zu wachen, daß Behörden, Bürgerund Untertanen die Gesetze
und Verordnungen befolgten. Zahlreiche Textstellen in den
Ratsmanualen bestätigen, wie wichtig ihre Tätigkeit beim Durchsetzen
der Verbote in der Stadt und in der Alten Landschaft war. Sie allein
waren hier zuständig, im Rahmen der Ratsbestimmungen Tanzanlässe

zu bewilligen300, und der Rat verließ sich darauf, daß sie

darüber «das Aufsehen» hatten und «eine emsige obsicht»
trugen301. Sie waren befugt, Fehlbare festzunehmen und zu büßen,
wenn nötig ins Gefängnis zu werfen («inzuthun, zu thürmen, in
arrest zu ziehen»)302. Für die gleichen Tätigkeiten waren in den
Neuen Landschaften die Landvögte zuständig303.

Die Polizeigewalt teilten die Venner mit dem Bürgermeister^0^
und dem Großweibel305, dem mehrere Weibel306 unterstanden, die
auch von den Vennern eingesetzt wurden307.

2<r RM 255, 9. Aug. 1704; RM 261, 28. Febr. 1712; RM 271, 26. April 1720;
RM 277, 7. März und 2. Dez. 1726.

298 RM 235, 1. Febr. 1684.
299 RM 238, 30. Okt. 1687; RM 265, 23. Jan. 1714.
™ RM 208, 20. Aug. 1657; RM 235, 2. Mai 1684.
301 RM170,18. Hornung 1619; RM 175, 9. Jan. 1624; RM 224, 18. Juni 1673;

RM 257, 22. Aug. 1706; RM 267, 28. Febr. 1716; RM 271, 26. April 1720; RM
274, 31. Mai 1723; RM 344, 24. Jan. 1793.

302 RM 182, 17. Febr. 1631; RM 218, 27. Juli 1667; RM 227, 3. Febr. 1676;
RM 232, 27. Jan. 1681; RM 256, 23. Dez. 1705; RM 293, 15. März 1742;
RM 301, 12. Febr. 1750.

3,13 RM 344, 4. Jan., 2. Mai und 9. Sept. 1793; RM 346, 21. Dez. 1795.
31,4 RM 162, 1. Febr. 1611; RM 268, 21. Jan. 1717.
303 RM 206, 21. Aug. 1655; RM 256, 23. Dez. 1705; RM 260, 26. Nov. 1709;

RM 261, 27. Nov. 1710; RM 262, 23. Nov. 1711.
306 Wahrig (wie Anm. 7), S. 1419 Amts- oder Gerichtsdiener: Als Überbringer

von Botschaften und Vorladungen waren sie die Verbindungsleute der
Behörden zu andern Amtsstellen, zu Bürgern und Untertanen.

3(17 RM 42, 29. Juli 1524; RM 149, 9. Febr. 1598; RM 167, 16. Sept. 1616;
RM 295, 27. Aug. 1744.

100



Wie gut die Ratsverordnungen in der Alten Landschaft befolgt
wurden, hing weitgehend von der Autorität der Geschworenen™
ab. Die Obrigkeit nahm es ihnen übel, wenn sie dieser oft schwierigen

Aufgabe nicht gewachsen waren, und ließ sie durch die
Venner «hernehmen»309.

Da lange keine Polizeitruppe zur Verfügung stand, genügten
Venner und Weibel nicht immer, um die Verbote durchzusetzen,
dann durften andere Beamte ihnen zu Hilfe kommen. 1583 sollten

die Bettelvögte die Ungehorsamen büßen, die auf den Gassen
welsch sangen und Eßwaren welsch ausriefen310. Da sie zur
Bekämpfung der Bettelei und zur Vertreibung der fremden Bettler

sozusagen Tag und Nacht unterwegs waren, ließen sich beide
Aufgaben im gleichen Arbeitsgang erledigen. Sodann ermächtigte

die Regierung 1631 «alle des Regiments», also alle Patrizier,
Nachtruhestörer festzunehmen und in den Gefängnisturm zu
werfen311, und 1687 gestattete sie sogar eine Art Selbstjustiz:
Nächtliche Diebe durfte man einfach «niederschießen»312. 1723
wurden die Nachtwächter beauftragt, Studenten, die sie in
Wirtshäusern antrafen, über Nacht ins Wachthaus einzusperren313.

Im Kampf gegen die Fastnacht hielt sich die Obrigkeit nicht
immer an die altgewohnte Rechtsordnung. Als sie zu Beginn des
17. Jahrhunderts auf Drängen der Geistlichkeit eine scharfe

Gangart nicht nur gegen Mißbräuche, sondern gegen die Bräuche
selbst einschlug, ließ sie ihre Maßnahmen nicht durch die
gesetzmäßigen Organe allein vollziehen, sondern gewährte dazu einem
gewissen Bonus Morel, der hauptamtlich in der Armenfürsorge
tätig war, freie Hand.

Um Armenfürsorge und Wohltätigkeit kümmerten sich von alters her
wohlhabende Privatleute und Klöster, doch am wirksamsten das von der
Gemeinde gestiftete Liebfrauenspital und die Heiliggeistbruderschaft, die von Anfang
an eng zusammenarbeiteten. Beide waren Eigentümer vieler Landgüter und
widmeten ihre Einkünfte voll und ganz den Bedürftigen. Bevor die Anstalt - bis

308 Von den Männern der Pfarrei gewählt und vom Täglichen Rat vereidigt,
erfüllten sie kirchliche und weltliche Aufgaben und waren verantwortlich für
die lokale Selbstverwaltung sowie für die Durchführung der von der Stadt
erlassenen Gesetze und Verordnungen auf dem Lande.

309 RM 79, 18. Jan. 1559; RM 277, 7. März 1726.
310 RM 125, 11. Mai 1583.
311 RM 182, 17. Febr. 1631.
312 RM 238, 19. Mai 1687.
313 RM 274, 31. Mai 1723.

101



1681 auf dem heutigen Ulmenplatz - sich zum Spital in unserem Sinn zu
entwickeln begann, war sie Zuflucht und Aufenthaltsort für Pflegebedürftige, Waisen,

Invalide, Greise und Geisteskranke, sie nahm sich aber auch der Stadtarmen
und Bettler an, indem sie ihnen täglich aus dem Mushafen Suppe und Brot, an
bestimmten Tagen auch Käse, Eier, Fleisch und Wein austeilte, all dies unter der
Leitung und Aufsicht der Regierung314. Die Nahrungsmittel für den Mushafen
wurden von der Bruderschaft geliefert, das Austeilen besorgte der Spitalmeister,
bis der Rat, um ihn zu entlasten, diese Arbeit 1609 dem Bonus Morel übertrug315.
Damit hatte die Regierung - ohne formellen Beschluß - das Amt des
Armenfürsorgers geschaffen und ihm den Titel «Usrichter des Allmussens»316 gegeben,
später wurde er Usspender, Almosner und Elemosinarius genannt.

Morel wohnte im Auquartier und saß von 1610 bis 1616 im
Großen Rat der Zweihundert317. Von 1610 bis 1612 arbeitete er
«passim» (vorübergehend) als Sekretär des Bruderschaftsmeisters,
als Almosner amtete er von 1612 bis 1616318. In den Protokollen
tritt er vor allem als draufgängerischer Verfolger der Fastnachtsnarren

in Erscheinung. Eine formelle Einsetzung in dieses
Nebenamt sucht man umsonst, doch praktisch wirkt er wie ein
Sonderbeauftragter zur Ausmerzung der Fastnachtsbräuche. Daß er
mit den Bedürftigen, die auf das Gemeindealmosen der Speisung
und auf sein Wohlwollen angewiesen waren, nicht durchwegs
mildtätig umging, läßt 1614 der tadelnde und mahnende
Vermerk hinter seiner Bestätigung als Usspender vermuten: «Sol
frindlicher syn»319, freundlicher. Wie muß er erst mit Missetätern

umgesprungen sein!
Morel geht entschlossen und tatkräftig ans Werk, stellt

Nachforschungen über Verdächtige an und verhört sie, er büßt
Vermummte und Schützen; Teilnehmer an Märzenfeuern läßt er
einsperren und zitiert sie vor den Rat320, bis diesem 1615 dessen

Vorgehen bedenklich vorkommt, rabiat und schematisch321.

314Jeanne Niquille, L'Hopital de Notre-Dame ä Fribourg in: ASHF 11 (1921),
S. 267-424; Gaston Castella (wie Anm. 4), S. 152;Jeanne Niquille, Lespremie-
res institutions sociales, in: Fribourg-Freiburg 1157-1481, Freiburg 1957, S. 233.

"5 RM 160, 17. Dez. 1609.
316 RM 161, 9. Febr. 1610.
317 Besatzungsbuch 12, fol. 325, 329, 334, 341v, 347, 352v, 356.
318 Besatzungsbuch 12, fol. 338, 343, 349, 354, 360.
319 Besatzungsbuch 12, fol. 349.
32°RM 161, 9. Febr. 1610; RM 162, 1. Febr. 1611; RM 163, 31. Jan. 1612.
321 RM 166, 26. März 1615: «Butzenwerck und Mertzenfüwr. In abschaffung

wellicher Bone satzsam procedieren sol und nit discerniert etliche anlangende
die sich nit vergriffen...» RM 167,12. Hornung 1616: Pfändung eines Gebüßten
für 100 Pfund.

102



Im Sommer 1616 Morels Absturz. Bäcker, Metzger und Bauern
verklagen ihn, er beziehe für den Mushafen «victualien» (Lebensmittel)

und bleibe alle Rechnungen schuldig. Ein Augenschein
überzeugt die Venner von der Mißwirtschaft. Dem Mushafen
fehlt es an Vorräten, an Korn und Geld, und die ambulanten
Almosenempfänger kommen zu kurz. Nach fünf Tagen Haft wird
Morel frei, um mit Hilfe des Gerichtsschreibers und des
Spitalschreibers seine Abrechnung zu erstellen und einem Ratsausschuß

zur Prüfung vorzulegen. Ihm werden Nachlässigkeit,
Versäumnisse und Ungehorsam vorgeworfen, er wird abgesetzt, bei
der Amtsübergabe an den Nachfolger Hans Boßhart böse Worte
und Handgemenge. Mit Ausreden und Flucht in die Krankheit
(«Migräne», Pestverdacht, Depression) gelingt es ihm, die
Rechenschaft über Amtsführung und Schulden bis Ende Oktober
hinauszuzögern322, an Allerheiligen ist Morel ein toter Mann,
dem der Kanzler bescheinigt, er sei an seinem Amt
zerbrochen323.

Alles spricht dafür, Morel habe sich mit seiner Doppelaufgabe
übernommen, doch erdrückt hat ihn offenbar die Last seines

Hauptamtes, dem er während der schweren Pestepidemie nicht
mehr gewachsen war. An diesem Ausgang war der Rat mitschuldig.

Zweimal hatte ihm der Almosner am 1. Juli 1616 die
Verschlimmerung der Lage geschildert, hatte ihn dringend «um hilft
und bystand» gebeten, weil er sich allein nicht mehr zu helfen
wußte, es lägen in so vielen Häusern Pestkranke, «daß ers nimmer
erschwingen möge». Unter dem Vorwand, es seien Mißbräuche
infolge unberechtigter Ansprüche zu befürchten, bewilligten ihm
die Ratsherren nur «körn und etwas gelt»324. So endeten Sonderauftrag

und Ausnahmezustand mit einer Katastrophe, politisch mit
einem Debakel, persönlich mit einer tödlichen Tragödie.

Glaubwürdig erklären läßt sich das rechtsgeschichtlich
seltsame Zwischenspiel nur durch die außerordentlich schwierigen
Zeitumstände. Die Pest, die das ganze öffentliche und private

322 RM 167, 26., 28. und 30. Juli; 4., 17., 18. und 25. Aug.; L, 9., 16., 20., 23.
und 27. Sept.; 23. Weinmonat und 27. Okt. 1616.

323 Besatzungsbuch 12, fol. 356, Vermerk bei der letzten Wahl in den Großen
Rat 1616: «obyt prae nimia vexatione ratione officii Bonus Morel + omnium
sanctorum.»

324 RM 167, l.Juli 1616.

103



Leben durcheinanderbrachte, lähmte auch die Amtstätigkeiten
der Behörden. Zudem waren die Venner damals doppelt
beansprucht: durch sanitätspolizeiliche Maßnahmen und wegen der
andauernden politischen Konflikte in der Nachbarschaft durch
militärische Vorkehren. Dies entschuldigt jedoch das Ratskollegium,

das Morel in seiner Not im Stich ließ, nur teilweise.
Für uns ergeben sich daraus zwei Erkenntnisse: Nicht einmal

der Schwarze Tod vermochte das närrische Treiben abzustellen,
und der von der Pest behinderten Obrigkeit war im Kampf gegen
die Fastnacht jedes Mittel recht.

Wie wurden die Ungehorsamen bestraft? Nicht anders als überall und
zu allen Zeiten: entweder an Hab und Gut oder durch Freiheitsentzug

- oder mit beiden zugleich, schon damals vorwiegend mit
Geldbußen. Wer nach 1543 im Grandfeywald ein Märzenfeuer
anzündete, zahlte 3 Pfund325. Auf der Gasse «zu ring in welsch
singen», kostete 1564 10 Pfund326, und 1583 sollten die Bettelvögte

den Personen, die öffentlich welsch sangen oder Milch,
Senf, Pasteten und andere Dinge welsch ausriefen, 6 Groschen
abnehmen327. Die Töchter, die beim Reigentanz Blumensträuße
austeilten, mußten ihr freundliches Tun mit 3 Pfund büßen328.
Das Tabakrauchen wurde 1667 jedes Mal mit 2 Kronen
bestraft329. Das Spielen und Zechen während des Gottesdienstes,
den Gästen schon 1620 mit 10 Pfund Buße und 1681 nochmals
verboten, kam den Wirt, der es duldete, 1715 auf 100 Pfund zu
stehen330. Wer bei verbotenen Tanzanlässen oder Tanzarten

ertappt wurde, hatte 3 oder 10 oder 50 Pfund unvorhergesehene
Auslagen331, bei nächtlichen Bällen zuerst 100332, später noch 50
Kronen333. Jeder getanzte Walzer mußte dem Tänzer, der Tänze -

323 RM 60, 16. März 1543.
326 RM 89, 19. März 1564.
327 RM 125, 11. Mai 1583.
328 RM 154, 30. Jan. 1603.
329 RM 218, 27. Juli 1667.
330 RM 171, 14. Febr. 1620; RM 232, 26. Aug. 1681; RM 266, 6. Febr. 1715.
33i RM 42, 29. Juli 1524; RM 232, 26. Aug. 1681; RM 270, 17. Juni 1719;

RM 293, 15. März 1742; RM 301, 12. Febr. 1750.
332 RM 224, 18. Jan. 1673.
333 RM 227, 3. Febr. 1676.

104



rin und der aufspielenden Musikkapelle je 12 Pfund Buße wert
sein334. Mit 50 Pfund wurde auch gebüßt, wer zum Vergnügen
Schüsse abfeuerte oder an einem Märzenfeuer mitfeierte, besonders

hart sollten Maskierte und Schellenträger behandelt werden,
hingegen gingen Kinder unter zehn Jahren (wie in Bern) straffrei
aus335.

Den Freiheitsentzug konnten die Venner, der Burgermeister und
der Großweibel verfügen, sie hatten die Gewalt, Missetäter oder
Verdächtige festzunehmen und gefangenzusetzen. Doch 1631
erteilte der Rat allen Herren «des Regiments» die Befugnis,
hörnende und schreiende Nachtruhestörer und «dergleichen Gesellen

inzuthun und zu thürmen»336. Gefangenschaft drohte 1650

jenen, die «nach mitternacht gassatum härumb gehen»337, Arrest
1705 den Nachtschwärmern, die nach der Betzeit noch auf den
Gassen sangen338.

Nicht selten strafte die Obrigkeit doppelt: am Eigentum und an
der persönlichen Freiheit, so 1610 für die Teilnahme an Butzenwerk

und Märzenfeuer mit Bußen von 10 bis 50 Pfund und 24
Stunden bei Wasser und Brot339. Jeder der «mutwilligen
Hirsesammler» von Bösingen hatte 1642 nach 6 Tagen Haft 30 Pfund
Buße und die Kosten zu bezahlen340. Für Glücksspiele waren
1717 25 bis 50 Pfund und 3 Tage Gefängnis angedroht341.
Tabakrauchen war 1718 kein harmloses Vergnügen, man riskierte 2 bis
6 Pfund Buße und 24 Stunden hinter Gittern342.

Nicht immer wurde nach festgelegtem Tarifbestraft, mehrmals
ist die Rede von willkürlicher Strafe. Dabei hatten die Behörden -
meistens die Venner- die Möglichkeit, die besonderen Umstände
eines Falles zu berücksichtigen und ein Strafurteil nach freiem
Ermessen zu fällen. Willkürlich durften gestraft werden das Mas-

334 RM 340, 17. Dez. 1789.
333 RM 161, 9. Febr. 1610; RM 166, 26. März 1615; RM 197, 19. Jan. 1646;

RM 301, 12. Febr. 1750.
336 RM 182, 17. Febr. 1631.
¦33~RM 201, 17. Febr. 1650.
338 RM 256, 23. Dez. 1705.
339 RM 161, 9. Febr. 1610.
540 RM 193, 26. März 1642.
341 RM 268, 21. Jan. 1717.
342 RM 269, 22. Febr. 1718.

105



kenlaufen und zeitweise das Tanzen343, das Stubetengehen344,
einmal das Tanzen und Springen345, ferner die Narren, die um
Märzenfeuer tanzten und den Hirsmontag feierten346. Zu «hocher
straff» neigten die Gnädigen Herren für das verhaßte nächtliche
Singen und Schreien vor den Häusern347. Wer sich nach 6 Uhr
abends auf einem kleinen Schlitten vergnügte, brauchte kein
Geld bei sich zu haben, er war mit dem Verlust des Schlittens
bestraft genug348. Die Riemenzieher hinter Galmis (Charmey)
und Plaffeyen sollten gleich behandelt werden wie «Unholde und
Diebe»349. Dem Rat lag daran, daß Fehlbare «ohne support»,
«ohne respect und ansehen der person auf gleichem Fuß»
bestraft wurden350. Eine nicht zu unterschätzende Verschärfung
der genannten Strafen war «der Herren Venner und obrigkeitliche

ungnad»351.

Was geschah mit den Btßengeldern Sie kamen entweder den ausführenden

Organen zugute und bildeten einen Teil ihrer Entlöhnung,
oder sie waren gemeinnützigen Werken gewidmet. Von den 3 Pfunden,

die unordentlich Tanzende 1524 zu entrichten hatten, sollte
die eine Hälfte den Weibeln, die andere «dem heyligen Sant
Niclausen», der Stiftskirche in der Stadt, gehören352. Die 6

Groschen, welche die Bettelvögte den beim welsch Singen und
Ausrufen Ertappten abnahmen, waren ihnen «umb ir belohnung»
zugedacht353. 1610 wurde dem Almosner Morel befohlen, die
50 Pfund von den wegen Märzenfeuern und Schüssen Gestraften
«den armen zur stüwr» zukommen zu lassen354, das Bußengeld für
das Märzenfeuer, das die von Neyruz 1611 angezündet hatten, gab

343 RM 179, 19. Jan. 1646; RM 232, 27. Jan. 1681.
344 RM 233, 10. Nov. 1682.
343 RM 257, 22. Aug. 1706.
346 RM 268, 21. Jan. 1717.
347 RM 262, 23. Nov. 1711; RM 263, 23. Nov. 1712; RM 264, 20. Nov.

1713.
348 RM 344, 23. Jan. 1793.
349 RM 206, 21. Aug. 1655.
330 RM 166, 24. März 1615; RM 175, 9. Jan. 1684; RM 268, 30. Dez. 1717.
33i RM 218, 3. Febr. 1667.
332RM42, 29. Juli 1524.
333 RM 125, 11. Mai 1583.
334 RM 161, 9. Febr. 1610.

106



er von sich aus an die «reparation der kilchen»355. Der Fabrik356
sollten die Gelder zugute kommen, die 1626 als Bußen für
Butzenwerk und Maskeraden357 und 1642 von den mutwilligen
Hirsesammlern in Bösingen eingezogen wurden358. 50 Pfund Buße
waren 1742 für jede Übertretung der neuen Kilbiordnung angesetzt;

davon bekamen die Venner als Ansporn und Rückenstärkung

40, der Kirchmeier für die dortige Pfarrkirche 10 Pfund359.
Viele Verbote mit Androhung von Bußen nennen keine
Zweckbestimmung.

Da die Gelder in die Sonderkassen der Venner, des Burgermeisters,

des Großweibels und — kurz — des Almosners flössen, werden
die Auswirkungen der Bußpraxis in den Seckelmeisterrechnungen
(SMR), in der Staatsbuchhaltung, nicht faßbar. Nur zwei Ausgaben
sind mir aufgefallen: 1728 unter den Kosten der Reiter und
Fußboten 6 Pfund an Tischhauwer für das Austragen der Verbote gegen
das Tanzen und Maskieren360, und 1743 24 Pfund an den Herrn
Substituten für die Abfassung der Generalmandate gegen die
Märzenfeuer361. Dieses Verbot ist im Ratsmanual nicht erwähnt.

Wer war ungehorsam? Verglichen mit den zahlreichen Verboten,
vernimmt man höchst selten Namen von Fehlbaren, sogar in der
Stadt, wo sich die Übertretungen meist auf den Gassen, unter den
Augen der Obrigkeit und ihrer Organe abspielten und wegen des

Lärms in der Neujahrszeit und in der Fastnacht orten ließen.
Verstöße aufdem Land kamen der Obrigkeit vermutlich nur dann
zu Ohren, wenn Pfarrer oder gewissenhaft-pflichtbewußte
Geschworene Anzeige erstatteten oder wenn die Täter von Privaten

353 RM 163, 31. Jan. 1612.
356 Schweizer Lexikon (wie Anm. 3), Bd. 1, Sp. 947 Kirchenfabrik Bauhütte,

ursprünglich Werkstätte für den Bau einer Kirche (ital. fabricca del duomo), seit
der Gotik (13. Jh.) Verbände der Bauleute, vor allem der Steinmetzen. - Wahrig
(wie Anm. 7), S. 235 Bauhütte: Im Mittelalter Vereinigung der an einem
Kirchenbau arbeitenden Steinmetzen mit bestimmten Regeln, Vorschriften, Bräuchen.

In Freiburg Stiftung oder Fonds für Ausbau und Unterhalt der Stadtkirche
St. Niklaus, vgl. J.-D. Blavignac, Comptes de depenses de la construction du clocher de

Saint-Nicolas ä Fribourg en Suisse, Paris 1858.
357 RM 177, 18. Febr. 1626.
358 RM 193, 26. März 1642.
339 RM 293, 15. März 1742.
360 SMR 523, 5. Febr. 1728.
361 SMR 538, 1743.

107



denunziert wurden, vielleicht von Geschädigten, Beleidigten,
von Feinden oder Spitzeln. Statt aus dieser Seltenheit voreilige
Schlüsse auf Wohlverhalten der Bevölkerung oder auf Mißerfolg
der Verbote zu ziehen, ist zu bedenken, daß in den Protokollen
nur das sichtbar wird, was als schwerwiegender Fall vor den Rat
kam und ausführlich verhandelt wurde, nicht aber das, was die
ausführenden Organe eigenmächtig erledigen konnten. Missetäter

festzunehmen und zu identifizieren, war kein leichtes
Unterfangen, im Getümmel des allgemein üblichen Maskenlaufens
konnten sie leicht entkommen, zumal nicht nur eine Straßenbeleuchtung,

sondern auch eine Polizeitruppe fehlte. So muß sich
die Antwort auf die obige Frage auf wenige Namen und einige
Ortsangaben beschränken.

Statt einzuschreiten, sähen sie den Unsitten pflichtvergessen
zu, mußten sich die Geschworenen von Treffeis (Treyvaux),

Plaffeyen, Giffers und Rechthalten 1559 vorwerfen lassen, als im Rathaus
auf andern Wegen ruchbar wurde, daß die dortigen Wirte mit
ihren Gästen - in Rechthalten machte sogar der Priester mit -
während der ganzen Christnacht gespielt und gezecht hatten362.
Wurde von den Sündern in der Stadt ein einziger erkannt? Jedenfalls

nennt der Schreiber außer dem folgenden keinen andern
Namen. Unter den «tollen Gesellen», die der Almosner Morel
1610 zur Rechenschaft ziehen und strafen sollte, weil sie nachts
mit Trommeln und ärgerlichem Geschrei in der Stadt herumgezogen

waren, befand sich - wohl kaum zur Freude seines Vaters -
ausgerechnet ein junger Brandenburger, ein Ratsherrensohn363.
1611 sollte der Burgermeister die Namen Verbutzter von einem
Knaben im Haus des Webers Ternio erfragen364. Dem Verbot zum
Trotz hatten «die von Neyruz» 1611 ein Märzenfeuer veranstaltet,
wofür der obgenannte Morel sie gestraft und damit Rechte der
Abtei Altenryf geritzt hatte, was noch ein Jahr später zu reden
gab365. 1619 mahnt der Rat den Venner der Neustadt, wo gestern
das Butzenwerk «gewaltig umgeloffen», mit einem «scharpfen
Zedel», die für Märzenfeuer und Butzenwerk Verantwortlichen

362 RM 78, 29. Dez. 1558; RM 79, 18. Jan. 1559.
3"RM 161, 26. Febr. 1610.
3'-4RM 162, l.Febr. 1611.
3«RM 163, 31. Jan. 1612.

108



vorzunehmen366. Wegen eines priesterfeindlichen Vorfalls beim
Butzenwerk kommt 1631 das Wirtshaus «Zum Hirtzen» ins Gerede367,

1665 bringt das Tabakrauchen das « Weiße Rößlein» bei der
Regierung in Verruf368, und 1713 wird die Goltgasse wegen ihres
Nachbarschaftsmahls eigens erwähnt369.

Wahrscheinlich kümmerte man sich zeitweise in den stadtfernen
Pfarreien der Alten Landschaft wenig um gewisse Verbote und
fühlte sich vor behördlicher Überwachung sicher, zu Unrecht, wie
sich gelegentlich herausstellte. Jedenfalls wurden Peter Baisinger und
ein Brügger, deren Wohnort der Schreiber verschweigt, 1616 wegen
ihrer Mitwirkung an einem Märzenfeuer empfindlich gebüßt370.
Und die Butzen, die 1619 in Gurmels haufenweise umgelaufen waren
und ein Märzenfeuer gezündet hatten, wurden angezeigt und vor
den Rat zitiert371. Hans Zuhi und Peter Krummen aus Bösingen wurden
1642 im Gefängnis unter Eid «ernsthaftig examiniert», mußten

wegen ihrer «Mummery in der heiden gstalt» um Verzeihung bitten,
Haftkosten und Bußen bezahlen, und auch ihre Mittäter, die andern

mutwilligen Hirsesammler, sollten eingesperrt werden372. Über
«radierende Jugend» hatte man sich 1707 im Senseoberland, in
Plaffeyen und Rechthalten zu beklagen373. Daß Märzenfeuer und
Hirsmontag völlig abgestellt seien, mußte 1717 vor allem «den teut-
schen Parochianen» wieder eingeprägt werden374, und 1720 teilte man
den «Wilden Männern» und den «Meyensingerinnen» aus der Alten
Landschaft mit, ihr Auftreten in der Stadt sei während des
Gottesdienstes unerwünscht375. In Sensebrück erlaubte der Wirt 1748 seinen
Gästen vorschriftswidrig Spiel und Tanz und wurde von seinem
Vorgesetzten, dem Zollner Montenach, bei der Regierung
verklagt376.

366 RM 170, 18. Hornung 1619.
36~RM 182, 17. Febr. 1631.
368 RM 216, 15. Jan. 1665.
,69RM 264, 7. Febr. 1713.
r"RM 167, 12. Hornung 1616.
,7|RM 170, 18. Hornung 1619.
372 RM 193, 20., 21. und 26. März 1642.
3"3RM 258, 11. Febr. 1707.
3"4RM268, 21. Jan. 1717.
375 RM 271, 26. April 1720.
376 RM 299, 13. Sept. 1748; Besatzungsbuch 15, fol. 208: Zollner war von

1746 bis 1754 Oberstleutnant Tobias von Montenach.

109



Mit Übertretungen in den Vogteien hatte die Regierung sich
selten zu befassen, damit wurden die Landvögte meistens allein
fertig. Doch 1655 legte sie selber den Riemenziehern in Plaffeyen
und in Galmis (Charmey in der Vogtei Korbers/Corbieres) das

Handwerk377. Aber Aufsehen erregte die Auseinandersetzung des

Landvogts von Korbers mit der Jugend von Galmis, die in der
Weihnachtszeit 1792 drei Tage nacheinander getanzt und dann

gegen ihre Bestrafung rebelliert hatte378.

Wie begründete die Regierung ihre Verbote? Daß sie es tat, war
keineswegs selbstverständlich. Im Vertrauen auf ihre Autorität von
Gottes Gnaden fand sie es selten nötig, sich zu rechtfertigen.
Doch im Kampf gegen die Fastnacht muß sie sich Rechenschaft
gegeben haben, daß die zeitweise Unterdrückung und erst recht
die endgültige Abschaffung von Bräuchen, die bis anhin unge-
scholten gefeiert werden durften und als feste Bestandteile des

Volkslebens galten, bei den Betroffenen, wenn nicht auf Widerstand,

so doch aufvölliges Unverständnis stoßen mußten. Eine so
einschneidende Neuerung den sonst gefügigen Untertanen zu
erklären, schien ein Gebot vorbeugender Staatsklugheit. Im
behördlichen Vorgehen lassen sich Entwicklungsstufen
unterscheiden.

Einmal bekehrt und auf den rechten Weg gestellt, übernahm der
Rat nach anfänglichem Zaudern Argumente und Vokabular der
geistlichen Obrigkeit, ohne deren Drängen er vielleicht nichts oder weniger

unternommen hätte. Der religiös-kirchlichen Beweisführung
liegt - wie schon bei Bischof von Saluzzo - die Überzeugung
zugrunde, das ganze Fastnachtstreiben sei uralt - heidnischen

Ursprungs und daher mit echt christlicher Lebensführung unvereinbar.
Am Aschermittwoch im Umzug den Ofen zu küssen und einen

Pflug mitzuführen, ist «ein unordentliches Wesen» und als «paga-
nismus» zu betrachten379. Fastnachtsschießen, Märzenfeuer und
das Tanzen ringsherum sind «als ein abgötisch ding» abzustellen380.

Tanzen und Schießen soll man «als ein unnütz ding» unterlassen

377 RM 206, 21. Aug. 1655.
378 RM 344, 4. Jan. und 9. Sept. 1793.
379 RM 119, 4. Febr. 1580.
38(1 RM 147, 1. März 1596.

110



und verbieten381. Das Blotzziehen ist wie das Butzenwerk «ein grob
unbescheiden Ding» und verstößt «wider die erbarkeit und billig-
keit»382. Fastnachtswesen, Butzenwerk und Märzenfeuer sind
«ärgerlich» (geben Ärgernis), und die Geistlichen beklagen und zeigen
an, «daß solches den alten heydnischen göttern zu eeren angestellt»
und ausgeheckt worden sei, darum sei «das ergerlich, unflätig,
unzüchtig grob wesen» unbedingt zu meiden und abzuschaffen383;
auch 1615 werden Butzenwerk und Märzenfeuer als «heidisch alt
wesen» gebrandmarkt384.

Dann verstummt das Verteufeln aus religiösen Bedenken, in
den Vordergrund tritt die sachlich berechtigte Sorge für Sicherheit,
Ruhe und Ordnung. Gelegentlich fließen in die Verbote sogar
Beschwichtigungen ein, Beteuerungen, man habe Verständnis für
Lebensfreude, immer verknüpft mit einem Aber. Die Obrigkeit
betont, sie habe nichts gegen das Tanzen an Hochzeiten, wenn es

mäßig und nicht während des Amtes geschehe385, eine «zimliche
recreation» sei zugelassen386, man wolle eine «ehrliche Freude
nicht verbieten»387, «der Jugendt den burgerlust ohne larven
nicht verhörten haben, doch kein muthwill und lauften»388. 1670
ist «ehrlich kurzweil» vom Spielverbot nicht betroffen389. Man
will «nicht darwider sein», wenn während einer achttägigen
Andacht «Verwandte ohne Excess» miteinander tanzen390, und
«ehrbarliche » Tänze tags sind ausdrücklich gestattet39'. 1692 werden

Tanzen und Ringlispringen nachts verboten, tags erlaubt,
«wenn kein ärgernis mitloufft»392.

Hauptfeind der öffentlichen Ordnung und der privaten Ruhe
war der nächtliche Teil der Straßenfastnacht. Maskenlaufen und
Mummenschanz, ausgelassen-lärmend, verursachten «vil Unordnung»,

auch Schelthändel und Tätlichkeiten393. Die «Burgerschaft»

wurde durch die «nächtliche Unruhe und Insolenz»,
durch das Hörnen, Heulen, Schreien und Johlen vor den Häusern

«ganz unrüwig gemacht». Man liest von Antastung der Personen

381 RM 149, 6. Febr. 1598. 388 RM 203, 25. Jan. 1652.
382 RM 150, 21. Jan. 1599. 3«9 RM 221, 1. Juli 1670.
383 RM 161, 9. Febr. 1610. 39° RM 229, 3. Febr. 1678.
384 RM 166, 7. März 1615. 391 RM 235, 6. April 1684.
383 RM 89, 19. März 1564. 392 RM 243, 5. Mai 1692.
386 RM 150, 21. Jan. 1599. 393 RM 162, 1. Febr. 1611.
387 RM 182, 17. Febr. 1631.

111



und Sachbeschädigungen, Läden und Bänke, die Fischbank der
Krämer wurden umgestürzt, Steine wurden geworfen, kurz: Der
Rat befürchtete, es könnten daraus Mord und Totschlag und
«andere übel entspringen», und verbot, um noch größere Ärgernisse

zu verhüten, immer wieder Butzenwerk und Maskeraden,
dazu den Landleuten die Märzenfeuer394. Im 18. Jahrhundert
ärgerte und sorgte sich die Obrigkeit überdies wegen der «über-
schwenklichen unkösten/frais exorbitants», welche die Bauern
angeblich für die Märzenfeuer und Hirsmontagsveranstaltungen
aufwendeten395.

Im ausgehenden 17. und im 18. Jahrhundert bemühte sich das

Patriziat, die Untertanen zur Ehrbarkeit zu erziehen und noch
gefügiger zu machen. Dazu benutzte die Obrigkeit auch die von
der innerkirchlichen Reformbewegung mächtig geförderte
Volksfrömmigkeit; daß sie damit vor allem den einfachen Leuten
die Lebensfreude vergällte, kümmerte sie nicht. Nun begründete
sie manche Verbote mix Naturereignissen, die sie - in gutem Glauben

- als Strafen Gottes hinstellte. So sollte man 1681, anstatt an
der Kilbi zu tanzen, in Anbetracht der Ärgernisse, die daraus

entstehen, wegen der großen Dürre Gott den Allmächtigen um
«ein bequemes Wetter anrufen»396, dann waren 1709 «die Strenge
des Wetters sowie die zu besorgende Teuerung» und das Vermeiden
von Gottes Zorn und Strafe zwingende Gründe, das Tanzen zu
verbieten397, und 1732 verbot der Rat das Tanzvergnügen zu Stadt
und Land vorsorglich, zur Verhütung der verdienten «Räch und
Straff Gottes»398. 1756 brachten wiederholte, in fast ganz Europa
und in den übrigen Weltteilen verspürte schreckliche Erdbeben,
die man nicht anders denn als Ausdruck des göttlichen Zorns
ansehen könne, die Gnädigen Herren und Oberen zur Überzeugung,

um «die gelegenheit zur sünden so vihl möglich zu entfernen

und hiemit die göttliche Gerechtigkeit zu besänftigen», sei es

angezeigt, das Maskieren sowie heimliches und öffentliches Tanzen,

sogar an Hochzeiten und andern «extra festivitäten», bis zum

394 RM 170, 19. Hornung 1619; RM 175, 9. Jan. 1624; RM 177, 23. Jan. und
18. Febr. 1626; RM 201, 17. Febr. 1650.

393 Mandatenbuch 6, fol. 369, Mandat vom 1. März 1726.
396 RM 232, 26. Aug. 1681.
397 RM 260, 11. April 1709.
398 RM 283, 31. Juli 1732.

112



Sankt-Johanns-Tag gänzlich zu verbieten399. Da es Gott dem
Allmächtigen gefallen hatte, «unsere villfältige missethaten mit
einer so ausserordentlichen trockenen Witterung zu bestrafen»,
wurde 1762 «in der gantzen Haubtstatt... Ringspringen und
Ringtänze» bis Ende September verboten, um mit dieser
gottgefälligen Buße «denselben anzuflehen, die fruchten der Erden mit
einer nassen und fruchtbaren Witterung zu besegnen. Fiat volun-
tas Dei»400. Gerechterweise muß hier gesagt werden, daß die
Obrigkeit nicht nur um Vorteile bettelte, sondern auch Dankandachten

veranstaltete, so 1682 für die Fruchtbarkeit dieses
Jahres401 und 1756 «einen Bettag zur schuldigen Dancksagung, daß
bei allenthalben verspührten hefftigen Erdbeben das Land von
allem unglück durch Gottes Gnaden ist bewahrt worden»402.

Ein stichhaltiger Grund war immer die Gottesgeißel Pest.

Lange bevor Bakterien, Kokken, Spirochäten und Viren als Erreger

übertragbarer Krankheiten entdeckt waren, wußten manche,
ahnten viele, wie die Ansteckung vor sich geht. Schon im Altertum

war bekannt, daß häufige und intensive Kontakte wesentlich
zur Ausbreitung einer Epidemie beitragen können. Menschenansammlungen

zu verhindern, war die einfachste und billigste
vorbeugende Maßnahme, zu der auch die freiburgische Obrigkeit
oftmals greifen mußte, und jedesmal war es ein zwingender
Grund, öffentliche Volksbelustigungen zu untersagen.

Mit epidemischen Krankheiten hatte sich der Rat häufig zu
befassen, mit mancherlei menschlichen, auch mit tierischen, wie
Rinder- und Pferdeseuchen und Hundetollwut. Schwer zu sagen,
ob und wie sie im einzelnen die Verbote von Lustbarkeiten
beeinflußten. Tatsache ist hingegen, daß viele Verbote diktiert
wurden von der Angst vor einer der bösartigsten menschlichen
Seuchen, der Pest. Ausdrücklich gesagt wird dies selten, doch läßt
sich der Kausalzusammenhang erraten oder doch vermuten,
wenn das schreckliche Übel gleichentags oder am Vortag an der
Ratssitzung viel zu reden und zu ratschlagen gab.

399

400
RM 307, 12. Jan. 1756.
RM 313, 8. Juni 1762.

4.11 RM 233, 13. Nov. 1682.
4.12 RM 307, 29. Jan. 1756.

113



Um die damalige Situation zu vergegenwärtigen, ein Wort zur Pest. In einer
europäischen Pandemie hatte der Schwarze Tod in den Jahren zwischen 1347
und 1360 Millionen von Menschen dahingerafft und schlug in mehreren Wellen
die gleichen Völker nochmals im 16., 17. und 18. Jahrhundert403.

Erreger ist das für Nagetiere und Menschen patbogene Pestbakterium. Auf
den Menschen wird es übertragen durch Rattenbisse und Stiche von Ratten-
flöhen, aber durch die Atemluft auch von Mensch zu Mensch. Die Krankheit
kann in zwei Formen auftreten: bei der Ansteckung über die Haut als Beulenpest,
lokalisiert in den Lymphknoten der Achselhöhlen, der Leistenbeugen und der
Haut. Die Lungenpest ist entweder Komplikation und Endstadium einer Beulenpest

oder von Anfang an eine Lungenentzündung infolge Übertragung der
Erreger mit der Atemluft404. Die Krankheit ist höchst ansteckend, verläuft
dramatisch mit hohem Fieber und raschem Kräftezerfall, sie endete damals -
ohne Impfung und wirksame Heilmittel - nach wenigen Tagen meistens
tödlich. Ein Massensterben mit katastrophalen Auswirkungen für Familien, ganze
Verwandtschaften, für alle Stände und Gemeinschaften, war die Folge der
großen Epidemien405.

Begreiflich, daß nicht nur Krankheits- und Todesfälle am Ort
und in der Nachbarschaft ängstliche Leute in Panik versetzten,
sondern schon Gerüchte von weither die Behörden mit Besorgnis
erfüllten und zum Handeln zwangen, zu vorbeugenden und
organisatorischen sanitätspolizeilichen Maßnahmen, und dazu gehörten

schon immer auch Verbote. Unter den Städten der Eidgenossenschaft

entwickelte sich ein Nachrichtendienst, mit dem sie

einander auf dem laufenden hielten über Pestfälle bei ihnen, in
der Nachbarschaft und im Ausland, auch über eigene und fremde
Maßnahmen, die für Handel und Verkehr von Bedeutung waren,
über Personenkontrollen, Passier- und Gesundheitsscheine und
Handelssperren. Der Ratsschreiber vermerkt aus Bern,
Solothurn, Basel, Zürich und Genf eingegangene Nachrichten über
Anfluten und Verebben der Pest in Deutschland, Österreich,
Italien und Frankreich, sogar in Rußland und Albanien, oft waren
es wahre Hiobsbotschaften, welche die Verbotspraxis des Rates

nachhaltig beeinflußten.
In den Ratsmanualen kommt die Pest während der untersuchten

Zeitspanne unter mancherlei Bezeichnungen406 rund 160mal

403 Schweizer Lexikon (wie Anm. 3), Bd. 5, Sp. 1504.
404 A. von Domarus, Grundriss der Inneren Medizin, Berlin 1937, S. 99.
405 Antoinette Stettler, Der ärztliche Pestbegriff in historischer Sicht. Bericht

über das Pestkolloquium II des Historischen Seminars Basel und des
Medizinhistorischen Instituts der Universität Zürich am 3. Juni 1978.

406 Pestilenz, Pestilenzgefahr, pestilenzische Sucht, leidige Sucht, böse Sucht,
Bresten, Brestensgefahr, Infection, Contagion.

114



zur Sprache. Notiert sind in erster Linie die eigenen Fälle, nicht
immer mit Ortsangaben, Personennamen werden selten genannt.
Statistische Angaben sucht man vergebens, doch besteht kein
Zweifel, daß mehr oder weniger das ganze Kantonsgebiet
heimgesucht wurde. Eigentliche Schübe stellt man fest in den Jahren
1564 bis 1578, 1582 bis 1597 und besonders schwer in den Jahren
zwischen 1612 und 1629 mit dem Höhepunkt um 1616; hier sei

an die Affäre Morel erinnert407.
Verbote während einer Pestepidemie bedurften keiner besonderen

Erklärung. So oft und so ernsthaft wie die Seuche im Rat
verhandelt wurde, so selten erscheint sie in Verboten gegen
Lustbarkeiten als Begründung. 1582 beschlossen der Große und der
Kleine Rat «wegen des sterblichen pestilentzischen Louffs» eine
15 Artikel umfassende Pestordnung, die bei späteren Epidemien
immer wieder als Richtschnur für das behördliche Verhalten in
Kraft gesetzt wurde. Sie untersagte an erster Stelle «alle Fase-

nachtspil, mäler, butzenwerck und däntz»408. 1670 «grassierte
hinter Bern und andern Orten die Contagion», weshalb der Rat
die Untertanen von Plaffeyen vor ihrer Wallfahrt nach Einsiedeln
mahnte, den Weg durch dieses Gebiet zu meiden. Die Wallfahrt
dorthin wurde 1720 zusammen mit den Tanzanlässen «wegen
dieser betrübten und gefährlichen Zeiten» und in Anbetracht der
zu Marseille und in der Provence «anhaltenden und zunehmenden

Contagion» für die letzten vier Monate «völlig verboten»409,
und, weil die Seuche näherrückte, dehnte der Rat am Jahresende
das Verbot auf das ganze Jahr 1721 aus und schloß auch das

Maskenlaufen darin ein410.

Viele Verbote von Lustbarkeiten stehen im Verdacht, volks-
und lustfeindliche Schikanen gewesen zu sein. Die in Pestzeiten
erlassenen jedoch waren auch aus heutiger Sicht vernünftige,
notwendige und zweckmäßige Vorbeugemaßnahmen im Interesse

der Volksgesundheit. Gewissen Volkskreisen scheinen sie

allerdings erst Eindruck gemacht zu haben, wenn der Tod am Ort

407 Die zahlreichen und ausführlichen Belege zur Pest finden sich in den
Ratsmanualen 90 bis 271.

408 RM 123, 22. Jan. 1582.
409 RM 221, 10. Juni 1670; RM 271, 2., 10. und 27. Sept. 1720.
41,1 RM 271, 30. Dez. 1720.

115



selbst schon Opfer gefordert hatte, unentwegte Fastnachtsnarren
ließen sich weder vom Zettel unter der Linde noch vom
gespenstischen Anblick der Maronen411, die täglich einige Särge auf den
Friedhof zu tragen hatten, zu Hause anketten.

Gleichzeitig oder abwechselnd mit der Pest gaben oftmals
innen- und außenpolitische Ereignisse, eng miteinander verflochten,
Anlaß zu Verboten. Auch sie sind meistens nur aus dem
Zusammentreffen in den Protokollen als Ursachen oder Mitursachen
von Verboten erkennbar. Die konfessionellen Auseinandersetzungen

in der Schweiz, gehässig, mehrmals blutig ausgetragen,
verschlimmert durch die Schutz- und Trutzbündnisse einzelner
Stände mit unter sich verfeindeten ausländischen Mächten, schufen

nach der Reformation in der Schweiz ein Klima dauernder
Unrast und Unsicherheit. Freiburg fühlte sich eingeengt und
bedroht von Bern, das alles daran setzte, den neuen Glauben auch
in den gemeinen Vogteien einzuführen, sich mit Savoyen und
Frankreich anlegte und so mehrmals Konflikte heraufbeschwor,
die im Kriegsfall auch die Nachbarrepublik in Mitleidenschaft
gezogen hätten. Nach 1536 hatte Freiburg den Durchmarsch
bernischer Truppen durch seine Exklaven im Broyetal zu dulden;
von bernischem Hoheitsgebiet ringsum eingeschlossen, war es

der reformierten Übermacht strategisch ausgeliefert412.
In den Protokollen kommt die Besorgnis der Obrigkeit zum

Ausdruck in Wendungen wie: «Berner gewonter uffrur, Savoi-
scher Krieg, besorgte untrüw, Kriegsfürsehung, gefarliche Kriegs-
löuff, bernische unruw, nachbarliche unruw, böse zytungen
(Nachrichten), gefährliche löuffen und Kriegszyten»413. Solche
Zeitumstände erforderten Wachsamkeit und Wehrbereitschaft
und waren nicht dazu angetan, die Dienstpflichtigen unbekümmert

feiern zu lassen, zumal die eigene Bevölkerung nicht immer
zufrieden und zum Festen aufgelegt war.

4,1 Von der Stadt angestellte, durch Gesichtsmaske und vorgeschriebene
Verkleidung kenntlich gemachte und geschützte Leichenträger in Pestzeiten.

412 Gaston Castella (wie Anm. 4), S. 298-326, 371-397.
4>3 RM 151, 25. Mai, 4. Sept. und 21. Dez. 1600; RM 162, 23. und 28. Febr.

1611; RM 164, 4. Nov. und 30. Dez. 1613; RM 165, 14. Jan., 10. April und
18. Juni 1614; RM 197, 19. Jan. 1646.

116



1635/36 herrschte Aufruhr in der Landschaft Jaun, die sich
trotzig, aber erfolglos für altverbriefte Rechte wehrte414. Um 1653
wühlte der Bauernkrieg ennet der Aare auch die freiburgische
Landbevölkerung auf. Nicht alle zum Schutz der Grenze und
allenfalls zur Unterstützung der bernischen Regierung in Sensebrück

stationierten Welschfreiburger Milizen waren gleicher
Meinung wie ihre patrizischen Offiziere, eine Meuterei konnte im
Keim erstickt werden415. Unruhen auch in den Neuen Landschaften.

Man liest von «Rebellion» in den Vogteien Greyerz, Murten,
Remund (Romont) und in Galmis (Charmey)416. Aus den
Glaubenskriegen, 1656/57 dem Ersten, 1712 dem Zweiten
Villmergerkrieg, hielt sich Freiburg wohlweislich neutral heraus, erlebte
aber dennoch kritische Zeiten417.

Glaubt man dem Ratsschreiber, so verfolgten die Freiburger-
zumindest die regierende Oberschicht - den Angriff der Türken
gegen Österreich mit leidenschaftlicher Anteilnahme, 1663
befahl der Rat eine «Andacht für den Römischen Kayßer wider den
Erbfeind und Türkischen bluthundt» und stellte jegliches Tanzen
ab; statt dessen solle man Gott bitten, «seinen gerechten Zorn zu
gestillen» und «das periclitierende418 Römische Rych und übrige
Christenheit von der Türkischen Tyranny zu erledigen»; 1667
eine Andacht für die belagerte Stadt Candia419. Auf Befehl des

Rates mußten 1683 im ganzen Kanton der kaiserliche Sieg und
die Entsetzung Wiens, 1686 die Niederlage der Türken und die
Einnahme der Stadt Ofen (Budapest) mit Amt, Prozession,
Te Deum und Kanonenschüssen gefeiert werden420, und 1716
wurde in der Stadtkirche eine achttägige Andacht mit Aussetzung
des Allerheiligsten durchgeführt «zur besegnung der christlichen

414 RM 187,12. Dez. 1635 und 15. Jan. 1636; Gaston Castella (wie Anm. 4),
S. 408.

413 RM 204, 24. März, 22. und 23. Mai, 2. und 5. Juni 1653.
416 RM 204, 27. und 29. März, 18. April 1653; RM 205, 12., 13., 16., 17. und

27. Nov. 1654; RM 206, 16. Juni 1655.
417 Gaston Castella (wie Anm. 4), S. 383-386; Richard Feller, Geschichte

Berns, Bd. 3, S. 23 ff. und S. 241-298.
418 Weis (wie Anm. 63), S. 741 pericliter: in Gefahr, dem Untergang

entgegengehen.
419 RM 214,13. Sept. und 22. Nov. 1663; RM 218,19. Aug. 1667. Candia hieß

damals die Stadt Heraklion auf Kreta.
4211 RM 234, 27. Sept. 1683; RM 237, 16. Sept. 1686.

117



Waffen wider den allgemeinen Erbfeind und bewahrung unnse-
res liebwährten Vatterlandts vor allen Ungemachten»421.

Ein Mißerfolg des Christenheeres hätte in Freiburg
höchstwahrscheinlich Staatstrauer und die unbarmherzige Unterdrük-
kung der letzten noch geduldeten Lustbarkeiten nach sich gezogen.

Nichts erlaubt den Schluß, der Triumph des Abendlandes
habe den Rat auf den Gedanken gebracht, er könnte die Zügel für
einmal etwas lockern und dem Volk erlauben, sich ausnahmsweise

wieder einmal auf weltliche Art zu freuen und zu vergnügen.

Und so machten die Vergnügungshungrigen wie alle andern
vom Patrizierregime Unterdrückten und Enttäuschten weiterhin
die Faust im Sack. Sicher erhofften auch sie sich von den
Protestbewegungen um 1780, für welche die Namen Peter Binno von
Rechthalten und Pierre-Nicolas Chenaux von La Tour-de-Treme
stehen422, mit mehr persönlicher Freiheit ein wenig Spielraum
für die früher selbstverständlichen Äußerungen natürlicher
Lebensfreude. In den Abschnitten über Kirchweihen und Tanzen
ist angedeutet, wie bitter sie von den unnachgiebigen Gnädigen
Herren enttäuscht wurden.

Zehn Jahre nach der Niederschlagung des Chenauxhandels
fand sich der Rat durch neue politische Ereignisse berechtigt,
die Schraube noch stärker anzuziehen. Nach der Eroberung des

Fürstbistums Basel durch französische Revolutionsarmeen stellte
Freiburg 1792 bei der eidgenössischen Grenzbesetzung zum
Schutz der Stadt Basel ein 100 Mann starkes Kontingent423: für
den Rat Grund genug, den Daheimgebliebenen das Tanzen und
alle Lustbarkeiten streng zu untersagen424. Letzter politischer
Grund, alle Lustbarkeiten und damit auch die Fastnacht zu
verhindern, war zu Anfang 1798 der sich abzeichnende Untergang
der Patrizierherrschaft425.

421 RM 267, 5. Aug. 1716.
422 Max de Diesbach, La chronique scandaleuse des miseres qui ont agile la magis-

trature, la Bourgeoisie, les Terres Anciennes et la majeure partie des baillages du Canton
de Fribourg en 1781 et 1782, par Frangois-Ignace de Castella, in: ASHF 6

(1899), S. 397; Andrey und Michaud (wie Anm. 89), S. 756-762.
423 Gaston Castella (wie Anm. 4), S. 401.
424 RM 343, 29. Nov. 1792.
423 RM 349, 9. Jan. 1798.

118



Neben den besprochenen, mehr oder weniger eindeutig begründeten

Verboten trifft man solche an, deren Veranlassung der
Schreiber als bekannt voraussetzt und darum nur formelhaft andeutet.

Was genau gemeint war, erfährt man aus Nebensätzen oder
benachbarten Protokollstellen. Die «schwierigen Zeiten», die 1667 das

Verbot des Verbutzens und der Mummereien rechtfertigen, waren
durch die Pestilenz zu Stadt und Land verursacht426. Tanzen und
Springen wurden 1706 gänzlich verboten «uß guten und erheblichen

bedenckhen», absonderlich wegen der großen Trockenheit, «eine
augenscheinliche straff Gottes»427. Wenn 1708 die Märzenfeuer
verboten wurden, weil die Hochwachten im Freiburg- und Bernbiet

besetzt und alarmbereit waren, dann sind unter «so bekandten

Conjunkturen» Kriegsgefahren zu verstehen428. Hinter den «allerhand

guten bedencken», die 1717 - wieder einmal - das völlige
Abstellen der Märzenfeuer und des Hirsmontags veranlaßten, kann
sich nur die bekannte grundsätzliche Ablehnung dieser Volksbräuche

verstecken429. Die «betrübten und gefährlichen Zeiten», derentwegen

1720 Tanz und Maskeraden völlig verboten und «Ihre Fürstlichen

Gnaden Herren Bischoff» angehalten wurden, den Pfarrherren

zu befehlen, sie sollten Andachten anstellen und Bußfertigkeit
predigen, «damit Gott der Allmächtige durch sein grundtlosen
Barmhertzigkeit unsers geliebte Vatterland von dieser grassierenden

Contagion immerdar Gnädigst befreyen wolle» - das waren
Pestepidemien, die aus Marseille und Zürich gemeldet worden
waren430. Die «Beherzigung der wirklichen düstern und gefährlichen
Zeitumstände» bewogdie Obrigkeit 1798 ein allerletztes Mal, ausnahmslos

alle Lustbarkeiten zu verbieten431.

Wie reagierte die Bevölkerung aufdie Verbote? Unabhängig vom politischen

System - gleich ob Absolutismus oder Demokratie - freut
und verärgert jedes Gesetz zugleich. Mit jedem sind manche
einverstanden, andere kommen sich benachteiligt und ungerecht
behandelt vor. Verbote, die ausgelassene Belustigungen in die

426 RM 218, 9. Febr. 1667.
427 RM 257, 22. Aug. 1706.
428 RM 259, 13. Febr. 1708.
429 RM 268, 21. Jan. 1717.
430 RM 271, 2. und 10. Sept., 26. Okt. und 30. Dez. 1720.
431 RM 349, 9. Jan. 1798.

119



Schranken weisen und Mißbräuche verhüten sollten, wurden
sicher begrüßt von den Geistlichen, den Frommen, den
Verantwortungsbewußten und allgemein von den älteren Jahrgängen, die
zu allen Zeiten ein Anrecht auf ungestörte Nachtruhe zu haben

vermeinen; von den meisten Jungen, von allen unbekümmert
Festfreudigen, besonders von allen Fastnachtsnarren wurden sie als

lästige Fesseln verflucht, eine Binsenwahrheit, die keines
Quellennachweises bedarf. Doch mehr als passiver Widerstand war nicht
möglich. Die wagemutig Unentwegten verlegten das Treiben, das

sie nicht lassen konnten, in den Untergrund und vergnügten sich
heimlich. Aus den Ratsmanualen zu schließen, drangen keine
Äußerungen von Unmut oder offener Auflehnung zu den Gnädigen

Herren. Dennoch verraten mehrere protokollierte Vorkommnisse

ungewollt die Mißstimmung, welche die strenge Verbotspraxis
im Volke erzeugte. Die einzige Möglichkeit, dagegen unerkannt

und straflos zu protestieren, bot die fastnächtliche Narrenfreiheit
hinter Gesichtsmasken und phantastischen Vermummungen. Von
diesem Sicherheitsventil machten die Städter zum großen Ärger der

verspotteten Gewalthaber mit nächtlichem Lärmen, Singen und
Johlen um so ausgiebiger Gebrauch, je mehr sie sich durchs Jahr
hindurch ducken mußten.

Im Schutz ihrer Vermummung griffen Nachtbuben im Jahre
1611 Patrizier an, die sie nachts zur Ruhe gewiesen hatten, schlugen

und jagten sie, so daß sie sich ihrer mit der blanken Waffe
erwehren mußten432. Als Protestaktionen gegen die Obrigkeit lassen

sich auch verstehen die 1624 gemeldeten Aggressionen und
Vandalenakte, die Steinwürfe, die Tätlichkeiten, das Umstürzen
von Läden und Bänken433, aber auch der Vorfall im «Hirtzen»
1631 «wider die priesterschaft»434, deren Einfluß auf die weltlichen

Behörden kein Geheimnis war. Zeitweise gebärdeten sich
die Verbutzten so feindselig und gewalttätig, daß die Obrigkeit
Mord und Totschlag und andere Übel befürchten mußte435. Als
der Zollner zu Sensebrück436 den Wirtschaftspächter, der Gäste
den größten Teil der Nacht spielen und tanzen ließ, kraft seines

432 RM 162, 1. Febr. 1611. 433 RM 177, 18. Febr. 1626.
433 RM 175, 9. Jan. 1624. « Siehe Anm. 375.
434 RM 182, 17. Febr. 1631.

120



Amtes zur Ordnung wies, wurde er von diesem beschimpft und
tätlich angegriffen437.

Die schlimmste Widersetzlichkeit - eine kollektive - leistete
sich 1793 «die Jugend» in Galmis (Charmey). Sie hatte sich
«erfrecht», das Tanzverbot ausgerechnet in der heiligen Weihnachtszeit

zu übertreten, dazu an drei aufeinander folgenden Tagen, und
war so kühn, dem Regierungsstatthalter in Korbers (Corbieres)

438, der sie strafen mußte, zu trotzen. Als dieser, wie üblich, ihr
Bußengeld vorsorglich durch Pfändungen sicherzustellen
versuchte, weigerten sie sich hartnäckig, Pfänder herauszugeben und

zogen es vor, «am leib bestraffet zu werden»439, womit wohl
Gefangenschaft gemeint war. Seit dem Chenauxhandel hatte die
französische Freiheitsidee die rebellische Stimmung im Greyerzerland

neu angefacht. Bei einer Gefangennahme der gesamten
tanzlustigen Jugend wäre im selbstbewußten Bergdorf eine
Revolte ausgebrochen, die höchst wahrscheinlich sofort auf andere
Pfarreien übergegriffen hätte. Auf diese Kraftprobe haben Vogt
und Regierung sich nicht eingelassen; die Ratsprotokolle geben
keine Auskunft, wie die Affäre erledigt wurde.

Das Beispiel bestätigt die bei der Besprechung der Kirchweihen

und der Tanzanlässe gemachte Feststellung, daß vor allem die
ausführenden Organe die Unzufriedenheit der Bevölkerung zu

spüren bekamen.

Wie wirksam waren die Verbote Die Frage ist nicht in einem Satz zu
beantworten. Eine Erfolgsstatistik fehlt, und die Ratsmanuale
wurden nicht so geführt, daß man eine solche nachträglich erstellen

könnte. Immerhin bieten sie Anhaltspunkte, die eine grobe
Schätzung sowohl der Erfolgsaussichten wie der wahrscheinlichen
Fehlschläge erlauben.

Am meisten Aussicht, willig befolgt zu werden, hatten vermutlich

jene Verordnungen, die überzeugend begründet und für eine
kurze Dauer erlassen wurden, z.B. für eine achttägige Andacht oder

437 RM 299, 13. Sept. 1748.
438 Laut Alfred Weitzel, Repertoiregeneral desfamilles dont les membres ont occupe

desfonctions baillivales, in: ASHF 10 (1915), S. 461, war dort von 1791 bis 1796
Pierre-Nicolas de Chollet Landvogt.

439 RM 344, 9. Sept. 1793.

121



die Fronleichnamsoktav440, während eines religiösen Jubiläums441,
oder wenn kriegerische Auseinandersetzungen in der Nachbarschaft

zu befürchten, die Hochwachten (Signale) bemannt waren
und ein anderes Feuer im Freien falschen Alarm ausgelöst hätte442.

Als sofort und dauernd durchgeführt, ist man versucht, auch
jene Verbote zu vermuten, die in den Protokollen nur ein- oder
zweimal vorkommen, doch zuverlässig oder gar zwingend ist
dieser Schluß keineswegs, Vergnügungen können auch ohne
Gegnerschaft der Behörden aus der Mode kommen, Bräuche aus
manchen andern Ursachen aussterben. Immerhin: Den
reigentanzenden Mädchen, die für das Austeilen von Blumen eine Buße

von 3 Pfund zu gewärtigen hatten, ist zuzutrauen, daß sie sich
durch ein einziges Verbot einschüchtern ließen443. Den Wilden
Männern und den Maisängerinnen sollte es nicht schwergefallen
sein, sich bei ihren Auftritten in der Stadt an die vorgeschriebenen

Zeiten außerhalb des Gottesdienstes zu halten444.

Hingegen ist nicht anzunehmen, die Vornehmen und Reichen
hätten sich vorschreiben lassen, an ihren Bällen kein «Zuckerwerk»

aufzustellen445. Nur zweimal wird auch das Stubetengehen
verboten446. Das Wort ist mehrdeutig; ob der Rat den Abendsitz
oder den Kiltgang aufs Korn nehmen wollte, spielt unter diesem

Gesichtspunkt keine Rolle, beides war so tief verwurzelt, daß
dagegen nicht aufzukommen war. Das feierabendliche Treffen
von Nachbarn, wo Frauen und Männer, jung und alt, sich bei
Handarbeiten, Gesprächen und Gesang gemütlich unterhielten,
ließ man sich gewiß nicht nehmen. Vom Kiltgang, durchwegs in
nächtlicher Heimlichkeit ausgeübt, erfuhren Behördemitglieder
nur ausnahmsweise. Er war auf dem Lande eine der wenigen
Möglichkeiten, einander näher kennen zu lernen und auf eigene
Faust, ohne Einmischung der oft egoistisch berechnenden Alten,
eine Ehe anzubahnen. Die bäuerliche Sitte entsprach einem

44URM 229, 3. Febr. 1678; RM 270, 7. Juni 1719.
441 RM 203, 25. Jan. 1652; RM 241, 16. Jan. 1690; RM 258, 4. Jan. 1707.
442 RM 250, 25. Febr. 1699; RM 259, 13. Febr. 1708; RM 263, 18. April und

17. Aug. 1712.
443 RM 154, 30. Jan. 1603.
444 RM 271, 26. Aug. 1720.
443 RM 221, 7. Jan. 1670; RM 229,2. Febr. 1678.
446 RM 233, 10. Nov. 1682; RM 234, 10. Dez. 1686.

122



Bedürfnis der Jungen und war nicht auszurotten, das steht auch
ohne amtliche Bestätigung fest. Daß Mißbräuche vorkamen, wird
nicht bestritten. Ähnliches gilt vom Ringen447; ohne nähere
Angaben bleibt offen, ob Freistilringen oder Schwingen untersagt
werden sollte, jedenfalls lebten beide Sportarten weiter. Mit der
Verurteilung des Walzers448 machte sich der Rat nur einmal zum
Gespött der Aufgeklärten, weil der überaus beliebte Paartanz
schon vor 1789 in ganz Europa Triumphe feierte449.

Was aber bewirkten die strengen und unbefristeten Verbote?
Gemeint sind jene, welche die volkstümlichen Reihentänze im
Freien und die Gesellschaftstänze in den Salons und Sälen
vorübergehend abstellten oder zeitlich beschänkten, und schließlich
die strengsten, welche die Fastnachtsbräuche «in alle Ewigkeit
abschaffen», also ausrotten wollten. Als Regel kann gelten: Ein
Verbot, das sofort und dauernd von allen eingehalten wird, bedarf
keines weiteren, dagegen spricht jede Wiederholung für den
Mißerfolg der vorangegangenen. Wiederholungen sind zumeist die
Antwort auf Ungehorsam und Rückfälle, sie können aber auch
warnen und vorsorglich-verhütend daran erinnern, daß der früher

bekanntgemachte Wille der Obrigkeit weiterhin gilt.
Wiederholungen beweisen gemeinhin, daß die früheren Verbote nur
kurz- oder mittelfristig befolgt wurden. Doch lehrt die Erfahrung,
daß das Wiederholen, wenn es hartnäckig und lange genug geübt
wird, zumal wenn andere Einflüsse im gleichen Sinne wirken,
zuletzt doch den gewünschten Erfolg herbeiführen kann.

Konkret stellt sich hier die Frage: Wie groß waren die Zeitabstände

zwischen den einzelnen Verboten? Antwort gibt uns die
Liste der Jahre, in denen Verbote - wenigstens einmal, gelegentlich

mehrmals - protokolliert sind. Dabei ist zu unterscheiden
zwischen Tanzverboten und Verboten der Fastnachtsbräuche,
denn die Obrigkeit verfolgte mit ihnen verschiedene Ziele.
Gegen das Tanzen an sich und in Ehren hatte sie nichts
einzuwenden, ihr mißfielen nur Mißbräuche, Anlässe zu unpassenden
Zeiten und gewisse Tanzarten. Im Gegensatz dazu war sie

beherrscht von grundsätzlichen Vorurteilen gegen die Fastnachtsbräuche,

diese waren ihr verhaßt, ein Greuel.

447 RM 234, 5. Nov. 1683. 449 de Capitani (wie Anm. 91), S. 84.
448 RM 340, 17. Dez. 1789.

123



Tanzverbote

im 16. Jahrhundert: 1524, 1564, 1582, 1596, 1598;
im 17. Jahrhundert: 1613, 1642, 1657, 1660, 1663, 1669, 1670,

1673, 1676, 1678, 1681, 1683, 1684, 1687,
1691, 1692;

im 18. Jahrhundert: 1706, 1707, 1709, 1710, 1712, 1713, 1714,
1719, 1720, 1728, 1729, 1730, 1732, 1733,
1737, 1740, 1750, 1756, 1762, 1772, 1773,
1774, 1776, 1789, 1791, 1792, 1793, 1795,
1798.

Verbote der Fastnachtsbräuche

im 16. Jahrhundert: 1543, 1580, 1582, 1596, 1598, 1599;
im 17. Jahrhundert: 1603, 1610, 1611, 1612, 1615, 1616, 1617,

1619, 1623, 1626, 1631, 1633, 1642, 1643,
1646, 1647, 1650, 1652, 1658, 1667, 1669,
1681, 1684, 1690, 1692, 1699;

im 18. Jahrhundert: 1707, 1708, 1710, 1712, 1713, 1714, 1716,
1717, 1719, 1720, 1726, 1728, 1743, 1750,
1756, 1798.

In der Graphik auf Seite 125 ist die Anzahl der Verbote für beide
Arten durch die Höhe der Säulen dargestellt, nicht für jedes Jahr
einzeln, sondern nach Jahrzehnten zusammengefaßt450. Man
beachte, wie selten sich die Behörden zwischen 1728 und 1798 mit
den Fastnachtsbräuchen beschäftigen mußten: 1743 zum letzten
Mal mit den Märzenfeuern, 1750 und 1798 nochmals mit dem
Maskenlaufen. Klar ist jedoch, daß 1798 mit der Formel «alle
öffentlichen und erschallenden Lustbarkeiten» auch den
Fastnachtsbräuchen insgesamt das Urteil gesprochen wurde.

Über die Wirksamkeit der Verbote, gemessen an deren
Wiederholungen, ist mir ein einziger amtlicher Kommentar bekannt.

430 Zwei Verbote sind nicht den Ratsmanualen - dort fehlen sie -, sondern
andern Quellen entnommen. Das Verbot der Maskeraden von 1728 ist in der
Seckelmeisterrechnung (SMR) Nr. 523 unter den Ausgaben für die Fußboten

genannt, das Verbot der Märzenfeuer im Jahr 1743 in der SMR Nr. 538, S. 46,
beim Schreiberlohn für den Substituten erwähnt und im Mandatenbuch 7

f. 21 llv im Wortlaut eingetragen.

124



Verbote: Tanzen und Fastnachtsbräuche

Tanzen Allgemein oder bestimmte Tanzarten
Bräuche Butzenwerk, Märzenfeuer. Hirsmontag. Umzüge Fastnachtsspiele. Schießen; einzeln oder zusammengefaßt

LJ Tanzen Verbote

I Fastnachtsbräuche Verbote

16 Jahrhundert

£L &
1500 1570 1580

17 Jahrhundert

1f rüw 7°
17001670 16801600 1610 1620 1630 1640 1650 1660

9~M 18 Jahrhundert
8
7

1:.iNJ 1-
t-n o

fU-f%—n 3 a r>
1720 1730 1740 1770 1780

f^ranhtk hipinrirh Rn^rhunn 1QQ4



Er findet sich im Generalmandat, das 1743 den Märzenfeuern
den Todesstoß versetzte451. Es hat folgenden Inhalt:

Schultheiß und Rat stellen fest, sie hätten vor geraumer Zeit die
sogenannten März- oder Fastnachtsfeuer gänzlich aufgehoben und verboten.
Dessen ungeachtet müßten sie mit besonderem Mißfallen vernehmen,
daß man seit einigen Jahren her beginne, darwider zu handeln, ohne daß
die Fehlbaren durch die, denen es von Amtes wegen zukomme - das

waren die Venner und Landvögte - gebüßt würden, dies unter dem
Vorwand, es seien nur Kinder, die solches getan hätten. Darum sei es in
Erfrischung der früheren Mandate ihr Wille, daß die Märzenfeuerfür ein
und alle Mal abgestellt und verboten seien. Jeder Fehlbare sei mit einer Buße
von 100 Pfund zu bestrafen, je nach Größe des «Verbrechens» würden
auch Leibesstrafen in Betracht gezogen. Die Eltern seien für ihre Kinder,
die Hausmeister für ihre Dienstboten, die Gemeinden für ihre Einwohner

verantwortlich. An ihnen sei es, ein wachsames Auge zu haben,
besonders zu dieser Zeit, da die Wachtfeuer alarmbereit seien. Sonst könnte
es leicht geschehen, daß ein Märzenfeuer mißverstanden und
das Anzünden aller Signale (Hochwachten) in Gang setzen würde,
wodurch unbedacht und unnötigerweise ein allgemeines Kriegsgeschrei
entstünde.

Bei näherem Zusehen ist an diesem scheinbar routinemäßiggewöhnlichen

Mandat dreierlei bemerkenswert. Im Gegensatz zu
den frühen Verboten kommt es ohne moralische Verurteilung aus
und überzeugt durch die streng sachliche Begründung. Dann
entlarvt es, ohne jemand beim Namen zu nennen, den Hinweis
auf die Kinder als Ausrede, die es nur vorsichtig verklausuliert
widerlegt. Wäre nämlich die früher bei allen Altersstufen beliebte
Volksbelustigung in der Tat zum bloßen Kinderspiel verkommen,
hätte die Obrigkeit neben den Eltern nicht auch noch Dienstboten

und Einwohnern, also Jugendlichen und Erwachsenen,
Bußen androhen müssen. Von den Vennern wissen wir, daß sie nach
1790 im Rat Zweifel über Berechtigung und Zweckmäßigkeit der

strengen Tanzverbote zu äußern wagten. Anscheinend haben
schon ihre Vorgänger ein halbes Jahrhundert zuvor bei den
Märzenfeuern ein Auge zugedrückt. Regierung und Schreiber müssen

zugeben, daß der Ungehorsam alle paar Jahre neu aufflackert.
Aber sie wollen nicht wahrhaben, daß sogar die Hauptverantwortlichen

für das Durchsetzen der Verbote zu versagen und sich
heimlich auf die Seite des geknechteten Volkes zu stellen begin-

451 Mandatenbuch 7, f. 21 llv, 1. Hornung 1743.

126



nen. Die Mandate wurden auf den Kanzeln verlesen; die
diplomatischen Wendungen erklären sich durch die Absicht, das

Gesicht zu wahren, ohne die Venner und Vögte öffentlich zu
tadeln.

VIT Versuch einer Bilanz

1. Die Fastnacht am Ende der Patrizierherrschafi

Einstellung, Vorgehen und Wortschatz waren in den beiden
Zähringerstädten trotz der Konfessionsverschiedenheit sehr ähnlich,
nur griff Bern - zumal in der Stadt - deutlich kräftiger, zielstrebiger

und wirksamer durch, so daß es der Obrigkeit laut Richard
Feller rasch gelang, den Bernern die Fastnacht auszutreiben452.
Dieses Pauschalurteil wird nicht nur durch das große Sittenmandat

des Jahres 1661 - 132 Jahre nach der Reformation - in Frage
gestellt453, sondern durch eine lange Liste von Verboten aus drei
Jahrhunderten widerlegt, wobei überdies festgestellt wird, daß die
Maßnahmen aufdem Lande unterschiedlich, jedenfalls allgemein
weniger wirksam waren. Aus dem knappen Text der Verordnungen

von 1767 und 1777 wird geschlossen, «dass die Fasnachtslust
der Stadtberner, ganz im Gegensatz zu jener der Bewohner
etlicher bernischer Landschaften, mehr oder weniger gebrochen
war»454. Folglich war Bern trotz energischerem Vorgehen mit den
Fastnachtsbräuchen nicht schneller fertig geworden.

Ungleich verhielten sich Stadt und Land fast 200 Jahre lang.
1801 lehnte die Munizipalität Bern ein Gesuch der Jungmannschaften

von Münsingen und Toffen, ihre Hirsmontagsumzüge in
die Stadt hinein ausdehnen zu dürfen, schroff ab, «da, wie die
Erfahrung lehre, dergleichen Hirsmontagsumzüge allezeit mit

452 Richard Feller, Geschichte Berns, Bd. 2, S. 257: «Die Fasnacht
verschwand ...»

453 de Capitani (wie Anm. 91), S. 67-69.
M Edmund Stadler, Einmal Duldung und einmal Verbot des Fasnachtstreibens,

in: Der kleine Bund, 7. März 1987. Aufgezählt werden Verbote der Jahre 1534,
^558, 1603, 1604, 1617, 1618, 1619, 1627, 1635, 1661, 1664, 1680, 1691, 1708,
1726, 1767, 1777.

127



unanständigen Mummereien, Betteleien und Auftritten aller Art
verbunden seien, die allen vernünftigen und gesitteten Leuten
ärgerlich sein müßten und besondere Zusammenläufe verursachen

würden»455. Während die Stadt bis vor einigen Jahren keine
Straßenfastnacht mehr kannte, gerieten die alten Bräuche in einigen

Gegenden nie ganz in Vergessenheit. So ist z.B. der
Hirsmontag im Gürbetal und in Langenthai immer noch eine
traditionelle Volksbelustigung456.

Aufschlußreich ist auch ein Vergleich mit den Verhältnissen in
den katholischen Kantonen der deutschen Schweiz. Allgemein hat man
den Eindruck, dort sei das Volk weniger hart an die Kandare

genommen worden als in Bern, Zürich und Freiburg. Dort bildete
der Barock, welcher der Lebenslust und Sinnenfreude in weltlichen

und kirchlichen Bauten unbehindert Ausdruck verleihen
durfte, ein natürliches Gegengewicht zur «sozialen und religiösen
Disziplinierung der Bauern», die mit der Gegenreformation
einsetzte. Eines steht fest: «Die ländliche Gesellschaft besaß
zahlreiche Freiräume, die weder der Staat noch die Kirche wirklich
unter Kontrolle brachten»457. In diesen Freiräumen überlebte -
sogar «im katholischen Ghetto» - ungeschwächt auch die
Fastnacht, u. a. in der Urschweiz, in Luzern und Solothurn, im
Oberwallis und im sanktgallischen Rheintal. Obwohl in jeder Gegend
eigenartig gestaltet, beruft sie sich überall auf uralte, nie
unterbrochene Traditionen.

Völlig anders, wenn auch nicht geradlinig, verlief die Entwicklung

im ebenfalls katholischen Freiburg. Kaum hatte der Rat, von
der Geistlichkeit gedrängt und überredet, den Sonderbeauftragten

Bonus Morel auf die Fastnachtsnarren losgelassen, buchte der
Schreiber den Anfangserfolg mit den Worten:

4" Edmund Stadler, Die Osterfeiern im Alten Bern, in: Berner Zeitschrift für
Geschichte und Heimatkunde 48 (1986), S. 127.

4t,(' bkw, Einmal in zehnJahren steigt der Hirsmändig in Pohlern. (Er wird mit einer
Tannenfuhr gefeiert), in: Der Bund, 14. Febr. 1989, S. 23; Martin Matter,
Fasnacht am Hirsmontag - in Langenthai ein Privileg der Jugend, in: Der Bund,
14. Febr. 1989, S. 25.

4r Urs Altermatt, Katholizismus und Moderne, Zürich 1989, S. 66.

128



«... wyl solches ein heidisch allt wesen, so man bißhar mit großem ernst
und vil mü und arbeit dohin gebracht, das man mertheils davon gestanden,
sol mans nit wyters lassen inryssen»458.

Daß großer Ernst, viel Mühe und Arbeit aufgewendet wurden,
haben wir vielfach bestätigt gefunden, aber daß man damit die
Bevölkerungsmehrheit von den verhaßten Bräuchen abgebracht
habe, war ein verfrühter Triumph, eine Falschmeldung. Der
Schreiber ahnte nicht, wieviele Verbote seine Nachfolger noch zu
schreiben hatten und wie flüchtig deren Wirkung sein würde. Wie
unwirksam im Grunde genommen, erhellt der Hirtenbrief des
Bischofs Joseph Niklaus von Montenach459 vom 29. November
1771, der von Besorgnis ob der zunehmenden Lockerung der
Sitten in seinen Gemeinden diktiert ist. Ein Satz darin liest sich
wie das Eingeständnis des völligen Mißerfolgs aller bisherigen
Bemühungen:

«Allenthalben Horden junger Leute, Jungen und Mädchen, die durch ihre
unzüchtigen Reden, durch ihre lasziven Gesänge und durch ihr freches
und schamloses Benehmen eine Hemmungslosigkeit verbreiten, welche
zusammen mit dem Alkoholgenuß das Feuer ihrer Leidenschaften
entzündet»460.

Ob das Rundschreiben auch die Fastnacht verurteilte, geht aus
dem einen pessimistisch-verallgemeinernden Satz nicht hervor.
Sei dem, wie es wolle, er bestätigt jedenfalls, daß das von
geistlicher und weltlicher Obrigkeit immer wieder gemeinsam gepredigte

«ehrbarliche» Wohlverhalten am Ende des Ancien Regime
Wunschtraum geblieben war.

2. Die Fastnacht im 19. und 20. Jahrhundert

Die Geschichte der Fastnacht nach 1798 wurde nicht mehr
systematisch untersucht, weil dies den Rahmen dieser Arbeit räumlich
und zeitlich gesprengt hätte. Nur mit streiflichtartigen Hinweisen
soll angedeutet werden, was aus ihr bis heute geworden ist.

458 RM 166, 7. März 1615.
45C) «Pontife eminemment pieux, energique et zele» laut Francois Ducrest,

Les processions en temps passe dans le canton de Fribourg, in: ASHF 8 (1907),
S. 114.

460 Zitiert nach Georges Andrey und Marius Michaud, in: Geschichte des

Kantons Freiburg, Freiburg 1981, Bd. 1, S. 565.

129



Im Bemühen um das Gemeinwohl, wie ihre Zeit es verstand,
waren Kirche und Staat bis zum Sturz des Patriziates trotz mancher

Spannungen einträchtige Bundesgenossen gewesen. Daß der
Kirche fortan der weltliche Arm fehlte, änderte nichts an ihrer
Einstellung zu Fastnacht und Fastenzeit. Sie hielt weiterhin an
den Fast- und Abstinenzgeboten fest, betonte jedoch, ein Teil des

alten Gesetzes sei in diesem Bistum durch Dispens und
Gebrauchsrecht aufgehoben, Milch und Milchprodukte zu verspeisen,

sei hier uralter Brauch461.

Dagegen stellt man mit Erstaunen fest, daß der Bischof
anscheinend die Fastnacht nicht mehr bekriegen mußte. Diesen
Eindruck erweckt jedenfalls das Zeugnis, im zweiten und dritten
Jahrzehnt des 19. Jahrhunderts sei das Maskenlaufen nicht mehr
Mode, im Gegenteil, allgemein verabscheut gewesen. Es stammt
von einem Genfer aus Meyrin namens Jean-Pierre Henry, der von
1827 bis 1834 am Kollegium St. Michael und von 1834 bis 1835

am Priesterseminar in Freiburg studierte:

«Dans les campagnes si catholiques du canton de Fribourg, le peuple a en
horreur les masques, rarement on en voit, et, si le jour du mardi gras vous
rencontrez un masque, il y a ä parier dix contre un que ce masque est un
mauvais sujet»462.

Die Glaubwürdigkeit dieser Stimme ist nicht über jeden Zweifel
erhaben. Denn der Kollegianer aus Meyrin konnte Lebensweise
und Mentalität der hiesigen Landbevölkerung höchstens vom
Hörensagen kennen, ferner beschränkte das Fastnachtstreiben
sich nirgends und zu keiner Zeit auf den Schmutzigen Dienstag.
Bedenkt man anderseits, daß Henry ein scharfer Beobachter und
ein fabulierfreudiger Erzähler war, dem z.B. die Bolzen nicht
entgangen waren463, ist man versucht, ihm zu glauben, wenn er
von der Fastnacht nur dies und nicht mehr berichtet. Er wohnte
fast zu unterst an der heutigen Spitalgasse464. Wären die Narren
wie in alten Zeiten maskiert, vermummt und lärmend durch die
Gassen gestürmt, hätte er das Schauspiel, wohl oder übel, alljähr-

461 Decreta et Constitutiones synodales Ecclesiae et Episcopatus Lausannensis von
Bischof Maxime Guisolan (1755-1814) im Jahr 1812, S. 23 § 9 De jejuniis.

462 Jean-Pierre Henry, Jean-Pierre et les promesses du monde, Lausanne 1978,
S. 140.

4« Henry (wie Anm. 462), S. 119.
4<" Henry (wie Anm. 462), S. 149.

130



lieh als Augen- und Ohrenzeuge miterlebt und hätte es in seinem
ausführlichen Bericht wohl kaum unterschlagen. Folglich darf
man vom Nichterwähnen auf das Nichtmehrvorhandensein
schließen, dies um so mehr, als auch der ortskundige Franz Kuenlin,

der weitschweifig das Dreikönigsspiel beschreibt465, über die
Fastnacht in der Stadt kein Wort verliert.

In der Folgezeit bin ich auf keine Belege, auch nicht auf Spuren
einer Überlieferung oder gar der Erinnerung an die alten Fastnachtsbräuche

gestoßen. Tatsache ist, daß hierzulande kein Mensch
mehr weiß, daß unsere Vorfahren Märzenfeuer gezündet und
Hirsmontag gefeiert haben; im Gegensatz zum Kanton Bern sind
nicht einmal mehr ihre Namen bekannt. Setzt man Henrys Aussage

in Beziehung zu diesem negativen Befund, drängt sich einem
der Schluß auf, im 19. Jahrhundert hätten die Freiburger die
Fastnacht kaum noch dem Namen nach gekannt. Ob der Trieb
dazu nicht wenigstens in der Unterstadt unter der Asche
weiterglomm, bleibt zu untersuchen.

Also doch ein nachträglicher, ein postumer Erfolg der Gnädigen

Herren? Höchstens teilweise. Ihr Beitrag an die Ausrottung
war grundlegend und ist nicht zu übersehen. Was ihnen mit ihren
Verboten, Verfolgungen und Strafen nicht gelang, vollbrachten
später mit Hunger und Armut, Not und Elend die chaotischen,
politischen und wirtschaftlichen Zeitumstände: die französische

Besetzung, die Zwangsrekrutierungen466, der mißlungene
Aufstand der Sensler unter «General» Gobet467, das Ringen zwischen
Förderalisten und Unitariern, der Bockenkrieg468, das

Hinundherwogen französischer, österreichischer und russischer Truppen
auf dem Kriegsschauplatz Schweiz469, während der napoleonischen

Kriege die Abwesenheit vieler lediger Jungmänner, der
Initianten und Animatoren des Fastnachtstreibens in Friedenszeiten,

nach mehreren Mißernten die Hungerjahre 1816 bis 1820

465 Kuenlin (wie Anm. 288), Premiere partie, S. 261, 284.
466 Gaston Castella (wie Anm. 4), S. 450, 452-456, 461-465.
467 Max de Diesbach, Les troubles de 1799 dans le canton de Fribourg, in: ASHF 4

(1888), S. 235-320.
468 Hubert Foerster, Freiburg und der Bockenkrieg 1804, in: FG 64 (1985),

S. 147 ff.
465 Gottfried Guggenbühl, Geschichte der schweizerischen Eidgenossenschaft,

Erlenbach und Zürich 1948, Bd. 2, S. 252-258, 275-278, 290-309.

131



und die Auswanderung nach Brasilien470, dann die erbitterten
weltanschaulichen und parteipolitischen Auseinandersetzungen,
Freischarenzüge, der Sonderbundskrieg

Mehr und Genaueres läßt sich über die Fastnacht im 20.
Jahrhundert berichten, und dazu gibt es nicht nur schriftliche Quellen,
sondern Zeugnisse von Lebenden, von Zeitgenossen. Der üble

Ruf, den ihr die jahrhundertelange Feindschaft der geistlichen
und weltlichen Obrigkeit eingetragen hatte, blieb bis in unsere
Zeit herein an ihr hangen, das kann unsere ältere Generation aus

eigener Erfahrung bestätigen. Sie erinnert sich der damaligen
Furcht kirchlicher Kreise vor der Fastnacht, wie Urs Altermatt sie

mit Berufung auf luzernische Verhältnisse schildert:

«Fastnacht: Angst vor moralischen Fehltritten. Die Vergnügungsanlässe der
Fastnacht machten der Kirche in den vierziger und fünfziger Jahren zu
schaffen. Die Pfarrer fürchteten vor allem um die Sexualmoral, weshalb
sie während der Fastnachtszeit spezielle Sühneandachten durchführten.
Ein typisches Gebet: Herr, bleibe bei uns - in unserer Familie, in unserer
Pfarrei, in unserer Stadt Damit es am Schluß der Fastnacht keine
geschändete Ehre, keine Scherbenhaufen von zerstörtem Familienfrieden,

keine Scherbenhaufen von zerbrochenem Eheglück gibt»471.

Hier wurde unmißverständlich ausgesprochen, was der Klerus
seit dem Mittelalter aus der Beichtpraxis vom Fastnachtstreiben
kannte und was soviel wie möglich verhütet werden mußte. -Wo
von bloßen Verboten nichts zu erwarten war, ließ die Geistlichkeit

unter ihrer Aufsicht durch die Pfarreivereine eigene fröhlichgesittete

Anlässe aufführen.
Anders als in Luzern war bei uns lange vor 1940 dafür gesorgt

worden, daß solche Halbheiten und Zugeständnisse gar nicht
aufkamen. Man sühnte nicht erst in der Fastenzeit, sondern schon
während der Fastnacht, nicht für die eigenen, sondern für die
Sünden der andern: Fastnacht war gleichbedeutend mit dem vierzig-
stündigen Gebet.

Es entstand 1527 in Mailand während eines Krieges, doch sind
ähnliche Andachten, verstanden als Gedenken an die Grabesruhe
Christi, schon im 13. Jahrhundert bezeugt. Um 1550 wurde es

470 Gaston Castella (wie Anm. 4), S. 489.
471 Altermatt (wie Anm. 457), S. 318.

132



vom hl. Philipp Neri gefördert, als große Sühneandacht während
der Karnevalstage verbreitete es der Jesuitenorden472.

In den Ratsmanualen ist dieses Gebet zweimal erwähnt, zuerst
1594 mit dem Vermerk, der «Herr Vicarius» habe es
eingeführt473, und dann 1651. Damals verhinderte «das ungeschlacht,
schwär und unbequem Wetter» die Frühlingsaussaat; damit der
dafür verantwortlich gemachte «gerechte Zorn Gottes gestillet
werde», verordnete der Rat ein vierzigstündiges, auf Donnerstag,
Freitag, Samstag und Sonntag verteiltes Gebet474. Als Sühneandacht

während der Fastnacht ist es weder in den Ratsprotokollen
noch in der Literatur über das Jesuitenkollegium anzutreffen, was
nicht ausschließt, daß es in den Pfarreien geübt wurde. Dagegen
berichtet der Kollegianer Henry von endlosen Gebetsübungen in
der Fastenzeit, veranstaltet mit der Begründung, daß in der
Fastnacht viele Leute Gott beleidigten475.

Hierzulande wurde das Vierzigstündige Gebet allgemein
bekannt durch die Jesuiten und Kapuziner, die es nach dem Konzil
von Trient in ihre Volksmissionen einbauten und dann auch zur
Ablenkung von den Fastnachtsvergnügungen empfahlen. Im
Bistum wurde es eingeführt von Bischof Pierre-Tobie Yenni476, der
es mit dem Hirtenbrief vom 2. Juli 1816 für das ganze Bistum
verordnete. 1827 beglückwünschte er außer den Sensler Pfarreien
jene von Ergenzach (Arconciel), Cerniat, Kastels-Sankt-Dionys
(Chätel-Saint-Denis) und Perroman (Praroman) zu ihrem Eifer
für die neue Andacht. Im Fastenmandat vom 25. Januar 1832
schrieb er sie allen Pfarreien nach einem einheitlichen Ritus
verbindlich vor und setzte dafür die drei letzten Tage der
Fastnacht fest. 1836 rühmte der Bischof die Pfarreien im deutschen

472 Josef Andreas Jungmann, Liturgisches Erbe und pastorale Gegenwart,
Innsbruck, Wien, München 1960, S. 259-260.

473 RM 145, 22. Nov. 1594, wahrscheinlich der Generalvikar.
474 RM 202, 21. März 1651.
475 Henry (wie Anm. 462), S. 128.
476 Über Person und Wirken siehe Hugo Vonlanthen, Bischof Pierre-Tobie

Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830. Ein Beitrag zur Geschichte der Restauration

in der Schweiz, in: FG 55 (1967), S. 7-231.

133



Kantonsteil wegen der Bereitwilligkeit, mit der sie das

Vierzigstündige Gebet seit einigen Jahren durchführten477.
Und so war es für die Pfarreien in Katholisch-Deutschfreiburg

bis vor wenigen Jahrzehnten selbstverständlich, die lustvolle,
hohe Zeit der Fastnachtsnarren alljährlich als kleine Volksmission

zu begehen. Ich erinnere mich gut, wie sie gestaltet war: Am
Fastnachtssonntag, am Montag und Dienstag Gottesdienste wie
an Sonn- und Feiertagen, vormittags Amt, nachmittags Vesper,
beides mit Predigt, davor und danach Anbetung des ausgesetzten
Allerheiligsten durch die Leute aus den Weilern, die sich nach
Plan alle Stunden ablösten. Dazu gehörte der Sakramentenempfang,

Beichte und Kommunion; meistens stand ein fremder
Beichtvater zur Verfügung, der auch die Predigten hielt. Daneben
wurde an den Werktagen gearbeitet, überhaupt war die
Teilnahme nicht vorgeschrieben, aber ratsam; wer als gläubiger
Mensch gelten wollte, tat gut daran mitzumachen. Drei jungen
Burschen aus Plaffeyen, die während des Vierzigstündigen Gebetes

auswärts, in einer weniger frommen Gegend, zum Tanz
aufspielten, prophezeiten die Nachbarn ein böses Sterben478.

Das Zweite Vatikanische Konzil (1962-1965) veränderte nicht
nur das Gesicht des Katholizismus, sondern gemeinsam mit
andern Zeitströmungen von Grund auf auch das religiöse
Leben479; wie die Liturgie und die Gottesdienstordnung machte
auch das gesamte Andachtswesen einen tiefgreifenden Wandel
durch. Um der zunehmend motorisierten und immer weniger
sesshaften Bevölkerung die Erfüllung der Sonntagspflicht zu

erleichtern, wurden mehr Messen angeboten und auf günstigere
Zeiten angesetzt, dafür wurden andere Andachten, die, wie die
lateinische Vesper, kaum mehr Anklang fanden, abgeschafft. Der
Neuordnung fiel - ohne Volksprotest - auch die «Minimission»
unserer Fastnacht mit dem Vierzigstündigen Gebet zum Opfer.

477 Frederic Yerly, La religion populaire dans le Canton de Fribourg. Nature,
caracteristique et evolution. Memoire de licence, Faculte des Lettres, Fribourg
1990, S. 185-191. ~

478 «Di wärde mer as schöens Überigaa haa!» Mündliche Mitteilung von
Notar Hermann Bürgy in Freiburg.

47'Altermatt (wie Anm. 457), S. 15, 40, 73, 263-275, 336-338, 345-349.

134



Statt dessen finden jetzt mancherorts als Vorbereitung auf Ostern
allwöchentliche Fastenpredigten oder erbauliche Vorträge
statt 4»o.

3. Die Fastnacht kurz vor dem Jahr 2000

Die zeitgenössische Bilanz der Fastnacht schließt mit einem
unerwartet hohen Gewinn und kommt einem Freispruch und einem
Freibrief'gleich. Weit und breit kein Feind, kein Ankläger mehr,
heute ist sie weltweit unangefochten. Ihre stärksten Gegner
haben die Waffen niedergelegt, die weltliche Gewalt 1798 beim
Untergang des Ancien Regime, die geistliche Macht, im Sog der
modernistischen Zeitströmung mit ihren Begleiterscheinungen
offener geworden für Toleranz und Pluralismus, um 1965. Nach
200 Jahren Scheintod feiert die Fastnacht auch in Freiburg fröhliche

Urständ. Aus der Kümmerform der Bolzenfastnacht in der
einstmals verrufenen Unterstadt ist eine Belustigung geworden,
an der sich die ganze Stadt freut, immer mehr Zuschauer jubeln
mit, wenn die Bolzen den Rababu im Feuer hinrichten. Auf dem
Lande sind die Kindergärtnerinnen und die bunt kostümierten,
fröhlich durch die Dörfer ziehenden Buben und Mädchen die
Vorboten und Pioniere der neuerwachten Fastnacht. Sogar die
Stadt Bern hat sich bekehrt und gönnt sich wieder eine tolle
Straßenfasnacht. Und ohne einen Fuß vor die Haustüre zu setzen,
kann man die prunkvollen Karnevalsfestsitzungen in Aachen,
Köln, Mainz, Villach und die schauerlich-schönen Umzüge in
Basel, Luzern und Süddeutschland am Fernsehschirm genießerisch

miterleben.
Auch gegen das Tanzen eifert und predigt niemand mehr. Der

moderne Staat hat den silbernen Mittelweg eingeschlagen. Er
verbietet das Tanzen nicht grundsätzlich, er kann ihm auch keine
zügellose Freiheit gewähren, statt zu moralisieren, reglementiert
er und macht damit ein kleines Geschäft. Der gesetzlichen Regelung

sind nur die öffentlichen Tanzveranstaltungen unterworfen;
das sind solche, die vom Inhaber eines Wirtepatents oder von

480 Mündliche Mitteilung von Bischofsvikar Thomas Perler, Burgbühl bei
St. Antoni.

135



einem Verein organisiert in einer öffentlichen Gaststätte, deren
Nebenräumen oder im Freien stattfinden und einem
unbeschränkten Personenkreis offenstehen. Sie bedürfen der Bewilligung

des Oberamtmannes und sind gebührenpflichtig. Zu
bestimmten Zeiten sind die Veranstaltungen gebührenfrei: im
katholischen Kantonsteil an zwei Kilbitagen und einem Tag der
Nachkilbi sowie an Silvester, im reformierten Kantonsteil an zwei
Tagen der Fastnachtszeit, am Winzerfest, an Silvester und am
Neujahrstag481. Eine entfernte Ähnlichkeit mit der Tanzordnung
der Gnädigen Herren ist unverkennbar.

VIII. Schluß

Hier war soviel von Verboten die Rede, daß sie, aus zweieinhalb
Jahrhunderten ausgezogen und versammelt, wie eine geschlossene

Phalanx wirken. Dies könnte zu Mißverständnissen führen, zu
falschen Vorstellungen von Obrigkeit, Volk und Lustbarkeiten.

In Wirklichkeit bestand die Regierungstätigkeit der Patrizier
nicht nur im Verbieten; sie glaubten sich für das Seelenheil wie
für das zeitliche Wohl der Untertanen verantwortlich und lenkten
das Gemeinwesen im Sinn und Geist der staatspolitischen Maximen,

die damals für ihren Stand selbstverständlich waren. In der
Menge ihrer Gebote und Verbote bilden die Maßnahmen gegen
Vergnügungen eine kleine Minderheit, und diese entspringen
keineswegs immer einer volks- und lustfeindlichen Gesinnung,
viele zeugen von Klugheit und Umsicht.

War der Klerus überzeugt, die Fastnachtsbräuche seien Überreste

des Götzendienstes, tat er nichts als seine Pflicht, wenn er
gegen sie zu Felde zog. Sein Kampf mutet allerdings zeitweise wie
ein Angriff auf Windmühlen an, denn höchstwahrscheinlich hatten

die Fastnächtler schon um 1600 keine Ahnung mehr von den
heidnischen Wurzeln. Sie dachten sich nichts Böses, wenn ihnen
die überkommenen Sitten Gelegenheit boten, ihrer persönlichen
Lebensfreude unbekümmert Ausdruck zu geben. Bestimmt waren

481 Gesetz vom 24. September 1991 über die öffentlichen Gaststätten und den
Tanz und Ausführungsreglement vom 16. November 1992.

136



viele Leute charakterlich fähig, sich maßvoll-besonnen und mit
gesundem Menschenverstand des Lebens und der Gemeinschaft
zu freuen. An den Mißbräuchen und Maßlosigkeiten, welche die
Behörden zu Einschränkungen und zur Unterdrückung gewisser
Bräuche bewogen, war sicher nie das ganze Volk beteiligt. In all
diesen Dingen ist jede Verallgemeinerung unzulässig.

Entwicklungsgeschichtlich betrachtet, hat die Fastnacht in unserem

Jahrhundert einen ungeahnten Wandel durchgemacht. Ihre
rätselhafte und namenlose Vorgängerin scheint eine Huldigung
an die im Walten der Naturkräfte erfahrene Gottheit und eine
Beschwörung mächtiger Dämonen gewesen zu sein. Mit dem
tollen Treiben und der Überfütterung zwischen dem Schmutzigen
Donnerstag und dem Aschermittwoch diente sie selbst den Christen

bis in die Neuzeit als Gegengewicht und Ausgleich zur
Fastenzeit, als vorausgenommene Entschädigung für vierzig Tage
befohlener Entbehrungen und Buße.

Unterdessen ist von der Fastenzeit nicht viel mehr als der
Name übriggeblieben. Das heutige Fast- und Abstinenzgebot
bewirkt höchstens noch eine Abwechslung des bürgerlichen
Menüplans, jedenfalls keine körperlich fühlbare Buße mehr, seine

Mahnung zu persönlicher Bußgesinnung erreicht nur noch eine
kleine Minderheit der Gesamtbevölkerung. Damit hat die
Fastnacht ihren Kontrapunkt und Gegenpol und - stellt man auf die
bisher geltende Erklärung ab - ihre Daseinsberechtigung verloren.

Dennoch lebt sie unbehindert und ungeschwächt weiter und
feiert seit einigen Jahren Triumphe wie noch nie. Die bekannte
Zählebigkeit der Volksbräuche kann nicht der alleinige Grund
sein. Aufder Suche nach der Ursache ihres Erfolgs drängt sich die
Frage auf, was denn an die Stelle der Fastenzeit getreten sei. Was

ersetzt den von der Kirche ehemals ausgeübten Druck auf die
Gewissen, den Zwang zur Buße?

Man findet das Gegenteil eines Ersatzes: schrankenlose Freiheit,

für viele gleichbedeutend mit dem Verlust des religiös
begründeten sittlichen Halts. Frei von Bindungen wird der
Mensch zum bloßen Nutznießer eines vermeintlichen
Fortschritts und zum Sklaven seiner materiellen Bedürfnisse. In
einer von der allgegenwärtigen und übermächtigen Technik
beherrschten Welt verunsichert und ängstigt das Vakuum den

137



wurzellosen Menschen nicht weniger schlimm als früher der
Druck, so daß er wiederum zur gleichen Droge greift, die ihm
Betäubung und Vergessen verspricht alljährlich mit dem
gleichen uralten Lockruf:

Lach dich frei,
mach dich frei
durch Narretei!

138


	Obrigkeit und Lustbarkeiten
	Einleitung
	Die Obrigkeit
	Die Lustbarkeiten
	Die Fastnacht
	Die Fastenzeit
	Der Tägliche Rat - Feind der Fastnacht
	Versuch einer Bilanz
	Schluss


