
Zeitschrift: Freiburger Geschichtsblätter

Herausgeber: Deutscher Geschichtsforschender Verein des Kantons Freiburg

Band: 71 (1994)

Artikel: "Fast wie die alten Römer" : Machiavellis Bild der Schweiz: ein Mythos
und seine Funktion

Autor: Reinhardt, Volker

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-340659

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-340659
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«FAST WIE DIE ALTEN RÖMER»

Machiavellis Bild der Schweiz:
ein Mythos und seine Funktion*

Volker Reinhardt

Selten sind Worte eines Fremden über ein fremdes Land auf
fruchtbareren Boden gefallen als die Machiavellis über die
Schweiz. Sie haben - und das ist ein noch keineswegs befriedigend
erforschtes Kapitel - das Bild, das sich Eidgenossen und
Eidgenossenschaft von sich selbst gemacht haben, durch Jahrhunderte,
bis in die Tage Johannes von Müllers und darüber hinaus,
mitgeprägt1. So sind Machiavellis kurze, doch prägnante Schweiz-
Kommentare in dieser Hinsicht mit dem Germania-Fragment des
Römers Tacitus2 vergleichbar, das, im 15. Jahrhundert wiederentdeckt

und gedruckt, deutschen nationalen Selbstfindungs- und
Selbstabgrenzungs-Bedürfnissen in idealer Weise entgegenkam.

Die unvergleichlich stark nationales Bewußtsein gestaltende
Kraft beider Autoren läßt sich zum einen daraus erklären, daß
man die Apologie des Landescharakters aus einer scheinbar wertfrei

diagnostizierenden, von außen konstatierenden und somit
unverdächtigen Quelle herauslesen konnte. Gerade für die huma-

* Vortrag, gehalten vor dem Deutschen Geschichtsforschenden Verein des
Kantons Freiburg am 18. Januar 1994.

1 Zum Thema Machiavelli und die Schweiz sind die folgenden Arbeiten als
relevantzu nennen: Emil Dürr, Machiavellis Urteil über die Schweizer, Basel 1917;
Fernando Scörretti, Machiavel et les Suisses, Neuchätel 1942; Ernst Walder,
Machiavelli und die virtü der Schweizer, in: Schweizer Beiträge zur Allgemeinen
Geschichte 2 (1944), S. 69-128; Leonhard von Muralt, Machiavellis Staatsgedanke,

Basel 1945, S. 125-146.
2 Vgl. dazu Ludwig Krapf, Germanenmythus und Reichsideologie. Frühhumanistische

Rezeptionsweisen der taciteischen Germania, Tübingen 1979.

23



nistische Tacitus-Rezeption in Deutschland hat das einen starken
Rückkoppelungs- und Rückverstärkungs-Effekt gehabt, nach
dem Muster: wenn schon ein land- und wesensfremder Außenseiter

zu einer derartig schmeichelhaften Bestandsaufnahme
germanischen Wesens gelangt, wie glorreich muß dann erst die
Wirklichkeit gewesen sein3. Die tieferliegende Parallelität beider
Autoren aber liegt in der beiden gemeinsamen, genau umgekehrten

Perspektive beschlossen: Beide, der um das Jahr 100 nach
Christus schreibende Römer und der mehr als 1400 Jahre später
reflektierende Florentiner sind keine Ethnologen oder gar
Ethnographen, sie interessieren sich für den jeweiligen nördlichen
Nachbarn nicht um dessen selbst willen, sie verfassen keine wertfrei

Tatbestände registrierende Landeskunde, sondern beide wollen

ihren eigenen Landsleuten einen Spiegel vorhalten, beide
entwerfen ein radikal, diametral konträres Gegenbild zu ihrer
eigenen Wirklichkeit, und beide verbinden damit eine
geschichtlich-didaktische, ja pädagogische Absicht ad usum domesticum.

Germanien beziehungsweise Helvetien sind also nicht Gegenstände

observierender Neugier, sondern mit weittragenden
Prämissen beladene Demonstrationsobjekte für einen höheren
Zweck. Und zudem ist die Blickrichtung von Tacitus wie Machiavelli

nicht nur in Wahrheit auf das eigene Land, also gewissermaßen

cisalpin statt transalpin, sondern zudem rückwärts, in eine
vermeintlich bessere, nostalgisch überblendete Vergangenheit
gerichtet.

Diese Rückwärtswendung nährt sich bei beiden aus einer tiefen
Unzufriedenheit mit der politisch-sozialen, aber auch mit der
moralischen, militärischen und mentalen Gegenwart, sie

entspringt einem quälenden Leiden an der eigenen Zeit, die als

Niedergang, als Abstieg empfunden wird. Und dadurch, daß
einer als zutiefst degeneriert empfundenen Gegenwart eine bessere

Vergangenheit entgegengehalten, vorgehalten, ja vorgeworfen
wird, ist zugleich die fundamentale reformerische Intention,

der umgestaltende Impetus umrissen: In beiden Fällen geht es

darum, einer übermäßig aufgefächerten und ausdifferenzierten,

1 Dazu Jacques Ride, L'Image du Germain dans la pensee et la litterature
allemande de la redecouverte de Facite ä la fin du XVI' siecle, 3 Bde., Paris 1977.

24



durch Dichotomien, etwa zwischen Privatheit und Staatlichkeit
gekennzeichneten, kulturell verfeinerten und moralisch
erschlafften Jetzt-Zeit die unangekränkelte, robustere und tatkräftigere

Einst-Zeit als wieder zu erklimmenden Gipfel vorzuführen.

In beiden Fällen soll also Komplexität durch Simplizität,
durch eine neue Ganzheitlichkeit abgelöst werden.

Der Hauptunterschied, der jenseits der weitreichenden Analogien

bei Feinabstimmung der jeweiligen Blickrichtung beider
Historiker am stärksten hervortritt, besteht darin, daß der Rückgriff

auf die guten, alten Vergangenheitsmuster für den Römer
Tacitus in mancher Hinsicht unproblematischer war als für den
Florentiner Machiavelli: Rom nämlich, davon waren beide
überzeugt, hatte einst eine perfekte Lösung für die von geschichtlicher
Anthropologie gestellten Probleme gefunden, soweit Perfektion
im Rahmen des menschlich Realisierbaren lag, Rom zur Zeit
Trajans hatte sich also nur seiner eigenen, freilich weit zurückliegenden

Wurzeln zu besinnen. Für Florenz aber lag der Fall
komplizierter. In seinem Geschichtswerk der Istorie fiorentine4 fällt
Machiavelli ein hartes, ja abwertendes Pauschalurteil: die Stadt
am Arno sei gewissermaßen mit einem unkorrigierbaren
Geburtsfehler aufgewachsen und habe in ihrer weiteren Entwicklung

diesen Defekt niemals korrigieren können, im Gegenteil,
diese Mißbildung habe sich mit der Zeit zu einem letalen
Krebsschaden ausgewachsen. Dieser Grundfehler bestand, wie wir
noch genauer sehen werden, in einer falschen gesellschaftlichen
und politischen Struktur, die nicht die fruchtbare Konkurrenz
zwischen Elite und Volk, sondern die Aufspaltung in rivalisierende

Netzwerke von klientelären Interessengemeinschaften, wir
würden heute sagen, von schwer durchschaubaren Cliquen und
Lobbies hervorbrachte. In der eigenen Geschichte konnte
Machiavelli also die Vorbilder für Wiederaufstieg, für Anknüpfung

an vergangene Großzeiten nicht finden; er fand sie in den
Berichten von Patriotismus, Opferbereitschaft, Uneigennützig-
keit, Gemeinsinn und vor allem unwiderstehlicher militärischer
Schlagkraft, wie sie die großen römischen Geschichtsschreiber

4 Niccolö Machiavelli, Istorie fiorentine, in: Opere, Bd. 3, hg. von Sergio
Bertelli, Verona 1968, S. 389 f.

25



der augusteischen Epoche von der heroischen Frühzeit ihres
eigenen Staatswesens überliefert haben5.

Heute wissen wir, daß es sich auch dabei um zweckgerichtete
Legendenbildungen handelte, die ebenfalls schon durch Nostalgie,

Rückbesinnung auf eine als vorbildlich verstandene große
Vergangenheit geprägt waren. Machiavelli freilich nahm diese
Berichte für barste Münze, er unterlag dem Faszinosum des
heldenhaften altrömischen Tableaus ganz und gar, es hat seine
Weltanschauung zutiefst geformt. Er kommentiert das Geschichtswerk

des Titus Livius zur römischen Frühzeit, jene Sammlung
patriotisch erbaulicher Sagen und Legenden, mit einer Gläubigkeit,

mit einem Scharfsinn und einer Akribie, die der Bibel-
Exegese der hervorragendsten Scholastik in nichts nachsteht und
mit dieser die ungebrochene Überzeugung von der absoluten

Gültigkeit und Vorbildlichkeit des analysierten Text-Korpus teilt.
Aufdieser Grundlage votiert Machiavelli für eine Totalimitation6
der römisch-republikanischen Antike, für die Übernahme eines
Modells, das seiner Ansicht nach fahrlässiger- und nachlässigerweise

nur unvollkommen und in den unwichtigsten, ja teilweise
schädlichen Sektoren der Kunst und Kultur Nachahmung gefunden

hat: Bildhauer und Geschichtsschreiber haben sich das Altertum

zum bewunderten Modell gewählt, nicht aber Politiker und
Militärs, obwohl gerade aufpolitischem und militärischem Sektor
die wahren Rezept-Schätze erfolgreichen Handelns aus der
Antike gehoben werden können. Als einen Wegweiser zur
Hebung dieser Schätze versteht Machiavelli seine gesamte
schriftstellerische Tätigkeit, in dieser Hinführung zur Wiederanknüpfung

an die altrömische Hoch- und Großzeit sieht er den Sinn
seines also durch und durch praxisorientierten Schreibens.

Ziehen wir an dieser Stelle einen Gedankenstrich: Was hat das

bisher Ausgeführte mit unserem Thema, der Funktion des

5 Diese Vorbildhaftigkeit beherrschend vor allem in den Diskursen über
Titus Livius; zur Wegweisung durch die gewaltig angeschwollene Machiavelli-
Literatur und vor allem zum römischen Vorbild nützlich: Gennaro Sasso, Niccolö
Machiavelli. Geschichte seines politischen Denkens, Stuttgart 1965; August Bück,
Machiavelli, Darmstadt 1985; Silvia Ruffo Fiore, Niccolö Machiavelli. An anno-
tated bibliography ofmodern criticism and scolarship, New York/London 1990.

6 Am dezidiertesten in Niccolö Machiavelli, Discorsi sopra la prima deca di
Fito Livio, in: Opere, Bd. 1, hg. von Sergio Bertelli, Verona 1968, S. 93f.
(Vorrede zu Buch I, Kap. 1).

26



Schweiz-Bildes bei Machiavelli, zu tun? Ich glaube, daß der Weg
hin zum Verständnis von Machiavellis eigentümlichem Schweiz-
Interesse mit seiner Fixierung auf Rom vorgezeichnet ist. Man
konnte zur Zeit der Renaissance den Gipfel der römischen Glanzzeit

nostalgisch, aber ohne weitere Handlungsimpulse betrachten,
nach dem Motto: vergangen, vorbei, nicht vergessen, aber
unerreichbar7. Machiavelli aber glaubte zutiefst an die Wiederholbarkeit

von Geschichte. Sein Menschenbild8 ist im Grunde statisch,
adynamisch angelegt: Die menschliche Grundsubstanz bleibt mit
ihren Grundantrieben der ambizione, des unstillbaren Ehrgeizes,
gewissermaßen des individuellen Expansionstriebes, und seinem
Gegenstück, der avarizia, des nicht minder virulenten Hanges,
das einmal Erreichte mit aller Kraft zu behaupten, durch die
Jahrhunderte hindurch unverändert. Das dem Politiker gestellte
Grundproblem bestand und besteht also in der Erziehung des

Menschengeschlechts, beileibe nicht in dessen ästhetischer
Ausbildung, sondern in der politischen Domestizierung, in der durch
heilsamen Aberglauben, Gesetzeszwang und allgegenwärtige
staatliche Überwachung gewährleisteten Einbindung des einzelnen

in einen ihn zugleich zügelnden, disziplinierenden, zum
animal sociale formenden republikanischen Staat.

Diese Lehre von der Konstanz der menschlichen Grundsubstanz

und die daraus gezogenen Schlußfolgerungen, daß man nur
auf die Erfolgsregeln einer weit zurückliegenden Vergangenheit
zurückgreifen müsse, waren im intellektuellen Umfeld Machiavellis

keineswegs unumstritten, im Gegenteil: Sein Diskussionspartner

Guicciardini9 war dabei, eine vollkommen gegenteilige
Entdeckung zu machen, daß sich nämlich in der Geschichte alles
total wandele, nicht nur Staat und Gesellschaft, sondern
Geschmack, Mode, Neigungen, Sprache, wir würden heute sagen,

7 Vgl. zur Orientierung: Paul Oskar Kristeller, Humanismus und Renaissance,
2 Bde., München 1971; ders., Acht Philosophen der italienischen Renaissance, Weinheim

1986.
8 Zur Orientierung: Bernard Guillemain, Machiavel. L 'anthropologiepolitique,

Geneve 1977; Herfried Münkler, Machiavelli. Die Begründung des politischen
Denkens der Neuzeit aus der Krise der Republik Florenz, Frankfurt 1982.

9 Zu Guicciardini in seiner Auseinandersetzung mit Machiavelli als
Orientierung: Felix Gilbert, Machiavelli and Guicciardini: Politics and History in six-
teenth-century Florence, Princeton 1965; GennaroSASSO, Per Francesco Guicciardini.
Quattro studi, Roma 1984.

27



die Mentalitäten und Alltagsstrukturen in ihrer Gesamtheit, und
daß man deswegen längst vergangene Epochen und Kulturen
auch nicht kopieren könne. Guicciardini bringt diesen Sachverhalt

auf die lakonische Formel, daß Nachahmung der alten
Römer im Italien des 16. Jahrhunderts bedeuten würde, einem
Esel die Gangart des Pferdes beibringen zu wollen l0. Machiavelli
stand also mit seiner These von der Imitierbarkeit und
Wiederholbarkeit der altrömisch-republikanischen Glanzzeit unter
Beweiszwang.

Und hier hat ihm die Eidgenossenschaft, genauer, das von ihm
von der Schweiz entworfene Bild, entscheidende Hilfestellung
geleistet. Doch zuvor müssen wir noch einen letzten Blick auf
eine weitere Machiavellische Gedankenkonstruktion werfen, die

politischen Aktivismus und zumindest partiellen historischen
Optimismus rechtfertigte. Die Qualitäten, die eine artifizielle
Umformung der negativen anthropologischen Triebe ambizione
und avarizia gestatten und die zugleich im Idealfall aus der
Domestizierung des egozentrischen Triebwesens Mensch zum
staatstreuen Bürger hervorgehen, hat Machiavelli bekanntlich im
Schlüsselbegriff der virtü, lateinisch virtus, zusammengefaßt'';
der Terminus ist unübersetzbar, doch umschreibbar: Sein
Hauptbestandteil ist durch den Anklang an vir, an das Männliche
umrissen: virtü meint also das Bündel männlicher Römerqualitäten,

Tapferkeit, Härte, Selbstbehauptung, Selbstaufopferung,
Patriotismus, doch genauso kühl abwägende, rücksichtslos
kalkulierende Klugheit. Diese virtus nun ist für Machiavelli mit dem
Niedergang der römischen Republik nicht aus der Welt, sondern

nur auf Wanderschaft12. Das in der Welt verfügbare Quantum
virtü bleibt durch die Jahrhunderte konstant, doch verteilt es sich
räumlich-geographisch dauernd aufs neue.

Damit haben wir endgültig die Schweiz in seinem Denken ins
Visier genommen: Zu Beginn des 16. Jahrhunderts nämlich wird
die höchste, den Römern gleichkommende Konzentration von

10 Francesco Guicciardini, Scrittipolitici e ricordi, Bd. 8, Bari 1933, S. 43ff.,
5 7 ff.

1' Zum virtus-Begriff Machiavellis als Orientierung: Federico Chabod, Scritti
su Machiavelli, Torino 1974; Quentin Skinner, Machiavel, Paris 1989.

12 Machiavelli, Discorsi, S. 228 f.

28



virtus in der Eidgenossenschaft erreicht13. Damit wird das
Schweizer Exemplum zu einem Eckpfeiler, zu einer tragenden
Säule im Denken Machiavellis, die aus zweifachem Beweiszwang
entspringt: Zum einen ist die virtus-Migrationsthese zu belegen,
und zum anderen ist zu beweisen, daß die konkreten Handlungsrezepte,

daß die politischen wie militärischen Strategien der alten
Römer auch im Italien des frühen 16. Jahrhunderts nicht ein Jota
von ihrer Vorbildhaftigkeit eingebüßt haben. In gewissem Sinne
stand oder fiel diese Konstruktion mit dem helvetischen Exem-
pel. Denn wer Machiavellis Werke liest, der wird feststellen, daß
weitere positive Beispiele der Fast-Ebenbürtigkeit mit dem alten
Rom im Europa des 16. Jahrhunderts für ihn nicht vorhanden
waren. Die mächtigen Nationalmonarchien Frankreich und
Spanien, die in dieser Zeit im verbissenen Kampf um die Beute
Italien verknäuelt waren, schieden von vornherein aus: Beides

waren keine Republiken, die sich um die fruchtbare, Eroberung
garantierende Konkurrenz von Adel und Volk gruppierten,
sondern massige politische Komplexe, die nur durch herausragende
Anführergestalten oder durch nationale Konzentration garantierende

Institutionen, in Frankreich etwa die Parlamente l4,

zusammengehalten wurden. Frankreich, Spanien und Italien aber

zusammen sind für Machiavelli geradezu der Ruin der Welt15,

England eine kaum existente Größe, Nord- und Osteuropa
entziehen sich mangels Relevanz seinem analytischen Visier, im
Osmanischen Reich findet die eine oder andere Herrschergestalt
Bewunderung16, die neuerschlossene amerikanische Gegenwelt
hat noch keinen Stellenwert; und so konzentriert sich der für
Machiavellis Geschichts- und Politik-Konstruktion vitale Nachweis

vom Weiterleben der altrömischen virtus und der ungebro-

13 Neben Discorsi I 12, 55, II 4 und zahlreichen weiteren verstreuten Stellen
dort wie in derArte della Guerra stellen der Rapporte delle cose della Magna aus dem
Jahre 1508 und der 1512/13 entstandene Ritracto delle cose della Magna als Frucht
seiner Gesandtschaftsreise zu Maximilian I. die wichtigsten Auslassungen
Machiavellis zur Schweiz dar; die beiden letzteren in: Opere, Bd. 2, hg. von Sergio
Bertelli, Verona 1979, S. 285-294 und S. 351-356.

14 Niccolö Machiavelli, // Principe, in: Opere, Bd. 1, hg. von Sergio
Bertelli, Verona 1968, S. 58.

15 Machiavelli, Discorsi, S. 208.
16 Z.B. Machiavelli, II Principe, S. 63.

29



chenen Gültigkeit altrömischer politisch-militärischer Erfolgsregeln

ganz auf Deutschland und vor allem die Schweiz.
Hier ist eine terminologische Abgrenzung vorzunehmen.

Machiavelli spricht viel öfter von der Schweiz, als er sie beim Namen
nennt; sie firmiert nicht selten unter dem Oberbegriff Alemagna,
Deutschland. Das ergibt insofern einen historisch-landeskundlichen

Sinn, als die Eidgenossenschaft zu Machiavellis Lebzeiten ja
weiterhin formal dem Reich angehörte, dem sie sich faktisch,
konstitutionell wie administrativ, etwa durch Nichteinbezug in
die Reichsreformen, immer stärker entzog17. Auch darüber ist
sich Machiavelli durchaus im klaren; für ihn sind es zwei Kriterien,

die Eidgenossenschaft und Süddeutschland in einen
unüberbrückbaren Gegensatz bringen 18: Zumeinen haben die Schweizer
das Reichsoberhaupt, den Kaiser, militärisch vor kurzem, d.h. im
Schwabenkrieg, geschlagen und leisten ihm im Gegensatz zu den
Reichsstädten keine Heerfolge. Und zum anderen ist in der
Schweiz der echte Adel, die feudale Aristokratie der gentiluomi-
ni, der Edelleute, ausgerottet oder doch zumindest zur Unerkenn-
barkeit reduziert, die im Reich, durch ihre Burgen, ihre Fehden,
ihre autonome Jurisdiktion, summa summarum durch ihr sozio-
ökonomisches Schmarotzerdasein gekennzeichnet ist. Die
Schweiz unterscheidet sich vom angrenzenden Schwaben also
dadurch, daß sie diesen in Machiavellis Augen für jedes Staatswesen

ruinösen Typus des unabhängigen Feudalherren überwunden

hat.
Fazit: Machiavellis Schweiz-Bild wie das zugrundeliegende

Schweiz-Interesse entspringen seiner alles beherrschenden Fixierung

auf das alte Rom. Das heißt, das entsprechende helvetische
Tableau gewinnt seine Lebenskraft allein durch den von Machiavelli

aus Beweis-Notwendigkeiten hergestellten Bezug zwischen
Rom und der Schweiz19.

Es ist also eine Eidgenossenschaft nach römischem Vorbild,
mit römischen Zügen, gemessen am römischen Maßstab, es ist ein

17 Vgl. Hans Conrad Peyer, Verfassungsgeschichte der alten Schweiz, Zürich 1978;
Thomas A. Brady, Turning Swiss. Cities and Empire, 1450-1550, Cambridge
1985.

18 Diese Unterscheidung bereits zutreffend bei Walder (wie Anm. 1), S. 86-
91; die Belegstellen bei Machiavelli, Discorsi, S. 208 ff.

1 Exemplarisch Machiavelli, Discorsi, S. 131.i''

30



historisch hybrides Zwittergebilde, ein Abzug von jener alles
überstrahlenden römischen Matrix. Die allein erfolgversprechende

Methode, die Schweiz im Denken Machiavellis zu
verstehen, besteht also darin, nach ihrem Exempelcharakter, nach
dem Stellenwert in Machiavellis geschichtlichem Weltbild zu
fragen. Die umgekehrte Perspektive, aus Machiavellis der Schweiz
gewidmeten Schilderungen Aufschlüsse über deren politischsoziale

Strukturen zu gewinnen, ist verführerisch, aber in hohem
Maße verzerrend. Sie ist verlockend, weil Machiavelli ja bis heute
in allen Handbüchern als der Vorurteils- und prämissenfreie
Entdecker der politischen Sphäre tel quel, so, wie sie ist, und ihrer
Gesetzmäßigkeiten, figuriert20. Dieses Bild aber ist in hohem
Maße verzeichnet und verzeichnend. Machiavelli hat weder die
innere Natur und Struktur der Renaissance-Staaten, der von ihm
einseitig dämonisierten Signorien, Einzelherrschaften, wirklich
zu bestimmen vermocht21, wohl auch nicht versucht, noch hat er
die religiöse Dynamik des sich anbahnenden konfessionellen
Zeitalters erkannt. Diese Defekte machen ihn nur um so
interessanter: als grandiosen Mythenbildner, besessen von der Idee der
Wiederholbarkeit von Geschichte.

Worin lag nun der Beweischarakter des Schweizer Beispiels im
einzelnen beschlossen? Er beruht auf der sich allmählich entwik-
kelnden, dialektisch gespannten Formel von der den alten
Römern ebenbürtigen virtü und der nicht ebenbürtigen Praktizierung

politisch-militärischer Klugheits-Regeln, also auf der fast,
aber nicht gänzlich vollständigen Annäherung an ein vorgegebenes

Original der Vergangenheit. Es liegt in der Natur alles
überstrahlender Vorbilder, daß sie vollständige Imitation nicht ertra-

20 Vgl. als Beispiele Quentin Skinner, Fhe Foundation of Modern Political
Fhought, Bd. 1, Cambridge 1978; Gisela Bock, Quentin Skinner, Maurizio
Viroli (Hg.), Machiavelli and Republicanism, Cambridge 1990. Machiavelli selbst
beruft sich auf die immer wieder viel zu unreflektiert zitierte Formel von. der
veritä effettuale della cosa als Programm seiner Politikanalyse in // Principe,
S. 47.

21 Als Beispiel historische Abläufe und Ursachen extrem verzerrender
Darstellungen aus dem Komplex signori und signoria: Machiavelli, // Principe,
S. 21-30, 45; vgl. dazu Michael Mallett, The Borgias. The rise and fall of a
renaissance dynasty, London 1970; Denis Hay, John Law, Italy in the Renaissance

1380-1530, London 1989. Das Thema des signore bei Machiavelli und sein
Beitrag zur Mythisierungdes Renaissance-«Tyrannen» würde eine differenzierte
Darstellung verdienen.

31



gen, weil dann ihr Glanz geschmälert, ja ihr Modellcharakter
angesichts mancher im nüchternen historischen Alltag zu Tage
tretender Defekte herabgesetzt werden müßte. Dieses fast, aber
nicht ganz Erreichen großer Modelle der Vergangenheit ist eine
typische Denkfigur Machiavellis22, sicherlich auch Schutz gegen
empirische Überprüfung seiner Thesen, denn durch noch so
minimale Differenzen konnte man sich gegen kritische Proben
aufs Exempel schützen. Das heißt konkret, wenn die Schweizer
des frühen 16. Jahrhunderts im Endeffekt nicht so schlagkräftig
und erfolgreich wie die alten Römer agierten, so konnte man
diese Differenz mühelos damit erklären, daß sie als gelehrige
Schüler am Ende doch vom Königsweg abgewichen waren.

Die vollgültige Ebenbürtigkeit helvetischer virtus mit dem
altrömischen Original erweist sich vor allem in der militärischen
Sphäre, die Machiavelli lebenslang als von der politischen
untrennbar23 mit der höchsten Intensität und Faszination analysiert
hat. Und hier tritt uns die Schweiz denn auch als das «missing
link» für die These von der Wiederholbarkeit von Geschichte und
von der ungebrochenen Gültigkeit römischer Erfolgsregeln am
deutlichsten entgegen. Für Machiavelli war in diesem
Zusammenhang die Schlacht von Novara 1513 ein vielfältig ausgestaltetes

Urerlebnis24. In diesem Sieg der Eidgenossen über das

hochgerüstete und mit Artillerie und Kavallerie ausgestattete
französische Heer glaubte er drei entscheidende Elemente zu
erkennen: zum einen die Überlegenheit des disziplinierten Bürgers

in Waffen, also der Miliz, über das von Machiavelli als

Unglück der Epoche und Italiens im besonderen verdammte
Söldnerheer25. Söldner stellen anstatt für die res publica, für die
eigene Sache zu kämpfen, stellte im Denken Machiavellis einen

22 Hellsichtige Kritik an Machiavellis Idee vom uomo virtuoso als Initiator
politischen Neubeginns und Wiederaufstiegs bereits bei Francesco
Guicciardini, Considerazioni intorno ai discorsi del Machiavelli, Torino 1983, I 9.

21 Eine der nachdrücklichsten Betonungen dieser unauflöslichen Interdepen-
denz in Machiavelli, Discorsi, S. 105f. (I 4); analoge Stellen in: Niccolö
Machiavelli, Arte della Guerra, in: Opere, Bd. 2, hg. von Sergio Bertelli,
Verona 1979, S. 11; Machiavelli, Discorsi, S. 105, 147f., 160, 406;
Machiavelli, // Principe, S. 28.

24 Machiavelli, Discorsi, S. 276; Arte della Guerra, S. 41 ff.
25 Zur Orientierung: Michael Mallett, The theory and practice of warfare in

Machiavelli's republic, in: Bock, Skinner, Viroli (wie Anm. 20), S. 173-180.

32



Degeneration anzeigenden Akt der Delegierung, der Verantwortung

abstreifenden Entfremdung vom Staat und einen
verhängnisvollen Rückzug in die Privatsphäre, aber auch die Entwicklung
schlechthin dar, die Italien in demütigende Abhängigkeit hatte
herabsinken lassen. Diese negative Sicht des Söldners in Verbindung

mit einem Lob der Eidgenossenschaft mutet uns heute
kurios an: war doch die Schweiz zur Zeit Machiavellis das Reservoir

für Hochleistungs-Mietsoldaten schlechthin. Doch verträgt
sich beides durchaus miteinander: Zu einem hochzuschätzenden
politisch-militärischen Faktor wurde die Eidgenossenschaft für
Machiavelli just in dem Moment, da sie ihre Geschicke in die
eigenen Hände nahm, also ihre militärischen Qualitäten für
eigene Interessen auszunutzen begann26. Dieser Augenblick der
eidgenössischen Nationwerdung wird von Machiavelli auf die

Großmachtphase der Jahre 1513 bis 1515 datiert, als die Schweiz
auf eigene Rechnung die Eroberung und finanzielle Ausnutzung
des Herzogtums Mailand begann.

Zum anderen sind die Mailänder Feldzüge und die siegreiche
Schlacht von Novara im besonderen für Machiavelli entscheidende

Belegstücke, weil sie die Überlegenheit der Moral über die
Zahl, der Disziplin über die Bewaffnung, der Gesinnung über die

Rüstung und damit eben das Fortleben der altrömischen virtus im
Kriegsgeschehen des 16. Jahrhunderts belegen. Bringt man
Machiavellis ausführliche, manchmal geradezu detailbesessene
militärische Strategiediskussion in der Arte della Guerra, seinem
Traktat über die Kriegskunst und literarisch anspruchsvollsten
Werk, und im gedanklichen Hauptwerk der Diskurse über Titus
Livius27 auf einen allgemeinen Nenner, dann ist es letztlich die

Superiorität des immateriellen, ja ideellen Faktors auf dem
Schlachtfeld, die ins Auge sticht. Denn jenseits aller taktischen
Ratschläge im einzelnen ist es die moralische Größe der Disziplin,

die über Erfolg und Mißerfolg entscheidet, ein Faktor, der
zwar von Feldherren mit mancherlei Rezepten verstärkt, doch
nicht grundsätzlich erzeugt werden kann, da Disziplin nur von
der richtigen politischen Ordnung produziert wird. An dieser

26 Niccolö Machiavelli, Epistolario, in: Opere, Bd. 5, hg. von Sergio
Bertelli, Verona 1969, S. 294-297.

2"Zu nennen hier vor allem: II 6-12, 16-20, III 10-15, 36-42.

33



Stelle nämlich sind die siamesischen Zwillingsphänomene der
politischen Verfassung und des expansionsfähigen Heeres
zusammengewachsen. Letztendlich erweist sich also nicht nur der
politische Denker Machiavelli mit seinem Minimaloptimismus
erlaubenden Konstrukt der Wiederholbarkeit von Geschichte,
sondern auch der gleichnamige Militärstratege als Idealist.

Der Zyniker, als den man Machiavelli so gerne hingestellt hat,
wäre demgegenüber viel eher sein unerbittliches intellektuelles
Gegenüber Guicciardini, der realistisch das Geld und das Materielle

im Krieg für mindestens ebenso wichtig wie die Gesinnung
gehalten hat28. Drittens schließlich stehen die Schweizer von
Novara Modell für das grundsätzlich richtige militärische Vorgehen

im einzelnen, für den Verzicht auf, beziehungsweise die

Einschränkung von Festungen, Artillerie und Kavallerie als

neumodischer, entweder von den Römern unbenutzter oder, wie im
Fall der Reiterei, doch nur sekundär herangezogener Waffengattungen

und Hilfsmittel. Das primär Erfolgsversprechende aber,
so hat Machiavelli aus den Schweizer Erfolgen im Mailändischen
geschlossen, ist der phalanxartige Infanterie-Angriff, gewissermaßen

als Gestalt gewordene Überlegenheit des Bürgersinnes29.
Aufgrund dieser eidgenössischen Waffenerfolge ist Machiavelli in
seiner Rom-Schweiz-Analogie einen entscheidenden Schritt
weitergegangen: Nicht nur die abstrakte virtus, sondern auch die
militärisch-politische Strategie beider Völker werden jetzt auf
dem Höhepunkt der Großmachtpolitik in Norditalien einander
an die Seite gestellt. Machiavelli antwortet in seinem Brief vom
26. August 151330 auf sehr wirklichkeitsnahe Einschränkungen
seines Freundes Francesco Vettoris31, der zwar auch die
Schweizer Waffenerfolge von 1513 hochbewertet, die Eidgenossenschaft

jedoch nicht als politische Großmacht ersten Ranges zu
beurteilen bereit ist. Machiavelli schreibt:

28 Guicciardini, Considerazioni (wie Anm. 22), II 10.
29 Machiavelli, Arte della Guerra, S. 85ff.
3(1 Die zitierte Stelle (eigene Übersetzung) nach Machiavelli, Epistolario,

S. 295 ff.
11 Vettoris Einwände in Machiavelli, Epistolario, S. 291 f.; zu Vettori: Rosemary

Devonshire Jones, Francesco Vettori: Fiorentine Citizen and Medici servant,
London 1972; zu den Korrespondenz-Partnern: Dies., Some observations on the
relations between Francesco Vettori and Niccolö Machiavelli during the embassy to
Maximilian I, in: Italian Studies 23 (1968), S. 93-113.

34



Hinsichtlich der Schweizer aber und der Frage, wie sehr sie zu fürchten
seien, irrt Ihr Euch vollständig; ich nämlich denke, sie sind extrem zu
fürchten Im Augenblick wollen sie keine Untertanen machen, weil sie
darin keinen Vorteil sehen; so sagen sie heute, weil sie ihn heute nicht
sehen. Aber, wie ich Euch seinerzeit darlegte, die Dinge entwickeln sich
stufenweise, und oft werden die Menschen durch Notwendigkeit zu dem
gebracht, was sie ursprünglich gar nicht beabsichtigten, und es ist Brauch
der Völker, langsam voranzuschreiten. Im Augenblick haben sie (d.h. die
Schweizer, V.R.) in Italien den Herzog von Mailand und den Papst
tributpflichtig; auf diese festen Einkünfte aber werden sie nicht mehr
verzichten wollen. Im Falle von Widerstand werden sie diese Rebellion mit
den Piken niederkämpfen und den Besiegten sicherheitshalber Zügel
anlegen und sie völlig unterwerfen Was die angeblichen Spaltungen
unter den Schweizern betrifft, so nehmt sie nicht ernst, solange sie ihre
Gesetze beachten, was sie eine Zeitlang tun werden. Denn bei ihnen
können keine Häupter mit Schweif auftauchen, und Häupter ohne
Schweif bleiben folgenlos und werden rasch ausgeschaltet Ich glaube
nicht, daß sie (d.h. die Schweizer, V.R.) ein Imperium wie die Römer
errichten werden, aber ich glaube sehr wohl, daß sie Schiedsrichter
Italiens werden können, wegen ihrer räumlichen Nähe und unserer Unordnung

und Mißstände; und weil diese Aussicht mich erschreckt, will ich
Abhilfe schaffen

Dieser vielleicht simpel anmutende Text stellt in Wirklichkeit ein
komplexes Geflecht von Beziehungen her. Sofort ins Auge springt
eine Einschränkung: Ganz wie die alten Römer, ganz so mächtig
wie die alten Römer werden die Schweizer nicht werden, das

heißt, sie werden kein weltumspannendes Imperium errichten.
Indirekt geht hervor, daß das nicht ihre Schuld ist. Zu derartigen
geschichtlichen Großtaten gehört die entsprechende Fortuna, die

begünstigende politische Umwelt, die im Fall des frühen 16.

Jahrhunderts angesichts der kolossalen Machtkomplexe Frankreich
und Spanien fehlt. Und dennoch, nicht die Einschränkung,
sondern die Ausweitung springt in diesem Text ins Auge; die Schweiz
wird Schiedsrichterin ganz Italiens werden, sie hat angeblich
bereits nicht nur Mailand, sondern auch das Papsttum
tributpflichtig, also von sich abhängig, gemacht: eine wahrhaft
eigenwillige, sprich wirklichkeitsferne Interpretation des

römisch-eidgenössischen Bündnisses, erklärbar nur aus der Machiavellischen
Grundüberzeugung, daß Inanspruchnahme fremder Waffen
Abhängigkeit bedeutet32.

In einem späteren Brief vom 10. Dezember 151433 hat sich
Machiavelli dann noch deutlicher ausgedrückt: Die Schweiz wird

12 Vgl. Machiavelli, II Principe, S. 22ff., 38-42.
33 Machiavelli, Epistolario, S. 349 ff.

35



Italien von sich drückend abhängig machen, Italien wie eine Art
Kolonie behandeln, ja sie wird sogar einen Zweifrontenkrieg
bestehen und Frankreich in Burgund in die Schranken weisen. In
beiden Briefen aber wird der Eroberungserfolg der Schweiz nicht
nur auf die der altrömischen ebenbürtige virtü, sondern auch auf
die verwandte Eroberungstaktik zurückgeführt. Denn so wie es

die alten Römer vorgemacht haben, werden auch die modernen
Schweizer vorgehen: Sie werden nicht mit roher Kraft allein,
sondern wie Löwe und Fuchs zugleich operieren und damit dem
berühmten Vergleich aus dem Buch vom Fürsten folgen. Sie

werden wie die Römer Bundesgenossen sammeln und diese
Schritt für Schritt in ihrem Status herabdrücken und schließlich
unterwerfen, wenn es für die socii zu spät geworden ist, Widerstand

zu organisieren. Auf dem Höhepunkt des Erfolges anno
1513 also geht die Gleichsetzung der Schweizer mit den Römern
nahezu ohne Einschränkung auf.

Das zeigt sich an allen Fronten. Wie gesagt, ist die vorbildliche
militärische Ordnung, die die Eidgenossenschaft demonstriert,
Abbild und Spiegelbild der richtig gefügten politischen Verfassung:

Eins ist ohne das andere nicht zu haben, eine Interdepen-
denz, die bei Machiavelli zu oft schamhaft wegretuschiert wird.
Ob es uns gefällt oder nicht - und keiner wird heute dergleichen
Prioritäten billigen: Für Machiavelli lag der höchste, keiner
zusätzlichen Rechtfertigung bedürftige, alles überstrahlende
Ruhm des Staates in der territorialen Größe, in der Expansion,
der Inkorporierung von Nachbarstaaten34. Die gute, den
Menschen domestizierende und seine egoistisch-destruktiven Anlagen

beschneidende politische Ordnung gewinnt erst unter diesem

Aspekt ihr wahres Gewicht: Aus dieser ausgewogenen politischen

Ordnung nämlich geht, durch die fruchtbare, nach außen

transponierbare Reibung zwischen oben und unten, Adel und
Volk, die kinetische Energie der Expansion hervor. Für ohne
innere Reibungsflächen stabile, auf der einseitigen Dominanz
einer Schicht aufgebaute Staaten hat sich Machiavelli intellektuell

14 Vgl. dazu Mark Hulliung, Citizen Machiavelli, Princeton 1983; zur
unauflöslichen Koppelung von richtiger republikanischer Ordnung und Expansion
bzw. zur militärischen gloria als Selbst- und Endzweck vgl. Machiavelli, Arte
della Guerra, S. 11, 191; Discorsi, S. 96-98, 147ff.

36



interessiert, doch nicht emotional engagiert; sie werden als letztlich

untaugliches Beispiel aus der politischen Erfolgslehre
ausgeschieden35.

Ohne Frage ist Machiavelli ein Imperialist im antiken Wortsinn,

ein Parteigänger der Imperiumsbildung durch die machtvoll
innere Reibung nach außen umsetzende Republik. Diese Republik

ist im übrigen an keine Morallehre gebunden: Sie darf
Tausende deportieren, Oberschichten exekutieren und Gegner
liquidieren36, so daß Faschisten wie Mussolini und Totalitaristen
jeglichen Schlages daran ihre helle Freude hatten37. Und natürlich
darf sie auch perfide agieren, nämlich vermeintliche Freunde erst
in Sicherheit wiegen und dann in Ketten schmieden. In ein
solches Rahmenmodell wird das Exempel der angeblich zur Eroberung

Italiens antretenden Schweiz eingeordnet. Die dazu notwendigen

richtigen inneren mentalen und politischen Verhältnisse
sind vor allem von zwei Faktoren bestimmt: zum einen von einer
verinnerlichten Religion als Schranke, die kein Bürger in seinem
sozialen und politischen Verhalten zu überschreiten wagt.

Diese Barriere, die gegen Eidbruch und Illoyalität schützt, sieht
Machiavelli als in der Schweiz exemplarisch aufgebaut an. Im
anstößigsten seiner vielen provozierenden Kapitel38 geht er
bekanntlich davon aus, daß die intakte Religiosität in der Schweiz
binnen kurzem korrumpiert wäre, wenn man die Kurie in die
helvetischen Berge versetzen würde, so wie die Kurie seiner
Ansicht nach Italien die politisch unverzichtbare Religiosität
geraubt habe. Diese Art religiöser Korruption entsteht laut
Machiavelli immer dann, wenn Lebensführung und Ideale,
alltägliche Praxis und religiöse Lehre in Widerspruch zueinander

geraten, wenn also die religiöse Doktrin durch die Praxis
desavouiert ist. Diese Kritik ist rein innerweltlich-politisch motiviert:

35 Zum Venedig-Bild Machiavellis Orientierung bei Felix Gilbert, The Vene-
tian Constitution in Fiorentinepolitical thought, in: Nicolai Rubinstein (Hg.),
Fiorentine Studies, London 1968, S. 463-500.

36 Zum Thema der Republik als Wölfin der anderen Republik vgl. Hulliung
(wie Anm. 34); die loci classici in Machiavelli, Discorsi, S. 239f., 282, 434f.
(II 3, 19, III 49).

37 Zur faschistischen Machiavelli-Lesart bezeichnend Benito Mussolini, Pre-
ludio al Machiavelli, in: Scritti e discorsi, Bd. 4, Milano 1934, S. 105-110.

18 Machiavelli, Discorsi, I 12 (S. 129 ff.).

37



Der Politiker muß nicht religiös sein, im Gegenteil, es ist in
mancher Hinsicht besser, er ist es nicht, denn dann wird er
flexibler handeln, und Flexibilität garantiert Erfolge gegen das

blinde Glück. Aber er muß so tun, als ob er religiös ist, denn eine
Oberschicht oder ein Herrscher, die offen areligiös handeln,
bauen die Schranke der Religion in ihren Untertanen beziehungsweise

Mitbürgern ab und unterhöhlen damit die Gültigkeit der
Gesetze. In dieser Hinsicht also sind die Verhältnisse, in Deutschland,

das heißt vor allem in der Schweiz, intakt. Das zeigt sich am
eklatantesten daran, daß hier das Prinzip der Selbstbesteuerung
ohne äußere Überwachung funktioniert, da Staatstreue durch die
Religion Gewissenspflicht ist39.

Diese besondere Art der Religiosität als Kult der Gesetze ist in
Machiavellis Denken untrennbar mit Ursprünglichkeit, mit
Primitivität im Sinne von Unverbildetheit, ja Naivität verbunden,
und mit solchen Farben wird nicht nur das altrömische Volk am
Beginn seiner Geschichte40, sondern auch die Eidgenossenschaft
im Beispiel des Steuereinzugs eingefärbt. Kulturferne ist daher ein
Synonym für virtus, da sie allein Gläubigkeit, Robustheit,
Rücksichtslosigkeit und militärische Schlagkraft garantiert. Und noch
in einem weiteren entscheidend wichtigen Punkt geht die
Gleichung Rom-Schweiz hinsichtlich der inneren Verhältnisse
für Machiavelli auf. Im Brief vom 26. August 1513 war von
vornehmen Schweizern als Häupter ohne Schweif, capi senza coda,
die Rede.

Was aber ist damit gemeint? Wie eingangs erwähnt, war
Machiavelli erbitterter Feind des für das frühneuzeitliche Europa
schlechthin kennzeichnenden inneren soziopolitischen
Ordnungsprinzips der Klientel, also der Beziehung zwischen einem
einflußreicheren Patron und seiner Kreatur, seinem Klienten, die
durch ein gegenseitiges Leistungsverhältnis des wechselseitigen

39 Machiavelli, Discorsi, I 55 (S. 208 f.).
40 Machiavelli, Discorsi, I 11 (S. 126f); dort der bezeichnende, den Bogen

zwischen dem Rom der Anfänge und der Schweiz schlagende Satz: E sanza
dubbio, cht volesse ne'presenti tempifare una republicapiüfacilitä troverebbe negliuomini
montanari, dove non e alcuna civiltä, che in quellt che sono usi a vivere nelle cittadi, dove la
civiltä e corrotta. (Ohne Zweifel würde ein Republik-Gründer heute mit
Bergbewohnern, die keinerlei Kultur besitzen, viel leichter zum Ziel gelangen als mit
denen, die in Städten zu leben gewohnt sind, denn dort ist die Kultur verdorben).

38



Gebens und Nehmens miteinander verbunden sind41. Die Klientel,

wie sie etwa in seiner Heimatstadt Florenz durch die Partei,
die alle sozialen Schichten umgreifende Interessengemeinschaft
der Medici und ihrer Anhänger, verkörpert war, stellte aus
mehreren Gründen für Machiavelli das politisch Perverse schlechthin
dar: Zum einen durchlöcherte sie die von ihm angestrebte
bedingungslos disziplinierende Herrschaft der Gesetze, denn die
Patrone verschafften ihren Klienten Dispense vom Gesetz - und
Dispense waren ein Grundübel, in der Politik wie in der Religion,
deren Glaubwürdigkeit sie schmälerten. Zum anderen bewirkte
die Klientel in den Augen Machiavellis eine negative Selektion:
Schmeichler, Schönredner, gewissen- und prinzipienlose Werkzeuge

der Mächtigen kamen statt der Verdienstvollen nach oben.
Machiavelli spricht hier auch in eigener Sache gegen klientelär
funktionierende Oligarchien: Seine ideale Republik hat das
Verdienst, allein zu belohnen und für niedriggeborene Aufsteigerden
Weg nach oben in die höchsten Staatsämter freizuhalten. So tat es

seiner Ansicht nach die römische Republik, in der angeblich die
mächtigsten Staatsmänner ohne Klientel agierten.

Natürlich geht hier Machiavelli wieder Livius auf den Leim;
am groteskesten daran ist, daß ja gerade im alten Rom das

Klientelprinzip der großen gentes, Adelsgeschlechter, nicht nur seinen
Namen, sondern seine höchste Ausformung erhielt. Verhängnisvoll

ist das Klientelprinzip für Machiavelli aber vor allem
deshalb, weil es den gewissermaßen natürlichen, naturgesetzlichen
Konflikt zwischen Oberschicht und Volk überlagert, auflöst, in
das ewige Aufund Ab nicht mehr horizontaler, sondern vertikaler
Konflikte verwandelt und damit die innere Ordnung der Republik

pervertiert.
Von diesem inneren Krebsschaden also ist die Eidgenossenschaft

verschont geblieben; denn die Ausbildung klientelärer
Strukturen ist ein Phänomen einer Spät- und Niedergangszeit,
Anzeichen von sozialer Ausdifferenzierung und einer Dichotomie

zwischen homo privatus und homo publicus, die im
unangekränkelten, homogenen, durch soziale Nähe gewissermaßen

41 Vgl. zur Orientierung zum Komplex Machiavelli und klienteläre Ordnung:
Gisela Bock, Civil discord in Machiavelli's Istorie Fiorentine, in: Bock, Skinner,
Viroli (wie Anm. 20), S. 181-201; zu den Strukturen der Medici-Partei: Dale
Kent, The rise of the Medici Faction in Florence 1426-1434, Oxford 1978.

39



geschichtlich jungen helvetischen Bergreservoir nicht vorkommen

kann. Somit rundet sich das Bild einer durch Ursprünglichkeit
kulturfernen, robusten, nicht humanistischen und nicht

humanitären, den ursprünglichen römischen Ordnungsprinzipien

verpflichteten Eidgenossenschaft. Wir erkennen darin einen
Ganzheitlichkeitsmythos, der einer komplexen, kulturell
hochentwickelten Gegenwelt, der Italiens im 16. Jahrhundert,
überblendet und als Vorbild der Erneuerung gegenübergestellt
werden sollte.

Daß dieser helvetische Mythos wirklichkeitsfremd, Realität
verzerrend ausfiel, haben bereits Machiavellis Zeitgenossen und
Diskussionspartner klar erkannt42. Aber in Machiavellis
Gedankengebäude war dieser helvetische Mythos statisch viel zu bedeutsam,

als daß er hätte herausgenommen werden können; ein Gutteil

der Konstruktion wäre dann eingestürzt. So bleibt noch eine
kurze, epilogartige Schlußbemerkung zu diesem Vortrag:
Bekanntlich folgte auf Novara Marignano43. Wie hat Machiavelli
auf den Zusammenbruch eidgenössischer Großmachtpolitik in
Italien reagiert, brach damit auch sein Mythos zusammen? Die
Antwort lautet: keineswegs. Als um die Schlüssigkeit seiner
Konklusionen besorgter Theoretiker geht Machiavelli differenziert,
man könnte bösartig auch sagen, raffiniert vor, mit anderen
Worten: Er rettet die der römischen ebenbürtige virtus der
Schweizer aus dem Rückzug heraus, aber er versucht ihnen jetzt
konkrete militärstrategische Fehler und politisch-taktische Irrtümer

nachzuweisen. So etwa ist ihre lockere Bundesstruktur, die
im Brief vom 26. August 1513 die Billigung des Autors gefunden
hatte, jetzt ein Hindernis für dynamische Eroberung44; und im
Traktat über die Kriegskunst werden Aufstellungs- und
Aufmarschfehler im Detail nachzuweisen versucht. Damit ist
zwischen Rom und Schweiz ein winziges, doch distanzierendes
Wörtchen, nämlich die Partikel «fast» eingeschoben worden.

42 Vgl. Anm. 28, 31.
43 Da der regelmäßige Briefwechsel mit Vettori am 31. Januar 1515 zu Ende

geht, liegt ein unmittelbar zeitgenössischer Kommentar Machiavellis zur
Schlacht von Marignano nicht vor; zur heutigen Sicht vgl. Emil Usteri,
Marignano. Die Schicksalsjahre 1515/16 im Blickfeld der historischen Quellen, Zürich
1974.

44 Machiavelli, Discorsi, S. 243 f.

40



Geschichte wäre wiederholbar, doch leider verhindern Fehler im
einzelnen ihre vollgültige Repetition. Die Denkfigur, das System
bleibt dadurch intakt.

Ist Machiavelli also blind in seiner Rückwärtsgewandtheit?
Gerade die Tatsache, daß die neuen Römer aus Helvetien dem
Original nahe-, doch nicht gleichkommen, beweist gegen
Machiavelli, daß aus dem Versuch historischer Imitation das
zukunftsweisend Neue entsteht. Noch immer ist aus den
Reformationsversuchen der europäischen Geschichte, vor allem in der
frühen Moderne, politisch wie religiös nicht das bewunderte
Vorbild, sondern etwas innovativ Neues hervorgegangen, noch
immer haben historische Rückgriffs- und Wiederholungsversuche

die Unwiederholbarkeit von Geschichte, aber auch ihre
Erneuerungskraft unter Beweis gestellt.

41




	"Fast wie die alten Römer" : Machiavellis Bild der Schweiz: ein Mythos und seine Funktion

