Zeitschrift: Freiburger Geschichtsblatter
Herausgeber: Deutscher Geschichtsforschender Verein des Kantons Freiburg
Band: 67 (1990)

Artikel: Die barocken Wandbehange der Freiburger Ursulinen
Autor: Heimgartner, Eva

Kapitel: [ll: Beschreibung und Ikonographie

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-340176

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-340176
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

[11. Beschreibung und Ikonographie

Ein Teil des ikonographischen Programms der Wandbehinge
lal3t sich direkt aus dem Ordensauftrag der Ursulinen erkliren.
Im Folgenden wird daher kurz auf die Geschichte des Ordens
eingegangen.

Die gegenreformatorische Verteidigung des katholischen
Glaubens fand ihren Niederschlag durch die in ganz Europa
betriebenen Schulgriindungen. Ein groBer Teil dieses breit ange-
legten Bildungsauftrags wurde von den Jesuiten wahrgenommen.
Die Ursulinen wurden in der Folge zu deren weiblichem Gegen-
stiick.

Sich am Beispiel der Jesuiten orientierend, griindete Anne de
Xainctonge von Dijon 1606 in Dole ihr erstes Madcheninstitut,
Den Namen «Ursulinen» — nach der heiligen Ursula, dem Vor-
bild weiblicher Tugend —, den sie ihrer Frauenkongregation gab,
tibernahm sie von dem schon 1535 von Angela Merici in Brescia
gegriindeten Orden, dem sie durch das Ziel der Madchenbildung
verbunden war. Im Unterschied zu diesem schon bestehenden
Ursulinenorden lehnte sie jedoch die strenge Klausur ab. Die von
ithr gegrindete «Kongregation von Déle», die sich auch in der
katholischen Schweiz entfaltet hat, ist als unabhingig von den
To6chtern der Angela Merici zu betrachten 7.

Uberall dort, wo die Jesuiten titig waren, regten sie auch die
Griindung von Midchenschulen an. So rief in Freiburg Petrus
Canisius in zwei Predigten zur Schaffung eines Madcheninstituts
auf>*. Die Freiburger Regierung wollte jedoch von solchen
Schulgriindungen nichts wissen. So kamen erst 1634, in den
Wirren des Dreilligjahrigen Krieges, Ursulinen von Pruntrut
nach Freiburg, wo sie schon bald ihre Schule notdirftig erdftne-

33 Bibliographische Angaben in Helvetia Sacra, 1/4: Diocése de Lausanne,
Basel/Frankfurt a. M. 1988, S.476.

34 Die erste Predigt hielt Canisius am Katharinenfest von 1585. Die zweite,
gehalten am Fest der Unbefleckten Empfiangnis im Jahr 1587, ist wiedergege-
ben in: Otto BRAUNSBERGER, Petri Canisii Epistolae et acta, Bd. 8, Freiburg 1. Br.
1923, S. 68 ff.

44



ten?. 1653 wurde dem Orden eine offizielle Niederlassungsge-
nehmigung ausgestellt 3°. Thre endgiiltige Anerkennung erhielten
die Schwestern im Jahr 167677

Im 17. und 18. Jahrhundert besuchten regelmiflig etwa 300
Midchen die Schulklassen der Ursulinen. Zudem nahmen jeweils
bis zu 200 Frauen aus allen Gesellschaftsschichten an der von den
Schwestern eingerichteten Sonntagsschule teil*®. Den Handar-
beiten wurde im Unterricht ein breiter Platz eingerdumt. Neben
dem Spinnen, Nihen und Weben fir den tiglichen Gebrauch
scheinen einige Ursulinen ithre Vorliebe fiir kostbare Handarbei-
ten auch in den Unterricht eingebracht zu haben 37,

1. Die biblischen Szenen

Auf den Wandbehingen der Ursulinen sind drei Szenen aus der
Kindheit Jesu und das Abendmahl dargestellt. Die katholische
Reform des 16. und 17. Jahrhunderts schuf ein neues Christus-
bild. Im Gegensatz zu der mittelalterlichen, stark realistisch
gepragten Auseinandersetzung mit dem Leiden Jesu rickte die
neue Frommigkeit Motive in den Vordergrund, die das Bewul3t-
sein um die Liebe und Giite Gottes stirken sollten. Bevorzugte
Themen waren das Kind Jesu, die Heilige Familie, der heilige
Josef mit dem Kind, die Teilnahme Mariens am Leiden Jesu und
das Herz Jesu*'.

35 Die Regierung beschlielt, die Ursulinen als Flichtlinge fir die Dauer des
Krieges in der Stadt zu tolerieren (RM dat. 29. April 1635).

3¢ «Articul der Ursulinen receptionn» (GS 998).

7M. (= Sr. Jean-Baptiste) ViaL, Souvenirs, Maisons de Sainte-Ursule 24
(1934), S. 102.

¥ M. ViaL (wie Anm. 37), S. 107. — Vgl. auch Freiburger Nachrichten,
23.3.1984, Vor 350 Jabren kamen die Ursulinen nach Freiburg.

39 M. ViaL (wie Anm. 37), S. 105.

40 \ilhelm NEeuss, Christus, in: RDK III, S. 226-227. — Hinter der neuen
Verehrung des Jesuskindes stand ein konkretes Programm, das von Frankreich
kommend durch Kardinal Berulle und seine Schiiler tiber ganz Europa verbrei-
tet wurde: Jesus als hilfloses Kind wird mit dem Erloser in seiner tiefsten
Erniedrigung — dem Schmerzensmann — gleichgesetzt (Jakob SCHULTEN, Das
ehemalige Ursulinenkloster in Nenburg an der Donau und sein Paramentenschalz,
Minchen/Ziirich 1984, S. 406).

45



In den barocken Kindheitszyklen Jesu wurden hiufig die
Geburtsszenen thematisiert: die Anbetung der Hirten und der
Heiligen Drei Konige. Die Beschneidungsszene wurde gerne
vermieden, da sie nach dem Geschmack der tridentinischen
Reformatoren nur schwerlich dezent genug wiederzugeben war.
Meistens wurde sie durch die Darbringung im Tempel «er-
setzty.

Das offentliche Leben und die Wunder Jesu spielten in der
darstellenden Kunst der Zeit, statistisch gesehen, nur eine unter-
geordnete Rolle. Hiufig thematisiert wurde hingegen das Letzte
Abendmahl*!,

Das Bildprogramm ist also fir seine Entstehungszeit als typisch
und in keiner Weise aullergewodhnlich anzusehen. Mit der Anbe-
tung der Heiligen Drei Konige beginnend und mit dem Letzten
Abendmahl abschlie3end stellen die Wandbehinge einen in sich
geschlossenen Bildzyklus dar. Einen unmittelbaren Bezug zu den
Ursulinen weist die Darstellung des zwolfjahrigen Jesus unter den
Schriftgelehrten auf. Der lehrende Jesusknabe tritt hier als Ver-
korperung des in der Ordensregel festgelegten Bildungsauftrags
auf. Unterstrichen wird dieser Zusammenhang durch die in den
Codices der Schriftgelehrten aufgeschlagenen lateinischen Text-
stellen:

«(et) qui ad iustitiam erudiunt multos quasi stellae in perpetuas aeternita-
tes» (Dn 12,3b); «venite filii audite me / timorem Domini docebo vos» (Ps
33,12); «propter hoc in doctrinis glorificate Dominum / in insulis maris
nomen Domini Dei Israhel» (Is 24,15)42,

Die Anordnung der Szenen auf den Wandbehiangen entspricht
einem theologischen Programm, das sich bei ihrer Aufhingung
im Altarraum entfaltet. Der Altar wird von der Prisentation im
Tempel und dem Letzten Abendmahl flankiert. Beide Szenen
handeln von der Darbringung Christi. In der Prasentationsszene
wird Jesus in den Tempel gebracht, um nach dem Gesetz des
Alten Bundes dem Herrn gezeigt zu werden. In der Abend-

41 Michele MENARD, Une histoire des mentalités religienses du X1V1le et X1V11e
siecle. Milles retables de 'ancien diocése du Mans, Paris 1980, S. 267.

#2 Textrekonstruktion nach: Deutsche Bibelgesellschaft (Hrsg.), Biblia Sacra.
luxta Vulgatam Versionem, Stuttgart 1983. — Die Linge der textkritisch unsi-
cheren Stelle Is 24,15 macht es unmoglich, dald sie in diesem Wortlaut auf der
Stickerei wiedergegeben ist.

46



mahlsszene bringt er sich selbst dar zur Griindung des Neuen
Bundes. Eine ebensolche Entsprechung findet sich in den beiden
anderen sich gegentberliegenden Szenen. Die Heiligen Drei
Konige verkiinden als erste offentlich die Ankunft des neugebo-
renen Konigs der Juden. Das Auftreten des Zwolfjihrigen im
Tempel ist seine erste offentliche Handlung. Auf diese Weise
sind die Wandbehinge gleichsam in eine «aktive» und eine «pas-
sive» Hilfte unterteilt. In der einen Hilfte wird Jesus verkiindet
und dargebracht, in der anderen verkiindet er und bringt sich
selbst dar. Ein weiterer Bezug unter den Szenen wird bei der
Betrachtung der Bilder, die sich bei dieser Authingung im Chor-
raum diagonal gegeniiber stehen, deutlich. So gesehen entsteht
eine Achse des Alten (Praesentatio / Der Zwélfjahrige im Tem-
pel) und eine des Neuen Bundes (Epiphanie / Abendmahl). Es
handelt sich hier also um mehr als eine Abfolge chronologischer
Szenen. Die Plazierung der Bildszenen an den Chorwinden
schafft Bezug zu einem sakralen Raum, dessen Zentrum der Altar
bildet.

Die genaue Abfolge der Anbetung der Konige und der Dar-
bringung im Tempel wird von der Bibel nicht festgelegt, wird die
Anbetung doch nur bei Matthius, die Praesentatio hingegen nur
bei Lukas erwihnt. In der bildenden Kunst hat es sich aber
cingebiirgert, die Anbetung vor der Praesentatio darzustellen®>.
Stellt man den Blickwinkel des Messebesuchers in Rechnung, so
zeigte sich auf dem rechts im Chor angebrachten Wandteppich
zuerst die Anbetung der Konige und erst weiter hinten im Raum
die Darbringung im Tempel. Durch die heutige Aufhingung im
Refektorium des Klosters zeigt sich dem frontal vor dem Teppich
stehenden Betrachter die Szenenabfolge umgekehrt.

43 Von dieser Voraussetzung ist offensichtlich auch F. PAnup (wie Anm. 6)
beim Betrachten der Tcppichc' ausgegangen. Vor den Wandbehingen stehend
fragte er sich, wieso die Praesentatio hier vor der Anbetung dargestellt wird. Er
fand eine Erklirung hierfiir in den Schriften einzelner Kirchenviiter, die argu-
mentieren, dal} die Heiligen Drei Konige frithestens ein Jahr nach der Geburt
Jesu in Jerusalem eingetroffen seien, was sich dadurch belegen lasse, dal3 Her-
odes alle Knaben bis zu zwei Jahren toten lieB. Jesus mulite aber nach dem
Gesetz schon vierzig Tage nach der Geburt im Tempel prisentiert werden, was
begriinde, weshalb die Praesentatio vor der Anbetung darzustellen sei.

47



1.1. Die Anbetung der Kinige

«Sie gingen in das Haus und sahen das Kind und Maria, seine Mutter; da
fielen sie nieder und huldigten ihm. Dann holten sie ihre Schitze hervor
und brachten ihm Gold, Weihrauch und Myrrhe als Gaben dar.»*

Fast alle Einzelmotive der dargestellten Szene haben sich schon
in vorromanischer Zeit ausgebildet®. Die Darstellung eines
schwarzen Konigs burgert sich aber erst seit dem 15. Jahrhundert
ein. Seit ottonischer Zeit wird der Moment der Ubergabe der
Geschenke zum zentralen Geschehen der Anbetungsszene. Die
Gaben, Gold (signum regis), Weihrauch (signum Dei) und
Myrrhe (signum sepulturae) werden in kostbaren Gefillen tiber-
reicht. Auf den Wandbehingen fillt die Verzierung des Weih-
rauch- und des Myrrhebehiltnisses auf. Auf dem Nautilusbecher,
dem Weihrauchgetil3, sitzt ein kleiner gefligelter Teufel und auf
dem schiffchentormigen Myrrhekelch befindet sich ein Basilisk.
Der Basilisk, ein Mischwesen aus Hahn und Schlange, steht in der
theologischen Literatur fiir den Tod, den Teutel und die Sunde.
Dal3 er hier auf dem Myrrhegetil3, einer Praefiguratio der Passion
und des Todes Christi, angebracht ist, ist wohl als Vorwegnahme
des von Christus besiegten Todes zu interpretieren. Ebenso
diirfte das auf dem Weihrauchgefal3 sitzende Teufelchen fiir die
Uberwindung des Bosen in der Erlésung stehen.

Seit dem Spidtmittelalter macht sich bei der Gestaltung der
Szene der Einflul von Prozessionsbrauchtum und Magierspielen
bemerkbar. Dies zeigt sich vor allem bei der Darstellung des
Schauplatzes des Geschehens und der Kostiime der Konige. Der
schwarze Konig scheint, wie auf unserem Bild, die Phantasie am
meisten angeregt zu haben. Bei thm kommen die zeitgendssische
Vorliebe fiir Exotisches, im besonderen fiir orientalische Pracht,
am augenfilligsten zum Ausdruck.

Einen genrehaften Zug zeigt das Bild in der Gestik des Jesus-
kindes. Das Anteilnehmen des Kindes am Geschehen wird erst

44 Me 2,15 2,11.

4> Siche hierzu: Stephan WaeTzoLot, Drei Kinige, in: RDK 1V, S. 477, 484,
487; ScHILLER [, S. 106, 115; LCI 1, S. 544; Otto Heinrich voN BOCKELBERG, Das
Morgenlindische in der Anbetung der Kinige, ein Beitrag zu ibrer [konographie, in:

Deutschland-Italien. Beitrige zu den Kulturbeziehungen zwischen Norden und
Studen, Berlin 1941 (= Festschrift fir Wilhelm Waetzoldt).

48



seit der zweiten Halfte des 15. Jahrhunderts thematisiert. Diese
Darstellung naiv kindlicher Freude am glitzernden Gold, einher-
gehend mit dem Bestaunen des schwarzen Mannes, mag ein
Grund fiur die Auswahl dieser Vorlage gewesen sein, da die
Frauengemeinschaften, wie schon erwihnt, von der kindlichen
Komponente des Lebens Jesu besonders angezogen waren.

Ausgesprochen exotisch wirkt der Ausblick durch das Stallfen-
ster in die Berglandschaft. Die ornamental gestaltete Landschaft
erinnert unwillkiirlich an chinesische Tuschmalereien. Obes sich
hier um eine gewollte Chinoiserie oder um Zufall handelt, mul3
offen bleiben. Es wire jedoch denkbar, daf3 die Ursulinen durch
thre engen Beziehungen zu den Jesuiten schon frith mit chinesi-
scher Kunst in Berithrung kamen. War doch die Jesuitenmission
in China ein wichtiger Faktor tir die sich seit dem 17. Jahrhun-
dert in Europa ausbreitende Chinamode*°.

Eine genaue Bildvorlage fir die Anbetungsszene konnte nicht
gefunden werden. Weitgehende kompositorische Ubereinstim-
mungen haben sich jedoch mit einer Buchillustration von 1542
aus Koln feststellen lassen*’. Auch dort sind Maria und Kind
zentral in der Szene plaziert. Rechts hinter ithnen erscheint
Joseph. Die Konige treten ohne Diener auf, zeigen jedoch die
gleichen Bewegungsabliufe wie auf den Wandbehingen der
Ursulinen. Kaspar steht mit leicht angewinkeltem Bein am lin-
ken Bildrand, rechts kniet der barhduptige Melchior, hinter ihm
erscheint Balthasar, der im Begriff ist, seine Krone abzunehmen.
Die wichtigste kompositorische Eigenart, die beiden Bildern
gemeinsam ist, sind die Konige, die von beiden Seiten herantre-
tend Mutter und Kind in ihre Mitte nehmen. Dieses Schema steht
im Gegensatz zu der von Italien herkommenden, in ganz Europa
verbreiteten Gewohnheit, alle Konige von der gleichen Seite her
sich dem Kinde nihern zu lassen. Auch in Freiburg befinden sich
zwel Bilder mit demselben Kompositionsschema, was zeigt, dal}
diese seltene Eigenart hierzulande bekannt war4s,

0 Erich KoLLmax~, Chinosserie, in: RDK 11, S, 441,

47 Aus: Epistelenn und FEvangelia bei «Heronem Fuchs zu Coln» 1542, von
Anton Woensam von Worms.

®IPR Villars-sur-Glane, Séminaire diocésain, tableaux no. 2. — IPR Fri-
bourg, Maigrauge, tableaux no. 6.

49



Trotz der stark italienische Zige tragenden Maria und vor
allem unter Beriicksichtigung des zwischen Norden und Stiden
stattgefundenen Austauschs darf vermutet werden, dal3 bei der
Herstellung der Teppiche wohl am ehesten eine niederlindische
Vorlage aus dem ausgehenden 16. Jahrhundert benutzt wurde.

1.2. Die Darbringung im Tempel

Unser Bild der Darbringung im Tempel*® verbindet verschie-
dene Momente des Bibeltextes miteinander und stellt sie gleich-
zeitig dar. Diese Verschmelzung von Praesentatio, Purificatio
und Hypapanthe in einem Bild ist seit dem spiten Mittelalter
geliaufig®). Das auslésende Moment fiir den Tempelgang ist das
Reinigungsopter Marias (Purificatio). Hierfiir ist das Taubenpaar
in dem Weidenkoérbchen bestimmt, das Joseph trigt. Dieses
Motiv ist seit dem 13. Jahrhundert vor allem in der Kunst des
Nordens beliebt. Hingegen entspricht es dem byzantinisch-italie-
nischen Typus der Bildszene, daf3 Joseph die Tauben trigt und
nicht, wie im Norden tblich, Maria oder ihre Magd. Auch die
Stellung des Altars am Rande des Bildes wiirde diesem Typus
entsprechen.

Seit dem 13. Jahrhundert tauchen in Deutschland in den Dar-
stellungen dieser Szene Kerzen tragende Personen auf. Chorkna-
ben, die wie auf den Wandbehingen Kerzen tragen, werden auf
einer Darbringung im Tempel von Stephan Lochner (1447,
Darmstadt, Hessisches Landesmuseum) wiedergegeben. Diese
Bezugnahme auf eine Lichterprozession geht nicht auf biblische
Quellen zuriick, sondern ist ein aus der Liturgie entliehenes
Element. Seit Karl dem Grof3en ist die Purificatio ein Marienfest.
Schon frith wurde damit eine Kerzenweihe und eine Lichterpro-
zession verbunden (Mariae Lichtmel3), wird doch in Lk 2,32
Jesus von Simeon als Licht bezeichnet, das die Heiden erleuchtet.

49 Lk 2,22; 2,24-25; 2,27-28; 2,36-38.

50 Wenn nicht anders vermerkt, folgen die ikonographischen Ausfihrungen
zu dieser Szene: Hans Martin voN EFFrA, Die Darbringung im Tempel, in: RDK
I11, S. 1061, 1064—1065; ScHiLLER I, S. 103-104; REAu, S. 263-264; LCI I, S.
467, 476; Dorothy C. SHORR, 7he iconographic development of the presentation in the
temple, in: The Art Bulletin 28 (1946), S. 17-32.

50



In Italien hingegen sind Darstellungen von Kerzen im Zusam-
menhang mit der Praesentatio dullerst selten.

Die Szene aut den Wandbehingen zeigt den Hypapanthe-
Bildtypus, in dessen Mittelpunkt die Begegnung Simeons mit
dem Kind steht. Dieser byzantinische Bildgedanke, der den
Anschein erweckt, Jesus wiirde nicht Gott, sondern Simeon dar-
gebracht, wurde vor allem in der italienischen Barockkunst wie-
der aufgegriffen. Im Gegensatz zum Bibeltext, wo Simeon als
Privatmann 1im Tempel weilt, wird er hier als Hoherpriester
gezeigt. Diese Synthese Simeon — Hoherpriester wird erstmals in
der ersten Halfte des 14. Jahrhunderts in Italien vorgenommen.
Seit dem spiten 14. Jahrhundert wird sie vor allem in nérdlichen
Darstellungen tblich. Die spiateren italienischen Darstellungen
fiigen meist wieder einen zusitzlichen Hohenpriester hinzu. In
der vorliegenden Szene wird Simeon jedoch nicht in den Kult-
gewindern des alttestamentlichen Hohenpriesters dargestellt,
sondern mit Mitra und Chorkleidung als Bischof wiedergegeben,
wie dies auch auf nordlichen Darstellungen (z.B. Hans Holbein
d.A., Kaisheimer-Altar, 1502, Alte Pinakothek, Miinchen) zu
beobachten ist. Seine Bekleidung (auller der Mitra) stellt, wie die
der beiden MeBdiener, das einzige zeitgendssische Element unse-
rer Bildszenen dar. Analog zum Bibeltext tritt auch die Prophetin
Hannah in der Szene auf. Sie erscheint vor allem auf italienischen
Darstellungen. Im Norden wird sie nur selten wiedergegeben.

Ein Abwigen der Herkunft der einzelnen Bildelemente zeigt,
da3 sich die Szene in eine italienische und in eine nordische
Hilfte teilt. Dies dokumentiert unter anderem die teils biblische,
teils zeitgendssische Kleidung der Figuren. Es diirfte sich hier um
ein aus verschiedenen Vorlagen zusammengesetztes Bild han-
deln. Diese These wird durch einen zum Vergleich beigezogenen
Wandbehang aus der Irwin Untermyer Collection gestiitzt. Der
Wandbehang, der auf nordischen Vorlagen beruht, gibt jedoch
nur Simeon und den links von ihm stehenden Ministranten in
dhnlicher Weise wieder>!. Dal3 unser Bild aus verschiedenen

' Yvonne HACKENBROCH, English and other needlework tapestries and textiles in
the Irwing Untermyer Collection, London 1960, Abb. 185. Es handelt sich um eine
Stickerei, welche neben Szenen aus der Kindheit Jesu die finf Sinne nach
Graphiken von Adriaen Collaert nach Martin de Vos wiedergibt. Im Katalog

51



Vorlagen zusammengesetzt wurde, zeigt sich auch in den Unstim-
migkeiten der Komposition. Die «nordische» Figurengruppe, die
sich aus Simeon und den beiden ihm zugeordneten Chorknaben
zusammensetzt, nimmt keinerlei Bezug auf Maria, Joseph und
Hannah, die eine eigenstindige Einheit bilden. Diese zweite
Gruppe scheint sich aut ein Geschehen zu konzentrieren, das
links vor Simeon stattfinden wiirde. So halt Maria ihre Hinde
seitlich an Simeon vorbei, wodurch sie das in Empfang zu neh-
mende Kind verfehlt. Auch Joseph ist durch seine Stellung eher
auf einen Punkt im unmittelbaren Vordergrund des Bildes aus-
gerichtet, so dal3 er nicht mit dem auf gleicher Hohe stehenden
Simeon korrespondiert.

Die ungeschickte Komposition des Bildes mit der Figurenkon-
zentration in der linken Bildhilfte wurde wohl auch von den
stickenden Ursulinen empfunden. Dies wiirde mindestens erkla-
ren, wie es zur Plazierung des Altars am rechten Bildrand gekom-
men ist. Er wurde notig, um den alleinstehenden Chorknaben in
das Bild einzubinden und ein Gegengewicht zur Haufung auf der
linken Seite zu schaften. Oftensichtlich wurde der Altar von
keiner Vorlage tibernommen, da seine unbeholfene Darstellung
im Gegensatz zu den gekonnt ausgefiihrten Figuren steht.

Was die Rickfithrung der linken Bildhalfte auf eine italieni-
sche Vorlage betrifft, so lilit sie sich einzig aus dem Auftreten
stidlicher Elemente wie dem taubentragenden Joseph und der
Prophetin Hannah legitimieren.

1.3. Der Zwilfjabrige unter den Schrifigelehrten

Die Darstellung des zwolfjihrigen Jesus unter den Schriftgelehr-
ten ist die letzte der Kindheitsszenen?2. Sie ist gleichzeitig als
Ubergang vom verborgenen zum offentlichen Leben Jesu zu ver-
stehen. Hier wird er zum ersten Mal als Lehrender gezeigt. Die
gleichzeitige Darstellung der Lehrszene und des Wiederauffin-
dens des Knaben durch seine Eltern tritt schon Ende des 6. Jahr-

der Sammlung wird vermerkt, daf3 die biblischen Szenen im Stil den Illustra-
tionen des 1573 von Plantin in Antwerpen herausgegebenen Neuen Testamen-

tes nahekommen.
52 Lk 2,41-43; 2,45-48.

52



hunderts auf. Seit dem 12. Jahrhundert wird sie gelaufig. Der hier
gezeigte symmetrische Darstellungstypus, bei dem Jesus frontal
zwischen den Schriftgelehrten auf einer Kathedra thront, hat sich
bereits in frihchristlicher Zeit gebildet und wird in den folgen-
den Jahrhunderten meist ohne Anderung iibernommen. Die
Wiedergabe des Disputs, bei dem die Schriftgelehrten meist in
Rotuli, seltener in Codices nachsuchen, ist sehr selten. Dieser,
auch in unserem Bild zentrale Diskussionstypus wird vor allem in
der Kunst der Reformationszeit aus naheliegenden Griinden hin
und wieder aufgegriffen>’. Wie hiufig in der volkstiimlichen
Kunst des 16. und 17. Jahrhunderts wird der Jesusknabe hier zu
einem regelrechten Prediger, der von einem Bischofsthron herab
doziert 4.

Zu diesem Bild auf den Wandbehingen der Ursulinen wurde
keine Vorlage gefunden. Die Massigkeit der Korper und die
Sprache der Hinde der Schriftgelehrten weisen weitgehende
Ubereinstimmungen mit der Gestaltung der folgenden Abend-
mahlsszene auf. Dadurch kénnte, in Analogie zu dieser Szene, auf
eine Herkunft der Vorlage aus dem Umkreis der rémischen
Manieristen geschlossen werden.

1.4. Das [etzte Abendmahl

Im Gegensatz zu byzantinisch beeinflullten Darstellungen, wel-
che die Apostelkommunion-> in den Vordergrund stellen, liegt
der Akzent bei unserem Bild auf der Verratsankiindigung>%. Die-
ser Bildtypus mit den heftig gestikulierenden Aposteln geht auf
Leonardo da Vinci zuriick. Fiir die Kunst der Gegenreformation
und ihre Folgezeit ist er bestimmend geworden®’.

P3LCI TV, S. 588. — ScHILLER I, S. 134-135.

>+ REAU, S. 290.

> Mt 26,19-20; 26,26-28 und Jo 13,21-25; 13,29.

¢ Wenn nicht anders vermerkt, folgen die ikonographischen Ausfithrungen
2u dieser Szene: Karl MOLLER, Das Abendmabl, in: RDK 1, S. 28, 32, 34,
_S7CH1LLE,R I,S. 46 und 11, S. 35-36; REau, S. 409; LCI I, S. 11-13, 16 und 111, S.
-8, 14,

37 Frederik ADAMA VAN SCHELTEMA, Uber die Entwicklung der Abendmablsdar-
stellungen von der byzantinischen Mosaikkunst bis zur niederkindischen Malere: des
17. Jahrbunderts, Leipzig 1911, S. 47-65.

53



Der zentral sitzende Jesus mit Johannes ist der Ruhepol des
Bildes. Klassischerweise ist Johannes zur Linken Jesu plaziert,
gemil} dem Bibeltext lehnt er seinen Kopf an dessen Brust. Er
wird hier schlafend wiedergegeben, eine Darstellungsweise, die
seitdem 12. Jahrhundert bisweilen auftritt. Der Schlaf des Johan-
nes erklirt sich aus den Schriften der Mystiker, die im Schlaf das
Bild des zu Gott flichenden Geistes sehen. Der fragende Gestus
des rechts von Jesus sitzenden Petrus ist in der italienischen
Kunst des 15. Jahrhunderts entwickelt worden. Auch Judas sitzt
auf dem thm meist zugewiesenen Platz, gegeniiber von Jesus im
Vordergrund des Bildes. Er wird gleich durch mehrere Bildele-
mente als der Verriter gekennzeichnet. Auf dem Rand seines
Tellers liegt der Brotbrocken, der von Christus zur Bezeichnung
des Verrdters verwendet wurde. Aullerdem hilt er einen Geld-
beutel in der Hand. Dieses Motiv ist seit der Wende des 14. Jahr-
hunderts bis ins 18. Jahrhundert hinein haufig verwendet wor-
den. Zum einen spielt der Beutel auf seine Funktion als Kassen-
verwalter an, zum andern wird impliziert, dal3 der Beutel die
dreiBig Silberstiicke enthalte, die Judas fiir seinen Verrat von den
Hohenpriestern erhalten hat. Durch sein Herausblicken aus dem
Bild wird er zusitzlich als vom Geschehen isoliert dargestellt.

Der runde Tisch, um den sich die Gemeinschaft eingefunden
hat, ist ein aus dem Orient stammendes Element. Uber die Ver-
breitung der Sage von Konig Artus und den Rittern seiner «Ta-
felrunde» hat es im Abendmahl Einzug gehalten. Vom 11. Jahr-
hundert an treten Darstellungen von rings um den Tisch grup-
plerten Aposteln auf. Diese Anordnung wird vor allem in den
Niederlanden und Frankreich im 17. und 18. Jahrhundert zur
Gestaltung von Abendmahlsszenen verwendet. Ein Diener oder
Wirt wird der Szene erst seit dem 16. Jahrhundert beigegeben.

Die Charakterisierung des Abendmahles durch das Lamm als
Paschafeier findet sich seit dem 15. Jahrhundert. Sonderbarer-
weise handelt es sich in der vorliegenden Bildszene nicht wie
tblich um ein gebratenes Lamm, sondern um ein unversehrtes,
gleichsam schlafendes Tier. Der in der Eucharistie gegenwirtige
Christus wird im «Agnus Dei» als Opferlamm bezeichnet, das
gebratene Lamm der Abendmahlsszene als Symbol fiir den festen
Glauben an die Gottheit Christi verstanden. So versinnbildlicht
die gesamte Szene mit der auf dem Lamm ruhenden Hand Jesu

54



und den vom Diener hereingetragenen weingefiillten Kelchen
die Einsetzung der Eucharistie.

Die Stickerei gibt das Letzte Abendmahl von Livio Agresti da
Forli aus dem Oratorio di S. Lucia del Gonfalone in Rom wie-
der?8. Agresti hat sich nachweislich von 1563-70 in Rom aufge-
halten und dort zusammen mit andern Manieristen das Oratorio
del Gonfalone, die sogenannte «Sixtinische Kapelle der Gegen-
reformation» ausgemalt. Das Fresko wurde von Cornelis Cort
(1578), Michelangelus Marelli (1580), Hendrick Goltzius (1582),
Jo. Fr. Greuter (?) und Elias van Bos (?) in Kupfer gestochen??.
Uber eine dieser Graphiken ist es im Norden bekannt geworden.
Wahrscheinlich war es der Stich Corts, der als Stickvorlage dien-
te, da dessen Werke gleich in mehreren Verlagen erschienen sind
und so die groBte Verbreitung gefunden haben diirften®. Cort
hat sich von 1566-70 und nochmals von 1572-78 in Rom aufge-
halten, wo er zu den renommiertesten Stechern gehorte. Sein
Werk hatte einen erheblichen Anteil an der Ubermittlung des
manieristischen Stils nach dem Norden®!. Viele seiner Stiche
wurden als Vorlagen fiir die Herstellung von Tapisserien ver-
wendet 62,

So ist auch die Abendmahlsszene haufig als Vorlage fiir Webe-
rei und Stickerei ibernommen worden. Gestickt begegnet sie uns
wieder auf einer Kanontafel des 17. Jahrhunderts aus der Kathe-
drale von Le Mans©’.

Schon bei dem Stich Corts zeigen sich im Vergleich zum Fresko
in Rom Unterschiede in der Zeichnung der Képfe und einzelner
Gebirden. Die im Hintergrund wiedergegebene FuBBwaschung
weicht sogar in der Komposition von derjenigen Agrestis ab. Die

8 Adolfo VENTURL, Storia dell’arte italiana, Teil IX, Bd. 5, Milano 1932, S. 681
(Abb.).
5(}}) C. J. BIERENS DE HAAN, L ‘veuvre gravé de Cornelis Cort, graveur hollondais
1533-1578, La Haye 1948, S. 89-90.
00 Ulrich Taieme / Felix Becker (Begr.), A/lgemeines Lexikon der bildenden
Kiinstler von der Antike bis zur Gegenwart, Bd. 7, Leipzig 1912, S. 475-477.
61]. C. . BIERENS DE HAAN (wie Anm. 59), S. 89-90. — Friedrich ANTAL, Zum
grg-b/em des niederlindischen Manierismus, in: Kritische Berichte 2 (1928/29),
. 230-231.
62 Verzeichnis in J. C. J. BiERENS DE HAAN (wie Anm. 59).
%3 Louis pE FARCY, La Broderie du Xle si¢cle jusqu’a nos jours, d’apres des spécimens
authentiques et les anciens inventaires, Angers 1890, Abb. 90.

55



Ursulinen haben in ihrer Stickerei auf die Darstellung dieser
Hintergrundsszene verzichtet. Auch die Zeichnung der Kopfe
und Gebirden wurde von ihnen im Vergleich zum Stich verin-
dert. Der Wirt, der am rechten Bildrand des Stiches seinen Die-
ner herbeizurufen scheint, wurde ebenfalls auf der Stickere1 weg-
gelassen. Schon bei Cort ist der Tisch, im Gegensatz zum Fresko,
weitgehend «abgeraumt» worden. Bei den Ursulinen geht diese
Vereintachung noch weiter. So wird das Brot nur auf dem Tel-
lerrand des Judas wiedergegeben. Der Tisch wurde seiner Decke
beraubt, was jedoch zur Erginzung der Beine zwang. Das einzige
im Vordergrund sichtbare Tischbein ist zwar liebevoll ausge-
schmiickt, aber perspektivisch miBllungen. Das Problem der
schon bei Agresti nur sehr unklar erfallten Sitzgelegenheit der
Apostel wurde auch von Cort nicht tiberzeugend gelost. Was dies
betrifft, wullten die Ursulinen mit der Vorlage offensichtlich
nichts anzufangen. Auch die Erginzung der vom Original wie
vom Stich angeschnittenen, an den Bildrindern plazierten Apo-
stel durch die Aufbauschung ihrer Gewinder ist nur teilweise
gegliickt.

2. Die Rabmung der Bildszenen

Samtliche biblischen Szenen sind auf die gleiche Art gerahmt.
Marmorierte, weinlaubberankte gewundene Siulen bilden ihre
dulere Begrenzung. Solche gewundene Siulen treten erstmals in
der spitromischen Kunst auf, wo sie vermutlich als stilisierte
Rebstocke im Zusammenhang mit dem Dionysoskult zu inter-
pretieren sind. Wegen ihrer Symbolik fanden sie auch Eingang in
die christliche Kunst. Zwolf «colonnes vitinées», von denen man
glaubte, dal3 sie Reste des salomonischen Tempels in Jerusalem
seien, standen in der konstantinischen Petrusbasilika tiber dem
Grab des Heiligen. Ende des 15. Jahrhunderts begannen sich
italienische Maler und Architekturtheoretiker mit diesen Saulen,
die den Charakter von Reliquien hatten, auseinanderzusetzen 4.
In die dekorative Kunst fanden sie hauptsiachlich tiiber Vignolas

b Hans-Woltgang Scumipt, Die gewundene Saule in der Architekturtheorie von
1500 brs 1800, 1n: Das Minster 4 (1978), S. 367.

56



Sdulenbuch von 1562 Eingang®. Im Laufe des 17. Jahrhunderts
erlangte die Schrift Vignolas auch im Norden grol3e Bedeutung.
Gleichzeitig gewann das Petrusgrab selbst durch Berninis Balda-
chin in der gesamten christlichen Welt neuerlich an Ansehen °.
Die gewundenen Siulen errangen in der Folgezeit einen heraus-
ragenden Platz unter den typischen Formen der europiischen
Barockarchitektur. Meist wurden sie jedoch in ihrer traditionel-
len Funktion als Altarschmuck und als Zierform fir Innenaus-
stattungen verwendet®’. Auch auf Tapisserien wurden sie iiber-
nommen, meist um einzelne Bildszenen voneinander abzugren-
zen. Wegweisende Anwendung fanden die Siulen auf den 1619
in Briissel nach Kartons von Raffael fur die Sixtina hergestellten
Tapisserien. Dort ist in der Szene der Heilung des Lahmen durch
Petrus und Johannes das ganze Tempelinnere mit den gedrehten
Sdulen aus Sankt Peter ausgestattet98.

3. Die ornamentale Ausstattung

3.1. Anordnung der Ornamente

Die «Ordnung» oder das «Gefiige der Welt», wie die Ubersetzung
des altgriechischen Wortes « Ornament» auch lautet, besteht auf
den Wandbehingen der Ursulinen hauptsichlich aus Blumen
und Friichten. Den Ornamenten kommt hier rahmende Funk-
tion zu. Die Bildszenen werden durch Blumenranken abgesetzt,
die Wandbehinge von Friichtebordiiren eingerahmt. Die ge-
wihlte Klein- oder GroBteiligkeit des Ornaments beeinfluf3t die
Bildszenen entscheidend in ihrer Gesamterscheinung. So sind die
Blumen im Verhiltnis zu den dargestellten Figuren durch ihre
GroBe ins Monumentale gesteigert. Die tippig wuchernden Ran-

%> Giacomo Barozz1 DA VIGNOLA, Regola delli cingue ordini d’ Archittetura di M.
Jacomo Barozzi da Vignola, Venetia 1596 (1. Aufl. 1562), zit. in: Erik ForRssMANN,
Saule und Ornament. Studien zum Problem des Manierismus in den nordischen Sciulen-
gm;ﬁgn und Vorlageblittern des 16. und 17. Jahrbunderts, Stockholm 1956,

06 E. ForssMANN (wie Anm. 65), S. 199.

S"H.-W. ScumipT (wie Anm. 64), S. 367.

® E. ForssMANN (wie Anm. 65), S. 199.

37



ken nehmen das Auge des Betrachters weitgehend gefangen.
Einzig ithre Sdulenrahmung bewahrt die Bildfelder vor einer
Autlésung durch das Ornament.

Die kleinteilige, gedringte Frichtebordure wirkt gegentiber
den vergleichsweise lockeren Blumenranken dominant. Unter-
strichen wird dies zudem durch die kriftige, dunkle Grundfarbe
der Bordiire. Es entspricht einer Eigenart der Zeit, die Motive in
der Stickerei gleichsam kontrapunktisch zueinander zu setzen.
Das Hauptmotiv muf} von einer Fiille von Einzelheiten umgeben
werden, die sehr naturalistisch zu sein haben, um die Gefiihle
unmittelbarer anzusprechen .

3.2. lkonographie der Pflanzenornamente

Blumen in den verschiedensten Stilisierungsgraden und Arran-
gements gehoren seit dem hohen Mittelalter zum Schmuckreper-
toire. Eine regelrechte Blumenmode setzte im letzten Drittel des
16. Jahrhunderts ein und erreichte ihren Hoéhepunkt um die
Mitte des 17. Jahrhunderts. Spiegelrahmen, Mobelintarsien, Ta-
pisserien und Kunstkammerobjekte wurden nun hauptsiachlich
mit Blumen geschmiickt.

Im Mittelalter hatte die Darstellung der Natur eindeutig reli-
giosen Charakter. Dieser beruhte auf der scholastischen Vorstel-
lung, daf3 die ganze Natur das Wirken Gottes zeige. Da das Sein
Gottes auch in seiner Schopfung liegt, offenbart die gelungene
Wiedergabe der Natur den gottlichen Plan. In der «Optimie-
rung» der Natur im Ornament kam folglich nicht zuletzt der
Wille zum Ausdruck, paradiesische Vorstellungen zu vergegen-
wirtigen 70,

In der Barockzeit kam es zu einer Verschiebung von einer
speziellen inhaltlichen zu einer allgemeinen kiinstlerischen Aus-
sage des Ornaments. Man kann jedoch beobachten, dal} insbe-
sondere bei der Paramentenstickerei der christliche Symbolge-
halt der Motive nie ganz vergessen wurde. Oft erscheinen hier

09 Moritz DREGER, Die kiinstlerische Entwicklung der Weberei und Stickerei, Wien
1904, S. 246.

70 Giinter BANDMANN, [konologie des Ornaments und der Dekoration, in: Jahr-
buch fiir Asthetik und allgemeine Kunstwissenschaften 4 (1958/59), S. 246~
248.

58



Motive wie Ahren und Trauben, die dem dekorativen Ganzen so
angepaldt sind, dal3 sie erst bei genauerer Betrachtung von inhalt-
lich indifferenten Mustern unterschieden werden kénnen !, Die
reiche Anhidufung von Blumen und Friichten im kirchlichen
Kontext des 17. Jahrhunderts symbolisiert das Leben und ist
immer auch als Anspielung auf das verlorene Paradies zu verste-
hen’?. So kénnen Pflanzen symbolisch interpretiert werden,
wenn thre Darstellung in Zusammenhang mit der Gesamtidee
des Werkes steht 7. Dies gilt bei unseren Wandbehingen umso
mehr, als die Pflanzensymbolik auch im theologischen Schrifttum
der Zeit Beachtung fand 7#. Fiir die Ursulinen diirften besonders
Schriften der ihnen nahestehenden Jesuiten von Bedeutung
gewesen sein. So erschien 1629 in Mainz eine mit Blumen bebil-
derte Predigtsammlung des Jesuiten Maximilian Sandaeus mit
dem Titel « Maria Flos Mysticus», in der er eine Blumensymbolik
entwarf >, Bei der profanen Kunst insbesondere protestantischer
Gegenden kann im 17. Jahrhundert von einem Verlust des Sinn-
gehalts der Pflanzenornamente gesprochen werden. Dies trifft
jedoch nicht unbedingt auf die sakrale Kunst katholischer Ge-
biete zu. Bei den von den Ursulinen hergestellten Wandbehin-
gen ist zusitzlich zu beriicksichtigen, daf3 sie 1im Kloster entstan-
den sind. Symbole, die in einer offenen Gesellschaft im Laufe der
Zeit in Vergessenheit geraten sind, konnen sich in der geschlos-
senen Gemeinschaft des Klosters weit linger tradieren. So ist
vorerst davon auszugehen, dal3 die Auswahl der auf den Wand-
behingen dargestellten Blumen und Friichte nicht zufillig erfolgt
1st.

I Dora Heinz, Bild, Symbol und Ornament in den liturgischen Gewdndern, in:
Mitteilungen der Gesellschaft fir vergleichende Kunstforschung in Wien 31
(1979), Nr. 2, S. 5-6.

> Karl OETTINGER, Lanbe, Garten und Wald. Zu einer Theorie der siiddentschen
Sakralkunst 1470-1520, Miinchen 1962 (= Festschrift fir Hans Sedlmayr),
S.215. — M. MEnarD (wie Anm. 41), S. 158-159.

> Mirella LEvI D’ ANCONA, 7he garden of the renaissance. Botanical symbolism in
ialian painting, Firenze 1977, S. 18-19.

" In Paris erschien 1663 bei Lambert «Les fleurs de la Sainte Ecriture de I’ Ancien
¢t du Nouvean Testament». Zit. in: M. MENARD (wie Anm. 41), S. 159.

" Zit. in: Adolf SPAMER, Das kleine Andachtsbild vom X1V bis zum XX. Jahr-
hundert, Miinchen 1930, S. 170.

59



a) Die Blumen

Ein Dutzend verschiedener Blumenarten werden auf den Wand-
behingen wiedergegeben : Blumen aus dem Lotus-Paeonien-
Bereich, Narzissen, Nelken, Schwertlilien (Iris), stilisierte Tul-
pen, Rosen, Akelei, Lilien, Schlafmohn (Gartenformen), Son-
nenblumen, Ringelblumen (stark stilisiert) und Phantasieblumen
aus dem Schwertlilienbereich.

Verallgemeinernd kann gesagt werden, dal3 Pflanzensymbole,
die sich auf Maria und das Kind Jesu beziehen, meist Blumen
sind. Im Unterschied zur Tiersymbolik bezieht sich die Pflanzen-
symbolik nicht so sehr auf bestimmte Personen, sondern auf
iibergeordnete Heilstatsachen’’. So verweisen etwa Lilie, Rose,
Akelei und Schwertlilie auf Tugenden Mariens. Die Lilie, das
wichtigste marianische Pflanzensymbol, ist Sinnbild der Jung-
fraulichkeit, Keuschheit, Seelenreinheit und Unschuld der Got-
tesmutter. Rote Rosen symbolisieren den Schmerz Mariens bei
der Passion Christi. Die Akelei steht fiir die Trauer Mariens und
ihre Unschuld. Sie kann ebenso Christus wie die Erlésung der
Menschheit durch ihn und seine Mutter kennzeichnen. Die Iris,
die Blume der Verkiindigung, ist auch ein Symbol fur die Fleisch-
werdung. Thr deutscher Name «Schwertlilie» deutet wiederum
auf das Schwert hin, welches das Herz Mariens beim Opfertod
Christi durchbohrt hat. Frihlingsblumen wie Iris, Narzissen und
Tulpen kénnen ganz allgemein Sinnbilder fir die Verkiindigung
und die Darbringung des Jesuskindes im Tempel sein, da der
Feiertag der Verkiindigung und damit auch die Inkarnation Chri-
sti in den Frihling fillt. Die Narzisse weist bereits als Blume der
Proserpina, der antiken Konigin der Unterwelt, auf den Tod hin.
In der christlichen Kunst kann sie auch dessen Uberwindung
durch Christus kennzeichnen. Die Trauer Mariens bei der Kreu-
zigung Christi wird durch die Tulpe symbolisiert. Auch die Rin-

0 Die Bestimmung der einzelnen Blumen- und Fruchtarten besorgte in
freundlicher Weise Heino HEINE vom Musée National d’Histoire Naturelle
(Laboratoire de phanérogamie) in Paris.

""Wenn nicht anders vermerkt, folgen die ikonographischen Ausfiihrungen
zu den Pflanzen: M. LEvi D’ANcona (wie Anm. 73), S. 37, 46, 79, 89, 105, 110,
124, 146, 148, 210, 226, 272, 296, 301, 311, 312, 321, 324, 330, 390; LCI I, S.
89-90, 123-124 und 11, S.198-199 und 111, S. 101, 353, 567 und 1V, S. 640;
WCK, S. 39, 67-68, 138-139, 157, 284-285.

60



gelblume ist ein Attribut Mariens, was thr englischer Name
«Marigold» verdeutlicht. Rote Nelken sind das Symbol der
wahren und reinen Liebe in Verbindung mit dem Kind Jesu und
der Muttergottes. Schon in der Antike zeigt der Mohn Schlaf und
Tod an. Das Kreuzzeichen auf seiner Samenkapsel sowie die rote
Farbe, die mit Blut in Zusammenhang gebracht wird, werden
spater auf die Passion Christi gedeutet.

Bei den Blumen aus dem Lotus-Paeonien-Bereich handelt es
sich um eine modische Abwandlung der Paeonienbliten. In die-
ser abgewandelten Erscheinungsform sind sie in Europa durch
Ornamente des chinesischen Porzellans eingefithrt worden 8.
Die Paeonie kann fiir Christus als den Lichtbringer und die
Keuschheit stehen. Auch die Sonnenblumen diirften als modi-
sches Element anzusprechen sein, da sie erst im 17. Jahrhundert
aus Mexiko nach Europa eingefihrt wurden und zur Entste-
hungszeit der vorliegenden Wandbehinge noch als auBerge-
wohnliche Exoten Bewunderung fanden. Uberhaupt kommt vie-
len der dargestellten Blumen neben ihrer symbolischen Bedeu-
tung auch modisches Gewicht zu. So haben etwa die Tulpen eine
wahre Blumensucht ausgelost, die unter dem Begriff « Tulipoma-
nie» in die Geschichte eingegangen ist. Auch der geschlitzte
Schlafmohn ist im 17. Jahrhundert duf3erst beliebt gewesen. Dies
legt jedentalls sein haufiges Erscheinen auf niederlindischen und
flimischen Pflanzenstilleben der Zeit nahe.

b) Die Friichte

Im «Liber de carne Christi» wird Christus gleichzeitig als Blume
und Frucht bezeichnet, die ihrerseits aus der Blume Maria ent-
springt 7%. Ahnliches ist noch heute durch das Ave Maria bekannt.
Auch die auf den Wandbehingen dargestellten Friichte, abgese-
hen von der Feige, haben in der Pflanzensymbolik hauptsichlich
auf Christus und Maria verweisende Bedeutungen: Granatipfel,
Pflaumen, Mandeln, Apfel, Quitten, Artischocken, Pomeranzen
(Orangen), Trauben, Birnen, Gurken, Feigen und Kirschen.

8chs:m RawsoN, Chinese Ornament, London 1984, S. 63-88.
"« Flos enim frmtm guia per florem et ex flore, omnis fructus eruditur in fructum. »
Zit. in: M. LEvi D’ANcoNa (wie Anm. 73), S. 152.

61



Klassisches Christussymbol sind die Trauben, aus denen der
Wein gekeltert wird, der eucharistische Trank, das Blut Christi.
Der Granataptel, schon in der Antike Symbol der Fruchtbarkeit
und Unsterblichkeit, wird in der christlichen Kunst zum Aufer-
stehungssymbol. Wie die Kirche die Glaubigen umtalt, birgt er
in seinem Innern unzihlige Samen. Zu den alten, popularen
christlichen Sinnbildern gehoren auch der Apfel und die Feige.
Im Feigen- oder Apfelbaum wird der paradiesische Baum der
Erkenntnis wiederentdeckt. Wegen ihrer Funktion beim Stun-
denfall symbolisieren sie Stinde und Laster. Im Zusammenhang
mit Maria wird der Apfel aber zum Kennzeichen der Uberwin-
dung und Erlésung von der Siinde. Die Pflaume symbolisiert
einerseits den Tod und die Passion Christi, andererseits die
Treue. Die marianische Typologie rechnet die Mandel zu den
alttestamentlichen Zeichen fir die jungtriauliche Geburt Christi.
Die bitteren Friichte sind gleichzeitig ein Symbol fiir die Passion
Christi. Auf die erlésende Dimension der Kreuzigung wird durch
die Legende verwiesen, dal3 ein in den Stamm des Mandelbaumes
getriebener Nagel die Niisse in sti3e Friichte verwandelt. Da von
der Quitte gesagt wird, dal3 ein abgeschnittener Ast, der in den
Boden gesteckt wird, einen neuen Baum ergibt, gilt sie als Symbol
der Auferstehung. Die Artischocke als Distelart ist Hinweis auf
die Passion und Sinnbild der Siinde. Die Pomeranze, die gingige
Orangenart des 17. Jahrhunderts, ist ein Attribut der Jungfrau
Maria. Sie ist Symbol der Reinheit und Makellosigkeit. Wegen
ihres sillen Geschmackes gilt die Birne als Hinweis auf die
Tugenden Christi und Mariens sowie auf die Liebe Christi. In
Verbindung mit Maria fand die Gurke als Symbol fiir die Siinde,
die die Jungfrau nicht berithren kann, Verwendung. Als Friih-
sommerfrichte stehen die Kirschen fir die Verkiindigung und
Fleischwerdung Christi. Oft werden sie in Verbindung mit der
Abendmahlsszene dargestellt, wo dann der rote Saft der Kirschen
zum Blut des Erlosers wird. In diesem Zusammenhang erschei-
nen die Kirschen auch auf den Wandbehingen der Ursulinen.
Vogel, die auf der Innenseite des Ful3balkens zwischen den bei-
den Bildszenen (Der Zwolfjihrige im Tempel / Abendmahl) sit-
zen, picken an Kirschen, was deren Saft zum Fliefen bringt. Es
kann sich nicht um Zufall handeln, dal3 diese pickenden Vogel
auf dem in der Ornamentik weitgehend identischen anderen

62



Wandbehang keine Entsprechung finden. Thr Auftreten in un-
mittelbarem Zusammenhang mit der Abendmahlsszene stiitzt die
These vom Symbolcharakter der Pflanzen. Sie bekriftigen die
Annahme, daf3 Blumen und Friichte nicht zufillig fir die Orna-
mentierung der Wandbehinge ausgewihlt wurden.

Eine weitere interessante Beobachtung wire hier anzuschlie-
Ben. Es stellt sich die Frage, ob nicht nur die einzelnen, auf Maria
und Jesus hindeutenden Pflanzen zur Ornamentierung der
Wandbehiange mit Absicht ausgewihlt wurden, sondern auch der
Gesamtzahl der Blumen und Friichte eine Bedeutung zugrunde
liegt. Sind doch aus einem reichen Schatz zur Verfigung stehen-
der Pflanzen nur gerade zwolf verschiedene Blumen und zwolf
verschiedene Frichte fir die Stickerei ausgewihlt worden. Die

Zwolt gilt in der christlichen Ikonographie als «heilige»
Zahl 80,

4. Die Gesamtkomposition und ihr Ursprung

Die Bildteppiche des 14. und 15. Jahrhunderts kennen noch
keine Bordiirenrahmung. Als leicht transportable, gewebte Be-
hinge kommt ihnen noch kein fester Platz in den Behausungen
zu. Die Bordiire wird als integrierendes Glied erst notwendig,
sobald der Behang zu einem festen Bestandteil des Raumes wird
und ihm eine architektonisch-malerische Funktion iibertragen
wird. In den Niederlanden entstehen im 16. Jahrhundert Renais-
sancebordiiren, die in threm Erscheinungsbild der Bordire der
Wandbehinge der Ursulinen in etwa entsprechen. Sie bestehen
aus einem Gewinde von Blumen und Friichten. Zudem wird
diese iippige Flora hiufig von Singvégeln belebt8!.

80 Das haufige Erscheinen der Zwolfzahl in der Bibel (12 Staimme Israels, 12
Apostel, 12 Tore Jerusalems, etc.) wird von Augustinus mit ihrer Teilbarkeit
durch Drei (= Trinitit) und Vier (= Zahl der Welt: 4 Elemente, 4 Himmels-
richtungen, 4 Jahreszeiten, etc.) erklirt. Auch durch Multiplikation der Zwolf
werden hohere «heilige» Zahlen gewonnen (24 Alteste, 72 Namen Jahwes,
144 Ellen Mauerstirke Jerusalems, Gesamtzahl der Heiligen: 144’000, etc.) (
siche WCK, S. 372-375).

. 81 Heinrich GoBEL, Wandteppiche. Teil I: Die Niederlande, Bd. 1, Leipzig 1923,
. 438-441.

63



Doch nicht nur die Bordiire weist in die Niederlande. Auch die
Idee der Gesamtkomposition scheint von niederlindischen Pro-
duktionen inspiriert zu sein. Dort jedenfalls finden sich die in
threr Komposition nahezu identischen «Tafelkleden». Es ist
anzunehmen, dal} sich die schweizerische Wollstickerei der
ersten Halfte des 17. Jahrhunderts teilweise an diesen gewebten
Tischdecken orientiert hat®2.

Die « Tafelkleden» gehorten zur Ausstattung jedes wohlhaben-
den niederlindischen Haushaltes. Thre zentralen Motive, meist
biblische Mahlzeiten, die von Krinzen umwunden sind, deuten
auf ithre Verwendung an Festtagen hin. Das Hauptmerkmal die-
ser Tischdecken ist die Zusammensetzung aus einem vom Blu-
menhintergrund deutlich abgehobenen Mittelmedaillon, das
eine biblische Szene wiedergibt, und einer Bordiire, die sich aus
Friichte- und Blumengirlanden zusammensetzt®3. Durch ihre
ausgeprigte Blumenornamentik haben die Decken einen einzig-
artigen Stellenwert innerhalb der europiischen Webkunst. Der
groBte Teil der Decken entstand zwischen 1630 und 1670. Sie
wurden von protestantischen Flamen geschaften, die in die nérd-
lichen Niederlande ausgewandert waren. Uber ihr Entstehungs-
gebiet hinaus haben die Decken vor allem im Norden weite
Verbreitung gefunden®*, waren aber, wie oben schon bemerkt,
auch in der Schweiz bekannt.

Die Auswahl der Blumen und Friichte stimmt weitgehend mit
den Wollstickereien der Ursulinen iiberein. Eine weitere Uber-
einstimmung zeigt sich in der Verwendung von Seide, die auch
bei den gewebten Wolltischdecken als Glanzlicht eingesetzt wird,
was den Pflanzen Plastizitit und Lebensechtheit verleiht.

Die Gestaltung der Wandbehinge zeigt das Bemiihen, ein klar
abgegrenztes figiirliches Bild mit moglichst naturalistischem und

82 Anna Ravpe, Zischtiicher - die Kleider der Tafel, in: Stoffe und Riume. Aus-
stellungskatalog Schlof3 Thunstetten, Bern 1986, S. 45.
83 Als Quelle der Inspiration fiir die Deckenweber ist wohl Jan Brueghel der
Altere anzusehen. Er umgab als erster Madonnenmedaillons (hiufig von
Rubens) mit ippigen Blumengirlanden. Er liel3 sich zu diesem in der ersten
Hilfte des 17. Jahrhunderts sehr beliebten Genre durch die Fayencen der flo-
rentinischen Kiinstlerfamilie della Robbia anregen.

8 Geweven Boeket, Ausstellungskatalog des Rijksmuseums, Amsterdam 1972,
58

64



Abb. 1: Detail der Blumenranke




Die gestickten Wandbehinge des Freiburger Ursulinenklosters, zwischen 1675 und 1687

B

Abb.



L89] PUN G/ UIYDISIMZ ‘SIDISO[YUIUINSI[) I23INqIa1,] sap adurysqpuey uaiyonsad a1(]  § qqV




er Konige

die Anbetung d

2

Detail

Abb. 5:

‘empel

bringung im T

die Dar

-

ail

Det

Abb. 6:



& “ "F W Tpae P TN BTN
T e e, e, T R Y

e

1'- R s

Abb. 7: Detail, der Zwolfjihrige unter den Schriftgelehrten

Abb. 8:  Detail, das Letzte Abendmahl



Abb. 9-10: Wurzel-Jesse-Kasel, Freiburg, letztes Viertel 17. Jh



Wurzel-Jesse-Kasel von Schwester Anna Maria Marzohl, Luzern, um 1700

Abb. 11-12:



{

e A ey A A A e e

i

e e

lum, Pruntrut,

re
1

Vorsatzv

Abb. 14

16T=

Romont, letztes V

i

er La Fille-Dieu be

lum, Klost

[«

elchv
tel 17.

K

13

Abb

es Viertel 17. Jh.

letzt

Jh.



uppigem Pflanzenschmuck zu verbinden. Die auf den Tischdek-
ken noch einzeln tiber den Grund verstreut liegenden Blumen
sind auf den Stickereien der Ursulinen mit einem Band zu einer
uppigen Girlande zusammengefal3t. Doch weisen die Wandbe-
hinge bei der Ubernahme des Formgutes noch weitere Eigen-
staindigkeiten gegeniiber den Tischdecken auf. Sie integrieren die
gewundenen Siulen der Tapisserien des 16. Jahrhunderts in den
Bildaufbau. Dort waren nur selten einzelne Szenen von Siulen
gerahmt. Die Saulen dienten meist der Strukturierung und
Abgrenzung von Szenenabldufen, wie auf den in diesem Zusam-
menhang schon erwihnten, von Raffael entworfenen Tapisse-
rien.

[V, Vorlagen fiir Stickereien

1. Gartenanlagen und Blumenbiicher

Der Girtner Jean Robin grindete in Paris gegen Ende des
16. Jahrhunderts eine grof3e Anlage, in der exotische Pflanzen
geziichtet wurden. Der einzige Zweck dieser Anlage war, den.
Zeichnern Heinrichs IV. immer wieder neues Pflanzenmaterial
zur Verfiigung stellen zu kénnen8>,

Die immer stirker autkommende Stickerei fithrte zu einer
wahrhaft inflationiaren Entwicklung der Blumengraphik, die bis
anhin nur zur Illustration von Medizinalbiichern Verwendung
gefunden hatte. Um 1600 kamen die Florilegia, die neuen Pflan-
zenbiicher, in ganz Europa auf den Markt. Fortan dienten sie dem

8 In seiner « Voyage pittoresque de Paris» schreibt A. N. Dezaillier d”Argen-
ville 1765 iiber dieses Phinomen: « Es ist der Stickerei wu verdanken, die unter
Heinrich IV, und Ludwig XII1. sehr in Mode ist, da/3 dieses Werk [der « Jardin des
Plantes»| in Angriff genommen wurde. Die Wichtigkeit, Modelle von schinen Blumen zu
haben, um sie farbenprichtig auf Seide wiedergeben zu kinnen, erweckte den Wunsch zur
Forschung und zur Anpflangung der seltensten Pflanzen, damit die Sticker der Zeit nach
diesen Vorlagen arbeiten konnten.» Zit. in: Alain GRUBER, Blumen. Textilien mit
naturalistischen Blumenmotiven vom spéiten Mittelalter bis zum 19. Jahrbundert, Aus-
stellungskatalog der Abegg-Stiftung, Riggisberg 1986, S. 15.

65



	Beschreibung und Ikonographie

