
Zeitschrift: Freiburger Geschichtsblätter

Herausgeber: Deutscher Geschichtsforschender Verein des Kantons Freiburg

Band: 67 (1990)

Artikel: Das Fegefeuer in Freiburg : erste Annäherung an die Akten des
Freiburger Waldenserprozesses von 1430

Autor: Utz Tremp, Kathrin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-340175

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-340175
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DAS FEGFEUER IN FREIBURG

Erste Annäherung an die Akten des

Freiburger Waldenserprozesses von 1430*

Kathrin Utz Tremp

Am Sonntag, dem 19. März 1430, predigte Magister Bertrand
Bourguignon in der Stadt Freiburg, «daß die Seelen der Verstorbenen

mit der Erlaubnis Gottes manchmal in diese Welt
zurückkehrten». Diese Ansicht scheint nicht unbestritten gewesen zu
sein, denn nach der Predigt standen die Leute beisammen und
diskutierten darüber. Zu ihnen gehörte der Kaplan Johannes
Greyerz, die Tochter des Basset, die Gaulinaz und Jaquetus Per-
rotet. Dabei äußerte Perrotet die gewagte Meinung, daß der
Prediger gelogen habe, seine Frau habe in ihren Büchern gelesen,
daß die Seelen niemals zurückkehrten1. Über dieses Gespräch
befragt, präzisierte die Gaulinaz- mit vollem Namen Johanneta,
Witwe des Roletus Gaula - wenige Tage später, daß Jaquetus
Perrotet dies auf öffentlicher Straße gesagt habe und daß in dem
Buch seiner Frau überdies stehen solle, daß «die Messen und
andere gute Werke, welche für die Seelen der Verstorbenen nach

* Leicht veränderter und mit Anmerkungen versehener Vortrag, der am
14. Februar 1989 unter dem Titel «'Montaillou' in Freiburg? Der Freiburger
Ketzerprozeß von 1430» vor dem Deutschen Geschichtsforschenden Verein
des Kantons Freiburg gehalten wurde. Berichte darüber in Freiburger
Nachrichten vom 16. Februar 1989 und - über eine französische Übersetzung von
Romain Jurot - in La Liberte Dimanche 11 fevrier 1990. - Abkürzungsverzeichnis

: G. S. Geistliche Sachen ; HBLS Historisch-biographisches Lexikon

der Schweiz; KUBF Kantons- und Universitätsbibliothek Freiburg;
MDR Memoires et documents de la Suisse romande ; RD Recueil
diplomatique du canton de Fribourg; StAFreiburg Staatsarchiv Freiburg;
SZG Schweizerische Zeitschrift für Geschichte.

1

StAFreiburg, G. S. 26, Nr. 6 (24. 3. 1429/1430). Nummern der Erstedition,
die wir vorbereiten und die in Monumenta Germaniae Historica, Quellen zur
Geistesgeschichte des Mittelalters, erscheinen soll.



deren Tod getan würden, diesen nichts nützten, sondern nur jene

guten Werke, die jemand während seines Lebens tue»2. Zur Rede

gestellt, berief Anguilla Perrotet sich auf einen anderen Prediger,
der gesagt habe, daß Almosen aus Wuchergeld nichts nützten '.

Ihr Mann aber kehrte den Spieß um und sagte aus, der Geistliche
Johannes Greverz habe ihm erzählt, daß er in seinem Haus eine
klagende Stimme gehört und diese beschworen habe. Die Stimme
habe geantwortet: «Ich bin deine verstorbene Mutter, du sollst
eine Messe für mich lesen!» Die Abqualifizierung als Lüge habe
sich auf diese Geschichte bezogen, nicht auf die Predigt des

Magisters Bertrand Bourguignon4.
Eine andere Geschichte. Sie trug sich im Sommer 1429 zu, als

an einem Sonntagabend die Glocken für die Seelen im Fegfeuer
läuteten. Da sagte Katharina Jotaz, Witwe des Nicklinus Gambach,

wahrscheinlich ganz gewohnheitsmäßig: «Gott sei gelobt
für dieses fromme und gute Werk, das mehreren von den Armen
Seelen nur nützen kann!» Umso erstaunter mag sie gewesen sein,
als ihre Nachbarin Perrissona, die Frau des Georg Bindoz, sie

daraufhin fragte: «Glaubt Ihr, daß es ein Fegfeuer gibt?» Sie

antwortete: «Das glaube ich.» Daraufsagte Perrissona Bindoz:
«Ich habe aber vom Geistlichen Hugo Fr\ero(?) gehört, daß Gott
nur drei Häuser oder Behausungen geschaffen hat, nämlich das

Paradies, diese Welt und die Hölle.» Dies trug ihr von Katharina
Jotaz die vorwurfsvolle Erwiderung ein: «Glaubt Ihr also so gut
zu sein, daß Ihr sofort in den Himmel kommt, und wenn Ihr nicht
so gut seid, müßt Ihr in die Hölle fahren? Was mich angeht, so
weiß ich wohl, daß ich nicht so gut bin, daß meine Seele gleich
nach meinem Tod Einlaß in den Himmel findet, aber ich
vertraue in die Barmherzigkeit Gottes, daß sie ins Fegfeuer kommt,
wo sie die Bußen erfüllen wird, die ich hier nicht erfüllt habe.»
Perrissona Bindoz beharrte nichtsdestoweniger auf ihrer
Meinung, und dies obwohl Katharina Jotaz ihr zu bedenken gab, daß

2 Ib., Nr. 8 (24.[?] 3. 1429/1430).
3 Ib., Nr. 22 (27. 3. 1430).
4 Ib., Nr. 24 (27. 3. 1430). Zu den «Wiedergängern» s. Jean-Claude Schmitt,

Les revenants dans la societe fiodale, in: Lc temps de la reflexion 3 (1982), S.

285-306, und Histoire de la France religieuse, sous la dir. de Jacques Le Goff et
Rene Remond, Bd. 1, Paris 1988, Sachregister.



jener Priester, Hugo Fryero(?), schon vor gut dreißig Jahren
gestorben sei3.

Das Gespräch zwischen Katharinajotaz und Perrissona Bindoz
fand auf öffentlicher Straße vor dem Haus des Georg Bindoz statt
und wurde mitgehört von Katharinas Magd Anthonia und einer
Nachbarin von gegenüber, Agnelleta, Frau des Peter Grousar.
Diese wußte außerdem zu berichten, daß Perrissona an gewissen
Feiertagen arbeite6. Sie hatte sich auch, wie eine weitere Zeugin
und Nachbarin wußte, ungefähr zur gleichen Zeit wie das vorige
Gespräch mit Anguilla, der Frau des Johannes Francisci, ebenfalls

wieder in der Öffentlichkeit darüber gestritten, ob eine Vigil
zu begehen sei oder nicht. Das kam so. Anguilla Francisci und
Perrissona Bindoz saßen zusammen vor dem Haus des Georg
Bindoz, wahrscheinlich zu Beginn einer Woche, denn Anguilla
sagte: «In dieser Woche haben wir zwei Festtage, wovon einer
mit einer Vigil. So habe ich es am vergangenen Sonntag vom
Vikar Rudolf Raissy in der Kirche von St. Nikiaus gehört».
Perrissona bezichtigte diesen der Lüge und behauptete, es werde
keine Vigil sein, und dies obwohl ihre Magd Alix sagte, sie hätte
das gleiche bei den Franziskanern gehört. Perrissona begann an
ihren Fingern nachzurechnen und sagte schließlich: «Es wird
keine Vigil sein, weil ich keine in der Bibel finde.» Darauf folgte
betretenes Schweigen^, was jedoch nicht hinderte, daß es im
Sommer 1429 noch einmal zu einem diesbezüglichen Gespräch
kam.

Dabei saß Isabella, Frau des Willi Fyere, an der gleichen
öffentlichen Straße neben Perrissona Bindoz und bemerkte zu
ihr: «Glücklich der Mensch, der Gutes tut und sich von Sünden
fernhält, denn, wie heute ein guter Prediger, nämlich Bruder
Wilhelm von Vufflens, in seiner Predigt sagte, muß der Mensch
für jede begangene Sünde sieben Jahre im Fegfeuer schmoren.»
Darauf stellte Perrissona ihr die gleiche Frage wie schon der
Katharinajotaz: «Glaubt Ihr, daß es ein Fegfeuer gebe?» «Sicher
glaube ich das», antwortete Isabella Fyere. «Glaubt es nicht»,
erwiderte Perrissona, «denn Gott hat nur drei Behausungen

5 StAFreiburg, G. S. 26, Nr. 21 (30. 3. 1430).
6 Ib., Nr. 40 (5. 5. 1430).
7 Ib., Nr. 42 (5. 5. 1430), unter Beizug von Nr. 41 (5. 5. 1430). S. auch Nr. 43

(5. 5. 1430).



geschaffen, nämlich das Paradies, diese Welt und die Hölle, es

gibt kein Fegfeuer außer in dieser Welt. Glaubt Ihr, daß die
armen Leute, welche in dieser Welt nur Heimsuchungen und
Mühen haben, in einer anderen Welt ein anderes Fegfeuer
haben? Glaubt das nicht!» Mit diesen eindrücklichen Worten
gelang es ihr fast, Isabella zu überzeugen, denn diese antwortete:
«Ich glaube Euch jetzt wohl», bereute es aber sogleich8.

Wir stellen fest, daß diese Leute -Jaquetus Perrotet und seine
Frau, Perrissona Bindoz, aber auch ihre Nachbarn - den
verschiedenen Predigern — Magister Bertrand Bourguignon, Hugo
Fryero(?), dem Vikar Rudolf Raissy, Bruder Wilhelm von
Vufflens — zwar aufmerksam zuhörten, aber nicht ohne Widerspruch

hinnahmen, was diese predigten, sondern das Gehörte
miteinander verglichen und diskutierten. Als der Lesemeister der
Franziskaner, Bruder Balthasar, neu nach Freiburg kam und einmal

gegen die Waldenser in der Stadt predigte, kam nach der
Predigt die Begine Katharina aus dem Haus des Stadtpfarrers
Wilhelm Studer zu ihm und warnte ihn mit folgenden Worten:
«Vater, Ihr begebt Euch in große Gefahr, wenn Ihr von dieser
Sache predigt, denn zu dieser Sekte gehören auch einige von den
Vornehmen der Stadt. Und deshalb darf und durfte man hier die
Wahrheit nicht sagen, denn auch der Herr Pfarrer predigte viel
gegen diese, und es gab doch kein Mittel dagegen; und noch viel
weniger könnt Ihr etwas erreichen.»

Nach der Art frommer Frauen scheint die Begine Katharina
auch weiterhin die Nähe des geistlichen Vaters gesucht und ihn,
den Neuankömmling, mit den komplizierten Familienverhältnissen

im freiburgischen Stadtpfarrhaus vertraut gemacht zu
haben9. Ihre Schwester Nesa, ebenfalls eine Begine, versah dort -
selbstverständlich illegitimerweise - die Stelle der Pfarrfrau. An
diesem offensichtlich glücklichen Konkubinatspaar mit fast
erwachsener Tochter10 scheint niemand Anstoß genommen zu
haben, außer natürlich die Geistlichen, welche von Oktober 1416
bis Juni 1417 die Diözese Lausanne visitierten. Diese machten
Studer übrigens auch dafür verantwortlich, daß in der Pfarrkirche

8 Ib., Nr. 41 (5. 5. 1430).
9 Ib., Nr. 3 (30. 3. 1430).
10 Ib., Nr. 5 (24. 3. 1429/1430), Nr. 115 (20. 6. 1430).

10



die Frauen dem Altar zu nahe kämen und vielleicht sogar mini-
strierten11. Hingegen stieß man sich in der Stadt Freiburg sehr
wohl daran, daß die Geschwister des Pfarrers, insbesondere Han-
sonus Studer und Margareta Studer, Witwe des Perrodus Chur-
lens, in dringendem Verdacht standen, selber der Sekte der
Waldenser anzugehören. In dieser Situation war dem Stadtpfarrer
Wilhelm Studer schließlich nichts anderes übriggeblieben, als
1425 seine Stadt und seine Herde zu verlassen. Er hatte sich nach
Avignon begeben, angeblich um dort weiterzustudieren, ein
Vorwand, den in der Stadt jedermann als solchen durchschaute12. Im
Pfarrhaus wohnte jetzt der Vikar Rudolf Raissy13, von dem wir
schon gehört haben.

Es stellt sich heraus, daß es vor allem die Schwester des Pfarrers

selber gewesen war, Margareta Studer, welche Anstoß an
dessen gegen die Waldenser gerichteten Predigten genommen
hatte 14. Dies ist nicht ganz unverständlich, wenn man weiß, daß
beide zusammen von ihrer Mutter im waldensischen Glauben

erzogen worden waren15. In Margaretas Augen mußte Wilhelm
als Verräter am gemeinsamen Glauben ihrer Kindheit erscheinen.

Einmal hatte sie sich bei der Begine Nesa - also gewissermaßen

ihrer Schwägerin - darüber beklagt, daß der Pfarrer übel
daran tue, sooft und soviel gegen diese guten Leute zu predigen16.
Aber auch Margareta Studer selber mußte Klagen über ihren
Bruder entgegennehmen, so von der Perroteta - die wir ja schon
kennen - daß er sie nicht in Ruhe lasse, sondern ebenfalls vom
waldensischen Glauben abzubringen versuche. Das war auf dem
Friedhof von St. Nikiaus, wo die frommen Frauen sich ebenso

zum frommen Gedankenaustausch trafen wie auf demjenigen
von Liebfrauen17. Dagegen fanden religiöse Gespräche unter

11 La visite des eglises du diocese de Lausanne en 1416-1417, Lausanne 1921
MDR, 2e ser., t. XI), S. 145.

12 StAFreiburg, G. S. 26, Nr. 4 (24. 3. 1429/1430), Nr. 7 (undat.), Nr. 16

(10.8. 1429), Nr. 20(24. 3. 1429/1430), Nr. 31 (30. 3./2. 4. 1430), Nr. 114,115
(20. 6. 1430).

13 RD 7, S. 197f. Nr. 505 (26. 10. 1425).
14 StAFreiburg, G. S. 26, Nr. 28 (30. 3. 1430).
15 Ib., Nr. 88 (2.4. 1430). Zum Waldensertum als Familientradition vgl.

Amedeo Molnar, Die Waldenser. Geschichte und europäisches Ausmaß einer
Ketzerbewegung, Göttingen 1980, S. 175, 177.

16 StAFreiburg, G. S. 26, Nr. 29 (30. 3. 1430).
17 Ib., Nr. 31 (30. 3./2. 4. 1430).

11



Männern — wenn überhaupt — in den Zunftstuben statt18. Einmal
scheint es sogar zu einer offenen Auseinandersetzung zwischen
dem Pfarrer und seiner Schwester gekommen zu sein. Dabei hielt
sie ihm entgegen: «Was glaube oder tue ich Schlechtes? Aber ihr,
was tut ihr? Ihr betet Bilder aus Gold, Silber und Marmor an,
laquel choß Moyses deffendist. »19

Aus diesem französischen Nebensatz in den lateinischen
Prozessakten schließen wir, daß Margareta Studer französisch
gesprochen hat. Dann aber könnte es sich bei der Familie Studer um
eine zweisprachige Familie gehandelt haben, denn von ihrem
jüngeren BruderJakob ist ein Ausspruch überliefert, wie er
«deutscher» nicht sein könnte. Dieser soll nämlich im Sommer 1428
bei einem Gespräch über die Hussiten in der Zunftstube zu den
Pfistern(?) in der Au erklärt haben: «Es ist nüt, wenne ein
mensch stirbet, so vert die sele in dem himelreich oder aber in der
hell.» Dabei gehen die Deklinationsfehler («in dem himelreich»
statt «in das himelreich» und «in der hell» statt «in die hell»)
sicher auf das Konto des protokollierenden französischsprachigen

Notars Bernard Chaucy, der diesen kompromittierenden Satz
zuhanden des französischsprechenden und lateinkundigen
Gerichts in die lateinische Sprache übersetzen mußte20. Es versteht
sich von selbst, daß Jakob Studer diesen Satz zwei Jahre später
nicht mehr gesagt haben wollte, oder dann nur als mißbilligendes
Zitat. Ebenso wies er jede Verbindung zur Sekte der Waldenser
weit von sich und stellte klar, daß seine Mutter gestorben sei, als

er als Säugling bei einer Amme untergebracht war, und daß er
seine Mutter nie gekannt habe21. Soviel zum Jüngsten der Familie
Studer.

Lassen Sie mich noch ein bißchen weiter Geschichten erzählen
und glauben Sie mir, daß es nicht ohne Absicht geschieht. Einmal

18 Ib., Nr. 57, 58 (23. 6. 1430), Nr. 59 (27. 6. 1430), s. unten bei Anm. 20 und
21.

19 Wie Anm. 17. Die Bilderverehrung ist bei den häretischen Strömungen
von allem Anfang an kritisiert worden, s. Histoire de la France religieuse 1 (wie
Anm. 4), S. 518 (Jean-Claude Schmitt).

20 StAFreiburg, G. S. 26, Nr. 57 (23. 6. 1430), s. auch Nr. 58 (23. 6. 1430).
Vgl. auch Kathrin Tremp-L'tz, Welche Sprache spricht dieJungfrau Maria?Sprach¬
grenzen und Sprachkenntnisse im bernischen Jetzerhandel, in: SZG 38 (1988), S.

221-249, S. 239f.
21StAFreiburg, G. S. 26, Nr. 59 (27. 6. 1430).

12



ging die dicke Surrera - die man im Bürgerbuch der Stadt Freiburg

vergeblich sucht — zur angesehenen Witwe Katharina
Buschilliona und fragte sie um Rat, ob sie einen ihrer Söhne ins
Franziskanerkloster stecken solle, da er zu einem Handwerk
untauglich sei. Da soll die Buschilliona zur Surrera gesagt haben:
«Was willst du tun? Im Franziskanerkloster sind so viele Esel, ja
alle; es wäre besser, wenn er das Handwerk seines Vaters erlernen

würde. Denn ich habe von meinen Eltern und Großeltern
sagen hören, daß soviele Seelen verdammt, wie Messen gelesen
würden.» Darüber war die Surrera sehr erstaunt und sagte: «Ich
habe das Gegenteil geglaubt, nämlich daß soviele Seelen gerettet
würden.» Darauf soll die Buschilliona den Kopf abgewendet
haben, wie um zu sagen: «Das ist nichts.» Nichtsdestoweniger
versorgte die Surrera ihren Sohn im Franziskanerkloster22.

Als Katharina Buschilliona mit der Weisheit konfrontiert wurde,

daß soviele Seelen verdammt, wie Messen gelesen würden,
die aus ihrem Munde stammen sollte, war sie sehr befremdet und
wunderte sich darüber, wer so etwas über sie erfunden haben
könnte, außer natürlich — hier muß es ihr wie Schuppen von den
Augen gefallen sein - die Surrera, die dabei gelogen habe; es sei

nämlich ferne von ihr, daß sie solche Worte je gesagt oder auch

nur gedacht hätte über ein so vortreffliches Sakrament wie die
Messe, mit dessen Hilfe sie durch die Barmherzigkeit Gottes

gerettet zu werden hoffe. Dann erzählte sie ihre Version der
Geschichte, die von derjenigen der Surrera beträchtlich abwich.
Insbesondere scheint die Surrera, die häufig im Haus der Buschilliona

verkehrte und häufig an deren Tisch aß und trank, eine

ganze Vorgeschichte einfach unterschlagen zu haben. Eines
Tages kam sie nämlich weinend zur Buschilliona und erzählte ihr,
daß ihr Sohn, der im Franziskanerkloster war, gestorben sei. Die
Buschilliona versuchte sie damit zu trösten, daß dieser jetzt sicher
an einem guten Ort weile, da er jung und unschuldig gestorben
sei. Die Surrera antwortete, daß sie nicht trauern würde, wenn es

so wäre. Aber sie fürchte, daß er an den Schlägen eines strengen
Novizenmeisters gestorben sei. Die Buschilliona versuchte ihr
dies auszureden, hatte damit aber wenig Erfolg. Umso erstaunter
war sie, als die Surrera sie wahrscheinlich nicht einmal viel später

22 Ib., Nr. 109 (20. 6. 1430).

13



um Rat fragte, ob sie einen anderen Sohn ins Franziskanerkloster
stecken sollte. Dieses Erstaunen versuchte sie auch gar nicht zu
verstecken, was ihr die Surrera wahrscheinlich übel genommen
hat23.

Aber auch noch gegen andere Verleumdungen mußte Katharina

Buschilliona sich zur Wehr setzen. In ihrem Haus waren
angeblich nächtliche Geräusche zu hören, welche ihre Nachbarinnen

- wieder einmal die lieben Nachbarinnen - auf Heinzlinus

Buschillion zurückführten, einen Sohn der Buschilliona, der
vorzeitig und, wie man (oder vielmehr: frau) munkelte, ohne
letzte Ölung im waldensischen Glauben gestorben sei24. Die
Nachbarinnen hatten der Buschilliona denn auch nahegelegt,
daß sie etwas Gutes für die Seele ihres Sohnes tue, und darauf
lediglich die Antwort bekommen, daß dieser an einem so guten
Ort sei, daß er keiner menschlichen Hilfe bedürfe; oder aber an
einem so schrecklichen Ort festgehalten werde, daß er von dort
nicht zurückkehren könne25.

Bei gleicher Gelegenheit begann man (frau) der Buschilliona
auch nachzureden, daß sie geweihten Kerzen und Palmzweigen
keinerlei Wirkung beimesse und nicht mehr Glauben in sie setze
als in ungeweihte Kerzen und Zweige. Dabei berief man sich auf
Anna, Frau des Peter Im Forst, welche vor etwa siebzehn Jahren
bei der Buschilliona Magd gewesen war. Diese, «eine Magd vom
alten Schlag»26, wandte sich jedoch ganz entschieden gegen jed-
welche Verdächtigung ihrer ehemaligen Meisterin. Die Buschilliona

habe nicht nur gerne eine geweihte Kerze und geweihte
Zweige bei sich und zünde bei drohendem Gewitter die Kerze an,
um das Wetter zu beschwören, sondern tue auch viel Gutes
sowohl für die Seelen der Verstorbenen als auch für die Armen.
Wenn die Glocken zum Ave Maria läuteten, bete sie das Ave
Maria. Als Anna in ihre Dienste trat und das Glaubensbekenntnis
nicht kannte, brachte sie es ihr bei, ebenso wie sie allen ihren
Kindern, sobald sie sprechen konnten, das Vaterunser und das

23 Ib., Nr. 117 (22. 6. 1430).
24 Ib., Nr. 4 (24. 3. 1429/1430).
25 Ib., Nr. 110, 111 (20.6. 1430).
26 Aus dem Schweizerischen Volksleben (wie Anm. 39), S. 308.

14



Ave Maria lehrte27. Ganz ähnliche Erfahrungen hatte eine
andere Magd, Isabella, gemacht, welche die Buschilliona erst vor
drei Wochen verlassen hatte, wahrscheinlich um sich mit Heinrich

Cosandeir zu verheiraten. Sie hatte es allerdings nicht
fertiggebracht, sich das Vaterunser, das Ave Maria und das
Glaubensbekenntnis auf deutsch einzuprägen, aber am guten Willen
der Buschilliona hatte es dabei nicht gefehlt. Außerdem wollte
Isabella in den fünf Jahren, in welchen sie der Buschilliona
diente, in deren Haus nie irgendwelche verdächtigen Geräusche
gehört haben28. Selbst Anguilla Brechiller, eine Frau von ähnlich
zweifelhaften Qualitäten wie die dicke Surrera, die mit ihrer
Klatschsucht als Kronzeugin viel Unheil angerichtet hat29,
wußte von der Buschilliona nur Gutes zu berichten30. Auch die
Begine Nesa wollte plötzlich nichts — oder fast nichts — mehr
gesagt haben31.

Endgültigen Aufschluß über die nächtlichen Geräusche im
Haus der Buschilliona brachte wiederum das Verhör der
Hausherrin selbst. Kurze Zeit nach dem Tod ihres Sohnes habe der
Prediger des Augustinereremitenkonvents, Bruder Johannes, sie

- freilich ohne sie mit Namen zu nennen - in einer Predigt
getadelt, daß sie nicht ihre Schuldigkeit für die Seele ihres Sohnes
tue und daß man deshalb in ihrem Haus manchmal ein großes
Getöse höre. Die Buschilliona sei daraufhin mit ihrem Beichtvater,

ebenfalls einem Augustiner, einem Freund oder Verwandten,

Jakob Reiff, und einem ihrer Söhne zu dem Prediger der
Augustiner gegangen und habe ihn zur Rede gestellt32. Es waren
also die Geistlichen - Magister Bertrand Bourguignon, der
Kaplan Johannes Greyerz und der Augustinerpater Johannes -
welche zum Vorteil ihres Standes den Glauben oder vielmehr
Aberglauben verbreiteten und nährten, daß die Seelen der
Verstorbenen zurückkehrten, wenn man nicht die notwendigen
Messen für sie lesen lasse! Es bedurfte einer gescheiten Frau wie

27 StAFreiburg, G. S. 26, Nr. 112 (20. 6. 1430), unter Beizug von Nr. 116
(21. 6. 1430).

28 Ib., Nr. 116 (21. 6. 1430).
29 Vgl. nur ib., Nr. 67 (23. 3. 1429/1430).
30 Ib., Nr. 113 (20. 6. 1430).
31 Ib., Nr. 114 (20. 6. 1430), s. auch Nr. 115 (20. 6. 1430).
32 Ib., Nr. 117 (22.6. 1430).

15



der Katharina Buschilliona, die ihres Glaubens sicher und außerdem

mutig war, um diesen Dingen auf den Grund zu gehen. Daß
sie selber nicht frei war von Aberglauben, zeigt ihr Umgang mit
geweihten Kerzen, doch wird ausgerechnet dieser als Beweis für
ihre Rechtgläubigkeit angeführt, war damals also durchaus noch
Bestandteil der Orthodoxie. Um einen solchen moralisch starken
Mittelpunkt geschart, wagten auch die anderen Frauen - auch
solche, die vorher getratscht und denunziert hatten - der Inquisition

zu trotzen, was in deren Geschichte selten genug
vorkam33.

Woher wir das alles wissen? Mit «alles» meinen wir die
Informationen, welche wir hier erhalten haben
— über Prediger und Predigten sowie ihren Einfluß auf die

Zuhörer
— über die Wirkung, welche selbst so banale Dinge wie die

Mitteilungen betreffend Feiertage im Rahmen des sonntäglichen
Gottesdienstes auf die Leute haben konnten

— über die teilweise abergläubisch anmutende Art und Weise,
wie man mit Feiertagen, mit den wichtigsten Gebeten, mit
geweihten Kerzen und Palmzweigen und nicht zuletzt mit
nächtlichen Geräuschen umging, und zwar nicht in theologischen

Handbüchern, sondern in der Praxis
— über Kritik an Kirche und Kloster, nicht aus dem Mund von

Reformatoren, sondern aus demjenigen von einfachen, wenn
auch nicht ungebildeten Frauen hundert Jahre früher.

Jeder, der mit dem Mittelalter auch nur einigermaßen vertraut
ist, weiß, daß solches nicht in den für diese Epoche gebräuchlichsten

Quellen, den Urkunden und Chroniken, steht. Dagegen
ist es in einer Quellengattung zu finden, die man erst in den
letzten Jahren richtig zu schätzen gelernt hat: den Akten von
Prozessen, insbesondere von Prozessen, welche durch die Inquisition

geführt worden sind. Wenn man sie nicht früher entdeckt

33 Vgl. etwa Pierre-Han Choffat, La sorcellerie comme exutoire. Tensions et

conjlits locaux: Dommartin 1524-1528, Lausanne 1989 Cahiers lausannois
d'histoire medievale 1), S. 109-141 (Frangoise Gillieron).

16



Abb. 1:

Der hl. Antonius von Padua predigt im Freien
vor einem fast ausschließlich weiblichen Publikum
über den Tod eines Wucherers, dessen Seele (in der
oberen Bildhälfte) von zwei Teufeln entführt wird.
Altartafel (linker Flügel) aus der Franziskanerkirche

Freiburg, gemalt 1506 von Hans Fries. - Photo

: Inventar der Kunstdenkmäler, Freiburg.

V?Jt?
5P

n

' aj:



v

»
W?/

El -'!

;?k
T

¦¦«* ^*

Abb. 2:

Erlösung armer Seelen aus dem Fegfeuer aufgrund von Werken der Barmherzigkeit.

Altartafel (rechter Flügel) von einem Altar der Freiburger Heilig-
Geist-Bruderschaft aus der Pfarrkirche St. Nikiaus (sog. Bugnon-Altar),
gemalt von I lans Fries um 1507. I leute im Museum für Kunst und Geschichte,
Freiburg. (Eigentum der Gottfried Keller-Stiftung.) - Photo: Museum für
Kunst und Geschichte, Freiburg.



hat, so weil man sich früher nicht dafür interessiert hat, was sie zu
bieten haben, nämlich Einblicke in die Gedankenwelt von
Menschen, die in den herkömmlichen geistesgeschichtlichen Quellen
nicht zu Wort kommen, weil sie selber nicht geschrieben haben.
In den Prozessakten meint man sie sprechen zu hören, und mit
ihren Aussagen kann man Ähnliches anfangen, wie die
Zeitgeschichte es mit der Methode der «oral history» tut. Dabei sind
freilich gewichtige Abstriche zu machen, weil die Aussagen
durch die Fragen in eine bestimmte Richtung gelenkt und durch
die schriftliche Fixierung — häufig in einer anderen als der
gesprochenen Sprache — entstellt sind34, doch soll uns dies
vorläufig nicht kümmern. Hinter diesem neuen Interesse am Denken

und Fühlen einer breiteren Schicht steht letztlich ein Wandel
in der Auffassung von den Kräften, welche die Welt bewegen
und die Geschichte machen. In den sechziger und noch in den
siebziger Jahren dieses Jahrhunderts hat man vor dem Hintergrund

der Hochkonjunktur und unter dem Einfluß einer marxistisch

geprägten Geschichtstheorie diese Kräfte vor allem im
wirtschaftlich-sozialen Bereich gesehen, heute sieht man sie
vermehrt auch wieder im geistigen Bereich, allerdings nicht auf der
einsamen Höhe der großen Denker, sondern eher bei dem, was
weiter «unten» ankommt und aufgenommen (rezipiert) wird.
Diese neue Art von Geschichtsbetrachtung nennt sich denn auch
nicht mehr Geistesgeschichte, sondern Mentalitätsgeschichte^'.

Im Jahr 1975 ist ein Buch erschienen, das vor allem in Frankreich,

aber auch in der Westschweiz, großes Aufsehen erregt hat
und auch an den Bahnhofskiosken zu kaufen war. Es handelt sich
um ein Buch aus der Feder (heute würde man sagen: aus dem

,4 Vgl. dazu nur den klassischen Aufsatz von Herbert Grundmann-, Ketzerverhöre

des Spätmittelalters als quellenkritisches Problem, in: ders., .Ausgewählte
Aufsätze, Teil 1: Religiöse Bewegungen, Stuttgart 1976 Schriften der Monu-
menta Germaniae Historica, Bd. 25,1), S. 364-416 (Erstdruck 1965).

"Zur Mentalitätsgeschichte s. Georges Duby, Histoire des mentalites, in:
L'histoire et ses methodes, sous la direction de Charles Samaran, Paris 1961
Encyclopedie de la Pleiade 1 1), S. 937-966; Jacques La Gott, Les mentalites: une
histoire ambigue, in: Faire de l'histoire 3: Nouveaux objets, sous la direction de
Jacques Le Goff et Pierre Nora, Paris 1974 Bibliotheque des Histoires), S.

76-94. Vgl. auch Mentalitäten im Mittelalter. Methodische und inhaltliche Probleme,
hg. von Frantisek Graus, Sigmaringen 1987 Vorträge und Forschungen, Bd.
XXXV).

17



Computer) von Emmanuel Le Roy Ladurie mit dem Titel «Mon-
taillou, village occitan, de 1294 ä 1324»36. Darin beutet der
französische Historiker, eigentlich Spezialist für die frühe Neuzeit,

ebenso gründlich wie manchmal unbarmherzig die Akten
der Ketzerprozesse aus, welche in den Jahren 1318-1325 gegen
die Katharer des südfranzösischen Pyrenäendorfes Montaillou
geführt worden sind37. Hier kann man praktisch alles über das

Alltagsleben der Katharer von Montaillou nachlesen, von Angaben

über die Häufigkeit, mit welcher man Leib- und Bettwäsche
wechselte (selten), zu solchen über die Häufigkeit, mit welcher

36 Emmanuel Le Roy Ladurie, Montaillou, village occitan, de 1294 ä 1324,
Paris 1975 Bibliotheque des Histoires). Englische Übersetzung: E. L. R. L.,
Montaillou: Cathars and Catholics in a French Village, 1294-1325, translated by
Barbara Bray, The Scolar Press 1978. Amerikanische Übersetzung: E. L. R. L.,
Montaillou: The Promised Land ofError, New York 1978. Deutsche Übersetzung:
E. L. R. L., Montaillou: ein Dorf vor dem Inquisitor, 1294-1324, Frankfurt/M.¬
Berlin-Wien 1980; deutsche Taschenbuchausgabe: E. L. R. L., Montaillou: ein

Dorf vor dem Inquisitor, 1294 bis 1324. Aus dem Französischen übersetzt und
bearb. von Peter Hahlbrock, Frankfurt/M.-Berlin-Wien 1983 Ullstein
Sachbuch 34114). - Rezensionen (in chronologischer Reihenfolge, nicht
vollständig): Revue d'histoire economique et sociale 53 (1975), S. 559-563 (Jean-
Marie Constant, Un village de'sormais celebre: Montaillou); La Maison-Dieu 125

(1976), S. 127-133 (Pierre-Marie Gy, Montaillou et la pastorale sacramentelle);
Bibliotheque de l'Ecole des chartes 135 (1977), S. 196-200 (Robert Fossier);
Cahier d'histoire 22 (1977), S. 322-324 (Georges Durand); The English Histo-
rical Review 92 (1977), S. 371-373 (P. S. Lewis); Revue d'histoire de l'Eglise de
France 63 (1977), S. 79-86, insbes. S. 85-86 (Jacques Paul, La religionpopulaire
au moyen äge. A propos d'ouvrages recents); Historische Zeitschrift 229 (1979), S.

154-156 (Norbert Ohler); History 64 (1979), S. 85f. (Colin Morris);Journal of
the History of Ideas 40 (1979), S. 481-488 (Eugen Weber, Cultures apart); Social
History 4 (1979), S. 517-520 (David Herlihy, ablehnend); The Catholic
Historical Review 66 (1980), S. 678-680 (Jeffrey B. Russell); Jahrbuch für
Wirtschaftsgeschichte 4 (1981), S. 129-141 (Jürgen Kuczynski, Alltag in einem

französischen Dorfzu Beginn des 14. Jahrhunderts); Reformatio 34 (1985), Heft 3, S.

166-170 (Peter Hersche, Alltag im Mittelalter). Vgl. auch Leonard E. Boyle,
Montaillou revisted: MentaliteandMethodology, in: Pathways to Medieval Peasants,
ed. byj. A. Raftis, Toronto 1981 Papers in Mediaeval Studies 3),S. 119-140
(vernichtend), und Frantisek Graus, Mentalität - Versuch einer Begriffsbestimmung
und Methoden der Untersuchung, in: Mentalitäten im Mittelalter (wie Anm. 35), S.

9-49, S. 29 Anm. 94.
37 Le registre d'inquisition deJacques Fournier, e'veque de Pamiers (1318- 1325),

Tomes 1-3 (Manuscrit Vat. Latin no 4030 de la Bibliotheque Vaticane), publ.
par Jean Duvernoy, Toulouse 1965 Bibliotheque meridionale, 2e ser., t.
XLI/1-3).

18



man die Frauen wechselte38. Verglichen mit dem Liebesleben
des Pfarrers von Montaillou mutet dasjenige des Pfarrers von
Freiburg wie eine bürgerliche Idylle an.

Ich muß gestehen, daß mir so etwas wie Montaillou
vorschwebte, als ich mich vor ein paar Jahren im Zusammenhang
mit einer Arbeit über die Beginen in Freiburg mit den Akten des

Freiburger Ketzerprozesses von 1430 zu beschäftigen begann.
Dabei kommt das Verdienst, die Akten entdeckt zu haben, leider
nicht mir zu, sondern Gottlieb Friedrich Ochsenbein, Pfarrer der
reformierten Gemeinde von Freiburg von 1854-1877, der sie
1881 unter dem etwas irreführenden Titel «Aus dem Schweizerischen

Volksleben des XV. Jahrhunderts» in deutscher Übersetzung

veröffentlicht hat39. Wie er selber in einer Vorbemerkung
schreibt, hatte Ochsenbein bei seinen Arbeiten im freiburgischen
Staatsarchiv einmal in zufälliger Weise in der Rubrik «Geistliche
Sachen» unter Nummer 26 den Titel angetroffen: «Inquisition
gegen etliche aus Böhmen und Deutschland hergekommene
Waldenser, welche Gemeinschaft der Güter und die platonische
Republik verkündigten.» Er ließ sich das Dokument geben, fand
jedoch nichts von Gütergemeinschaft und platonischer Republik,
wohl aber einen vollständigen Inquisitionsprozeß gegen die
Freiburger Waldensergemeinde aus dem Jahr 1430, dessen historischen

Wert er rasch erkannte40. Diese Waldensergemeinde
interessierte ihn gewissermaßen als Vorläufer der evangelischen
Gemeinde in Freiburg, der er damals vorstand, aber er hatte die

38Le Roy Ladurie, Montaillou: ein Dorf vor dem Inquisitor (deutsche
Taschenbuchausgabe, wie Anm. 36), S. 171, 173. Gerade an solchen und ähnlichen
Stellen hat David Herlihy (in: Social History 4, 1979, S. 518, 519, vgl. die in
Anm. 36 aufgeführten Rezensionen zu Le Roy Laduries Buch) heftigen Anstoß
genommen und nachgewiesen, daß sie auf ungenauer und verständnisloser
Lektüre beruhen.

39 Aus dem Schweizerischen Volksleben des XV. Jahrhunderts. Der Inquisitionsprozeß
wider die Waldenser zu Freiburg i. U. imJahre 1430, nach den Akten dargestellt

von Gottl. Friedr. Ochsenbein, Bern 1881. Zu Ochsenbein s. HBLS 5, S. 239f.
Aber auch der Chorherr Charles Aloyse Fontaine (1754—1834) hat die Aktendes
Waldenserprozesses von 1430 gekannt und in seine Collection diplomatique
abgeschrieben, s. Aus dem Schweizerischen Volksleben (wie oben), S. X f., und
HBLS 3, S. 190f.

40 Aus dem Schweizerischen Volksleben (wie Anm. 39), S. VII. Eine Erklärung,
wie es zur «platonischen Republik» im Archivinventar gekommen ist, ib., S.
151f.

19



Größe, seine Arbeit nicht schon 1870, als sie fertig war, zu
publizieren, um nicht in das damals «hochlodernde Feuer des

Kulturkampfes Öl zu gießen». Dazu schreibt er in seiner
Vorbemerkung: «Solche Partien der Geschichte wollen ruhig betrachtet

sein; auch lebt man nicht 23Jahre unter Katholiken, ohne das
Gute zu erkennen, das ihre Kirche birgt, und über ihre Art von
Christenthum anders zu denken, als der konfessionelle Hadergeist

beliebt.»41 Stattdessen scheint er sich in jenen Jahren mit
den unverfänglicheren Quellen zur Schlacht von Murten, die sich
damals zum vierhundertsten Mal jährte, beschäftigt zu
haben42.

Mir ist es mit Montaillou im Grund ganz ähnlich ergangen wie
Ochsenbein mit der platonischen Republik. Ich habe Alltagsleben

im Sinn von Emmanuel Le Roy Ladurie gesucht und viele
Gespräche über religiöse Themen, insbesondere über das
Fegfeuer, gefunden. Davon habe ich die schönsten im ersten Teil
meines Vortrages vorgeführt. Dabei sind mir immer mehr Zweifel

gekommen, ob solche Gespräche im normalen Alltag einer
spätmittelalterlichen Stadt tatsächlich und vor allem in solcher
Häufung geführt worden sind. Es ist mir aufgefallen, daß die
meisten nicht sehr weit zurückliegen, sondern ins Jahr 1429 zu
datieren sind, als die Inquisition schon einmal in der Stadt wirkte.
So weilte der Dominikaner Wilhelm von Vufflens, der den
Freiburgern predigte, daß sie für jede Sünde sieben Jahre im Fegfeuer
verbringen müßten43, nicht einfach zu deren Erbauung in der
Stadt, sondern als Vertreter des Bischofs von Lausanne im
Inquisitionsgericht, und benützte seine Freizeit offenbar dazu, der
Stadtbevölkerung die Hölle oder vielmehr das Fegfeuer heiß zu
machen. Magister Bertrand Bourguignon hat im ersten Halbjahr
1430, also während des laufenden Waldenserprozesses, innerhalb
von acht Wochen nicht weniger als 46 Predigten gehalten, also

praktisch jeden Tag eine44. Welchen Eindruck solche Predigt-

41 Ib., X.
42 Die Urkunden der Belagerung und Schlacht von Murten, im Auftrage des Fest-

comites auf die vierte Säkularfeier am 22. Juni 1876 gesammelt von Gottlieb
Friedrich Ochsenbein, Freiburg 1876.

43 StAFreiburg, G. S. 26, Nr. 41 (5. 5. 1430), s. oben bei Anm. 8.
44 StAFreiburg, Seckelmeisterrechnung Nr. 55 (1430/1), p. 99. Zur Funktion

der Predigt bei den Hexenprozessen s. Choffat (wie Anm. 33), S. 33f.

20



Serien auf die Leute machten, zeigt die Tatsache, daß Perrissona
Bindoz sich nicht zu erinnern vermag, wann sie von ihrer Mutter
in die Sekte der Waldenser eingeführt wurde, wohl aber weiß,
daß es kurz vor dem Zeitpunkt geschah, als Vinzenz Ferrer - sie

nennt ihn Bruder Vinzenz - in Freiburg predigte43. Der
außerordentlichen Häufigkeit, mit welcher über Predigten diskutiert
wurde, entsprach also eine außerordentliche Häufigkeit, mit
welcher - nicht ohne Zweck - solche gehalten wurden (Abb. 1).

Ich hatte die Absicht, hier die - archäologisch gesprochen -
älteste Schicht der Akten des Freiburger Ketzerprozesses von
1430 freizulegen, und es hat sich herausgestellt, daß diese nicht
sehr tief liegt. Ich glaube nämlich nicht mehr, daß Katharina
Jotaz so unschuldig war, wie sie tat, als sie Perrissona Bindoz zu
einem Gespräch über das Fegfeuer herausforderte. Es ist nie
Perrissona Bindoz, welche die Diskussionen über die religiösen
Gegenstände beginnt, wohl aber geht sie dummerweise recht
eifrig auf sie ein, wahrscheinlich aus einem gewissen Bekenntnis-
und Missionsdrang46. Das religiöse Klima in der Stadt Freiburg
war offensichtlich durch die Inquisition mächtig angeheizt, so
daß es laufend zu solchen Fangfragen und Fanggesprächen kam.

45StAFreiburg, G. S. 26, Nr. 48 (7. 5. 1430). Ein Parallelfall bei Kathrin
Tremp-Utz, Gedächtnis und Stand. Die Zeugenaussagen im Prozeß um die Kirche von

Hilterfingen (um 1312), in: SZG 36 (1986), S. 157-203, S. 187. Zu Vinzenz
Ferrer s. Lexikon des Mittelalters 4, Sp. 395-397, zu seinem Aufenthalt in Freiburg

im März 1404 s. Nicolas Raedle, Predication de S. Vincent Ferrer ä Fribourg,
en mars 1404, in: Revue de la Suisse catholique 5 (1873), S. 653-661. Vinzenz
Ferrer stellt selber einen Zusammenhang zwischen Ausbreitung von Häresien
und fehlender Predigt her, wenn er in einem Brief vom 17. 12. 1403 an seinen
Ordensgeneral beklagt, daß die Waldenser und Katharer(?) in den Alpentälern
seit dreißigjahren keine Predigt gehört hätten, außer eben zweimal im Jahr von
den Waldenseraposteln, und dafür die Kirchenhierarchie verantwortlich
macht: «Causam reperi in eis precipuam heresium et errorum, absentiam pre-
dicationum. Nam ut veraciter percepi ab incolis illis, triginta annis erant elapsi
quod nullus eis predicaverat, nisi Waldenses heretici, qui ad eos ideo consu-
etudinarie veniebant de Apulea bis in anno. Ex quo considera, Reverende
Magister, quanta sit culpa Prelatorum Ecclesie et aliorum, qui ex officio seu sua
professione habent talibus predicare, et potius volunt in magnis civitatibus et
villis conquiescere in pulchris cameris, cum suis oblectamentis.» (Henry Fages,
Notes et documents de l'histoire de Saint Vincent Ferner, Löwen-Paris 1905, S.

109-111, 110).
46 Vgl. oben bei Anm. 5, 7, 8.

21



Nicht daß Gespräche über religiöse Themen nicht auch ihren
Reiz hätten. Dieser ist umso größer, als man heute viel weniger
freimütig über Religion spricht als etwa über Sexualität. In einer
Zeit, wo man die Gretchenfrage - in krassem Unterschied zu
Fragen über Empfängnisverhütung usw. - gar nicht mehr stellen
darf, wo der religiöse Bereich seltsamerweise zur Intimsphäre
geworden ist, haben Gespräche über die letzten Dinge eine
merkwürdige Anziehungskraft bekommen, auch wenn oder
gerade weil sie im fernen Mittelalter geführt worden sind. Wir
zweifeln bloß daran, daß dies damals der Normalzustand gewesen
sei, daß diese Gespräche auch stattgefunden hätten, wenn die

Inquisition nicht in der Stadt gewesen wäre und wenn man in
Freiburg nicht gewußt hätte, daß es mitten in der Stadtgemeinde
Leute gab, die abweichende religiöse Auffassungen hegten. Dies
aber wußte man seit dreißigjahren, seit dem ersten Prozeß gegen
die Waldenser, der 1399 stattgefunden hatte47, und mindestens
ebenso lang mußten diese ihre religiösen Überzeugungen
verstecken, weil sie spätestens seit 1399 als häretisch abgestempelt
waren. Das weckte und stachelte die Neugierde an, und schuf
sowohl neue Freundschaften wie auch neue Feindschaften.
Nachbarn rückten näher zusammen, weil sie sich auch im Glauben

einig wußten, oder begannen sich zu mißtrauen, weil im
anderen Fall am ehesten die Nachbarn zu Denunzianten wurden.
Man wußte nicht, wer ein Waldenser war, man wußte es angeblich

nicht einmal vom eigenen Mann oder von der eigenen
Schwester48, und versuchte deshalb selber ein bißchen Inquisition

zu spielen. Das Spiel war umso spannender, als Gerüchte
kursierten, daß auch von den Vornehmen der Stadt (maiores
ville) einige zur Sekte der Waldenser gehören sollten49. Nicht
zuletzt wurden die Leute - wiederum in der Predigt - unter
massivem moralischem Druck zur Denunziation aufgefordert50.

47 RD 5, S. 144-178.
48 StAFreiburg, G. S. 26, Nr. 39 (4. 4. 1430), Nr. 78 (23. 4. 1430).
49 Ib., Nr. 3 (30. 3. 1430), s. oben bei Anm. 9; Nr. 25 (27. 3. 1430), Nr. 28, 36

(30. 3. 1430), Nr. 37, 38 (31. 3. 1430).
50 Ib., Nr. 16 (10. 8. 1429), Nr. 119, 122 (22. 6. 1430), Nr. 124 (26. 6. 1430),

Nr. 126 (30.6. 1430).

22



Wir stellen fest, daß das, was uns auf den ersten Blick als Alltag
erschien, als Stadtfreiburger Alltag in der ersten Hälfte des
15. Jahrhunderts, sehr viel stärker bereits von der Inquisition auf
allen Ebenen durchdrungen war, als wir anfangs dachten. Das
war übrigens bei den religiösen Gesprächen, die hundert Jahre
früher in Montaillou geführt wurden, nicht anders31. Hier war
die Inquisition in den Jahren 1318-1325 zu einem Dauerzustand
geworden, weil sie vom OrtsbischofJacques Fournier, dem
späteren Papst Benedikt XII., persönlich geleitet wurde und nicht
einem fremden Dominikanerpater überlassen war. «Vom
15. Juni 1318 bis zum 9. Oktober 1325 saß das Gericht an 370
Tagen. An diesen 370 Tagen fanden 578 Vernehmungen statt»,
davon 418 von Angeklagten und 160 von Zeugen. Von den
insgesamt 114 Angeklagten stammten 25 - mit teilweise sehr
umfangreichen Aussagen - aus dem Dorf Montaillou52. Kein
Wunder also, wenn wir über das Alltagsleben in diesem Dorfsehr
viel mehr erfahren als über Freiburg, wo ein temporäres
Inquisitionsgericht in der ersten Hälfte des Jahres 1430 an 33 Tagen
«nur» rund 90 Verhöre anstellte53. In Montaillou waren die
Ketzer in der Mehrheit, in Freiburg in der Minderheit. Dazu
kommt, daß Le Roy Ladurie als Nichtmediaevist mit den
Prozeßakten von Montaillou sehr viel weniger sorgfältig umgegangen

ist, als es meiner Ansicht nach das Metier- besonders seit den
grundlegenden quellenkritischen Erörterungen von Herbert
Grundmann über die Problematik von Ketzerverhören54 - erfordern

würde.
Der Unterschied zwischen Montaillou und Freiburg besteht

indessen nicht nur im Umfang der Prozeßakten. Wesentlich ist
weiter, daß im städtischen Freiburg während der relativ kurzen
Zeit, in welcher das Inquisitionsgericht hier tagte, die Leute
ständig mit Predigten berieselt wurden, und zwar von den
gleichen Predigern, die ihnen anderntags im Gericht als
Inquisitoren gegenübersaßen. Diese zusätzliche Einflußnahme fehlt
im ländlichen Montaillou völlig und ist wahrscheinlich der

Le Roy Ladurie, Montaillou: ein Dorf vor dem Inquisitor (deutsche
Taschenbuchausgabe, wie Anm. 36), S. 331-352: Religion im täglichen Leben.

52 Ib., S. 27, 28.
53 StAFreiburg, G. S. 26.
54 Wie Anm. 34.

23



Grund für die in Freiburg allesbeherrschende religiöse Thematik.
Das bedeutet aber auch, daß man nicht klar unterscheiden kann,
was geistiges Eigentum der Inquisition und was dasjenige der
Zeugen und Angeklagten war. Solche Überlegungen mindern
indessen den Wert dieser Prozeßakten als Quellen zur
Frömmigkeitsgeschichte des Mittelalters nicht, nicht derjenigen von Freiburg

und nicht derjenigen von Montaillou. Selbst wenn die
Diskussionen auch ohne Inquisition stattgefunden hätten, so wären
sie uns doch ohne Inquisition nicht überliefert worden.

Dabei erfahren wir im Fall von Freiburg sehr viel über die

Frömmigkeit der Waldenser und nicht weniges über diejenige der
orthodoxen Katholiken. Die beiden Gruppen scheinen uns aus

heutiger Sicht gar nicht so unterschiedlich zu denken, wie sie

selber meinten und wie vor allem die Inquisition sie glauben
machte. Wenn Greda Nükommen und Perrissona Bindoz sich
mit den W aldensern einließen, so taten sie dies nur, um ihre Seele

zu retten33. Umgekehrt lehrten die Waldenserapostel, daß man
«Gott dienen und seine Gebote befolgen solle»36, was ja nicht
gerade revolutionär klingt. Kein Wunder, daß es den Frauen als

«gut und wahr» erschien und daß sie zum Schluß kamen, daß die

Apostel «in gutem Glauben gesichert» seien57. Vielleicht war es

dieser Mangel an revolutionärer Originalität, welche neben der
Inquisition bewirkte, daß die Angehörigen der dritten Generation

nichts mehr von den Waldensern wissen wollten. Ihnen war

55 StAFreiburg, G. S. 26, Nr. 50 (7.5. 1430), Nr. 87 (29.3. 1430). Die
Gemeinsamkeiten betont auch, am Beispiel der Waldenser (Winkeler) von
Straßburg, Francis Rapp, Lesgroupes informels ä lafin du Moyen-Age: types rhenans,
in: Les groupes informels dans l'eglise. Deuxieme colloque du Cerdic,
Strasbourg, 13-15 mai 1971, publ. par Rene Metz et Jean Schlick, Strasbourg 1971

Hommes et Eglise 2), S. 180-193, S. 183f.

^StAFreiburg, G. S. 26, Nr. 23 (2. 4. 1430), Nr. 30 (30. 3. 1430).
5 Ib., Nr. 18 (28. 3. 1430). Dazu bemerkt der Chorherr Fontaine in seiner

Abschrift des Freiburger Waldenserprozesses von 1430 (Collection diplomatique,

KÜBF, L 4.33, Bd. 10, S. 401): «C'etoit donc reellement par motif de plus
grande perfection que ces simplards entroient dans la secte des Vaudois». Siehe
auch Peter Segl, Die religiöse Frauenbewegung in Südfrankreich im 12. und 13.
Jahrhundert zwischen Häresie und Orthodoxie, in: Religiöse Frauenbewegung und
mvstische Frömmigkeit im Mittelalter, hg. von Peter Dinzelbacher und Dieter

R. Bauer, Köln-Wien 1988, S. 99-116, S. 115f.

24



nämlich als Kindern von den Aposteln nichts Aufregenderes
eingeschärft worden als: sie sollten ihren Eltern gehorchen58.

Ebenso wie die orthodoxen Gläubigen schätzten auch die
waldensischen eine gute Predigt, nur suchten sie diese eben nicht
nur auf der orthodoxen Seite (hier aber auch!), sondern auch bei
den waldensischen Wanderaposteln. Diesen sagte man nach, daß
es bei ihnen «bon sermon et mult plesant» gebe39. Die Ötzschina,
eine weitere fromme Frau, machte sich dadurch verdächtig, daß
sie behauptete, daß «jene Prediger so gut seien wie die
anderen»60. Aber auch außerhalb(?) der Predigt gingen sowohl
waldensische wie auch orthodoxe Frauen gern viel in die Kirchen
und entwickelten denn auch nach dem Motto: Wer ist die
frömmste im ganzen Land? ein unschönes Konkurrenzverhalten,
das den Inquisitoren sehr zustatten kam61. Dies ist die Kehrseite
des solidarischen Einstehens für Katharina Buschilliona, welche
ich gerne unterschlagen hätte.

Geradezu zum Verhängnis scheint manchen dieser frommen
Frauen ihr Sucht zu beichten geworden zu sein, denn bei den
Waldenseraposteln gab es zusätzliche Gelegenheiten. Die
waldensischen Beichtväter scheinen selber empfohlen zu haben,
vor dem Empfang des Sakraments nicht nur einmal, sondern
zweimal zu beichten, und zwar dem zuständigen Pfarrer62.
Margareta Studer hielt sich zwei Beichtväter, einen orthodoxen und
einen waldensischen, und erzählte dem waldensischen, was der
andere ihr an Bußleistungen auferlegt hatte; dieser ließ es dabei
bewenden und trug ihr lediglich anstelle der Ave Maria die
gleiche Zahl von Vaterunser auf63. Ihre «Schwägerin», die

38 StAFreiburg, G. S. 26, Nr. 49, 128, 129 (28. 6. 1430). Bestätigung bei
Molnar (wie Anm. 15), S. 224.

39 StAFreiburg, G. S. 26, Nr. 16 (10. 8. 1429).
60 Ib., Nr. 119 (22. 6. 1430), s. auch Nr. 120 (22. 6. 1430), Nr. 121, 125

(28.6. 1430).
61 Ib., Nr. 21 (30. 3. 1430), Nr. 40 (5. 5. 1430), s. oben bei Anm. 5 und 6; Nr.

124 (26. 6. 1430).
62 Ib., Nr. 56 (3. 5. 1430), bei Artikel 10. Vgl. Die Winkeler in Straßburg, sammt

deren Verhöracten, um 1400, hg. von Timotheus Wilhelm Röhrich, in: Mittheilungen

aus der Geschichte der evangelischen Kirche des Elsaßes, Bd. 1, Paris-
Straßburg 1855, S. 19, 39, 53, 68.

63 StAFreiburg, G. S. 26, Nr. 30 (30. 3. 1430). Vgl. Die Winkeler in Straßburg
(wie Anm. 62), S. 19, 39f. 48, 50, 53, 54, 65, 68. Die Straßburger Waldenser

25



Begine Nesa, schauderte bei dem bloßen Gedanken daran, einem
Laien beichten zu müssen64, scheute sich aber offenbar nicht, mit
einem Priester zusammenzuleben. Hatte man sich aber einmal
entschlossen, seine waldensischen Verfehlungen den orthodoxen
Beichtvätern zu beichten, so konnte man auch dies gar nicht oft
genug tun65. Hier lauerte denn auch echte Gefahr, weil «ein
Gebrauch des Beichtwissens bis ins 16. Jahrhundert unter
Umständen als erlaubt galt»66.

An einem aber schieden sich die Geister: an der Frage nämlich,

ob es ein Fegfeuer gebe oder nicht. Die Waldenser haben
ebenso wie andere wichtige Sekten das Fegfeuer von ihren
Anfängen Ende des 12. Jahrhunderts an kategorisch abgelehnt
und dadurch wahrscheinlich nicht wenig zu seiner Etablierung
beigetragen67. Auf der anderen, orthodoxen Seite war das
Fegfeuer zumindest für die Kirchenhierarchie auch in finanzieller
Hinsicht inzwischen unentbehrlich geworden. Es war letztlich
nur der Glaube an eine Alternative zur unerträglichen Alternative

Himmel-Hölle, welche die Gläubigen bewog, Jahrzeitmessen

für ihre verstorbenen Verwandten zu stiften, um selber
dereinst auch - einmal im Fegfeuer - wieder von ihren
Verwandten auf diese Weise unterstützt zu werden. Der Zusammenhang

zwischen dem Glauben an das Fegfeuer und der Stiftung
von Jahrzeitmessen war den Leuten in Freiburg um 1430 durchaus

geläufig, denn als die Ötzschina behauptete, daß es nur zwei
«Wege» gebe, nämlich zum Paradies und zur Hölle, wurde sie von
der Mutter und der Frau des Hansonus Zurlinden (de la Linda)

schätzten an ihren waldensischen Beichtvätern, daß sie schwerere Bußen
auferlegten als die orthodoxen Priester (ib., S. 53, 54).

64StAFreiburg, G. S. 26, Nr. 3, 28, 29 (30.3. 1430), Nr. 114 (20.6.
1430).

65 Ib., Nr. 100 (5. 4. 14.30), vgl. Die Winkeler in Straßburg (wie Anm. 62), S.

53f, 54f.
66 Lexikonfür Theologie und Kirche 2, Sp. 129, vgl. St AFreiburg, G. S. 26, Nr. 7

(undat.) und Die Winkeler in Straßburg (wie Anm. 62), 71, 74—76. Siehe auch
Pierre-Marie Gy, Le precepte de la confession annuelle (Latran IV, C. 21) et la
deiection des heretiques. S. Bonaventure et S. Thomas contreS. Raymond de Penafort, in:
Revue des sciences philosophiques et theologiques 58 (1974), S. 444—450.

67 Jacques Le Goff, La naissance dupurgatoire, Paris 1981 Bibliotheque des

Histoires), insbes. S. 229ff. Eine von vielen Rezensionen in : Deutsches Archiv
für die Erforschung des Mittelalters 41 (1985), S. 327f. Siehe auch Lexikon des

Mittelalters 4, Sp. 328-331.

26



gefragt, warum sie denn am gleichen Tag eine Jahrzeit begangen
habe68. Die Waldenser- auch diejenigen in Freiburg- forderten,
daß die Priester «nichts anderes haben sollten als das Notwendigste

an Nahrung und Kleidung»69, und hier hörte jedes
Verständnis der Amtskirche für sie - wenn es je ein solches gegeben
hat - auf (Abb. 2).

Es ist vielleicht nicht zufällig, wenn in eben jenen Jahren in
Freiburg eine Bruderschaft für die Seelen im Fegfeuer (die
Armen Seelen) gegründet worden ist70; es könnte dies mehr als
eine Modeerscheinung, es könnte eine Maßnahme im Kampf
gegen die Waldenser gewesen sein, herausgefordert durch deren
hartnäckige Ablehnung des Fegfeuers71. Eine der ersten Strafen,
welche das Inquisitionsgericht von 1430 aussprach, war eine
Buße von 2 Florin für die «Freiburger Seelen im Fegfeuer»
(anime purgatorii Friburgi)72. Die Auseinandersetzungen um das

Fegfeuer, nicht nur zwischen Inquisitoren und Ketzern, sondern
auch zwischen Ketzern und ganz gewöhnlichen Gläubigen, sind
vielleicht als später Prozeß der Aneignung, des Sichzueigenma-

68 StAFreiburg, G. S. 26, Nr. 122 (22. 6. 1430), s. auch Nr. 123 (22. 6. 1430).
Zum Zusammenhang zwischen dem Glauben an das Fegfeuer und der Stiftung
von Jahrzeitmessen s. auch Christine GoETTLER/PeterjEZLER, Das Erlöschen des

Fegefeuers und der Zusammenbruch der Auftraggeberschaftfürsakrale Kunst, in:... kein
Bildnis machen. Kunst und Theologie im Gespräch, hg. von Christoph
Dohmen und Thomas Sternberg, Würzburg 1987, S. 119-148.

69 StAFreiburg, G. S. 26, Nr. 67 (23. 3. 1429/1430), Nr. 71 (undat.).
70 Ein erster Beleg für die Freiburger «confratria animarum existentium in

purgatorio» vom 31. 3. 1428 bei Nicolas Morard, Une charite bien ordonnee: la
confrerie du Saint-Esprit ä Fribourg ä lafin du Moyen Age (XlVe-XVe siecles), in: Le
mouvement confraternel au Moyen Age (France, Italie, Suisse). Actes de la table
ronde organisee par l'Universite de Lausanne Lausanne 9-11 mai 1985,
Rome 1987 Collection de l'Ecole francaise de Rome 97), S. 275-296, S. 276
mit Anm. 4. Siehe auch StAFreiburg, G. S. 26, Nr. 21 (30. 3. 1430), oben bei
Anm. 5. Siehe weiter Jeanne Niquille, Lespremieres institutions sociales, in: Fri-
bourg-Freiburg 1157-1481. Ouvrage edite ä l'occasion du huitieme cente-
naire de la fondation de Fribourg, Freiburg 1957, S. 230-259, S. 234, 239,
241. Zu den Armen Seelen und zu einer um 1450 in Rom gegründeten Arme-
Seelen-Bruderschaft s. Lexikon des Mittelalters 1, Sp. 971-973.

71 Siehe RD 5, S. 144-178 (1399). Zur Bekämpfung von Häresien durch die
Predigttätigkeit der Inquisitoren sowie durch die Gründung von Bruderschaften

s. Jürgen Petersohn, Konziliaristen und Hexen. Ein unbekannter Brief des
Inquisitors Heinrich Institoris an Papst Sixtus IV. ausdemfahre 1484, in: Deutsches
Archiv für Erforschung des Mittelalters 44 (1988), S. 120-160, insbes. S. 139f.
(freundlicher Hinweis von PD Dr. A. Schnyder, Bern).

72 StAFreiburg, G. S. 26, Nr. 93 (3. 4. 1430), s. auch Nr. 95 (4. 4. 1430).

27



chens ihrer Religion durch die Gläubigen zu verstehen. Dabei
ging es nicht ohne Ausgrenzungen ab'3, deren Opfer die
Waldenser wurden, auch wenn beide Seiten möglicherweise
letztlich das Gleiche - und durchaus nichts Böses - wollten,
nämlich die Rettung, das Heil der eigenen Seele.

Daß das, was wir aus heutiger Sicht nur als verschiedene
Ausdrucksformen ein und derselben Frömmigkeit empfinden, auch
hart und schmerzhaft aufeinanderprallen konnte, besonders
zwischen zwei Ehepartnern, zeigt die Geschichte der Bertha von
Maggenberg. Dabei handelt es sich um mehr als ein Histörchen,
schon fast um eine Lebensgeschichte. Ihr Mann, Richard von
Maggenberg, stammte nicht aus der Familie der Herren von
Maggenberg, sondern hatte lediglich nach deren Aussterben von
der Stadt Freiburg 1408 das Schloß Maggenberg gekauft und
damit gleichzeitig das städtische Bürgerrecht erworben74. Im
großen Freiburger Waldenserprozeß von 1430 galt er als einer
der Hauptverdächtigen, doch gelang es vorerst nicht, ihn
festzunehmen 75. An seiner Stelle bedrängte man seine Frau Bertha, die
wahrscheinlich tatsächlich nichts wußte, weil ihr Mann sie in
keiner Art und Weise an seinem Innenleben hatte teilnehmen
lassen. Zum Verhör von Bertha wurde der ehemalige Pfarrer von
Tafers, Markus Pandolf, als Übersetzer hinzugezogen, weil der
Inquisitor Berthas Sprache nicht verstand76. Wir schließen daraus,

daß der Inquisitor, Uldricus de Torrente, ein Dominikaner
von Lausanne, alle Freiburger Angeklagten und Zeugen in
französischer Sprache hat befragen können, auch diejenigen, welche
deutscher Muttersprache waren, wie möglicherweise Jakob Studer.

Für die Prozeßakten wurden ihre Aussagen vom Inquisitor
oder vom protokollierenden Notar ins Lateinische übersetzt.

Die einzige Ausnahme machte Bertha von Maggenberg, die

nur Deutsch sprach und demnach von jenseits der Saane stam-

73 Dazu Dieter Harmening, «aufsecz» und «zuosatz»: Der Fall der Hexen, in:
Europa 1500. Integrationsprozesse im Widerstreit: Staaten, Regionen,
Personenverbände, Christenheit, hg. von Ferdinand Seibt und Winfried Eberhard,
Stuttgart 1987, S. 510-525, insbes. S. 518f.

"4 Albert Büchi, Die Ritter von Maggenberg, in: FG 15 (1908), S. 70-133, S.

115.
1:1 Aus dem Schweizerischen Volksleben (wie Anm. 39), S. 282.
76 StAFreiburg, G. S. 26, Nr. 34 (3. 5. 1430).

28



men mußte. Sie scheint ihren Mann erst bei der Hochzeit
kennengelernt zu haben, denn sie erzählt, daß dieser an einem
Dienstag- den Wochentag hat sie im Gedächtnis behalten, nicht
aber das Jahr- gekommen sei und sie mit ihm verheiratet wurde.
Als sie am darauffolgenden Sonntag wahrscheinlich von
Maggenberg aus zur Messe in die Pfarrkirche gehen wollte, sagte ihr
Mann: «Es ist bei uns oder in meinem Haus nicht Brauch, daß wir
jeden Sonntag zur Messe gehen.» Sie schwieg, und wollte an
einem der nächsten Sonntage wiederum zur Kirche gehen, wie
sie es mit ihrem ersten Mann gewohnt war. Da sagte ihr Mann zu
ihr: «Es ist nicht nötig, daß du gehst, du kannst Gott hier im Haus
anbeten.» Und so zögerte er (oder schob sie) es bis zum vierten
Sonntag hinaus. An diesem bereitete sie am frühen Morgen alles

vor, wie es die Bauern machten, und ging darauf in die Pfarrkirche.

Als sie zurückkehrte, war ihr Mann höchst ungehalten und
sagte: «Ich will nicht, daß du weiterhin so in die Kirche läufst, du
sollst mir hier in meinem Hause dienen.» Sie entgegnete: «Wie
können wir dann die Mandate und Gebote der Kirche kennen
und wissen, wann Feiertage sind?» Richard erwiderte: «Ich kann
dich selber unterrichten, denn ich kenne die Feste und Vigilien
der Apostel gut.»77

Es stellt sich heraus, daß Richard von Maggenberg und seine
Familie in der Tat nur die Feste der Apostel und die wichtigsten
anderen beobachteten. An den übrigen Feiertagen arbeiteten er
und sein Gesinde, und er zwang mit harten Worten seine Frau
ebenfalls zur Arbeit. Er bezahlte die Zinsen für die Jahrzeiten
seiner Vorfahren nicht und spendete in der Kirche nur an den
vier Fronfasten lächerliche Summen mit der Begründung, daß
die Geistlichen schon allzu reich seien und daß man besser den
Armen gebe. Auf all ihre Fragen erhielt Bertha keine oder nur
böse Antworten. Nur einmal erbarmte sich ihre Schwiegermutter
und erklärte ihr auf die Frage, warum Richard wolle, daß an den
Festtagen alle arbeiteten: daß Gott keine Feiertage außer dem
Sonntag eingesetzt habe. Man gewinnt den Eindruck, daß Bertha
gerne bereit gewesen wäre, ihrem Mann auch in die Häresie zu
folgen, aber er bot ihr nicht einmal diese Gelegenheit. So sehr wir
also durch Franz Aebischer Richard von Maggenberg bewundern

77 Wie Anm. 76.

29



gelernt haben als einen Ketzer, der sich der Inquisition mit allen
Mitteln zu entziehen wußte und der sich in seinem Glauben
ebenso wenig beirren ließ wie Katharina Buschilliona, so wenig
verstehen wir sein Verhalten gegenüber seiner Frau78. Für sie
muß sein Glauben zum Fegfeuer in dieser Welt geworden
sein.

78 Franz Aebischer, Die Irrlehre des Richard von Maggenberg. Fragment eines

Briefes, Provisorische Ausgabe, Freiburg 1989, und dazu Kathrin ütz Tremp,
Ein Ketzer schreibt über einen Ketzer, in: Freiburger Nachrichten 22. 12. 1988.

30


	Das Fegefeuer in Freiburg : erste Annäherung an die Akten des Freiburger Waldenserprozesses von 1430

