Zeitschrift: Freiburger Geschichtsblatter

Herausgeber: Deutscher Geschichtsforschender Verein des Kantons Freiburg

Band: 67 (1990)

Artikel: Das Fegefeuer in Freiburg : erste Annaherung an die Akten des
Freiburger Waldenserprozesses von 1430

Autor: Utz Tremp, Kathrin

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-340175

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-340175
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DAS FEGFEUER IN FREIBURG

Erste Anniherung an die Akten des
Freiburger Waldenserprozesses von 1430*

KATHRIN Utz TREMP

Am Sonntag, dem 19. Mirz 1430, predigte Magister Bertrand
Bourguignon in der Stadt Freiburg, «dal3 die Seelen der Verstor-
benen mit der Erlaubnis Gottes manchmal in diese Welt zurtick-
kehrten». Diese Ansicht scheint nicht unbestritten gewesen zu
sein, denn nach der Predigt standen die Leute beisammen und
diskutierten dariiber. Zu ihnen gehorte der Kaplan Johannes
Greyerz, die Tochter des Basset, die Gaulinaz und Jaquetus Per-
rotet. Dabei dullerte Perrotet die gewagte Meinung, dal} der
Prediger gelogen habe, seine Frau habe in ihren Biichern gelesen,
daB die Seelen niemals zuriickkehrten!. Uber dieses Gesprich
befragt, prizisierte die Gaulinaz — mit vollem Namen Johanneta,
Witwe des Roletus Gaula — wenige Tage spiter, dal3 Jaquetus
Perrotet dies auf 6ffentlicher Stral3e gesagt habe und dal3 in dem
Buch seiner Frau tiberdies stehen solle, daf3 «die Messen und
andere gute Werke, welche fiir die Seelen der Verstorbenen nach

* Leicht verinderter und mit Anmerkungen versehener Vortrag, der am
14. Februar 1989 unter dem Titel «’Montaillou’ in Freiburg? Der Freiburger
Ketzerprozell von 1430» vor dem Deutschen Geschichtsforschenden Verein
des Kantons Freiburg gehalten wurde. Berichte dariiber in Freiburger Nach-
richten vom 16. Februar 1989 und — iiber eine franzésische Ubersetzung von
Romain Jurot — in La Liberté Dimanche 11 février 1990. — Abkiirzungsver-
zeichnis : G. S. = Geistliche Sachen ; HBLS = Historisch-biographisches Lexi-
kon der Schweiz; KUBF = Kantons- und Universititsbibliothek Freiburg ;
MDR = Mémoires et documents ... de la Suisse romande; RD = Recueil
diplomatique du canton de Frlbourg StAFreiburg = Staatsarchiv Freiburg ;
SZG = Schweizerische Zeitschrift fiir Geschichte.

I StAFreiburg, G. S. 26, Nr. 6 (24. 3. 1429,/1430). Nummern der Erstedition,
die wir vorbereiten und die in Monumenta Germaniae Historica, Quellen zur
Geistesgeschichte des Mittelalters, erscheinen soll.



deren Tod getan wiirden, diesen nichts ntutzten, sondern nur jene
guten Werke, die jemand wihrend seines Lebens tue»<. Zur Rede
gestellt, berief Anguilla Perrotet sich auf einen anderen Prediger,
der gesagt habe, dal3 Almosen aus Wuchergeld nichts niitzten”.
Ihr Mann aber kehrte den Spiel3 um und sagte aus, der Geistliche
Johannes Greyerz habe thm erzihlt, dal} er in seinem Haus eine
klagende Stimme gehort und diese beschworen habe. Die Stimme
habe geantwortet: «Ich bin deine verstorbene Mutter, du sollst
eine Messe fir mich lesen!» Die Abqualifizierung als Lige habe
sich auf diese Geschichte bezogen, nicht auf die Predigt des
Magisters Bertrand Bourguignon*.

Eine andere Geschichte. Sie trug sich im Sommer 1429 zu, als
an einem Sonntagabend die Glocken tiir die Seelen im Fegteuer
lauteten. Da sagte Katharina Jotaz, Witwe des Nicklinus Gam-
bach, wahrscheinlich ganz gewohnheitsmalig: «Gott sei gelobt
fir dieses fromme und gute Werk, das mehreren von den Armen
Seelen nur niitzen kann!» Umso erstaunter mag sie gewesen sein,
als ithre Nachbarin Perrissona, die Frau des Georg Bindoz, sie
daraufhin fragte: «Glaubt Thr, dal3 es ein Fegfeuer gibt?» Sie
antwortete: «Das glaube ich.» Daraut sagte Perrissona Bindoz:
«Ich habe aber vom Geistlichen Hugo Fryero(?) gehort, dal3 Gott
nur drei Hauser oder Behausungen geschaffen hat, nimlich das
Paradies, diese Welt und die Holle.» Dies trug ithr von Katharina
Jotaz die vorwurfsvolle Erwiderung ein: «Glaubt Thr also so gut
zu sein, dal3 Ihr sofort in den Himmel kommt, und wenn Ihr nicht
so gut seid, mifit Thr in die Holle fahren? Was mich angeht, so
weil3 ich wohl, daf3 ich nicht so gut bin, da3 meine Seele gleich
nach meinem Tod Einlal3 in den Himmel findet, aber ich ver-
traue in die Barmherzigkeit Gottes, dal3 sie ins Fegfeuer kommt,
wo sie die BulBlen erfiillen wird, die ich hier nicht erfiillt habe.»
Perrissona Bindoz beharrte nichtsdestoweniger auf ithrer Mei-
nung, und dies obwohl Katharina Jotaz ihr zu bedenken gab, daf3

2 1b., Nr. 8 (24.[?] 3. 1429/1430).

3 Ib., Nr. 22 (27. 3. 1430).

41b., Nr. 24 (27. 3. 1430). Zu den « Wiedergingern» s. Jean-Claude Schwmrr,
Les revenants dans la société féodale, in: Le temps de la réflexion 3 (1982), S.
285-3006, und Histoire de la France religieuse, sous la dir. de Jacques LE GoOFF et
René REmonp, Bd. 1, Paris 1988, Sachregister.

8



jener Priester, Hugo Fryero(?), schon vor gut dreiflig Jahren
gestorben sei.

Das Gesprich zwischen Katharina Jotaz und Perrissona Bindoz
fand auf 6ffentlicher Stral3e vor dem Haus des Georg Bindoz statt
und wurde mitgehort von Katharinas Magd Anthonia und einer
Nachbarin von gegentiber, Agnelleta, Frau des Peter Grousar.
Diese wulite aulBerdem zu berichten, dal3 Perrissona an gewissen
Feiertagen arbeite®. Sie hatte sich auch, wie eine weitere Zeugin
und Nachbarin wullte, ungefihr zur gleichen Zeit wie das vorige
Gesprich mit Anguilla, der Frau des Johannes Francisci, eben-
falls wieder in der Offentlichkeit dariiber gestritten, ob eine Vigil
zu begehen sei oder nicht. Das kam so. Anguilla Francisci und
Perrissona Bindoz sallen zusammen vor dem Haus des Georg
Bindoz, wahrscheinlich zu Beginn einer Woche, denn Anguilla
sagte: «In dieser Woche haben wir zwei Festtage, wovon einer
mit einer Vigil. So habe ich es am vergangenen Sonntag vom
Vikar Rudolf Raissy in der Kirche von St. Niklaus gehort». Per-
rissona bezichtigte diesen der Liige und behauptete, es werde
keine Vigil sein, und dies obwohl ithre Magd Alix sagte, sie hitte
das gleiche bei den Franziskanern gehort. Perrissona begann an
thren Fingern nachzurechnen und sagte schlieB3lich: «Es wird
keine Vigil sein, weil ich keine in der Bibel finde.» Darauf folgte
betretenes Schweigen’, was jedoch nicht hinderte, daf3 es im
Sommer 1429 noch einmal zu einem diesbeziglichen Gesprich
kam.

Dabei sal3 Isabella, Frau des Willi Fyere, an der gleichen
offentlichen Stralle neben Perrissona Bindoz und bemerkte zu
ihr: « Gliicklich der Mensch, der Gutes tut und sich von Siinden
fernhilt, denn, wie heute ein guter Prediger, nimlich Bruder
Wilhelm von Vufflens, in seiner Predigt sagte, mul3 der Mensch
fiir jede begangene Siinde sieben Jahre im Fegfeuer schmoren.»
Darauf stellte Perrissona ihr die gleiche Frage wie schon der
Katharina Jotaz: «Glaubt Thr, dal} es ein Fegfeuer gebe ?» «Sicher
glaube ich das», antwortete Isabella Fyere. «Glaubt es nichty,
erwiderte Perrissona, «denn Gott hat nur drei Behausungen

5StAFreiburg, G. S. 26, Nr. 21 (30. 3. 1430).
6 Ib., Nr. 40 (5. 5. 1430).

71Ib., Nr. 42 (5. 5. 1430), unter Beizug von Nr. 41 (5. 5. 1430). S. auch Nr. 43
(5. 5. 1430).



geschaffen, namlich das Paradies, diese Welt und die Holle, es
gibt kein Fegfeuer auller in dieser Welt. Glaubt Thr, dal3 die
armen Leute, welche in dieser Welt nur Heimsuchungen und
Mihen haben, in einer anderen Welt ein anderes Fegfeuer
haben? Glaubt das nicht!» Mit diesen eindriicklichen Worten
gelang es ihr fast, Isabella zu iiberzeugen, denn diese antwortete:
«Ich glaube Euch jetzt wohl», bereute es aber sogleich?.

Wir stellen fest, daf3 diese Leute — Jaquetus Perrotet und seine
Frau, Perrissona Bindoz, aber auch ihre Nachbarn — den ver-
schiedenen Predigern — Magister Bertrand Bourguignon, Hugo
Fryero(?), dem Vikar Rudolf Raissy, Bruder Wilhelm von
Vufflens — zwar aufmerksam zuhorten, aber nicht ohne Wider-
spruch hinnahmen, was diese predigten, sondern das Gehorte
miteinander verglichen und diskutierten. Als der Lesemeister der
Franziskaner, Bruder Balthasar, neu nach Freiburg kam und ein-
mal gegen die Waldenser in der Stadt predigte, kam nach der
Predigt die Begine Katharina aus dem Haus des Stadtpfarrers
Wilhelm Studer zu ihm und warnte thn mit folgenden Worten:
«Vater, Thr begebt Euch in grofe Gefahr, wenn Thr von dieser
Sache predigt, denn zu dieser Sekte gehdren auch einige von den
Vornehmen der Stadt. Und deshalb darf und durfte man hier die
Wahrheit nicht sagen, denn auch der Herr Pfarrer predigte viel
gegen diese, und es gab doch kein Mittel dagegen; und noch viel
weniger konnt Thr etwas erreichen.»

Nach der Art frommer Frauen scheint die Begine Katharina
auch weiterhin die Nihe des geistlichen Vaters gesucht und ihn,
den Neuankdmmling, mit den komplizierten Familienverhalt-
nissen im freiburgischen Stadtpfarrhaus vertraut gemacht zu
haben?. Thre Schwester Nesa, ebenfalls eine Begine, versah dort —
selbstverstandlich illegitimerweise — die Stelle der Pfarrfrau. An
diesem offensichtlich gliicklichen Konkubinatspaar mit fast er-
wachsener Tochter!? scheint niemand Anstol genommen zu
haben, auller natiirlich die Geistlichen, welche von Oktober 1416
bis Juni 1417 die Ditzese Lausanne visitierten. Diese machten
Studer tibrigens auch dafir verantwortlich, dal3 in der Pfarrkirche

8 1b., Nr. 41 (5. 5. 1430).
9 Ib., Nr. 3 (30. 3. 1430).
10 b, Nr. 5 (24. 3. 1429,/1430), Nr. 115 (20. 6. 1430).

10



die Frauen dem Altar zu nahe kimen und vielleicht sogar mini-
strierten!!. Hingegen stie man sich in der Stadt Freiburg sehr
wohl daran, dal3 die Geschwister des Pfarrers, insbesondere Han-
sonus Studer und Margareta Studer, Witwe des Perrodus Chur-
lens, in dringendem Verdacht standen, selber der Sekte der
Waldenser anzugehoren. In dieser Situation war dem Stadtpfarrer
Wilhelm Studer schlieBlich nichts anderes tbriggeblieben, als
1425 seine Stadt und seine Herde zu verlassen. Er hatte sich nach
Avignon begeben, angeblich um dort weiterzustudieren, ein Vor-
wand, den in der Stadt jedermann als solchen durchschaute 12. Im
Pfarrhaus wohnte jetzt der Vikar Rudolf Raissy 13, von dem wir
schon gehort haben.

Es stellt sich heraus, dal3 es vor allem die Schwester des Pfar-
rers selber gewesen war, Margareta Studer, welche Anstof3 an
dessen gegen die Waldenser gerichteten Predigten genommen
hatte 14, Dies ist nicht ganz unverstindlich, wenn man weif3, da3
beide zusammen von ihrer Mutter im waldensischen Glauben
erzogen worden waren !>, In Margaretas Augen mufite Wilhelm
als Verriter am gemeinsamen Glauben ihrer Kindheit erschei-
nen. Einmal hatte sie sich bei der Begine Nesa — also gewisser-
maQen ihrer Schwigerin — dariiber beklagt, da3 der Pfarrer tibel
daran tue, sooft und soviel gegen diese guten Leute zu predigen 1°.
Aber auch Margareta Studer selber mulite Klagen iber ihren
Bruder entgegennehmen, so von der Perroteta — die wir ja schon
kennen — , dal3 er sie nicht in Ruhe lasse, sondern ebenfalls vom
waldensischen Glauben abzubringen versuche. Das war auf dem
Friedhof von St. Niklaus, wo die frommen Frauen sich ebenso
zum frommen Gedankenaustausch trafen wie auf demjenigen
von Liebfrauen!”. Dagegen fanden religivse Gespriche unter

Y La visite des églises du diocése de Lausanne en 1416-1417, Lausanne 1921 (=
MDR, 2e sér., t. XI), S. 145,

12 StAFreiburg, G. S. 26, Nr. 4 (24. 3. 1429/1430), Nr. 7 (undat.), Nr. 16
(10. 8. 1429), Nr. 20 (24. 3. 1429,/1430), Nr. 31 (30. 3./2. 4. 1430), Nr. 114, 115
(20. 6. 1430).

I3RD 7, S. 197f. Nr. 505 (26. 10. 1425).

14 StAFreiburg, G. S. 26, Nr. 28 (30. 3. 1430).

151b., Nr. 88 (2. 4. 1430). Zum Waldensertum als Familientradition vgl.
Amedeo MoLNAR, Die Waldenser. Geschichte und europdisches Ausmal3 einer Ket-
zerbewegung, Gottingen 1980, S. 175, 177.

16 StAFreiburg, G. S. 26, Nr. 29 (30. 3. 1430).

71b., Nr. 31 (30. 3./2. 4. 1430).

11



Minnern — wenn tiberhaupt — in den Zunftstuben statt 8. Einmal
scheint es sogar zu einer offenen Auseinandersetzung zwischen
dem Pfarrer und seiner Schwester gekommen zu sein. Dabei hielt
sie thm entgegen: « Was glaube oder tue ich Schlechtes? Aber ihr,
was tut ihr? Thr betet Bilder aus Gold, Silber und Marmor an,
laquel chol3 Moyses deffendist.»!”

Aus diesem franzosischen Nebensatz in den lateinischen Pro-
zessakten schliefen wir, dall Margareta Studer franzosisch ge-
sprochen hat. Dann aber konnte es sich bei der Familie Studer um
eine zweisprachige Familie gehandelt haben, denn von ithrem
jingeren Bruder Jakob ist ein Ausspruch uberliefert, wie er «deut-
scher» nicht sein koénnte. Dieser soll namlich im Sommer 1428
bei einem Gesprich tber die Hussiten in der Zunftstube zu den
Pfistern(?) in der Au erklart haben: «Es ist nit, wenne ein
mensch stirbet, so vert die sele in dem himelreich oder aber in der
hell.» Dabei gehen die Deklinationstehler («in dem himelreich»
statt «in das himelreich» und «in der hell» statt «in die hell»)
sicher auf das Konto des protokollierenden franzosischsprachi-
gen Notars Bernard Chaucy, der diesen kompromittierenden Satz
zuhanden des franzosischsprechenden und lateinkundigen Ge-
richts in die lateinische Sprache iibersetzen muBte?. Es versteht
sich von selbst, dal3 Jakob Studer diesen Satz zwei Jahre spiter
nicht mehr gesagt haben wollte, oder dann nur als mif3billigendes
Zitat. Ebenso wies er jede Verbindung zur Sekte der Waldenser
weit von sich und stellte klar, dal3 seine Mutter gestorben sei, als
er als Sdugling bei einer Amme untergebracht war, und dal3 er
seine Mutter nie gekannt habe ?!. Soviel zum Jiingsten der Familie
Studer.

Lassen Sie mich noch ein billchen weiter Geschichten erzihlen
und glauben Sie mir, daf3 es nicht ohne Absicht geschieht. Einmal

18 Ib., Nr. 57, 58 (23. 6. 1430), Nr. 59 (27. 6. 1430), s. unten bei Anm. 20 und
21.

9 Wie Anm. 17. Die Bilderverehrung ist bei den hiretischen Stréomungen
von allem Anfang an kritisiert worden, s. Histoire de la France religieuse 1 (wie
Anm. 4), S. 518 (Jean-Claude ScumITT).

20 StAFreiburg, G. S. 26, Nr. 57 (23. 6. 1430), s. auch Nr. 58 (23. 6. 1430).
Vgl. auch Kathrin TreMmp-Urz, Welche Sprache spricht die fungfran Maria? Sprach-
grenzen und Sprachkenntnisse im bernischen [etzerbandel, in: SZG 38 (1988), S.
221-249, §. 239f.

21StAFreiburg, G. S. 26, Nr. 59 (27. 6. 1430).

12



ging die dicke Surrera — die man im Biirgerbuch der Stadt Frei-
burg vergeblich sucht — zur angesehenen Witwe Katharina
Buschilliona und fragte sie um Rat, ob sie einen ihrer S6hne ins
Franziskanerkloster stecken solle, da er zu einem Handwerk
untauglich sei. Da soll die Buschilliona zur Surrera gesagt haben:
«Was willst du tun? Im Franziskanerkloster sind so viele Esel, ja
alle; es wire besser, wenn er das Handwerk seines Vaters erler-
nen wirde. Denn ich habe von meinen Eltern und Grolleltern
sagen horen, dal3 soviele Seelen verdammt, wie Messen gelesen
wiirden.» Dartiber war die Surrera sehr erstaunt und sagte: «Ich
habe das Gegenteil geglaubt, nimlich dal3 soviele Seelen gerettet
wiirden.» Darauf soll die Buschilliona den Kopf abgewendet
haben, wie um zu sagen: «Das ist nichts.» Nichtsdestoweniger
versorgte die Surrera ihren Sohn im Franziskanerkloster22.

Als Katharina Buschilliona mit der Weisheit konfrontiert wur-
de, dal3 soviele Seelen verdammt, wie Messen gelesen wiirden,
die aus threm Munde stammen sollte, war sie sehr befremdet und
wunderte sich dariiber, wer so etwas iiber sie erfunden haben
konnte, aulBBer natiirlich — hier mul3 es ihr wie Schuppen von den
Augen gefallen sein — die Surrera, die dabei gelogen habe; es sei
ndmlich ferne von ihr, daB3 sie solche Worte je gesagt oder auch
nur gedacht hitte iiber ein so vortreffliches Sakrament wie die
Messe, mit dessen Hilfe sie durch die Barmherzigkeit Gottes
gerettet zu werden hoffe. Dann erzihlte sie ihre Version der
Geschichte, die von derjenigen der Surrera betrichtlich abwich.
Insbesondere scheint die Surrera, die haufig im Haus der Buschil-
liona verkehrte und hdufig an deren Tisch a3 und trank, eine
ganze Vorgeschichte einfach unterschlagen zu haben. Eines
Tages kam sie nimlich weinend zur Buschilliona und erzihlte ihr,
daf3 ihr Sohn, der im Franziskanerkloster war, gestorben sei. Die
Buschilliona versuchte sie damit zu trosten, dal3 dieser jetzt sicher
an einem guten Ort weile, da er jung und unschuldig gestorben
sel. Die Surrera antwortete, daf3 sie nicht trauern wiirde, wenn es
so wire. Aber sie fiirchte, dal3 er an den Schldgen eines strengen
Novizenmeisters gestorben sei. Die Buschilliona versuchte ihr
dies auszureden, hatte damit aber wenig Erfolg. Umso erstaunter
war sie, als die Surrera sie wahrscheinlich nicht einmal viel spater

22 Tb., Nr. 109 (20. 6. 1430).

13



um Rat fragte, ob sie einen anderen Sohn ins Franziskanerkloster
stecken sollte. Dieses Erstaunen versuchte sie auch gar nicht zu
verstecken, was ihr die Surrera wahrscheinlich tbel genommen
hat?23.

Aber auch noch gegen andere Verleumdungen muBte Katha-
rina Buschilliona sich zur Wehr setzen. In ithrem Haus waren
angeblich nichtliche Gerdusche zu horen, welche ihre Nachba-
rinnen — wieder einmal die lieben Nachbarinnen — auf Heinzli-
nus Buschillion zuriickfiihrten, einen Sohn der Buschilliona, der
vorzeitig und, wie man (oder vielmehr: frau) munkelte, ohne
letzte Olung im waldensischen Glauben gestorben sei24. Die
Nachbarinnen hatten der Buschilliona denn auch nahegelegt,
dal3 sie etwas Gutes fiir die Seele ithres Sohnes tue, und darauf
lediglich die Antwort bekommen, dal3 dieser an einem so guten
Ort sei, dal3 er keiner menschlichen Hilfe bediirfe; oder aber an
einem so schrecklichen Ort festgehalten werde, dal3 er von dort
nicht zuriickkehren konne 2.

Bei gleicher Gelegenheit begann man (frau) der Buschilliona
auch nachzureden, dal3 sie geweihten Kerzen und Palmzweigen
keinerlei Wirkung beimesse und nicht mehr Glauben in sie setze
als in ungeweihte Kerzen und Zweige. Dabei berief man sich auf
Anna, Frau des Peter Im Forst, welche vor etwa siebzehn Jahren
bei der Buschilliona Magd gewesen war. Diese, «eine Magd vom
alten Schlag»2%, wandte sich jedoch ganz entschieden gegen jed-
welche Verdichtigung ihrer ehemaligen Meisterin. Die Buschil-
liona habe nicht nur gerne eine geweihte Kerze und geweihte
Zweige beisich und ziinde bei drohendem Gewitter die Kerze an,
um das Wetter zu beschworen, sondern tue auch viel Gutes
sowohl fiir die Seelen der Verstorbenen als auch fiir die Armen.
Wenn die Glocken zum Ave Maria liuteten, bete sie das Ave
Maria. Als Anna in thre Dienste trat und das Glaubensbekenntnis
nicht kannte, brachte sie es ihr bei, ebenso wie sie allen ithren
Kindern, sobald sie sprechen konnten, das Vaterunser und das

23 b, Nr. 117 (22. 6. 1430).

24 Ib., Nr. 4 (24. 3. 1429/1430).

251b., Nr. 110, 111 (20. 6. 1430).

26 Aus dem Schweizerischen Volksleben (wie Anm. 39), S. 308.

14



Ave Maria lehrte?’. Ganz idhnliche Erfahrungen hatte eine
andere Magd, Isabella, gemacht, welche die Buschilliona erst vor
drei Wochen verlassen hatte, wahrscheinlich um sich mit Hein-
rich Cosandeir zu verheiraten. Sie hatte es allerdings nicht fer-
tiggebracht, sich das Vaterunser, das Ave Maria und das Glau-
bensbekenntnis auf deutsch einzuprigen, aber am guten Willen
der Buschilliona hatte es dabei nicht gefehlt. AuBerdem wollte
Isabella in den fiinf Jahren, in welchen sie der Buschilliona
diente, in deren Haus nie irgendwelche verdichtigen Gerdusche
gehort haben?8. Selbst Anguilla Brechiller, eine Frau von dhnlich
zweifelhaften Qualititen wie die dicke Surrera, die mit ihrer
Klatschsucht als Kronzeugin viel Unheil angerichtet hat2?,
wulBte von der Buschilliona nur Gutes zu berichten30, Auch die
Begine Nesa wollte plotzlich nichts — oder fast nichts — mehr
gesagt haben?l.

Endgiiltigen Aufschluf3 tber die nichtlichen Gerdusche im
Haus der Buschilliona brachte wiederum das Verhor der Haus-
herrin selbst. Kurze Zeit nach dem Tod ihres Sohnes habe der
Prediger des Augustinereremitenkonvents, Bruder Johannes, sie
— freilich ohne sie mit Namen zu nennen — in einer Predigt
getadelt, dal3 sie nicht ihre Schuldigkeit fiir die Seele ihres Sohnes
tue und da} man deshalb in threm Haus manchmal ein grof3es
Getose hore. Die Buschilliona sei daraufthin mit ihrem Beichtva-
ter, ebenfalls einem Augustiner, einem Freund oder Verwand-
ten, Jakob Reiff, und einem ihrer Sohne zu dem Prediger der
Augustiner gegangen und habe ihn zur Rede gestellt32. Es waren
also die Geistlichen — Magister Bertrand Bourguignon, der
Kaplan Johannes Greyerz und der Augustinerpater Johannes —
welche zum Vorteil ihres Standes den Glauben oder vielmehr
Aberglauben verbreiteten und nihrten, dal3 die Seelen der Ver-
storbenen zuriickkehrten, wenn man nicht die notwendigen
Messen fiir sie lesen lasse! Es bedurfte einer gescheiten Frau wie

27 StAFreiburg, G. S. 26, Nr. 112 (20. 6. 1430), unter Beizug von Nr. 116
(21. 6. 1430).

28 Tb., Nr. 116 (21. 6. 1430).

29 Vgl. nur ib., Nr. 67 (23. 3. 1429,/1430).

1b., Nr. 113 (20. 6. 1430).

3UTb., Nr. 114 (20. 6. 1430), s. auch Nr. 115 (20. 6. 1430).

321b., Nr. 117 (22. 6. 1430).

15



der Katharina Buschilliona, die ithres Glaubens sicher und aul3er-
dem mutig war, um diesen Dingen auf den Grund zu gehen. Dal
sie selber nicht frei war von Aberglauben, zeigt ihr Umgang mit
geweihten Kerzen, doch wird ausgerechnet dieser als Beweis fur
ihre Rechtgldubigkeit angefiihrt, war damals also durchaus noch
Bestandteil der Orthodoxie. Um einen solchen moralisch starken
Mittelpunkt geschart, wagten auch die anderen Frauen — auch
solche, die vorher getratscht und denunziert hatten — der Inqui-

sition zu trotzen, was in deren Geschichte selten genug vor-
kam 33,

* % %

Woher wir das alles wissenr Mit «alles» meinen wir die Infor-

mationen, welche wir hier erhalten haben

— uber Prediger und Predigten sowie ihren Einflul3 auf die
Zuhorer

— uber die Wirkung, welche selbst so banale Dinge wie die Mit-
tetlungen betreffend Feiertage im Rahmen des sonntiglichen
Gottesdienstes auf die Leute haben konnten

— tber die teilweise aberglaubisch anmutende Art und Weise,
wie man mit Feiertagen, mit den wichtigsten Gebeten, mit
geweihten Kerzen und Palmzweigen und nicht zuletzt mit
nichtlichen Geriuschen umging, und zwar nicht in theologi-
schen Handbiichern, sondern in der Praxis

— tber Kritik an Kirche und Kloster, nicht aus dem Mund von
Reformatoren, sondern aus demjenigen von einfachen, wenn
auch nicht ungebildeten Frauen hundert Jahre friiher.

Jeder, der mit dem Mittelalter auch nur einigermallen vertraut

ist, weil3, dal3 solches nicht in den fir diese Epoche gebriuch-

lichsten Quellen, den Urkunden und Chroniken, steht. Dagegen

ist es in einer Quellengattung zu finden, die man erst in den

letzten Jahren richtig zu schiatzen gelernt hat: den Akten von

Prozessen, insbesondere von Prozessen, welche durch die Inqui-

sition gefithrt worden sind. Wenn man sie nicht frither entdeckt

33 Vgl. etwa Pierre-Han CHOFFAT, La sorcellerie comme exutoire. Tensions et
conflits locauxc: Dommartin 1524-1528, Lausanne 1989 (= Cahiers lausannois
d’histoire médiévale 1), S. 109-141 (Francoise Gilliéron).

16



Abb. 1:
Der hl. Antonius von Padua predigt im Freien (?)
vor einem fast ausschlieB3lich weiblichen Publikum
tiber den Tod eines Wucherers, dessen Seele (in der
oberen Bildhilfte) von zwei Teufeln entfuhrt wird.
Altartafel (linker Fliigel) aus der Franziskanerkir-
che Freiburg, gemalt 1506 von Hans Fries. — Pho-
to: Inventar der Kunstdenkmiiler, Freiburg.



Abb. 2:

Erlésung armer Seelen aus dem Fegfeuer aufgrund von Werken der Barmher-
zigkeit. Altartafel (rechter Fliugel) von einem Altar der Freiburger Heilig-
Geist-Bruderschaft (?) aus der Pfarrkirche St. Niklaus (sog. Bugnon-Altar),
gemalt von Hans Fries um 1507. Heute im Museum fiir Kunst und Geschichte,
Freiburg. (Eigentum der Gottfried Keller-Stiftung.) — Photo: Museum fiir
Kunst und Geschichte, Freiburg.



hat, so weil man sich frither nicht dafiir interessiert hat, was sie zu
bieten haben, nimlich Einblicke in die Gedankenwelt von Men-
schen, die in den herkommlichen geistesgeschichtlichen Quellen
nicht zu Wort kommen, weil sie selber nicht geschrieben haben.
In den Prozessakten meint man sie sprechen zu horen, und mit
ihren Aussagen kann man Ahnliches anfangen, wie die Zeitge-
schichte es mit der Methode der «oral history» tut. Dabei sind
freilich gewichtige Abstriche zu machen, weil die Aussagen
durch die Fragen in eine bestimmte Richtung gelenkt und durch
die schriftliche Fixierung — hiufig in einer anderen als der
gesprochenen Sprache — entstellt sind**, doch soll uns dies vor-
laufig nicht kimmern. Hinter diesem neuen Interesse am Den-
ken und Fihlen einer breiteren Schicht steht letztlich ein Wandel
in der Auffassung von den Kriften, welche die Welt bewegen
und die Geschichte machen. In den sechziger und noch in den
siebziger Jahren dieses Jahrhunderts hat man vor dem Hinter-
grund der Hochkonjunktur und unter dem Einflul} einer marxi-
stisch gepriagten Geschichtstheorie diese Krifte vor allem im
wirtschaftlich-sozialen Bereich gesehen, heute sieht man sie ver-
mehrt auch wieder im geistigen Bereich, allerdings nicht auf der
einsamen Hohe der grollen Denker, sondern eher bei dem, was
weiter «unten» ankommt und aufgenommen (rezipiert) wird.
Diese neue Art von Geschichtsbetrachtung nennt sich denn auch
nicht mehr Geistesgeschichte, sondern Mentalititsgeschichte>>.
Im Jahr 1975 ist ein Buch erschienen, das vor allem in Frank-
reich, aber auch in der Westschweiz, grofles Aufsehen erregt hat
und auch an den Bahnhofskiosken zu kaufen war. Es handelt sich
um ein Buch aus der Feder (heute wiirde man sagen: aus dem

34 Vgl. dazu nur den klassischen Aufsatz von Herbert GRUNDMANN, Ketzer-
verbire des Spdtmittelalters als quellenkritisches Problem, in: ders., Ausgewihlte
Aufsitze, Teil 1: Religiose Bewegungen, Stuttgart 1976 (= Schriften der Monu-
menta Germaniae Historica, Bd. 25,1), S. 364-416 (Erstdruck 1965).

> Zur Mentalititsgeschichte s. Georges DuBy, Histoire des mentalites, in:
L’histoire et ses méthodes, sous la direction de Charles SaMaran, Paris 1961 (=
E_ncyclopédic: de la Pléiade 11),S. 937-966; Jacques LE GOFF, Les mentalités: une
bistoire ambigue, in: Faire de 'histoire 3: Nouveaux objets, sous la direction de
Jacques Le Gorr et Pierre Nora, Paris 1974 (= Bibliothéque des Histoires), S.
76-94. Vgl. auch Mentalititen im Mittelalter. Methodische und inbaltliche Probleme,

hg. von Frantisek Graus, Sigmaringen 1987 (= Vortrage und Forschungen, Bd.
XXXV). ' '

17



Computer) von Emmanuel Le Roy Ladurie mit dem Titel « Mon-
taillou, village occitan, de 1294 a 1324»3¢, Darin beutet der
franzosische Historiker, eigentlich Spezialist fiir die frithe Neu-
zeit, ebenso griindlich wie manchmal unbarmherzig die Akten
der Ketzerprozesse aus, welche in den Jahren 1318-1325 gegen
die Katharer des stidfranzosischen Pyreniendorfes Montaillou
gefiihrt worden sind?’. Hier kann man praktisch alles iiber das
Alltagsleben der Katharer von Montaillou nachlesen, von Anga-
ben iiber die Hiaufigkeit, mit welcher man Leib- und Bettwische
wechselte (selten), zu solchen iiber die Haufigkeit, mit welcher

3 Emmanuel LE Roy LADURIE, Montaillon, village occitan, de 1294 a 1324,
Paris 1975 (= Bibliothéque des HISEOIrCS) Englische Ubersetzung: E. L. R. L.,
Montaillou: Cathars and Catholics in a French Village, 1294-1325, translated by
Barbara Bray, The Scolar Press 1978. Amerikanische Ubersetzung: E. L. R. L.,
Montaillon: The Promised Land of Error, New York 1978. Deutsche Ubersetzung
E. L. R. L., Montaillou: ein Dorf vor dem Inquisitor, 1294-1324, Frankfurt/M.-
Berlin-Wien 1980; deutsche Taschenbuchausgabe: E. L. R. L., Montaillou: ein
Dorf vor dem Inquisitor, 1294 bis 1324. Aus dem Franzosischen tbersetzt und
bearb. von Peter HanLBrOCK, Frankfurt/M.-Berlin-Wien 1983 (= Ullstein
Sachbuch 34114). — Rezensionen (in chronologischer Reihenfolge, nicht voll-
stindig): Revue d’histoire économique et sociale 53 (1975), S. 559-563 (Jean-
Marie CoNSTANT, Un village désormais célébre: Montaillon); La Maison-Dieu 125
(1976), S. 127-133 (Pierre-Marie Gy, Montaillon et la pastorale sacramentelle);
Bibliotheque de I’Ecole des chartes 135 (1977), S. 196-200 (Robert Fossier);
Cahier d’histoire 22 (1977), S. 322-324 (Georges DuranD); The English Histo-
rical Review 92 (1977), S. 371-373 (P. S. LEwis); Revue d’histoire de I'Eglise de
France 63 (1977), S. 79-86, insbes. S. 85-86 (Jacques Pauv, La religion populaire
au moyen dge. A propos d’ouvrages récents); Historische Zeitschrift 229 (1979), S.
154-156 (Norbert OHLER); History 64 (1979), S. 85f. (Colin MoRrris); Journal of
the History of Ideas 40 (1979), S. 481-488 (Eugen WEBER, Cultures apart); Social
History 4 (1979), S. 517-520 (David HEerLiny, ablehnend); The Catholic
Historical Review 66 (1980), S. 678-680 (Jeffrey B. RusseLL); Jahrbuch fir
Wirtschaftsgeschichte 4 (1981), S. 129-141 (Jurgen Kuczy~Nski, Altag in einem
[franzisischen Dorf zu Beginn des 14. Jahrhunderts); Reformatio 34 (1985), Heft 3, S.
166-170 (Peter HERSCHE, A/tag im Mittelalter). Vgl. auch Leonard E. BoyLE,
Montaillou revisted : Mentalité and Methodology, in: Pathways to Medieval Peasants,
ed. by J. A. RaFtis, Toronto 1981 (= Papers in Mediaeval Studies 3), S. 119-140
(vernichtend), und Frantiek Graus, Mentalitit - Versuch einer Begriffsbestimmiung
und Methoden der Untersuchung, in: Mentalititen im Mittelalter (wie Anm. 35), S.
9-49, S. 29 Anm. 94.

37 Le registre d’inquisition de Jacques Fournier, évéque de Pamiers (1318-1325),
Tomes 1-3 (Manuscrit Vat. Latin no 4030 de la Bibliothéque Vaticane), publ.
par Jean Duvernoy, Toulouse 1965 (= Bibliotheque méridionale, 2e sér., t.
XLI/1-3).

18



man die Frauen wechselte ¥, Verglichen mit dem Liebesleben
des Pfarrers von Montaillou mutet dasjenige des Pfarrers von
Freiburg wie eine biirgerliche Idylle an.

Ich mul3 gestehen, dal3 mir so etwas wie Montaillou vor-
schwebte, als ich mich vor ein paar Jahren im Zusammenhang
mit einer Arbeit tiber die Beginen in Freiburg mit den Akten des
Freiburger Ketzerprozesses von 1430 zu beschiftigen begann.
Dabei kommt das Verdienst, die Akten entdeckt zu haben, leider
nicht mir zu, sondern Gottlieb Friedrich Ochsenbein, Pfarrer der
reformierten Gemeinde von Freiburg von 1854-1877, der sie
1881 unter dem etwas irrefithrenden Titel « Aus dem Schweize-
rischen Volksleben des XV. Jahrhunderts» in deutscher Uberset-
zung verdffentlicht hat3%. Wie er selber in einer Vorbemerkung
schreibt, hatte Ochsenbein bei seinen Arbeiten im freiburgischen
Staatsarchiv einmal in zufilliger Weise in der Rubrik «Geistliche
Sachen» unter Nummer 26 den Titel angetroffen: «Inquisition
gegen etliche aus Bohmen und Deutschland hergekommene
Waldenser, welche Gemeinschaft der Giiter und die platonische
Republik verkiindigten.» Er lief sich das Dokument geben, fand
jedoch nichts von Giitergemeinschaft und platonischer Republik,
wohl aber einen vollstindigen Inquisitionsprozel3 gegen die Frei-
burger Waldensergemeinde aus dem Jahr 1430, dessen histori-
schen Wert er rasch erkannte4’. Diese Waldensergemeinde inter-
essierte ithn gewissermallen als Vorldufer der evangelischen
Gemeinde in Freiburg, der er damals vorstand, aber er hatte die

BLE Roy LADURIE, Montaillon: ein Dorf vor dem Inquisitor (deutsche Taschen-
buchausgabe, wie Anm. 36), S. 171, 173. Gerade an solchen und dhnlichen
Stellen hat David HErLiuy (in: Social History 4, 1979, S. 518, 519, vgl. die in
Anm. 36 aufgefiihrten Rezensionen zu Le Roy Laduries Buch) heftigen Ansto3
genommen und nachgewiesen, daf} sie auf ungenauer und verstindnisloser
Lektire beruhen.

9 Aus dem Schweizerischen Volksleben des XV, Jahrbunderts. Der Inguisitionspro-
zeS wider die Waldenser zu Freiburgi. U. im Jabre 1430, nach den Akten dargestellt
von Gottl. Friedr. OcHseNBEIN, Bern 1881. Zu Ochsenbein s. HBLS 5, S. 239f.
Aber auch der Chorherr Charles Aloyse Fontaine (1754—1834) hat die Akten des
Waldenserprozesses von 1430 gekannt und in seine Collection diplomatique
abgeschrieben, s. Aus dem Schweizerischen Volksleben (wie oben), S. X f., und
HBLS 3, S. 190f. |

O Aus dem Schweizerischen Volksleben (wie Anm. 39), S. VII. Eine Erkliarung,

\lvgefes zur «platonischen Republik» im Archivinventar gekommen ist, ib., S.
If.

19



Grolle, seine Arbeit nicht schon 1870, als sie fertig war, zu
publizieren, um nicht in das damals «hochlodernde Feuer des
Kulturkampfes Ol zu gieBen». Dazu schreibt er in seiner Vorbe-
merkung: «Solche Partien der Geschichte wollen ruhig betrach-
tet sein; auch lebt man nicht 23 Jahre unter Katholiken, ohne das
Gute zu erkennen, das ihre Kirche birgt, und tiber ithre Art von
Christenthum anders zu denken, als der konfessionelle Hader-
geist beliebt.»*! Stattdessen scheint er sich in jenen Jahren mit
den unverfinglicheren Quellen zur Schlacht von Murten, die sich
damals zum vierhundertsten Mal jihrte, beschiftigt zu ha-
ben*2.

Mir ist es mit Montaillou im Grund ganz dhnlich ergangen wie
Ochsenbein mit der platonischen Republik. Ich habe Alltagsle-
ben im Sinn von Emmanuel Le Roy Ladurie gesucht und viele
Gespriche tber religiose Themen, insbesondere tiber das Feg-
feuer, gefunden. Davon habe ich die schonsten im ersten Teil
meines Vortrages vorgefiihrt. Dabei sind mir immer mehr Zwei-
fel gekommen, ob solche Gespriche im normalen Alltag einer
spatmittelalterlichen Stadt tatsichlich und vor allem in solcher
Hautung gefiilhrt worden sind. Es ist mir aufgefallen, dal3 die
meisten nicht sehr weit zurickliegen, sondern ins Jahr 1429 zu
datieren sind, als die Inquisition schon einmal in der Stadt wirkte.
So weilte der Dominikaner Wilhelm von Vufflens, der den Frei-
burgern predigte, dal3 sie fiir jede Siinde sieben Jahre im Fegfeuer
verbringen miiiten’, nicht einfach zu deren Erbauung in der
Stadt, sondern als Vertreter des Bischofs von Lausanne im Inqui-
sitionsgericht, und beniitzte seine Freizeit offenbar dazu, der
Stadtbevolkerung die Holle oder vielmehr das Fegteuer heil3 zu
machen. Magister Bertrand Bourguignon hat im ersten Halbjahr
1430, also wahrend des laufenden Waldenserprozesses, innerhalb
von acht Wochen nicht weniger als 46 Predigten gehalten, also
praktisch jeden Tag eine*. Welchen Eindruck solche Predigt-

 1b., X.

42 Die Urkunden der Belagerung und Schlacht von Murten, im Auftrage des Fest-
comites auf die vierte Sikularfeier am 22. Juni 1876 gesammelt von Gottlieb
Friedrich OcHseNBEIN, Freiburg 1876.

43 StAFreiburg, G. S. 26, Nr. 41 (5. 5. 1430), s. oben bei Anm. 8.

4 StAFreiburg, Seckelmeisterrechnung Nr. 55 (1430/1), p. 99. Zur Funktion
der Predigt bei den Hexenprozessen s. CHOFFAT (wie Anm. 33), S. 33f.

20



serien auf die Leute machten, zeigt die Tatsache, dal3 Perrissona
Bindoz sich nicht zu erinnern vermag, wann sie von ithrer Mutter
in die Sekte der Waldenser eingefithrt wurde, wohl aber weil,
dal} es kurz vor dem Zeitpunkt geschah, als Vinzenz Ferrer — sie
nennt ihn Bruder Vinzenz — in Freiburg predigte>. Der auBer-
ordentlichen Haufigkeit, mit welcher uber Predigten diskutiert
wurde, entsprach also eine aul3erordentliche Haufigkeit, mit wel-
cher — nicht ohne Zweck — solche gehalten wurden (Abb. 1).
Ich hatte die Absicht, hier die — archiologisch gesprochen —
ilteste Schicht der Akten des Freiburger Ketzerprozesses von
1430 freizulegen, und es hat sich herausgestellt, dal3 diese nicht
sehr tief liegt. Ich glaube ndamlich nicht mehr, dal} Katharina
Jotaz so unschuldig war, wie sie tat, als sie Perrissona Bindoz zu
einem Gespriach tuber das Fegfeuer herausforderte. Es ist nie
Perrissona Bindoz, welche die Diskussionen iiber die religisen
Gegenstinde beginnt, wohl aber geht sie dummerweise recht
eifrig aut sie ein, wahrscheinlich aus einem gewissen Bekenntnis-
und Missionsdrang#®. Das religiose Klima in der Stadt Freiburg
war offensichtlich durch die Inquisition michtig angeheizt, so
dal3 es laufend zu solchen Fangfragen und Fanggesprichen kam.

BStAFreiburg, G. S. 26, Nr. 48 (7. 5. 1430). Ein Parallelfall bei Kathrin
TrREMP-Urz, Geddchinis und Stand. Die Zengenaussagen im Prozefs um die Kirche von
Hilterfingen (um 1312), in: SZG 36 (1986), S. 157-203, S. 187. Zu Vinzenz
Ferrer s. Lexikon des Mittelalters 4, Sp. 395-397, zu seinem Aufenthalt in Frei-
burg im Mirz 1404 s. Nicolas RAEDLE, Prédication de S. Vincent Ferrer a Fribourg,
en mars 1404, in: Revue de la Suisse catholique 5 (1873), S. 653-661. Vinzenz
Ferrer stellt selber einen Zusammenhang zwischen Ausbreitung von Hiresien
und fehlender Predigt her, wenn er in einem Brief vom 17. 12. 1403 an seinen
Ordensgeneral beklagt, dal} die Waldenser und Katharer(?) in den Alpentilern
seit dreiBig Jahren keine Predigt gehort hitten, aufler eben zweimal im Jahr von
den Waldenseraposteln, und dafiir die Kirchenhierarchie verantwortlich
macht: «Causam reperi in eis precipuam heresium et errorum, absentiam pre-
dicationum. Nam ut veraciter percepi ab incolis illis, triginta annis erant elapsi
quod nullus eis predicaverat, nisi Waldenses heretici, qui ad eos ideo consu-
etudinarie veniebant de Apulea bis in anno. Ex quo considera, Reverende
Magister, quanta sit culpa Prelatorum Ecclesie et aliorum, qui ex officio scu sua
professione habent talibus predicare, et potius volunt in magnis civitatibus et
villis conquiescere in pulchris cameris, cum suis oblectamentis.» (Henry FaGes,
Notes et documents de I'bistoire de Saint Vincent Ferrier, Lowen-Paris 1905, S.
109-111, 110).

0 Val. oben bei Anm. 5, 7, 8.

21



Nicht dal3 Gespriche iber religiose Themen nicht auch ihren
Reiz hitten. Dieser ist umso grofler, als man heute viel weniger
freimiitig tiber Religion spricht als etwa tber Sexualitit. In einer
Zeit, wo man die Gretchenfrage — in krassem Unterschied zu
Fragen Gber Empfingnisverhiitung usw. — gar nicht mehr stellen
darf, wo der religiose Bereich seltsamerweise zur Intimsphire
geworden ist, haben Gespriche iiber die letzten Dinge eine
merkwirdige Anziehungskraft bekommen, auch wenn oder ge-
rade weil sie im fernen Mittelalter gefithrt worden sind. Wir
zweifeln blof3 daran, daf3 dies damals der Normalzustand gewesen
sel, dal3 diese Gespriache auch stattgefunden hitten, wenn die
Inquisition nicht in der Stadt gewesen wire und wenn man in
Freiburg nicht gewul3t hitte, dal3 es mitten in der Stadtgemeinde
Leute gab, die abweichende religiose Auftassungen hegten. Dies
aber wulite man seit drei3ig Jahren, seit dem ersten Prozel3 gegen
die Waldenser, der 1399 stattgefunden hatte*’, und mindestens
ebenso lang muBten diese ihre religivsen Uberzeugungen ver-
stecken, weil sie spitestens seit 1399 als hiretisch abgestempelt
waren. Das weckte und stachelte die Neugierde an, und schuf
sowohl neue Freundschaften wie auch neue Feindschaften.
Nachbarn riickten naher zusammen, weil sie sich auch im Glau-
ben einig wullten, oder begannen sich zu mifitrauen, weil im
anderen Fall am ehesten die Nachbarn zu Denunzianten wurden.
Man wuBte nicht, wer ein Waldenser war, man wullte es angeb-
lich nicht einmal vom eigenen Mann oder von der eigenen
Schwester#®, und versuchte deshalb selber ein billchen Inquisi-
tion zu spielen. Das Spiel war umso spannender, als Geriichte
kursierten, dal3 auch von den Vornehmen der Stadt (maiores
ville) einige zur Sekte der Waldenser gehoren sollten4?. Nicht
zuletzt wurden die Leute — wiederum in der Predigt — unter
massivem moralischem Druck zur Denunziation aufgefor-
dert>0,

4TRD 5, S. 144-178.

48 StAFreiburg, G. S. 26, Nr. 39 (4. 4. 1430), Nr. 78 (23. 4. 1430).

491b., Nr. 3 (30. 3. 1430), s. oben bei Anm. 9; Nr. 25 (27. 3. 1430), Nr. 28, 36
(30. 3. 1430), Nr. 37, 38 (31. 3. 1430).

0 Tb., Nr. 16 (10. 8. 1429), Nr. 119, 122 (22. 6. 1430), Nr. 124 (26. 6. 1430),
Nr. 126 (30. 6. 1430).

22



Wir stellen fest, dal3 das, was uns auf den ersten Blick als Alltag
erschien, als Stadtfreiburger Alltag in der ersten Hilfte des
15. Jahrhunderts, sehr viel stirker bereits von der Inquisition auf
allen Ebenen durchdrungen war, als wir anfangs dachten. Das
war Ubrigens bei den religiosen Gesprichen, die hundert Jahre
frither in Montaillou gefithrt wurden, nicht anders!. Hier war
die Inquisition in den Jahren 1318-1325 zu einem Dauerzustand
geworden, weil sie vom Ortsbischof Jacques Fournier, dem spi-
teren Papst Benedikt XII., personlich geleitet wurde und nicht
einem fremden Dominikanerpater utberlassen war. «Vom
15. Juni 1318 bis zum 9. Oktober 1325 sal3 das Gericht an 370
Tagen. An diesen 370 Tagen fanden 578 Vernehmungen statt»,
davon 418 von Angeklagten und 160 von Zeugen. Von den
insgesamt 114 Angeklagten stammten 25 — mit teilweise sehr
umfangreichen Aussagen — aus dem Dorf Montaillou®2, Kein
Wunder also, wenn wir tiber das Alltagsleben in diesem Dorf sehr
viel mehr erfahren als uiber Freiburg, wo ein temporires Inqui-
sitionsgericht in der ersten Hilfte des Jahres 1430 an 33 Tagen
«nur» rund 90 Verhore anstellte®3. In Montaillou waren die
Ketzer in der Mehrheit, in Freiburg in der Minderheit. Dazu
kommt, dafl Le Roy Ladurie als Nichtmediaevist mit den Pro-
zeBBakten von Montaillou sehr viel weniger sorgfiltig umgegan-
gen ist, als es meiner Ansicht nach das Metier — besonders seit den
grundlegenden quellenkritischen Eroérterungen von Herbert
Grundmann iiber die Problematik von Ketzerverhéren 4 — erfor-
dern wiirde.

Der Unterschied zwischen Montaillou und Freiburg besteht
indessen nicht nur im Umfang der ProzeBakten. Wesentlich ist
weiter, daf3 im stidtischen Freiburg wihrend der relativ kurzen
Zeit, in welcher das Inquisitionsgericht hier tagte, die Leute
stindig mit Predigten berieselt wurden, und zwar von den
gleichen Predigern, die ihnen anderntags im Gericht als Inqui-
sitoren gegeniibersaBen. Diese zusitzliche EinfluBnahme fehlt
im lindlichen Montaillou véllig und ist wahrscheinlich der

1 LE RoY LADURIE, Montaillon: ein Dorf vor dem Inquisitor (deutsche Taschen-
buchausgabe, wie Anm. 36), S. 331-352: Religion im tiglichen Leben.

52 Th, 8. 27, 28.

53 StAFreiburg, G. S. 26.

> Wie Anm. 34.

23



Grund fiir die in Freiburg allesbeherrschende religiose Thematik.
Das bedeutet aber auch, daf3 man nicht klar unterscheiden kann,
was geistiges Eigentum der Inquisition und was dasjenige der
Zeugen und Angeklagten war. Solche Uberlegungen mindern
indessen den Wert dieser Proze Bakten als Quellen zur Frommig-
keitsgeschichte des Mittelalters nicht, nicht derjenigen von Frei-
burg und nicht derjenigen von Montaillou. Selbst wenn die Dis-
kussionen auch ohne Inquisition stattgefunden hitten, so waren
sie uns doch ohne Inquisition nicht tberliefert worden.

Dabei erfahren wir im Fall von Freiburg sehr viel iber die
Frommigkeit der Waldenser und nicht weniges iiber diejenige der
orthodoxen Katholiken. Die beiden Gruppen scheinen uns aus
heutiger Sicht gar nicht so unterschiedlich zu denken, wie sie
selber meinten und wie vor allem die Inquisition sie glauben
machte. Wenn Greda Nikommen und Perrissona Bindoz sich
mit den Waldensern einlief3en, so taten sie dies nur, um ihre Seele
zu retten”>. Umgekehrt lehrten die Waldenserapostel, dal man
«Gott dienen und seine Gebote befolgen solle» ¢, was ja nicht
gerade revolutionar klingt. Kein Wunder, dal3 es den Frauen als
«gut und wahr» erschien und dal3 sie zum Schlul3 kamen, daB3 die
Apostel «in gutem Glauben gesichert» seien®’. Vielleicht war es
dieser Mangel an revolutionirer Originalitit, welche neben der
Inquisition bewirkte, daf} die Angehorigen der dritten Genera-
tion nichts mehr von den Waldensern wissen wollten. Thnen war

> StAFreiburg, G. S. 26, Nr. 50 (7.5.1430), Nr. 87 (29. 3. 1430). Die
Gemeinsamkeiten betont auch, am Beispiel der Waldenser (Winkeler) von
Stral3burg, Francis Raee, Les groupes informels a la fin du Moyen-Age: types rbénans,
in: Les groupes informels dans I’église. Deuxiéme colloque du Cerdic, Stras-
bourg, 13-15 mai 1971, publ. par René METZ et Jean ScHLICK, Strasbourg 1971
(= Hommes et Eglise 2), S. 180-193, S. 183f.

50 StAFreiburg, G. S. 26, Nr. 23 (2. 4. 1430), Nr. 30 (30. 3. 1430).

>7Ib., Nr. 18 (28. 3. 1430). Dazu bemerkt der Chorherr Fontaine in seiner
Abschrift des Freiburger Waldenserprozesses von 1430 (Collection diplomati-
que, KUBF, L 433, Bd. 10, S. 401): «C’étoit donc réellement par motif de plus
grande perfection que ces simplards entroient dans la secte des Vaudois». Siehe
auch Peter SEGL, Die religiise Frauenbewegung in Siidfrankreich im 12. und 13. Jabhr-
hundert zwischen Hiresie und Orthodoxie, in: Religiose Frauenbewegung und
mystische Frommigkeit im Mittelalter, hg. von Peter DINZELBACHER und Die-
ter R. BAver, Kéln-Wien 1988, S. 99-116, S. 115f.

24



namlich als Kindern von den Aposteln nichts Aufregenderes
cingeschirft worden als: sie sollten ihren Eltern gehorchen8.

Ebenso wie die orthodoxen Glaubigen schitzten auch die
waldensischen eine gute Predigt, nur suchten sie diese eben nicht
nur auf der orthodoxen Seite (hier aber auch!), sondern auch bei
den waldensischen Wanderaposteln. Diesen sagte man nach, dal3
es bei ihnen «bon sermon et mult plesant» gebe . Die Otzschina,
eine weitere fromme Frau, machte sich dadurch verdichtig, dal3
sie behauptete, dal} «jene Prediger so gut seien wie die ande-
ren»®Y. Aber auch auBerhalb(?) der Predigt gingen sowohl
waldensische wie auch orthodoxe Frauen gern viel in die Kirchen
und entwickelten denn auch nach dem Motto: Wer ist die
frommste im ganzen Land? ein unschones Konkurrenzverhalten,
das den Inquisitoren sehr zustatten kam®l. Dies ist die Kehrseite
des solidarischen Einstehens fiir Katharina Buschilliona, welche
ich gerne unterschlagen hitte.

Geradezu zum Verhidngnis scheint manchen dieser frommen
Frauen ihr Sucht zu beichten geworden zu sein, denn bei den
Waldenseraposteln gab es zusitzliche Gelegenheiten. Die
waldensischen Beichtviter scheinen selber empfohlen zu haben,
vor dem Empfang des Sakraments nicht nur einmal, sondern
zweimal zu beichten, und zwar dem zustindigen Pfarrerf2. Mar-
gareta Studer hielt sich zwei Beichtviter, einen orthodoxen und
einen waldensischen, und erzihlte dem waldensischen, was der
andere ihr an BuBleistungen auferlegt hatte; dieser lie3 es dabei
bewenden und trug ihr lediglich anstelle der Ave Maria die
gleiche Zahl von Vaterunser auf®. Thre «Schwigerin», die

8 StAFreiburg, G. S. 26, Nr. 49, 128, 129 (28. 6. 1430). Bestitigung bei
MoLNAR (wie Anm. 15), S. 224.

°? StAFreiburg, G. S. 26, Nr. 16 (10. 8. 1429).

00Tb., Nr. 119 (22. 6. 1430), s. auch Nr. 120 (22. 6. 1430), Nr. 121, 125
(28. 6. 1430).

1 Ib., Nr. 21 (30. 3. 1430), Nr. 40 (5. 5. 1430), s. oben bei Anm. 5 und 6; Nr.
124 (26. 6. 1430).

62 Ib., Nr. 56 (3. 5. 1430), bei Artikel 10. Vgl. Die Winkeler in StrafSburg, samm!
deren Verhiracten, um 1400, hg. von Timotheus Wilhelm RoéHRICH, in: Mitthei-
lungen aus der Geschichte der evangelischen Kirche des Elsal3es, Bd. 1, Paris-
Straiburg 1855, S. 19, 39, 53, 68.

63 StAFreiburg, G. S. 26, Nr. 30 (30. 3. 1430). Vgl. Die Winkeler in Straf3burg
(wie Anm. 62), S. 19, 39f. 48, 50, 53, 54, 65, 68. Die StraBburger Waldenser

25



Begine Nesa, schauderte bei dem blolen Gedanken daran, einem
Laien beichten zu missen %4, scheute sich aber offenbar nicht, mit
einem Priester zusammenzuleben. Hatte man sich aber einmal
entschlossen, seine waldensischen Verfehlungen den orthodoxen
Beichtvitern zu beichten, so konnte man auch dies gar nicht oft
genug tun®. Hier lauerte denn auch echte Gefahr, weil «ein
Gebrauch des Beichtwissens ... bis ins 16. Jahrhundert unter
Umstinden als erlaubt galt»©°.

An einem aber schieden sich die Geister: an der Frage nam-
lich, ob es ein Fegfeuer gebe oder nicht. Die Waldenser haben
ebenso wie andere wichtige Sekten das Fegfeuer von ihren
Anfingen Ende des 12. Jahrhunderts an kategorisch abgelehnt
und dadurch wahrscheinlich nicht wenig zu seiner Etablierung
beigetragen®’. Auf der anderen, orthodoxen Seite war das Feg-
feuer zumindest fiir die Kirchenhierarchie auch in finanzieller
Hinsicht inzwischen unentbehrlich geworden. Es war letztlich
nur der Glaube an eine Alternative zur unertraglichen Alterna-
tive Himmel-Holle, welche die Glaubigen bewog, Jahrzeit-
messen fiir thre verstorbenen Verwandten zu stiften, um selber
dereinst auch — einmal im Fegfeuer — wieder von ihren Ver-
wandten auf diese Weise unterstiitzt zu werden. Der Zusammen-
hang zwischen dem Glauben an das Fegfeuer und der Stiftung
von Jahrzeitmessen war den Leuten in Freiburg um 1430 durch-
aus geliufig, denn als die Otzschina behauptete, daf3 es nur zwei
«Wege» gebe, naimlich zum Paradies und zur Holle, wurde sie von
der Mutter und der Frau des Hansonus Zurlinden (de la Linda)

schitzten an thren waldensischen Beichtvitern, dal} sie schwerere Bullen auf-
erlegten als die orthodoxen Priester (ib., S. 53, 54).

64 StAFreiburg, G. S. 26, Nr. 3, 28, 29 (30. 3. 1430), Nr. 114 (20. 6.
1430).

65 Tb., Nr. 100 (5. 4. 1430), vgl. Die Winkeler in StrafSburg (wie Anm. 62), S.
53f., 54f.

06 Lexcikon fiir Theologie und Kirche 2, Sp. 129, vgl. StAFreiburg, G. S. 26, Nr. 7
(undat.) und Die Winkeler in Strafburg (wie Anm. 62), 71, 74=76. Siehe auch
Pierre-Marie Gy, Le précepte de la confession annuelle (Latran IV, C. 21) et la
détection des hérétiques. S. Bonaventure et S. 1homas contre S. Raymond de Penafort, in:
Revue des sciences philosophiques et théologiques 58 (1974), S. 444-450.

67 Jacques LE GOF¥F, La naissance du purgatoire, Paris 1981 (= Bibliothéque des
Histoires), insbes. S. 229ff. Eine von vielen Rezensionen in : Deutsches Archiv
fir die Erforschung des Mittelalters 41 (1985), S. 327f. Siehe auch Lexikon des
Mittelalters 4, Sp. 328-331.

26



gefragt, warum sie denn am gleichen Tag eine Jahrzeit begangen
habe 8. Die Waldenser — auch diejenigen in Freiburg — forderten,
dal die Priester «nichts anderes haben sollten als das Notwen-
digste an Nahrung und Kleidung»%?, und hier horte jedes Ver-
stindnis der Amtskirche fiir sie — wenn es je ein solches gegeben
hat — auf (Abb. 2).

Es ist vielleicht nicht zufillig, wenn in eben jenen Jahren in
Freiburg eine Bruderschaft fiir die Seelen im Fegfeuer (die
Armen Seelen) gegriindet worden ist’V; es konnte dies mehr als
eine Modeerscheinung, es konnte eine MaBBnahme im Kampf
gegen die Waldenser gewesen sein, herausgefordert durch deren
hartnidckige Ablehnung des Fegfeuers’!. Eine der ersten Strafen,
welche das Inquisitionsgericht von 1430 aussprach, war eine
BuBle von 2 Florin fur die «Freiburger Seelen im Fegfeuer»
(anime purgatorii Friburgi) 72. Die Auseinandersetzungen um das
Fegfeuer, nicht nur zwischen Inquisitoren und Ketzern, sondern
auch zwischen Ketzern und ganz gewohnlichen Glaubigen, sind
vielleicht als spiter Prozel3 der Aneignung, des Sichzueigenma-

8 StAFreiburg, G. S. 26, Nr. 122 (22. 6. 1430), s. auch Nr. 123 (22. 6. 1430).
Zum Zusammenhang zwischen dem Glauben an das Fegfeuer und der Stiftung
von Jahrzeitmessen s. auch Christine GOETTLER/Peter JEZLER, Das Erlischen des
Fegefeuers und der Zusammenbruch der Auftraggeberschaft fiir sakrale Kunst, in: ... kein
Bildnis machen. Kunst und Theologie im Gesprich, hg. von Christoph
DoumEN und Thomas STERNBERG, Wiirzburg 1987, S. 119-148.

09 StAFreiburg, G. S. 26, Nr. 67 (23. 3. 1429,/1430), Nr. 71 (undat.).

"0 Ein erster Beleg fiir die Freiburger «confratria animarum existentium in
purgatorio» vom 31. 3. 1428 bei Nicolas MoRARD, Une charité bien ordonnée: la
confrérie du Saint- Esprit a Fribourg a la fin du Moyen Age (X1Ve-X Ve siécles), in: Le
mouvement confraternel au Moyen Age (France, Italie, Suisse). Actes de la table
ronde organisée par I'Université de Lausanne ..., Lausanne 9-11 mai 1985,
Rome 1987 (= Collection de I’Ecole frangaise de Rome 97), S. 275-296, S. 276
mit Anm. 4. Siehe auch StAFreiburg, G. S. 26, Nr. 21 (30. 3. 1430), oben bei
Anm. 5. Siche weiter Jeanne NIQUILLE, Les premiéres institutions sociales, in: Fri-
bourg-Freiburg 1157-1481. Ouvrage édité ... a l'occasion du huitiéme cente-
naire de la fondation de Fribourg, Freiburg 1957, S. 230-259, S. 234, 239,
241. Zu den Armen Seelen und zu einer um 1450 in Rom gegriindeten Arme-
Seelen-Bruderschaft s. Lexikon des Mittelalters 1, Sp. 971-973.

"1'Siehe RD 5, S. 144—178 (1399). Zur Bekidmpfung von Hiresien durch die
Predigttitigkeit der Inquisitoren sowie durch die Griindung von Bruderschaf-
ten s. Jirgen PETERSOHN, Kongiliaristen und Hexen. Ein unbekannter Brief des
Inquisitors Heinrich Institoris an Papst Sixtus V. aus dem Jahre 1484, in: Deutsches
Archiv fiir Erforschung des Mittelalters 44 (1988), S. 120-160, insbes. S. 139f.
(freundlicher Hinweis von PD Dr. A. Schnyder, Bern).

2 StAFreiburg, G. S. 26, Nr. 93 (3. 4. 1430), s. auch Nr. 95 (4. 4. 1430).

27



chens threr Religion durch die Gliubigen zu verstehen. Dabei
ging es nicht ohne Ausgrenzungen ab”’, deren Opfer die
Waldenser wurden, auch wenn beide Seiten moglicherweise
letztlich das Gleiche — und durchaus nichts Boses — wollten,
namlich die Rettung, das Heil der eigenen Seele.

Dal3 das, was wir aus heutiger Sicht nur als verschiedene Aus-
drucksformen ein und derselben Frommigkeit empfinden, auch
hart und schmerzhaft aufeinanderprallen konnte, besonders zwi-
schen zwei Ehepartnern, zeigt die Geschichte der Bertha von
Maggenberg. Dabei handelt es sich um mehr als ein Histérchen,
schon fast um eine Lebensgeschichte. Ihr Mann, Richard von
Maggenberg, stammte nicht aus der Familie der Herren von
Maggenberg, sondern hatte lediglich nach deren Aussterben von
der Stadt Freiburg 1408 das Schlofl Maggenberg gekauft und
damit gleichzeitig das stadtische Biirgerrecht erworben . Im
grolen Freiburger Waldenserprozel3 von 1430 galt er als einer
der Hauptverdichtigen, doch gelang es vorerst nicht, ithn festzu-
nehmen >, An seiner Stelle bedringte man seine Frau Bertha, die
wahrscheinlich tatsichlich nichts wulite, weil thr Mann sie in
keiner Art und Weise an seinem Innenleben hatte teilnehmen
lassen. Zum Verhor von Bertha wurde der ehemalige Pfarrer von
Tafers, Markus Pandolf, als Ubersetzer hinzugezogen, weil der
Inquisitor Berthas Sprache nicht verstand 70, Wir schlieBen dar-
aus, dal} der Inquisitor, Uldricus de Torrente, ein Dominikaner
von Lausanne, alle Freiburger Angeklagten und Zeugen in fran-
zosischer Sprache hat befragen kénnen, auch diejenigen, welche
deutscher Muttersprache waren, wie moglicherweise Jakob Stu-
der. Fir die ProzelBakten wurden ihre Aussagen vom Inquisitor
oder vom protokollierenden Notar ins Lateinische tbersetzt.

Die einzige Ausnahme machte Bertha von Maggenberg, die
nur Deutsch sprach und demnach von jenseits der Saane stam-

'3 Dazu Dieter HARMENING, «aufsecz» und «zuosatz»: Der Fall der Hexen, in:
Europa 1500. Integrationsprozesse im Widerstreit: Staaten, Regionen, Perso-
nenverbande, Christenheit, hg. von Ferdinand SeisT und Winfried EBERHARD,
Stuttgart 1987, S. 510-525, insbes. S. 518t.

"4 Albert Buchi, Die Ritter von Maggenberg, in: FG 15 (1908), S. 70-133, S.
115.

75 Aus dem Schweizerischen Volksleben (wie Anm. 39), S. 282.

70 StAFreiburg, G. S. 26, Nr. 34 (3. 5. 1430).

28



men mulite. Sie scheint ihren Mann erst bei der Hochzeit ken-
nengelernt zu haben, denn sie erzihlt, dal3 dieser an einem
Dienstag — den Wochentag hat sie im Gedichtnis behalten, nicht
aber das Jahr — gekommen sei und sie mit ihm verheiratet wurde.
Als sie am darauffolgenden Sonntag wahrscheinlich von Mag-
genberg aus zur Messe in die Pfarrkirche gehen wollte, sagte ihr
Mann: «Es ist bei uns oder in meinem Haus nicht Brauch, daf3 wir
jeden Sonntag zur Messe gehen.» Sie schwieg, und wollte an
einem der nidchsten Sonntage wiederum zur Kirche gehen, wie
sie es mit threm ersten Mann gewohnt war. Da sagte thr Mann zu
thr: «Es ist nicht nétig, dal3 du gehst, du kannst Gott hier im Haus
anbeten.» Und so zogerte er (oder schob sie) es bis zum vierten
Sonntag hinaus. An diesem bereitete sie am frithen Morgen alles
vor, wie es die Bauern machten, und ging darauf in die Ptarrkir-
che. Als sie zuriickkehrte, war ihr Mann hochst ungehalten und
sagte: «Ich will nicht, dal3 du weiterhin so in die Kirche ldufst, du
sollst mir hier in meinem Hause dienen.» Sie entgegnete: « Wie
konnen wir dann die Mandate und Gebote der Kirche kennen
und wissen, wann Feiertage sind?» Richard erwiderte: «Ich kann
dich selber unterrichten, denn ich kenne die Feste und Vigilien
der Apostel gut.»”’

Es stellt sich heraus, daf3 Richard von Maggenberg und seine
Familie in der Tat nur die Feste der Apostel und die wichtigsten
anderen beobachteten. An den iibrigen Feiertagen arbeiteten er
und sein Gesinde, und er zwang mit harten Worten seine Frau
ebenfalls zur Arbeit. Er bezahlte die Zinsen fiir die Jahrzeiten
seiner Vorfahren nicht und spendete in der Kirche nur an den
vier Fronfasten licherliche Summen mit der Begriindung, dal3
die Geistlichen schon allzu reich seien und dafl man besser den
Armen gebe. Auf all ihre Fragen erhielt Bertha keine oder nur
bose Antworten. Nur einmal erbarmte sich ihre Schwiegermutter
und erklirte ihr auf die Frage, warum Richard wolle, dal3 an den
Festtagen alle arbeiteten: daB3 Gott keine Feiertage auller dem
Sonntag eingesctzt habe. Man gewinnt den Eindruck, da3 Bertha
gerne bereit gewesen wire, ihrem Mann auch in die Haresie zu
folgen, aber er bot ihr nicht einmal diese Gelegenheit. So sehr wir
also durch Franz Aebischer Richard von Maggenberg bewundern

7 Wie Anm. 76.

29



gelernt haben als einen Ketzer, der sich der Inquisition mit allen
Mitteln zu entziehen wulite und der sich in seinem Glauben
ebenso wenig beirren lie3 wie Katharina Buschilliona, so wenig
verstehen wir sein Verhalten gegeniiber seiner Frau’®. Fiir sie
mul3 sein Glauben zum Fegfeuer in dieser Welt geworden
sein.

'8 Franz AEBISCHER, Die [rriehre des Richard von Maggenberg. Fragment eines
Briefes, Provisorische Ausgabe, Freiburg 1989, und dazu Kathrin Utz TrEMP,
Ein Ketzer schreibt iiber einen Ketzer, in: Freiburger Nachrichten 22, 12, 1988.

30



	Das Fegefeuer in Freiburg : erste Annäherung an die Akten des Freiburger Waldenserprozesses von 1430

