
Zeitschrift: Freiburger Geschichtsblätter

Herausgeber: Deutscher Geschichtsforschender Verein des Kantons Freiburg

Band: 55 (1967)

Artikel: Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830 : ein
Beitrag zur Geschichte der Restauration in der Schweiz

Autor: Vonlanthen, Hugo

Kapitel: 2: Pierre-Tobie Yenni, Bischof von Lausanne (und Genf)

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-338583

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-338583
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ZWEITES KAPITEL

Pierre-Tobie Yenni, Bischof von Lausanne (und Genf)

1. Der Bischof und sein Verhältnis zu Klerus, Regierung und Volk

Am 17. Oktober 1815 wandte sich Yenni in einem programmatischen
Hirtenschreiben an den Klerus und die Gläubigen seiner Diözese x. In
diesem Dokument sind alle großen Gedanken der Restauration niedergelegt:

politisch, das Bekenntnis zum patriarchalischen Regiment;
kirchenpolitisch, das Festhalten am«Bund von Thron und Altar»; kirchlich,
Stellungnahme gegen den theologischen Rationalismus und die «katholische

Aufklärung». Zum letzten Mal sprach der Bischof von Lausanne
als Fürst des Heiligen Römischen Reichs.

Yenni will das Gottesgnadentum und den Legitimismus, d.h. die Wahrung

der gewordenen obrigkeitlichen Rechte, wiederum in den von der
Revolution aufgepeitschten Gemütern verankern. Die «Landesherren»

sind die «Väter des Volkes». Die Religion lehrt, «daß jede rechtmäßige
Gewalt von Gott herrührt und das Volk den Fürsten und Beherrschern

unterthänig seyn» soll. Die «Landesväter» aber sind Gott, dem höchsten

Richter, Rechenschaft schuldig. So verschwindet die Willkür vor den

Geboten des Christentums. Die weltliche Gewalt hat die geistliche zu
schützen und ihr die machtvolle Hand zu reichen. Die enge Verbindung
von «Thron und Altar» kommt deutlich in den Worten zum Ausdruck:
«Oberhäupter dieses Kantons! Hohe, würdige und erlauchte Obrigkeit! -
Die Religion Jesu Christi ruft Euch, Gnädige Herren und Obere, (und nie

wird ihre Bitte vergeblich seyn) um Euren Schutz an, der jederzeit Euch

zur höchsten Ehre gereichen und sicherste Gewährleistung für die öffent-

1 BiAF L pastor. 2. Der Hirtenbrief stammt von Abbe Dey. Yenni an Dey,
5. August 1815. StAF Corr. Dey.



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830 53

liehe Ruhe seyn wird. Könnte wohl Eure Gewalt zu einem edleren und

nützlicheren Gebrauch verwendet werden, als zur Unterstützung und

zum Schirme einer Religion, die ihrer Seits auch die Grundfesten des

Staates und die Beschützerin der Regenten ist? Die Frömmigkeit
derjenigen, welche die Kirche als Vertheidiger ihrer Rechte beehrt, läßt uns
das vollkommene Vertrauen schöpfen, daß Ihr Euer Ansehen zur
wirksamen Unterdrückung alles dessen, was die Religion verwirft, und zum
Behuf dessen, was sie vorschreibt, gebrauchen werdet.»

Diese Gedankengänge lassen Yenni als einen Wortführer der
Restaurationskirche erkennen, der glaubt, daß Christentum und Revolution,
Kirche und Verfassungsstaat unvereinbare Gegensätze seien und deshalb

am Bund der katholischen Kirche mit dem Legitimismus und der
Ständeordnung festhält.

Entschieden wendet sich der Hirtenbrief gegen den theologischen
Rationalismus und Naturalismus, die durch «Hintansetzung des

Evangeliums im Namen der Natur und Vernunft» das Christentum mit dem

Zeitgeist in Einklang bringen wollen. Eine solche Synthese läuft nach
Yenni auf nichts anderes hinaus, «als die Religion in ein trockenes
Gerippe, in einen politischen Verwaltungszweig umzuschauen oder sie in
eine eitle Sammlung von Naturvorschriften zu verwandeln, die
unvermögend sind, die Leidenschaften zu bändigen und die Herzen zu rühren!»
Einen breiten Raum nimmt die Absage an die «katholische Aufklärung»
wessenbergianischer Prägung 2 ein. Einmal verurteilt der Bischof die

episkopalistischen Strömungen: «Fern von uns jener Geist der Unabhängigkeit,

der an gewissen Orten auf vergebliche Kirchen-Freyheiten
Anspruch macht und dem Oberhaupte der Kirche Vorrechte abstreitet, die
ihm zugestanden werden sollten.» Aber auch den eigenmächtigen
liturgischen Neuerungen Wessenbergs 3 wird der Riegel geschoben, denn alles,
was den Gottesdienst angeht, darf im Bistum Lausanne «nur in Gemeinheit

mit dem obersten Kirchenhirten» angeordnet werden.
Ernsthaft machte sich Yenni an die großen Aufgaben seines Hirtenamtes

heran. Gleich zu Beginn sollte sich der Konflikt entzünden, der

2 Wessenbergs Episkopalismus beruht auf der konziliaren Idee des Spätmittelalters
und auf der gallikanisch-febronianischen Tradition der Rheinlande. Vgl.

F. Strobel, Zur kirchenpolitischen Stellungnahme Wessenbergs nach 1827, in:
ZSKG 36 (1942) S. 161 ff.

3 Seine Bestrebungen, die darauf abzielten, die Liturgie den Mitfeiernden
verständlich zu machen, erfahren heute eine eigentliche Bestätigung, während sie
zu seiner Zeit vorschnell als eine «Los-von-Rom-Bewegung» taxiert wurde. Vgl.
die Wessenberg-Studie von Müller.



54 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830

während des ganzes Episkopates anhielt: das Verhältnis von Kirche und
Staat auf schulpolitischem Gebiet. Am 6. Mai 1816 kündigte der Bischof
seine erste Pastoralvisitation an 4, die ihn ein halbes Jahr lang in
Anspruch nahm. Der Besuch überschritt den üblichen Rahmen einer «kirchlichen

Inspektion», da er im besonderen der Schulfrage und der
Verteidigung der kirchlichen Position gegenüber dem Staat5 galt. Das Postulat
des eben wiedereingesetzten Erziehungsrats 6, wonach die Schule dem

Staat gehöre, rief notwendigerweise den Bischof auf den Plan. Yenni stellte
den staatlichen Forderungen nach alleiniger Überwachung und Leitung
der Schulen die kirchlichen Ansprüche entgegen. Mit einer
achtunggebietenden Festigkeit ging er dabei seinen Weg. Die Schulordnung des

Erziehungsrates beantwortete Yenni mit einem eigenen Projekt; seine

Vorschläge wurden jedoch kommentarlos übergangen; ebenfalls das in
Zusammenarbeit mit G. Girard erarbeitete zweite Projekt, das in jedem
Dekanat der staatlichen Schulkommission eine kirchliche zur Seite stellte.
Die Verordnung betreffend die Landschulen von 1819 7 brachte schließlich

einen Kompromiß, indem man grundsätzlich der strittigen Frage über
die Oberaufsicht in den Schulen auswich, obwohl effektiv deren
Überwachung die weltlichen und geistlichen Behörden ausübten. Die vom
Erziehungsrat im neuen Geiste geführte Schulpolitik zeigt deutlich, daß

auch während der Restauration das Schulideal der Helvetik, die von der
Kirche losgelöste staatliche Schule, konsequent weiterverfolgt wurde 8.

Die Schulpolitik Yennis erweckt oft den Anschein, als sei sie vom
Bestreben geleitet gewesen, dem Staat alle Rechte abzusprechen, um die
Schule ganz in kirchliche Hand zu bekommen. Eine solche Absicht könnte
man aus dem Protestschreiben an die Regierung herauslesen. Allein die
Schriftstücke sind ihrem Charakter nach wesentlich Abwehrhandlungen

4 BiAF L pastor. 1, Acta visitationis 1816 fol. 14 ff.; vgl. Holder S. 583 ff.
5 Es ging dabei vor allem um das bischöfliche Plazet bei der Anstellung von

Laienlehrkräften, das sogenannte «Certificat de bonnes moeurs», StAF GS 1873,
und die kirchliche Approbation aller Schulbücher.

6 Diese «helvetische Institution», vgl. hierüber den neuesten und letzten Band
(XVI) der ASHR, war während der Mediation aufgehoben und 1816 auf Drängen
des liberalen Patriziats neu eingesetzt worden. Vgl. Sudan, L'Ecole primaire fribour-
geoise sous la Restauration 1814-1830. S. 69 ff.; Scherwey, Die Schule im alten
deutschen Bezirk des Kantons Freiburg S. 56 ff.

7 Verordnung betreffend die Landschulen des katholischen Theils des
Cantons Freyburg von 1819 und 1823. Freyburg 1823.

8 Scherer, Ludwig Snell und der schweizerische Radikalismus S. 48. Vgl.
O. Vasella, Zur historischen Würdigung des Sonderbunds, in: Schweizerische
Rundschau 47 (1947/48) S. 262 f.



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830 55

gegen staatliche Übergriffe. Ein Blick in die Praxis macht die bischöfliche

Haltung deutlicher. Für Yenni waren Kirche und Staat in Schulfragen
zuständig; beide sollten auf dem Wege des Dialogs alle wichtigen
Schulbeschlüsse bewerkstelligen9. Es geht aber nicht an, Yenni für einen Schulmann

im Sinne P. Girards zu halten. Denn sein Eifer für den Ausbau der
Landschulen galt in erster Linie der Förderung des Religionsunterrichts
als dem zentralen Mittelpunkt und Hauptfach. Die anderen Lehrfächer
sollten ebenfalls auf die religiöse Unterweisung ausgerichtet sein. Der
Eigenwert des sprachlichen Unterrichts und der Realien in sich, wie ihn
P. Girard erkannte, entging Yenni vollends. Die Schule blieb stetsfort
das annexum religionis 10. Ein Landpfarrer machte sich zum Sprecher
seiner Gedanken, wenn er schrieb: «Le but de toute instruction doit etre
de rendre l'homme meilleur, pour cela, il n'est pas besoin de tout ce vain
appareil d'objets differents dont on veut surcharger l'instruction: la reli-
gion bien enseignee, la lecture, un peu d'ecriture et de calcul, voilä, ä mon
avis, ce qui suffit au bonheur et aux besoins r6els de nos campagnes» u.
Aus diesem Geist heraus verurteilte Yenni 1820 die Grammaire des

campagnes
12 P. Girards, weil sie nicht «spezifisch katholisch» sei, d. h. das

kirchliche Dogma außer Acht lasse 13. Daß der weitsichtige Pädagoge den

gesamten Unterricht als Mittel zur Schulung der intellektuellen und
seelischen Kräfte des Kindes heranzog und den Sprachlehrgang zugleich in
den Dienst der religiös-sittlichen Erziehung zu stellen wußte, hat die
Arbeit von Casimir Both, «L'education pour la langue maternelle selon
le P. Girard» (1941), erwiesen 14. Allein Yenni verkannte diese großartige
Synthese. Seine Haltung ist vornehmlich aus der Reaktion gegen das

Schulideal der Helvetik erwachsen. Der einseitig-staatsbürgerlichen
Ausbildung und Erziehung setzte er erneut das vorrevolutionäre und
religiöse Bildungsideal der Dorfpfarrschule entgegen.

Bereits im ersten Hirtenbrief hatte Yenni den Diözesanklerus zur
«genauen Befolgung der geistlichen Gesetze» aufgerufen. Nun sollte ihm die
einstige Mitarbeit an der Neuausgabe der Synodalstatuten zugute kom-

9 Vgl. J. Scherwey, Die Schulpolitik von Bischof Marilley unter der radikalen
Freiburger Regierung, in: FG 38 (1945) S. 52 f.

10 Vgl. Hirtenbrief vom 20. April 1819, BiAF L pastor. 2.
11 Der Pfarrer von La Roche (Zur Flüh) an Dey, 15. Januar 1829. StAF Corr. Dey.
12 Grammaire des Campagnes k l'usage des Ecoles rurales du Canton de Fribourg.

Fribourg 1821.
13 Both S. 81.
14 Vgl. Egger, Girard/Rel. S. 490.



56 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830

men, konnte er doch jetzt mit bischöflicher Autorität deren strikte Befolgung

verlangen. Allmählich griff er gegen grassierende Mißstände ein. So

untersagte er den Geistlichen unter Androhung schwerster Strafen den

Weinverkauf15, ein alteingesessenes Übel, gegen das die Bischöfe seit
einem Jahrhundert ankämpften 16. Auch das Rauchen auf öffentlichen
Plätzen wurde gemäß Staatsratsbeschluß 17 als ungeziemend verboten.
Ob Yenni den gutgemeinten Vorschriften die nötige Nachachtung
verschaffen konnte, ist unbekannt. Es fehlte nicht an guten Absichten,
vielfach aber am Durchsetzungsvermögen. Äußerungen aus dem Munde
energischer Männer, wie etwa des Dekans Aebischer, rügen seine fatale
Nachsicht und Menschenfurcht, die sich keine Feinde schaffen konnte 18.

Güte und Milde konnten sich zu schwächlicher Gutmütigkeit herablassen.
Die programmatischen Ausführungen gegen die «katholische Aufklärung»

sollten nicht leere Worte bleiben. Das erste Verdammungsurteil
traf die Erneuerungsbewegung auf liturgischer Ebene. Nachdem der

Hl. Stuhl bereits 1816 die nichtapprobierten Bibelübersetzungen und die

Wirksamkeit der biblischen Gesellschaft scharf verurteilt hatte 19, ging
Yenni zwei Jahre darauf gegen die Bibelgesellschaften von Basel, Zürich
und Lausanne 20 vor. Er untersagte die Verbreitung protestantischer
Bibeln in der Volkssprache aus grundsätzlichen Erwägungen: diese ließen
den subjektivistischen Geist - spiritum illum privatim - aufkommen,
Urquell allen Irrtums, so daß unter den Gläubigen Zweifel, Streitereien,
Schismen und unaufhörliche Fragereien über Sinn und Geist der Schrift
um sich greifen, was die Einheit im Glauben gefährde 21. 1820 wies er

15 Zirkular an den Klerus vom 20. April 1820. BiAF Circ.
16 Gleiche Verbote wurden 1730 und 1796 ausgesprochen. BiAF Repertoire

gene>al des Actes de l'Eveche zu den betreffenden Jahren. Die z. T. geringen Pfrund-
einkünfte mochten die Pfarrer zu derartigen Geschäften verleiten.

17 1785 war ein letztes generelles Rauchverbot verfügt worden. Vgl. J. Niquille,
La lutte contre le tabac en pays de Fribourg, in: La Liberte, 19. Januar 1920. 1820
lockerte die Regierung den «vorrevolutionären» Erlaß im obigen Sinn. a. O. Anm. 15.

18 Vgl. Aebischer an Dey, 10. August 1824. StAF Corr. Dey.
19 Durch die Breven Postremis litteris vom 4. Juni und Magno acerbo vom

3. September 1816. Mirbt nr. 568/69.
20 Diese wurden nach dem Vorbild der 1804 gegründeten britischen Bibelgesellschaft

ins Leben gerufen: Basel 1804, Bern 1805, Zürich 1809, Genf und Lausanne
1814. Vgl. J. J. Mezger, Geschichte der deutschen Bibelübersetzung in der schwei-
zerisch-reformierten Kirche von der Reformation bis zur Gegenwart. Basel 1876;
H. Vuilleumier, Les origines de la Societe de Bible du Canton de Vaud, in: Revue
de theologie et de philosophie NS 3 (1915).

21 Zirkular an den Klerus vom 30. März 1818, Handschrift von Abbe Dey. BiAF
Circ.



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830 57

auch die Bibelübersetzung des deutschen Benediktiners Leander van
Ess 22 zurück 23, der sich vom seelsorglichen Standpunkt aus um das

Bibellesen unter den Laien bemühte.

Geistesgeschichtlich ist es höchst bezeichnend, daß die schweizerischen

Ultras, Karl-Ludwig von Haller und Graf Johann von Salis - Soglio - Bon-
do 24, an dieser Maßnahme interessiert waren. Das Rundschreiben Yennis
stützte sich zwar auf ein diesbezügliches Schriftstück des Bischofs von
Chur, Graf Karl-Rudolf von Buol von Schauenstein (1794/1833), allein
das Dokument ging zuerst durch die Hände von Salis und Haller, bevor
es nach Freiburg gelangte 25. Die Bemühungen zur Erhaltung des Lateins

entsprangen zutiefst der Haltung der Restauration; man wollte die Dauer
und sprach sich gegen die Einführung der Volkssprache als ein Novum
aus. So verteidigte Joseph de Maistre die lateinische Messe mit den Worten:

«Wie bei einem vernünftigen Manne Gang, Gebärden, Sprache, alles

bis auf die Kleider seinen Charakter verkündigt, muß auch das Äußere
der katholischen Kirche ihren Charakter ewiger Unvergänglichkeit
bezeugen» 26. Haller wiederum war als ein Mann der Ordnung im Denken
wie im Handeln von der Notwendigkeit eines autoritativen kirchlichen
Lehramtes überzeugt und wollte das Wort Gottes niemals der «zügellosen
Privatvernunft» anheimgestellt wissen 27. Dabei spielten nicht so sehr

glaubensmäßige Gründe mit, ausschlaggebend war das formale Kriterium

22 1772-1847, bis zur Säkularisation Konventuale des Klosters Marienmünster
bei Paderborn (1803), darauf in der Seelsorge tätig. Seine Bibelübersetzung erlebte
dank der Unterstützung durch die protestantischen Bibelgesellschaften insgesamt
28 Aufl., 1. Aufl. NT 1807, AT 1822, s. Art. von E. Nestle, Rcalencyclopädie für
protestantische Theologie und Kirche V S. 573.

23 Zirkular an den Klerus vom 28. Januar 1820, Kopie eines diesbezüglichen
Schreibens des Churer Bischofs. BiAF Circ.

24 1776-1855, seit 1800 bündnerischer Gesandter in Wien, 1813 Übertritt zum
Katholizismus, 1817 Tagsatzungsabgeordneter, später Oberhofmeister und
Kultusminister der Erzherzöge von Österreich-Este-Modena sowie k.-k. Kämmerer und
wirklicher Geheimrat. Vgl. N. von Salis-Soglio, Die Konvertiten der Familie
Salis. Luzern 1892 S. 19 ff., ferner G. von Salis-Seewis, Ein bündnerischer
Geschichtsforscher vor hundert Jahren, Johann Ulrich von Salis-Seewis 1777-1827.
Aarau 1926 S. 135 ff.

23 Das Schreiben des Bischofs von Chur war dem Briefe Hallers an Yenni vom
31. März 1820 beigelegt. BiAF Haller an Yenni.

26 Zit. nach Schnabel II S. 24.
27 Aloyse de Bilieux, t 1830, Provikar und Offizial für den Berner Jura, vgl.

B.Bury, Geschichte des Bistums Basel und seiner Bischöfe. Solothurn 1927 S.417 ff.,
wies den Protestanten Hallcr eigens darauf hin, daß die wahre Auslegung der Schrift
allein der von Christus gestifteten katholischen Kirche verheißen sei. Vgl. Brief vom
12. Februar 1819. StAF Corr. Haller.



58 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830

der in der katholischen Kirche verwirklichten Lehreinheit, die ihn mächtig
faszinierte. Voller Ironie verglich Haller einmal die Tätigkeit der
protestantischen Bibelgesellschaften mit der eines MusikalienVerlegers, dem
es nur darum gehe, möglichst viel Violinen abzusetzen, ohne für die
Ausbildung von autorisierten Interpreten und Konzertmeistern verantwortlich

zu sein: «. .; chacun y jouant ä sa maniere, sans maitre et sans en-
seignement, il en resulte un süperbe concert!» 28. Überdies waren seiner

Meinung nach die Bibelgesellschaften von Papierfabrikanten,
Buchdruckern und Schriftgießern aus rein kommerziellen Zwecken gegründet
worden 29.

Die zeitliche Distanz läßt uns in der heutigen Zeit das Wirken der

Reformkräfte in einem anderen Licht erscheinen. Deren Bestrebungen
um die Einführung der Volkssprache in Schriftlesung und Gottesdienst

waren vielfach geleitet von einer verinnerlichten Religiosität, die sich

wesentlich am Wort Gottes orientierte. So beabsichtigte Wessenberg
mit seiner liturgischen Erneuerungsbewegung durch Abhaltung deutscher

Lesungen in der Messe und die Einführung der deutschen Vesper, den

Gläubigen das Verständnis für das Geschehen am Gottesdienst zu
erschließen 30. Die damalige Frontstellung Roms gegen die liturgische
Erneuerung mag uns heute unverständlich erscheinen. Allein es gilt zu
bedenken, daß damals die abweisende Haltung aus der Verantwortung
für die Einheit im Glauben bestimmt und getragen war, da die Einführung

der deutschen Sprache in den Gottesdienst zum Programm des

Episkopalismus und der von ihm erstrebten deutschen Nationalkirche
gehörte 31. Bezeichnenderweise bediente man sich in der traditionalen
römischen Kirche zu Beginn des neunzehnten Jahrhunderts der gleichen

Argumente, wie einst die Väter des Tridentinums. Die reformatorischen

Bibelübersetzungen und die daraus entstandenen Mißbräuche infolge
willkürlicher Auslegung hatten die Glaubenseinheit zerrissen und gefährdeten

sie erneut 32; deshalb die Zurückweisung protestantischer Bibel-

28 Haller an Salis, 9. Dezember 1819. Burgerb. B.
29 Haller, Restauration der Staatswissenschaft (StW) V S. 232.
30 Müller S. 300 f.
31 Schnabel IV S. 15.
32 Die Frage der Bibelübersetzung wurde auf der IV. Session des Tridentinums

1546 erörtert, wobei sich die spanischen und italienischen Bischöfe entschieden
dagegen aussprachen. Diese Haltung ist aber zu erklären aus der Verantwortung
für die Einheit im Glauben, zumal die Auswüchse im Protestantismus den damaligen
Kirchenvätern einen tiefgehenden Schock versetzten. L. Lentner, Volkssprache
und Sakralsprache. Geschichte einer Lebensfrage bis zum Ende des Konzils von
Trient, in: Wiener Beiträge zur Theologie 6 (1965) S. 247 f.



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830 59

Übersetzungen. Innerhalb der katholischen Kirche beschworen gleiche
Bestrebungen die Gefahr eines Schismas herauf, deshalb die eindeutige
Verurteilung. Daß Bischof Yenni der liturgischen Erneuerungsbewegung
seiner Zeit den Rücken kehrte, war verständlich; «Roma locuta, causa
finita!» Überdies war sein Gemüt erfaßt von der Gedankenwelt eines

de Maistre. Yenni schreckte nicht davor zurück, in aller Härte einzugreifen

und untersagte die Verbreitung der von der britischen Bibelgesellschaft

an katholische Geistliche abgegebenen Volksbibeln, unbekümmert
um die seelsorgliche Problematik des Vorgehens 33. Den fortschrittlichen
Mittelweg, wie ihn P. Girard mit dem Postulat nach einer kritischen
Bibelausgabe für Laien 34 beschritt, um einerseits die Gefahr der Häresie

zu vermeiden und andererseits einem pastoralen Bedürfnis nachzukommen,

stieß auf taube Ohren. Erst zu Beginn unseres Jahrhunderts gab
Rom bekanntlich das Mißtrauen gegenüber dem Bibellesen unter den

Gläubigen auf.
Die andere Frontstellung zur «katholischen Aufklärung» nahm Yenni

gegen den Episkopalismus ein, der seiner Ansicht nach die kirchliche
Hierarchie - «das große und uralte Gebäude» - zu zerstören drohte: «Es

würde eine verwegene Hand kein Theilchen davon verrücken können,
ohne die Zerstörung des Ganzen zu veranlassen», mit diesen pragmatischen

Worten aus dem ersten Hirtenbrief sagte Yenni den kirchlichen
Zeitströmungen gallikanischer und febronianischer Richtung den Kampf
an. Überhaupt sah die Umgebung des Bischofs die «hehre, große und heilige

Aufgabe», die Christus seinen Priestern übertragen, in der Opposition
gegenüber dem fortschrittlichen Zeitgeist. Zur Begründung dieser Forderung

mußte die Hl. Schrift herhalten; bedenkenlos wurden dabei
Bibelstellen aus ihrem Textzusammenhang herausgerissen 35.

33 In einem Zirkular der Correspondance ecclesiastique vom 4. Dezember 1818
leitete Dekan Aebischer die Aufmerksamkeit der Mitglieder auf dieses Problem
mit den Worten:« A (Bischof) m'a defendu de recevoir 200 exemplaires du nouveau
testament, que m'avoit fait offrir le grand comite biblique d'Angleterre pour distri-
buer k mes pauvres catholiques. Saraias» Aebischer). KUBF Corr. eccl.

34 Girard S. 77.
35 Anläßlich einer Dekanatskonferenz in La Roche 1832 sagte Abbe Dey u. a.

folgendes: «Elle est noble, grande et sainte la täche du clerge envoye par J. C. pour
s'opposer aux progres de l'esprit du siecle: Le Sauveur nous dit: Nescitis quia
amicitia hujus mundi inimicitia est Dei?» (Jakobus IV, 4). KUBF Corr. eccl. fol. 91.

- Das Zitat aus dem Apostelbrief ist in diesem Zusammenhang völlig entstellt,
denn Subjekt von «nescitis» sind die «adulteri», die Ehebrecher. Die Stelle lautet
richtig: «Ihr ehebrecherisch Gesinnten, wißt ihr nicht, daß die Freundschaft dieser
Welt Feindschaft gegen Gott ist ?»



60 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830

Die Anhängerschaft des Episkopalismus muß bei der betont restau-
rativen Haltung der Diözesangeistlichkeit gering gewesen sein; sie

konzentrierte sich in etwa auf die Person P. Girards und Chorherr Fontaines.
Beide hatten an süddeutschen Universitäten studiert, wo sie in der Sicht
des (jesuitenfreundlichen) Kollegiumschronisten die pessimaprincipia36 in
sich aufgenommen hatten. Sicher liegt bei P. Girard eine gewisse geistige
Verwandtschaft mit Wessenberg auf der Hand. Doch muß festgehalten
werden, daß Girard die göttliche Einsetzung des Papsttums keineswegs
bestritt. Rom sollte indes lediglich in Sachen des kirchlichen Lebens und
des Dogmas maßgebend sein; deshalb sprach sich P. Girard entschieden

gegen einen kulturpolitisch gefärbten Ultramontanismus aus und legte
demgegenüber das Gewicht auf einen der nationalen Eigenart
entsprechenden Föderalismus 37.

Dekan Aebischer unterteilte den damaligen Freiburger Klerus in drei

Gesinnungszentren: die Franziskaner, d. h. die «Avantgardisten», und
die Jesuiten, d.h. die «Notablen», zwischen den beiden stehe das Priesterseminar

38. Bezeichnenderweise stellte die bischöfliche Kurie kein

Gesinnungszentrum dar. Offenbar gelang es Yenni nicht, eine eigen
konzipierte richtungweisende Kraft zu entwickeln. Die Vorstellungen Abbe

Deys gingen dahin, die drei divergierenden Zentren auszulöschen und
den gesamten Klerus unter der Führung der Correspondance ecclesiastique

zu einer «unite d'action» zusammenzuschmieden 39. Yenni hatte bekanntlich

schon als Pfarrer von Praroman dieser Öffnung der Priestervereinigung

das Wort geredet; nunmehr entsprach sie auch seiner Forderung
«nach Einhelligkeit in der Gesinnung» aller Geistlichen40. Das geeignetste
Mittel zur Erreichung dieses Ziels sah er in der Neuinformierung der

Dekanatskonferenzen. Zu diesem Zweck beauftragte er seinen vertrauten
Mitarbeiter Abbe Dey zur Ausarbeitung von Reorganisationsvorschlägen

41. Der hochgespannte Vorschlag des einstigen Pfarrers Yenni von
ursprünglich acht Zusammenkünften wurde gemäß der Synodalstatuten
auf die Hälfte herabgesetzt. Ziel der Konferenzen sollte die Lebensheiligung

und Belehrung sein; die Errichtung von Dekanatsbibliotheken war

36 KUBF HCF II S. 123.
37 Wicki S. 41 f.
38 Vgl. Aebischer an Dey, 2. Juli 1819. StAF Corr. eccl.
39 s. a. 0. Anm. 38.
40 Zitat aus dem ersten Hirtenbrief. BiAF L. pastor. 2.
41 Seine Reflexions sur les Conferences decanales (1819) tragen den Vermerk:

«Prep. p. ordre sup.». StAF Coli. Grm. nr. 87, IX.



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830 61

als Mittel der ständigen Weiterbildung gedacht. Die vielfältigen Arbeiten
von Dey deuten darauf hin, daß die Dekanatskonferenzen in der Tat eine

wesentliche Neugestaltung erfuhren 42. Geistesgeschichtlich bedeutsam

ist es allerdings, daß über fünfzehn Jahre hinweg die dogmatische Belehrung

der Primatsfrage gewidmet war.
Bereits 1816 ließ Yenni nebenbei dieses Problem behandeln und

verwies ausdrücklich darauf hin, daß dem Papst das Vorrecht des Ehren -

und Jurisdiktionsprimats kraft göttlichen Rechts zustehe; es sei deshalb

falsch, diese Prärogative lediglich als eine historisch gewachsene Größe

des konstantinischen Zeitalters zu betrachten: Enumerantur et stabili-
untur Romani Pontificis jura 43, lautete der bischöfliche Befehl an den

Klerus. Der Autoritätsbeweis sollte in der Folge durch die wissenschaftliche

Kritik untermauert werden, und zwar über den Weg eines spezifisch
historischen Problems, der Echtheitsfrage der pseudoisidorischen Dekre-
talen 44.

Die Kontroverse um die Authentizität dieser Dekretalen bewegte die
Gemüter des beginnenden neunzehnten Jahrhunderts aufs heftigste.
Während die Kanonessammlung in formeller Hinsicht unbestrittenermaßen

als Fälschung anerkannt wurde, bildete die Frage nach der
materiellen Echtheit der Satzungen Gegenstand harter Auseinandersetzung.
Auf liberaler Seite galt der Kodex Pseudoisidors schlechthin als eine

Fälschung. Dabei rückte man verständlicherweise nicht den Hauptzweck
der Dekretalen in den Vordergrund, die Emanzipation des Episkopats,

42 Vgl. hiezu Excerpta ex Hs quae anno 1821 pro conferentia seu conventu eccle-

siastico conatus eram praeparare. a. 0. nr. 87, VII; ferner die Melanges theologiques
der Schachtel nr. 88.

43 Yenni, Copie-lettres S. 5. KUBF L 468.
44 Darunter versteht man eine Kanonessammlung, die vermutlich im 9.

Jahrhundert entstand und fälschlicherweise dem westgotischen Bischof Isidor von
Sevilla (f 636) zugeschrieben wurde. Neben vielen echten Konzilsdekreten enthält
die Sammlung 45 fiktive Papstbriefe aus dem 4. bis 8. Jahrhundert. Die Echtheit
der Dekretalen wurde erstmals im Defensor pacis (1324) des Marsilius von Padua
bestritten. Die kritische Beweisführung und formelle Unechtheit erbrachte im
17. Jahrhundert der calvinische Gelehrte Davide Blondel. Im Unterschied zur
konstantinischen Schenkung sind jedoch die pseudoisidorischen Dekretalen keine
materielle Fälschung. So hebt der Kanonist F. Heiner, Katholisches Kirchen-
recht. 2 Bde. 6. Aufl. Paderborn 1912 I S. 67, hervor: Pseudoisidor lehre im Wesentlichen

nichts Neues, er decke sich meistens mit Aussprüchen von Päpsten und
Kirchenvätern; «neu ist nur die systematische Entwicklung und die Kühnheit, die
Fassung dieser Rechtssätze als solche den ersten Päpsten in den Mund zu legen».
Vgl. zudem G. Hartmann, Der Primat des römischen Bischofs bei Pseudoisidor.
Diss. phil. Tübingen. Stuttgart 1930, neueste Literatur, LThK VIII K. 866.



62 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830

sondern allein deren Nebenabsicht, die Stärkung der päpstlichen Prima-
tialgewalt; allein gegen diesen Punkt richtete sich die gegnerische
Propaganda. Nach Ludwig Snell45, dem Spiritus Rector der liberal-radikalen
Bewegung in der Schweiz, sollte die Entlarvung der Fälschung den
endgültigen Beweis erbringen, daß der päpstliche Primat lediglich eine Schöpfung

des Frühmittelalters war und das «Episkopalsystem» als das

ursprüngliche anzusehen sei. Als die eigentlichen Usurpatoren der sogenannten

«synodalepiskopalen Kirchenverfassung» betrachtete Snell die päpstlichen

Gesandten, weshalb er energisch die Entfernung der Luzerner
Nuntiatur forderte. «Der allgemeine Zweck der Nuntiatur in allen Ländern

war bekanntlich, die isidorischen Dekretalen durchzuführen, d. h.

die Bischöfe in unabhängige Diener des römischen Stuhls zu verwandeln
und außer diesem jede andere selbständige Kirchenautorität zu vernichten

; die Rechte der weltlichen Macht in Kirchensachen aufzuheben oder

in bloße Schenkungen und Konzessionen Roms umzustempeln; jede
freiere Geisteskultur zu unterdrücken und Völker und Könige unter das

päpstliche Joch zu beugen. Die Nuntien selbst traten nicht als Gesandte
einer Macht, sondern als eine eigene furchtbare Kirchengewalt, wie römische

Unterpäpste auf»46.

Solche Anschauungen mußten «das große und uralte Gebäude» einer
scharf gegliederten kirchlichen Hierarchie durcheinanderbringen. Yenni

replizierte im Stillen auf die Herausforderung des liberalen Lagers, indem

er Abbe Dey beauftragte, dem Diözesanklerus eine wissenschaftliche

Beweisführung für die Echtheit der pseudoisidorischen Dekretalen
vorzulegen 47. Der Kirchenhistoriker Dey entledigte sich dieser Aufgabe mit
großer Gewissenhaftigkeit, zog er doch die wichtigste über dieses Thema

zur Verfügung stehende Literatur zu Rate48. Gleichsam als Einführung

45 1785-1854, deutscher Emigrant, seit 1827 in der Schweiz als Professor und
Publizist tätig. Vgl. die grundlegende Monographie von Scherer, betreffend die
kirchenpolitischen Ideen S. 78 ff.

46 Zitat aus der Flugschrift, Dokumentierte pragmatische Erzählung der neuern
kirchlichen Veränderungen Sursee 1833, zit. bei Scherer, Snell S. 87 f.

47 s. a. 0. Anm. 42.
48 Seine Studie Fausses Decritales, StAF Coli. Grm. nr. 88, IV, verweist auf

folgende Literatur: Marsilius von Padua, Defensor pacis (1324) p. 2 c. 23; N. Cu-

sanus, De concordantia catholica (1433) Lib. II. c. 34, Lib. III. c. 2; F. Torres,
der in seinem 1572 erschienenen Werk, Pro canonibus apostolorum et decretalibus
defensio, die Echtheit erfolglos verteidigte; D. Blondel, Pseudoisidorus etTurria-
nus vapulantes (1628); P. et G. Ballerini, De antiquis collectionibus et collectori-
bus (1757), die an der unumstößlichen Kritik Blondels festhielten; schließlich
verweist Dey auf das Lehrbuch des protestantischen Gelehrten L. T. Spitteler,
Geschichte des canonischen Rechts bis auf die Zeiten des falschen Isidors (1778).



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830 63

in die Problemstellung ließ Dey 1821 in den Dekanatskonferenzen die

Frage der apostolischen Sukzession behandeln, die in enger Verbindung
mit der kanonischen Einsetzung der Bischöfe steht49. 1823 stellte er den

Dekanen seine Studie über die pseudoisidorischen Dekretalen zu. Auf
Grund der Vätertradition begründete er deren materielle Echtheit: Die

gefälschte Kanonessammlung aus dem neunten Jahrhundert widerspreche
in keiner Weise der apostolischen Tradition; die darin enthaltenen
Prärogativen des Hl. Stuhls seien bereits für die frühchristliche Zeit belegt50.
Das Thema wurde nacheinander auf den Dekanatskonferenzen behandelt

51. Als 1834 die Badener Konferenzartikel52 mit ihrer Forderung
auf Errichtung eines schweizerischen Metropolitanbistums und der

Ausweitung der bischöflichen Rechte eine bewußte Attacke gegen die
römische Kurie bedeuteten, griff Yenni erneut auf die Dekretalen-Studie
Abb6 Deys zurück und erklärte sie für die ganze Diözese zum ordentlichen
Jahresthema 53. Das grundlegende Postulat, das sich Bischof Yenni zu
Beginn seines Episkopates gestellt hatte - enumerantur et stabiliuntur
Romani Pontificis jura - war damit verwirklicht.

Diese planmäßige Belehrung des Klerus mit dem Ziel einer undiskutablen

romtreuen Ausrichtung ist sicher von großer Bedeutung und

Konsequenz; sie war mit ein Grund, warum Freiburg in den Jahren des I. Va-
tikanums nie eine öffentlich wirksame Fronde im Sinne der altkatholischen

Bewegung, wie etwa in Luzern und Ölten S4, erlebte. Die
Bestrebungen des kirchlichen Restaurators Yenni waren von der Absicht der

49 Er weist dabei darauf hin, daß diese bis zum IL Konzil von Lyon (1274) den
Metropoliten zugestanden ist und seither vom Papst vorgenommen wird.

50 Die These, «Doctrina in praefatis decretalibus tradita adeo non est nova, ut
in antiquioribus ecclesiae monumentis reperiatur et contineatur», a. 0. Anm. 48,
begründet er mit Hinweisen auf Irenäus, Liber III caput 3, Patrologia Graeca VII
K. 848 ff.; Basilius, epistola nr. 79, a. 0. XXXII K. 430; Concilium Chalcedonense,
Conciliorum Oecumenicorum Decreta S. 75 f.; Nicolai Papae epistola II. ad Mi-
chaelem Imperatorem, Mansi, Sacrorum Consiliorum nova et amplissima collection
XV K. 162 ff.

51 Vgl. hiezu die Rezesse der Dekanate 1824/34. BiAF Schachteln Decanats.
52 Als beste Zusammenfassung vgl. F. Glauser, Der Kanton Solothurn und die

Badener Artikel 1834/35. Diss. phil. Freiburg, in: Jahrbuch für Solothurnische
Geschichte 33/34 (1960/61). - Der Freiburger Große Rat wies die Artikel auf
Ansuchen Yennis 1836 zurück. Bulletin des Seances du Grand Conseil 244 (1936) S. 9 ff.

53 Confercntiarum Dioecesis Lausannensis et Genevensis Argumenta 1834, De
Isidoriana Decretalium collectio. BiAF Circ.

54 Vgl. betreffend Luzern E. F. J. Müller-Büchi, Segesser nach dem I. Vatikanischen

Konzil, in: ZSKG 60 (1966) S. 76 ff., 275 ff., 368 ff.; V. Conzemius, Der
geistesgeschichtliche Hintergrund des Christkatholizismus: Zur Entstehung der
christkatholischen Pfarrei Ölten, a. O. S. 112 ff.



64 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830

römischen Kurie geleitet, «die Kirche in allen ihren Gliedern aufs engste
zusammenzuschließen und nicht nur im Dogmatischen, sondern auch im
Disziplinären auf eine immer größere Konzentration im Papsttum
hinzuführen» 55.

Das Verhältnis des Bischofs zum Diözesanklerus tritt am deutlichsten
in seinem Verhalten gegenüber der Priestervereinigung hervor. Von ihr
hatte Yenni das Prinzip der «vis unita fortior», des uniformen Korpsgeistes

mitbekommen, der allmählich alle Geistlichen erfassen sollte 56.

Von entscheidender Bedeutung war aber die Frage, welchem der drei
Zentren er die Geistesschulung des Klerus überlassen wollte, den Jesuiten,
den Franziskanern oder dem Priesterseminar.

1818 wurde Dekan Aebischer anstelle von Abbe Dey zum neuen Rektor
der Correspondance ecclesiastique erkoren 57. Er war bestrebt, der
Organisation zu neuer Lebenskraft zu verhelfen und ihre Ausstrahlungskraft
zu erhöhen, um über dieses «Zentrum» den Diözesanklerus selbst in den

Griff zu bekommen. Im Januar 1819 ging er Yenni um die Erlaubnis an,
inskünftig die periodischen Rundschreiben der Priestervereinigung,
theologische und historische Traktate, drucken zu dürfen. Die Veröffentlichung

der Arbeiten sollte die Mitglieder zur vermehrten Schaffensfreude

anregen. Zugleich beabsichtigte Aebischer, auch den Dekanen die

Bildungshefte der Correspondance ecclesiastique zuzustellen. Diese

«Öffnung» sollte offenbar der Kritik den Wind aus den Segeln nehmen, die
sich immer mehr gegen den Geheimcharakter der Priestervereinigung
richtete 58. Yenni wurde allmählich unsicher 59. Die Anfrage Aebischers

schlug er zwar aus, aber nach wie vor blieb er der Bewegung offiziell noch

zugeneigt, obwohl er in privaten Gesprächen den Geistlichen von einem

Beitritt abrät, aus Furcht, der wortgewaltige und einflußreiche Dekan
Aebischer könnte mit seiner straffen Organisation der bischöflichen Kurie
den Platz streitig machen 60. 1822 erlischt der schriftliche Verkehr unter
den Korrespondenten der Priestervereinigung. Aus Gründen der
Opportunität und um des lieben Friedens willen verlangte Yenni stillschwei-

55 Schnabel IV S. 81.
56 Vgl. Aebischer an Dey, 20. Juni 1818. KUBF Corr. eccl.
57 Zirkular vom Juni 1818. a. 0.
38 Marmier, Petite Eglise S. 205 f.
59 Aebischer an Dey, 2. Juli 1819. StAF Corr. Dey: «/\ (Bischof) vous a parle"

avantageusement de la C. E., cependant ne fait-il rien pour eile, et rien de particulier
pour ses membres. Ce n'est pas le moyen de l'encourager».

60 Aebischer an Dey, 27. Mai 1819. a. 0.



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830 65

gend die Aufhebung des Vereins - «il faut le croire» 61 - schreibt Henri
Marmier richtig, denn ein formelles Verbot wurde nicht ausgesprochen.

Die Auflösung der Correspondance ecclesiastique wertete Dekan
Aebischer als eine Preisgabe des Bischofs an die Jesuiten. Entrüstet
schrieb er an Abbe Dey: «Depuis quand les opinions en matiere indifferente

ne sont-elles plus libres, depuis quand faut-il croire aux Jesuites

pour etre catholique?»62. Das Vorgehen des Bischofs gegen die

Priestervereinigung führt Aebischer auf die Tatsache zurück, daß man sich
prinzipiell weigerte, in ihren Schoß «fremde Mönche», d.h. Jesuiten,
aufzunehmen, die sich dann zu den eigentlichen Führern aufgeschwungen
hätten 63. Ein deutlicher Hinweis für das Streben nach Eigenständigkeit
und Geltendmachung des Selbstbewußtseins unter dem Diözesanklerus,
der jede geistige Bevormundung von außen her von sich wies. Die älteren
Geistlichen sahen ihre Bestrebungen verkannt. Eine aus ihrer Mitte
hervorgegangene Vereinigung zur Hebung des allgemeinen Bildungsniveaus
wurde vom Bischof unterdrückt. Dekan Aebischer ging mit Yenni hart
ins Gericht: «II n'estime pas son clerge. II ne fait rien pour le rendre
rtellement estimable et respectable» 64. Diesem Vorwurf haftete ein
persönlicher Anstrich an; der Sache nach trifft er nicht zu, wie uns die

Bemühungen Yennis zur Heranbildung des jungen Klerus zeigen.
1807 hatte Bischof Guisolan nach neunjährigem Unterbruch das

Priesterseminar in den Gebäuden der heutigen Providence wiedereröffnet.
Doch ergaben sich aus dem Standort und Platzmangel viele organisatorische

Schwierigkeiten. Das ehemalige Exerzitienhaus diente lediglich
als Konvikt; die theologischen Studien erfolgten weiterhin am Kollegium
St. Michael.

Jeder Theologiestudierende war zu einem zweijährigen Aufenthalt am
Seminar verpflichtet, während die Ausbildungszeit drei Jahre betrug.
Ein Jahr lang mußten die Seminaristen in einem Patrizierhaus Unterkunft

suchen, wo sie zusätzlich das Amt des Hauslehrers zu versehen

hatten; andere wiederum waren gezwungen, ihr Studium zu unterbrechen

65.

61 Marmier, Petite Eglise S. 207. - Bezeichnend für das allmähliche Versanden
der Bewegung ist das folgende Zeugnis eines Korrespondenten vom 28. September
1820. KUBF Corr. eccl.: «La C. E. va bien mal; on est entrave de tout cöte\ Tout
languit sans laisser d'espoir de prendre une nouvelle vie».

62 Aebischer an Dey, 1. April 1819. StAF Corr. Dey.
63 s. a. 0. Anm. 62.
64 Aebischer an Dey, 10. August 1824. StAF Corr. Dey.
65 Vgl. Marmier, Seminaire S. 25 ff., Petite Eglise S. 206 ff.



66 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830

Seit 1808 arbeitete eine Studienkommission an der Neuorganisation
der theologischen Ausbildung: Erstens sollte die Studiendauer wie vor
1773 wiederum auf vier Jahre heraufgesetzt werden; zweitens galt es,

nach einem neuen Konvikt Ausschau zu halten oder aber eine Vergrößerung

des bisherigen vorzunehmen, was sich als ungangbar erwies. Die
erste Forderung setzte Yenni 1825 in die Tat um 65. Bereits 1818 hatte er

versucht, der zweiten nachzukommen. Der erbärmliche wirtschaftliche
und moralische Zustand des Augustiner Konvents 67 veranlaßte den
Staatsrat in Übereinstimmung mit dem Bischof, das Kloster aufzuheben.
Die Gebäulichkeiten sollten inskünftig als Priesterseminar dienen. Infolge
der hauptsächlich aus dem Senseland eingegangenen Petitionen 68, die
sich entschieden für den Fortbestand des beliebten «Predigerklosters»
aussprachen, verwarf aber der Große Rat in der Sommersession den
Entscheid der Regierung; diese solle nach Mitteln und Wegen suchen, die

dortigen Verhältnisse zu verbessern. Bischof Yenni fügte sich selbstverständlich

dem Beschluß der «Landesobrigkeit» und gelangte sogleich an
den Augustinerprovinzial in Würzburg, er solle unverzüglich zwei «würdige

Konventualen» nach Freiburg schicken, wobei der eine das Amt des

Priors auszuüben habe 69. Die Ordensleitung entsprach der Forderung.
Die Verhältnisse sollten sich bald danach bessern.

Mit der Wiederberufung der Gesellschaft Jesu im darauffolgenden
Herbst bot sich eine günstige Gelegenheit zur Lösung der Seminarfrage.
Das Jesuitenkollegium erhielt innerhalb von sieben Jahren einen

derartigen Ansturm von Schülern, daß neue Unterkunftsmöglichkeiten
geschaffen werden mußten. Jesuitenfreundliche konservative Patrizier
taten sich in der Folge zu einer Aktiengesellschaft zusammen, um den

Bau eines Pensionates zu ermöglichen 70. In der Absicht, in Verbindung

66 Zirkular an den Klerus vom 31. März 1826. BiAF Circ.
67 Vgl. Marmier, Se"minaire S. 31 f.; zur älteren Geschichte des Klosters vgl.

A. Büchi, Geschichte des Augustiner Klosters in Freiburg, in: FG 3 (1898) S. 79 ff.;
ferner H. Wicki, Der Augustinerkonvent Freiburg i. Ü. im 16. Jahrhundert, a. 0.
39 (1946) S. 1 ff.

68 Das Staatsratsprotokoll vom 20. Mai und 3. Juni 1818 erwähnt «Bittschriften»
der Pfarreien Tafers, Düdingen, Wünnewil, Giffers und Plaffeien. StAF PST S. 179

und 189.
69 In diesem Schreiben geht Yenni näher auf die dortigen Zustände ein: Das

Kloster zählte insgesamt 9 Religiösen, 7 Patres und 2 Laienbrüder; letztere seien

ohne jeden religiösen Sinn und Geist. Auch sei der Prior zu alt, um gegen deren
skandalöses Treiben in der Unterstadt einzuschreiten. Schreiben vom 14. Juli 1818.

BiAF Lib. II. ep. fol. 84*.
70 Vgl. Raemy, Memoires pour servir k l'histoire du Canton de Fribourg S. 145 ff.

Pfülf S. 146 ff.



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830 67

mit diesem Neubau die Seminarfrage zu lösen, gelangte Yenni im Februar
1825 in einem Schreiben an den Staatsrat71 und schilderte eingangs die

Unhaltbarkeit der Zustände in der Providence: Einerseits biete die
tägliche Durchquerung des Stadtzentrums der geistlichen Zucht der
Priesteramtskandidaten unüberwindliche Hindernisse andererseits seien die
Wohn- und PlatzVerhältnisse sehr unbefriedigend. Das Angebot, das ihm
von ehrenwerten Männern gemacht worden sei, das Diözesanseminar in
das Jesuitenpensionat einzuverleiben, erachte er persönlich als «die

günstigste Lösung». Die Mehrheit der Regierung ging auf das Gesuch

ein. Wenige Wochen später konnte der Bauplatz auf dem Varis
sichergestellt werden. Der Kostenvoranschlag für das Pensionat belief sich auf
Fr. 150 000.—, der des Seminars auf Fr. 47 000.—. Schon im Mai nahm

man den aufsehenerregenden Doppelbau 72 in Angriff. Nach zweijähriger
Bauzeit konnte Bischof Yenni am 1. November 1827 das heutige Priesterseminar

eröffnen; es zählte 64 Zimmer, mehrere Klassenräume und eine

Hauskapelle. Die theologische Ausbildung erfolgte jedoch weiterhin am
Kollegium St. Michael, wo nach und nach die Jesuiten die Lehrstühle
übernahmen. Ein Gehsteig vom Seminar zum Jesuitenkollegium war
symbolischer Ausdruck für die innige geistige Verflechtung 73.

Die Reaktion der älteren Diözesangeistlichen blieb nicht aus. Dekan
Aebischer startete zu einem neuen Anlauf zur Erhaltung der geistig-kulturellen

Eigenständigkeit des einheimischen Klerus gegenüber den «fremden

Jesuitenpatres». 1833 erlaubte Bischof Yenni die Neugründung der

Priestervereinigung unter dem Namen «Grande Association»74. 1839

mußte er ihrem Drängen nachgeben und erteilte die Zustimmung zur
Errichtung eines «Kleinen Seminars»75 an der Murtengasse, das für
Jugendliche bestimmt war, die zwar das Jesuitenkollegium besuchten,
aber später dem Diözesanklerus beizutreten gedachten. Auch dieses

Zwischenspiel ist höchst bedeutsam, denn es ist ein weiterer Beweis für
das Bemühen des Klerus, die eigene Stellung und die eigenen Kräfte
sichtbarzumachen.

Bischof Yenni und seine Zeit! In voller Überzeugung arbeitete er an

71 Yenni an den Staatsrat, 22. Februar 1825. BiAF Lib. II. ep. fol. 230 f.
72 Vgl. DESCRIPTION HISTORIßUE ET TECHNIQUE DU PENSIONNAT DE FRIBOURG.

Fribourg 1839; ferner Strobel S. 41.
73 Marmier, Seminaire S. 35 ff.
74 Marmier, Petite Eglise S. 211 ff.
75 Marmier, Seminaire S. 42 f. - Das «Petit Seminaire» wurde 1847 von Bischof

Marilley aufgehoben.



68 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830

einem Experiment mit, das größtenteils scheitern mußte, an der Restauration

in politischer und kirchenpolitischer Hinsicht. Allen
Reformbestrebungen stellt Yenni die kritiklose, alles verneinende Abwehr
entgegen. Sein konservativer Denkstil, grundgelegt durch die seelische

Veranlagung und den Bildungsgang, erhielt durch die zeitgeschichtlichen
Vorkommnisse mächtigen Auftrieb. In Verkennung der aus dem säkularen

Ereignis der französischen Revolution hervorgegangenen politischen
Neuerungen, wie die Erweckung der Völker zur Selbstbestimmung und
Autonomie, sah Yenni in diesem Werk Bedrohung und Zerstörung bisher
selbstverständlicher Werte. Psychische Anlage, Milieu und das Erlebnis
der «gottlosen Revolution» legten seinen Geist für immer auf die Verteidigung

des Althergebrachten fest. So ruft er das Volk erneut zum Glauben

an die «gottgewollten Abhängigkeiten»76 auf; das Patriziat zur
Wiedererrichtung eines gottverpflichteten patriarchalischen Regiments. Die

enge Verbindung von «Thron und Altar» sollte einen festgefügten Wall
bilden, an dem die drohenden Wogen der politischen Freiheitsbewegung
abprallten. Als Retter der Auflösung von Kirche und angestammter
Gesellschaftsordnung erkennt Yenni die monarchische Autorität des

Papsttums. Getragen von der Ideenwelt der Restauration bringt er mit
seiner beharrlichen und konsequenten Verteidigung der päpstlichen
Rechte bewußt die Elemente der Stabilität, Unterordnung und Ruhe
in ein von der Revolution erschüttertes Zeitalter hinein.

76 Begriff bei Schnabel II S. 19.



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830 69

2. Die Einverleibung des Kantons Genf in die Diözese Lausanne (1819-20)

Die Versuche zur Wiedererrichtung des Genfer Bischofsstuhls (1824-29)

Die Entwicklung der Diözese Lausanne in neuerer Zeit ist
gekennzeichnet durch mannigfache territoriale Schmälerungen. Das Konkordat
Napoleons mit Pius VII. von 1801, das auf der Übereinstimmung von
Staats- und Bistumsgrenzen aufgebaut war 77, drängte den Kirchensprengel

auf das schweizerische Hoheitsgebiet zurück. Ausgehend von der Idee
des Nationalbistums, suchten innerhalb der Eidgenossenschaft selber

die einzelnen Stände, ihr kantonales Territorium unter einen «einheimischen

Bischof» und eine einheitliche Episkopaljurisdiktion zu stellen,
was eine grundlegende kirchenpolitische Neuordnung nach sich zog. Als
eine unmittelbare Folge dieser neuzeitlichen Forderung erscheint auch
die Einverleibung des Kantons Genf in die Diözese Lausanne, die erste

Gebietserweiterung seit dem Mittelalter.
Die Vorgeschichte dieser Inkorporation beginnt mit der französischen

Revolution. 1797 kam Genf an Frankreich und wurde Hauptort des

Departement Leman, das sich aus altfranzösischen und ehemals savoyischen

Gemeinden zusammensetzte; im Unterschied zur protestantischen
Rhonestadt war jedoch dieses Gebiet geschlossen katholisch 78.

Auf Grund des Konkordates mit Napoleon von 1801 verfügte Pius VII.
in der Bulle Qui Christi Domini vom 29. November79 eine Reorganisation
des französischen Episkopates: insgesamt 97 Bistümer wurden aufgehoben,

darunter Genf, dessen Oberhirten seit 1564 im savoyischen Annecy
residiert hatten. Bereits am 21. des Monats hatte Bischof Joseph-Marie
Paget (1787/1801) dem päpstlichen Demissionsgeheiß entsprochen80. Der
alte Bischofsstuhl war nach rund 1500j ährigem Bestehen untergegangen81.

Das Gebiet der ehemaligen Diözese wurde demjenigen von Chambery

82 einverleibt, das die Departemente Leman (Genf, Pays de Gex,

77 Vgl. hiezu die Einleitung.
Vgl.J.-M. Lavanchy, Le diocese de Geneve, partie de Savoie pendant la Revolution

francaise. 2 vol. Annecy 1894 II S. 266 ff.
79 Bullarii Romani Continuatio tomus VII pars I. Florenz 1850 S. 215 ff.
80 Demissionsschreiben bei Fleury, Histoire de l'eglise de Geneve III nr. 23.

Quellen und Literatur zusammengestellt bei A. Brackmann, Germania Pontificia

vol. II pars II, Helvetia Pontificia. Berlin 1927 S. 148 f.; knappe Zusammenfassung

der Bistumsgeschichte bei Lampert II S. 292 ff., vgl. auch S. 106 ff., 280 ff.
1779 durch Loslösung von der Diözese Grenoble errichtet, 1793 unterdrückt,



70 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830

Faucigny und Chabelais) und Mont-Blanc (früheres Herzogtum Savoyen)
umfaßte. In Erinnerung an Bischof Franz von Sales, den «Restaurator»
der Diözese in nachreformatorischer Zeit (1602/22), übertrug Pius VII.
gemäß Dekret vom 19. April 1802 den Ehrentitel «Bischof von Genf» auf
das Bistum Chambery 83.

Mit dem Konkordat von 1801 begann aber auch die Restauration des

Katholizismus in der Calvinstadt, denn es brachte die öffentliche
Anerkennung des katholischen Kultus. Beraten von Kardinal Joseph Fesch,
unterstützte Napoleon die Bestrebungen des neu ernannten katholischen

Stadtpfarrers, (Jean-) Francois Vuarin 84, eines Savoyarden aus der
benachbarten Gemeinde Collonges-sous-Saleves, die alte Hochburg des

Protestantismus für den katholischen Glauben zurückzugewinnen.
Bereits 1803 mußten die Genfer Behörden den zugewanderten Katholiken
die mitten in der Oberstadt gelegene Kirche St-Germain abtreten. 1810

gelang es Vuarin, Lehrschwestern nach Genf zu berufen. Der Eiferer
wagte sich sogar an ein Heiligtum des protestantischen Rom heran: an
die Akademie. Diese sollte zu gleichen Teilen mit protestantischen und
katholischen Professoren besetzt werden. Damit drohte die Zerstörung
ihres ausgeprägt reformierten Charakters 85. Nach Jean-Etienne Portalis,
dem französischen Kultusminister, stand hinter diesen Bestrebungen die

Hoffnung: «... que bientöt, Rome et Geneve ne seront ni rivales ni
ennemies» 86.

Allein das Kriegsunglück des Korsen bereitete diesen Bemühungen ein

jähes Ende. In den letzten Tagen des Jahres 1813 zwang die einstige
Genfer Aristokratie die napoleonische Besatzung zum Abzug; die Stadt

1801/02 wiederhergestellt, 1817 Erhebung zur savoyischen Kirchenprovinz,
umfassend die Suffraganbistümer Annecy, Tarantaise, St-Jean-de-Maurienne und (bis
1861) Aosta. s. Art. von G. Allemang, LThK 1. Aufl. II K. 830 f. Der umfangreiche
Kirchsprcngel Chambery zählte 1806 627 Pfarreien verteilt auf 72 Archipresbyterate
(Dekanate), wovon 20 Pfarreien in drei Archipresbyteraten, Genf, Carouge und
Chene, 1815/16 dem Kanton Genf zugesprochen wurden. Albert, Histoire de Mgr
C.-F. de Thiollaz S. 490.

83 Lampert II S. 293.
84 1769-1843, Sohn der Bauern Jaques und Antoinette geborene Compagnon,

theologische Studien in Annecy und Paris, 1797 in der Emigration Priesterweihe
in Freiburg, darauf Missionar in der heimatlichen Gegend, 1803/06 bischöflicher
Sekretär in Chambery, 1806/43 Pfarrer von Genf. Die Biographie von Fleury/
Martin, Histoire de M. Vuarin, ist teilweise unkritisch und stark apologetisch.

85 Barth, Die Protestantisch-Konservative Partei in Genf S. 17, ausführliche
Literaturhinweise S. 18 f. Anm. 4.

86 P. Tapponier, Jean-Francois Vuarin (1769-1843), in: La Revue Savoisienne
85 (1944) S. 37, ohne genauen Beleg.



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830 71

wurde wiederum eine unabhängige Republik. Das ehemalige Herzogtum
Savoyen kam an das Königreich Sardinien. Wenig später erhob der Papst
das Bistum Chambery zum savoyischen Metropolitanstuhl (1817). Um
sein Lebenswerk auch ohne die schützende Hand der französischen
Protektoren weiterführen zu können, zog Vuarin im Januar 1814 ins Lager
der alliierten Truppen nach Basel, wo er Fürst Metternich zu bewegen
vermochte, um den Fortbestand der eben gegründeten Pfarrei in der
Calvinstadt besorgt zu sein. Die Mission hatte Erfolg: die Existenz des

katholischen Kultus wurde auf Grund der neuen Kantonsverfassung
garantiert87.

Im Gegensatz zur oligarchischen Restauration in Freiburg anerkannte
die Genfer Konstitution von 1814 keine privilegierten Klassen mehr,
sondern legte die grundsätzliche Gleichberechtigung aller Bürger vor dem
Gesetze fest. Die neue Staatsform entsprach einer repräsentativen Demokratie.

Nach dem Grundgesetz war die Entscheidung über Wohl und
Gedeih des Staates allen wahlfähigen Bürgern anheimgestellt. Wenn auch
die Volkssouveränität in der Verfassung nicht wörtlich enthalten war,
beruhte das tatsächliche politische Leben darauf. So stand die Wahl
der Regierung und der Justizbehörden der Volksvertretung, d. h. dem

250köpfigen Repräsentantenrat zu. Dieser bestellte ebenfalls aus seiner

Mitte einen Viererausschuß, das College des Syndics, und aus diesem
wiederum den Staatschef mit dem Titel eines Premier Syndic. Gleichwohl
blieben ausgesprochene Merkmale eines Ancien Regime erhalten. Die
Gewaltentrennung war nur unvollkommen durchgeführt. Die Mitglieder
der Regierung gehörten zugleich dem Parlament an und einige unter
ihnen saßen von Amtes wegen in den Gerichten. Auch rekrutierten sich
die Magistraten fast ausschließlich aus der alteingesessenen Aristokratie
und dem Großbürgertum 88.

1815 wurde Genf als zweiundzwanzigster Stand in den eidgenössischen
Bund aufgenommen. Um die strategisch unhaltbare Lage der Rhonestadt
zu verbessern und eine Verbindung zum schweizerischen Territorium
herzustellen, wurden durch den Pariser Frieden vom 20. November sechs

französische 89 und durch den Turinervertrag vom 16. März 1816 einund-

87 Constitution 1814, Titre I" Art. II, in: RLG 1 (1814/5) S. 2; vgl. Fleury/
Martin II S. 25 ff.

88 Vgl. Barth S. 19 ff., 23 ff.
89 EA II nr. 13; vgl. Ruchon, Histoire politique de Geneve I S. 91 f.; ferner die

Monographie von R. Richard, Geneve et les Traites de Paris de 1814 et de 1815
d'apres des documents inedits. Geneve 1883. Die sogenannte «Straße von Versoix»



72 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830

zwanzig sardinische, bzw. savoyische Gemeinden90 dem Kanton eingegliedert.

Im Anschluß an das Wiener Kongreßprotokoll vom 29. März 1815 91

hatte die Genfer Regierung die Aufrechterhaltung des katholischen Kultus

in den abgetretenen Gebieten zu gewährleisten. Die Eidgenossenschaft

anerkannte diese völkerrechtliche Verpflichtung in einer Beitrittsurkunde

vom 12. August92.
Genf war in eine neue Phase seiner Geschichte eingetreten: aus dem

einheitlich reformierten städtischen Gemeinwesen entstand ein konfessionell

gemischter Staat, in dem rund 35 000 Protestanten und 16000 Katholiken

vereint waren 93.

Das Diktat der Wiener Kongreßmächte fiel den katholischen Savoyar-
den schwer. Die «Zwangsversetzung» unter ein protestantisches Regime
rief besonders beim Klerus lebhafte Bestürzung hervor. Die Annexion,
die schließlich durch das Geschick der Genfer Diplomatie ermöglicht
wurde, beurteilte Abbe Vuarin - und mit ihm zusammen alle Landpfarrer,
also auch die ehemals französischen - als einen succes deplorable 94. Die

ganze Bevölkerung bedauerte die politische Neuordnung zutiefst und
bewahrte ihre Sympathie für die erlauchte Dynastie des Hauses Savoyen.
«Calvinopolis» und seinen Stadtgewaltigen begegneten die Geistlichen
mit größtem Mißtrauen, ja sie muteten der neuen Obrigkeit verschwörerische

Umtriebe gegen die römische Kirche zu 95.

Hinter dieser Widersetzlichkeit stand ein jahrhundertealter politischer

und kirchlicher Gegensatz. Hinzu kamen nun die Vorkehrungen der

Altgenfer, die mit ihren gesetzgeberischen Maßnahmen zu Gunsten des

Protestantismus dem renitenten Geist der katholischen Neubürger mäch¬

umfaßte die Gemeinden Versoix, Collex-Bossy, Pregny, Grand-Saconnex, Meyrier,
Vernier und einen Teil der Gemeinde Sauvernier.

90 EA II nr. 14; vgl. Ruchon I S. 96 ff. Die Gemeinden Aire-la-Ville, Avusy,
Bernex, Carouge, Chene, Thonex, Choulex, Collonge-Bellerive, Compesiere, Confi-

gnon, Corsier, Hermance, Lancy, Presinge und Veyrier-sous-Saleve.
91 EA II nr. 7.
92 EA II nr. 9.
93 Fleury/Martin II S. 115; Karmin, Les Antecedents du bref «Inter multi-

plices» S. 238. - Eine kritische Darstellung der Jahre 1813/16 bietet die Linzenziats-
arbeit von P. Waeber, L'abbe Vuarin et la formation de Geneve canton mixte.
Geneve 1962. AEG Man. hist. nr. 252.

94 GSVMem. 1.
95 Im obigen Memorial wird die Genfer Regierung charakterisiert als:«..., ennemie

naturelle et herdditaire de la religion catholique, Geneve qui s'appelle encore
aujourd'hui avec orgueil la Rome protestante qui est fe'conde cn moyen d'astuce,
d'intrigue et de seduetion».



•

s
1

^

.-,=

IK
V > ,' •

.£-¦"

Jean-Fran^is Vuarin (1769-1843)

Porträt von Joseph Hornung
Photo Benedikt Rast



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830 73

tigen Auftrieb verliehen. In den Lois eventuelles % setzten sich die Behörden

über die in der Verfassung ausgesprochene Gleichberechtigung aller
Bürger willkürlich hinweg. Die Ausnahmegesetze, erlassen im Hinblick
auf die territoriale Erweiterung, sollten den betont reformierten Charakter

der Calvinstadt, den Abbe Vuarin einst mit Hilfe der Franzosen zu
zerstören drohte, für immer aufrechterhalten. Indem das Landesbekenntnis

als das «vorherrschende» gelten konnte, verminderte man die politischen

Rechte der Katholiken. So sollten sie im Repräsentantenrat lediglich

ein Viertel der Sitze beanspruchen und im 28köpfigen Staatsrat
nur vier Mitglieder stellen können. Da aber so einschränkende

Bestimmungen dem Wiener Kongreßprotokoll und dem Turinervertrag
widersprachen, wurde Genf von den Signatarstaaten dazu angehalten, die Lois
eventuelles abzuändern. Nunmehr kamen den Katholiken auf Grund des

Parlamentsbeschlusses vom 18. Dezember 1816 formell die gleichen
aktiven und passiven Wahlrechte zu wie den alteingesessenen Bürgern. Die
Art der Wahlkreiseinteilung machte indes diese Errungenschaft praktisch
zunichte, da die Katholiken ihre Vertreter gewöhnlich nicht durchzubringen

vermochten. Bestehen blieben ferner gesetzliche Bestimmungen,

wonach das Vermögen der früheren Republik Genf den

Fürsorgeeinrichtungen, Schulen und Kirchen der Reformierten vorbehalten war,
mit der Begründung, daß nur sie das betreffende Vermögen zusammengebracht

hätten. Daraus wird klar, daß die reformierten Altgenfer für die
katholischen Neubürger kein wirkliches Verständnis aufbrachten. Das

politische und kulturelle Leben spielte sich weiterhin ganz auf dem Boden
der protestantischen Vergangenheit ab. «Das war aber auch verständlich,
war es doch für Männer, die inmitten einer bewußt reformierten und auf
diese Vergangenheit stolzen Stadt aufgewachsen waren, schwierig,
gewissermaßen über Nacht ein positives Verhältnis zum Katholizismus zu

gewinnen» 97.

Umgekehrt ist aber auch die mißtrauische Haltung der Katholiken
verständlich. Die traditionsbewußten Savoyarden empfanden den

glaubensmäßigen Unterschied zwischen den beiden Bekenntnissen zutiefst.
In ihren Augen war die häretische Genfer Landeskirche ein Werk des

Antichrists. Als einstige Untertanen einer auf das legitimistische Prinzip
aufgebauten Monarchie standen sie dem republikanischen Staat fremd,

96 Lois eventuelles pour le cas oü la Ville et Republiquc de Geneve aequerroit
du territoire, in: RLG 1 (1814/15) S. 49 ff.; vgl. Barth S. 22 ff. und 148.

97 a. 0. S. 31 f.



74 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830

wenn nicht feindselig gegenüber. Die diskriminierenden Maßnahmen in
politischer und sozialer Hinsicht gössen überdies neues Öl ins Feuer und
schürten Spannung und Unzufriedenheit. Darob sahen sich die Katholiken

in ihrer Meinung bestärkt, daß sie - um des Glaubens willen - im
sogenannten «demokratischen Genf» zu Bürgern zweiter Ordnung
gestempelt wurden. Der religiöse und politische Antagonismus erschwerte
die staatsbürgerliche Eingliederung in das neue Gemeinwesen erheblich
und wirkte sich auf die Bildung eines schweizerischen Nationalbewußtseins,

wie es die Genfer Behörden aus naheliegenden Gründen
herbeiwünschten, hemmend aus. Die Beziehungslosigkeit der Katholiken zum
genferischen Staatswesen fand ihren sprechendsten Ausdruck in der

Stimmenthaltung der Landsgemeinden 98, die deren Präsenz im politischen

Leben zur Bedeutungslosigkeit herabminderte. Die Verhältniszahlen

in den Behördevertretungen klafften immer weiter auseinander,
bis 1838 überhaupt kein Katholik mehr in den Repräsentantenrat gewählt
wurde. Die teilweise aufgezwungene, aber auch selber geförderte Isolierung

erreichte damals ihren Höhepunkt. Erst nachdem die die Minorität
behindernde Wahlkreisordnung in der Verfassungsrevision von 1842

aufgehoben wurde, kamen die Katholiken aus ihrer feindseligen Zurückhaltung

heraus und traten allmählich als formierte Oppositionspartei
auf »

In Ermangelung einer breitgestreuten Laienführerschaft konnte Abb(5

Vuarin während seines langjährigen Wirkens als der alleinige katholische

Exponent auftreten. Als Savoyard par le cceur war Vuarin der erklärte
Gegner der politischen und kirchlichen Integration und er blieb es bis zu
seinem Tode 1843. Nichts sollte er unversucht lassen, um die einmal
eingeschlagene Entwicklung rückgängig zu machen. Andererseits wollte die

Genfer Regierung den Eingliederungsprozeß beschleunigen; dabei ging
sie von allem Anfang an darauf aus, die staatspolitische Neuordnung
durch die kirchliche zu ergänzen. Diese Bestrebungen aber, das Kantonsgebiet

vom savoyischen Bischof Chambery abzutrennen und einer
schweizerischen Diözese einzuverleiben, beschworen eine vehemente Gegnerschaft

des Klerus herauf.

98 Die Stimmbeteiligung war allgemein gering. Von den 2124 Wahlberechtigten
beteiligten sich z. B. 1825 anläßlich der Wahlen in den Repräsentantenrat 582
Stadtbewohner. Die Katholiken auf dem Lande enthielten sich mit Ausnahme der
Gemeindebeamten der Stimmabgabe, in sechs Gemeinden ging kein Bürger zur Urne,
in sieben je einer, in vier je zwei und in sechs je drei. Ruchon S. 147 f.

99 Vgl. Barth S. 143 ff., besonders 148.



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830 75

Betreffend die Bistumszugehörigkeit bestimmte das Wiener Kongreßprotokoll

in Art. III, § 7: «Die katholischen Gemeinden des Kantons,
sowie die katholische Pfarre Genf, sollen fernerhin dem Diözesansprengel
der Provinzen Chabelais und Faucigny angehören, dasjenige vorbehalten,
was darüber von dem Hl. Stuhl anders verordnet werden möchte.» Die

Furcht, es könnte die Unterstellung der Genfer Katholiken unter einen

schweizerischen Oberhirten für die Kirche nachteilige Folgen zeitigen,
bestimmten jedoch den Bischof von Chambery, Irenee-Yves de Solle100,

an den jetzigen BistumsVerhältnissen festzuhalten, zumal er über den

politischen Rückhalt eines katholischen Monarchen verfügte, um nötigenfalls

den bischöflichen Rechten in der Calvinstadt zum Durchbruch zu
verhelfen.

Neben der pragmatischen Erwägung, daß der Fortbestand der kirchlichen

Bande die Beziehungslosigkeit der katholischen Neugenfer zum

protestantisch-republikanischen Staatswesen verewigen würde, |spielte
aber auch eine grundsätzliche Überlegung mit, die Genf zu einer
kirchenpolitischen Neuordnung veranlaßte. Die Idee der national-staatlichen
Souveränität stand der universalen Organisation der katholischen Kirche

entgegen und vertrug sich nicht mit dem Rechtszustand, daß ein
Bevölkerungsteil einer «auswärtigen» Macht hörig war. Auch deshalb erstrebten

die Genfer Behörden den Anschluß an ein «Landesbistum». Die
territoriale Struktur der mittelalterlichen Kirche sollte durch die
Forderung, wonach sich Staats- und Bistumsgrenzen zu decken hatten,
zerschlagen werden.

In der Schweiz war diese neuzeitlich-revolutionäre Kirchenpolitik von
den Konstanzer Diözesanständen 101 inauguriert worden, als sie 1814 an
Pius VII. das Gesuch richteten, «fürohin ihre kirchlichen Angelegenheiten
nur durch eigene und inländische Bischöfe geleitet zu sehen» 102. Noch im
gleichen Jahre erfüllte der Hl. Stuhl die Bitte der dreizehn alemannischen
Stände, indem der schweizerische Teil von der Diözese Konstanz
abgetrennt und vorläufig einem landeseigenen apostolischen Administrator
unterstellt wurde. Genf glaubte sich zu derselben Forderung berechtigt

ioo I774_i824_ 1802/05 Bischof von Digne, 1805/23 von Chambery, 1817
Ernennung zum Metropoliten. Vgl. Albert S. 267 ff.

101 Uri, Schwyz, Unterwaiden, Zürich, Bern, Luzern, Glarus, Zug, Schaffhausen,
Appenzell, St. Gallen, Aarau und Thurgau.

102 Schreiben vom 16. April 1814, z.T. zit. bei Isele S. 204; vgl. M. Kothing,
Die Bisthumsverhandlungen der schweizerisch-konstanzischen Diözesanstände von
1803-1862. Schwyz 1863.



76 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830

und sogleich nach Sicherstellung der Gebietserweiterung seitens Frankreichs

und Sardiniens meldete es seine Ansprüche an.
Otto Karmin teilt die Verhandlungen, die zur Inkorporation dergenfe-

rischen Pfarreien in die Diözese Lausanne führten, in neun Etappen
ein 103.

Die erste 104 fällt in die Zeit des Wiener Kongresses. Bereits am Tage
nach der Unterzeichnung der Erklärung über die Gebietserweiterung des

Kantons vom 29. März 1815 brachten die beiden führenden Köpfe der

Delegation, Charles Pictet de Rochemont (1775-1824) und Sir Francis
dTvernois 105, Kardinal Staatssekretär Consalvi das Gesuch ihrer Regierung

vor, der Hl. Stuhl möchte die Genfer Katholiken «dem Bischof von
Freiburg in der Schweiz» unterstellen. Der Kirchenfürst versprach, die
Bitte an den Papst weiterzuleiten und zeigte sich persönlich interessiert

an deren Verwirklichung 106. Pius VII. war dem Wunsch nicht abgeneigt,
da schließlich die internationalen Verträge mit ihren ausdrücklichen
Vorbehalten die politische und religiöse Rechtsstellung der katholischen

Bevölkerung festlegten 107. Der Papst beauftragte hierauf den apostolischen

Nuntius in der Schweiz, in dieser Angelegenheit einen Bericht
de commodo et incommodo abzufassen 108. Allein Testaferrata nahm eine

abwartende Haltung ein und überließ das Feld vollkommen Abbe Vuarin,
dessen direkte Kontakte mit der Kurie wohl die Abfassung einer solchen

Note erübrigten 109. Die Abberufung aus Luzern im Frühjahr 1816 ver-

103 Seine Dokumentensammlung zählt 174 Aktenstücke. Eine kritische
Monographie fehlt bis heute. Aus einseitig savoyisch-römischer Sicht, jedoch unter
Heranziehung eines reichhaltigen Quellenmaterials (leider häufig ohne Datierung und
Standortangabe), stellt Fleury/Martin II S. 175 ff. die Verhandlungen dar.

104 Die betreffenden Dokumente sind bei Karmin nicht aufgenommen, da sich
seine Sammlung ausschließlich auf schweizerische Archive beschränkt.

105 1757-1842, nach Ausbruch der französischen Revolution Flucht vor dem Terror
nach England, unversöhnlicher Gegner Frankreichs, 1814 Rückkehr nach Genf,
wo er bis 1824 Staats- und Repräsentantenrat war. Vgl. O. Karmin, Sir Francis
DTvernois. 1757-1842, sa vie, son oeuvre et son temps. Geneve 1932.

106 Fleury/Martin II S. 193.
107 Vgl. die Note des schweizerischen Gesandten in Turin an Consalvi vom 3.

Februar 1816. BAr Vat. nr. 130, Kopie.
108 Albert S. 421.
109 Unter den Nuntiaturberichten befindet sich kein diesbezügliches

Antwortschreiben Testaferratas; dieser setzte allerdings Abbe Vuarin unverzüglich vom
Gesuch in Kenntnis. Fleury/Martin II S. 193 f. (Im vatikanischen Archiv werden
diese Akten gegenwärtig von P. Andre Marquis aus Freiburg registriert. Da
vorläufig die Dokumente nur bis zum Jahre 1816 erfaßt sind, konnte er mir keine

genauen Auskünfte erteilen).



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830 77

hinderte den Nuntius an einer eingehenden Beschäftigung mit diesem

Problem. Im Rechenschaftsbericht an das römische Staatssekretariat
erwähnt Testaferrata nicht einmal das diesbezügliche Gesuch. Er rühmt
die Wachsamkeit des Bischofs von Chambery und hebt seinen eigenen
Widerstand gegenüber den katholikenfeindlichen Bestrebungen der
Genfer Regierung hervor U0.

Von diesen ersten Vorkehrungen hatte Abb6 Vuarin Kenntnis
bekommen. Und damit hob das gegenseitige Wetteifern zwischen dem
Genfer Stadtpfarrer und «seiner» Regierung an m.

Im Auftrage von Generalvikar Claude-Francois de Thiollaz 112, nachmals

Bischof der neu errichteten Diözese Annecy (1822), machte sich
Vuarin an die Ausarbeitung einer Denkschrift heran, mit dem Ziel, Rom
von einem derartigen Schritt zurückzuhalten. Am 6. Mai 1815 war
das Schriftstück abgefaßt und fand die Zustimmung aller neunzehn

Landpfarrer; wenige Tage später stand der Abbe in Genua vor dem

Papst, dem er sein Anliegen persönlich vortrug 113.

Dieses Vorgehen entspricht Vuarins Persönlichkeit. Er ist in jeder
Hinsicht eine außergewöhnliche Erscheinung und deshalb umstritten.
Unbeugsame Willenskraft und zähe Zielstrebigkeit charakterisieren ihn.
Zur Erreichung seiner Ziele setzt er alle erdenklichen Mittel ein. Bauernschläue

und übersteigerter Patriotismus machen Vuarin im Urteil des

Genfer Historikers Francois Ruchon zum «pretre intrigant, plutöt sa-

voyard que genevois et surtout fanatique»114. Geistig steht der Savoyarde
in der Linie der französischen Traditionalisten, politisch ist er ein

Gesinnungsfreund des «Restaurators» Karl-Ludwig von Haller, mit dem er
einen ausgiebigen Briefwechsel pflegte U5.

110 Testaferrata an Consalvi, Juni 1816. BArVat. nr. 130: «De Diocesi Cham-
brensi in Helvetia attenta, vigilantia Rmi. Episcopi Yvonis de Solle, Genevensis
parochia et aliae quatuordecim parochiae decem mille circiter incoles recludentur
(nicht erwähnt sind die fünf ehemaligen französischen Pfarreien), optime reguntur.
Per cessionem pietissimi Regis Sardiniae in Congressi Viennensi die 26. (29!) Martii
1815 ditio haec in Genevensium devenit potestatem, quorum adversus res catho-
licas conata fortiter obstiti».

111 Vuarin stand in ständiger Verbindung mit dem diplomatischen Vertreter
Sardiniens am Vatikan.

112 1752-1832, theologische Studien in Annecy und Paris, 1779 Chorherr von
Annecy, 1780/1822 Generalvikar der Diözese Chambery, 1788 Propst, 1822/32
Bischof von Annecy. Vgl. die Biographie von Albert.

113 Fleury/Martin II S. 194.
114 Ruchon I S. 152.
115 Die Korrespondenz dauerte von 1819 bis 1843; die ersten zwei Briefe sind



78 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830

In dramatisch zugespitzter Weise enthüllt Vuarin Pius VII. die
religiöse Lage im Kanton Genf: Die Katholiken seien unter die Fuchtel eines

selbstgerechten Regimes geraten. Der Herausforderung, die das
protestantische Rom für die katholische Kirche darstelle, könne man allein

entgegentreten, indem man die bisherige Bistumsorganisation beibehalte.
Nur der Bischof von Chambery sei der gefahrvollen Situation gewachsen,
da er nötigenfalls zur Durchsetzung seiner Rechte an den Turiner Hof
rekurieren könne; der Bischof von Freiburg aber, den offenbar die Regierung

als den künftigen Oberhirten der Genfer Katholiken ausersehe,

verfüge über keine wirksamen politischen Druckmittel, er sei der Gnade
der Tagsatzung und der protestantischen Regierungen ausgeliefert.
Zudem herrsche in dieser Diözese Priestermangel116. Ohne etwa die
Verdienste des Freiburger Klerus herabsetzen zu wollen, biete derselbe nicht
die gleichen Vorzüge wie der savoyische, über dem stets noch das Licht
des hl. Franz von Sales strahle. Diese Gründe möchten seine Heiligkeit
veranlassen, die geheiligten Bande zwischen den Genfer Katholiken und
dem Bischof von Chambery für immer aufrechtzuerhalten. Der Tonfall
der vuarinschen Sprache ist schneidend. Er schreibt: De remede il n'y a

pas deux; il n'y a qu'un seul, c'est de placer, c'est de maintenir ä la
tete de ces paroisses malheureuses des pasteurs d'elite, d'une vertu emi-

nante, instruits, zeles, habiles ä decouvrir, forts k repousser les pieges de

l'hiresie 117.

Vuarin ist zutiefst besorgt, er fürchtet geradezu um den Bestand seiner

Religion in Anbetracht der katholikenfeindlichen Gesetzgebung der Genfer

Behörden. Hinzu kommen die Ängste eines Mannes, der die Stürme
der französischen Revolution am eigenen Leibe erfahren hatte. Während

Jahren war er zu einem ungesicherten Dasein verurteilt gewesen, als

Missionar in der eigenen Heimat auf Almosen angewiesen. Kaum hatte
er den Wiederaufbau der kirchlichen Organisation erlebt und die Ruhe
einer gesicherten Existenz verspürt, drohten neue Gefahren heraufzuziehen.

Von nicht zu unterschätzender Bedeutung ist das Motiv des

hl. Franz von Sales, wobei Vuarin im Bistum Chambery gleichsam den

veröffentlicht bei Vogt, Charles-Louis de Haller et sa correspondance S. 191 ff.
und A. Roussel, Lamennais et ses correspondants suisses, in: ZSKG 4 (1910) S. 176.
Die Briefe Lamennais' an Vuarin wurden veröffentlicht von V. Giraud, Une
Correspondance inedite de Lamennais, Lettres k M. Vuarin (1819-1837), in: Revue des

Deux Mondes Jg. 75 Bd. 29 (1905) S. 765 ff. und Bd. 30 (1905) S. 168 ff.
116 Die Diözese zählte damals rund 200 Weltgeistliche und 121 Pfarreien; das

Argument trifft deshalb nicht ohne weiteres zu.
117 Zit. bei Fleury/Martin II S. 196.



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830 79

Rechtsnachfolger des einstigen Kirchsprengeis von Bischof Francois de

Sales sieht. Zu Ehren des Heiligen hatte er seinen ersten Vornamen Jean
aufgegeben und nannte sich allein Francois. Der Protestant Dietrich
Barth hält die Opposition Vuarins vom kirchlichen Standpunkt aus

gesehen für «teilweise notwendig». «Zum anderen, größeren Teil aber

entsprang sie ganz einfach der politischen Abneigung des Savoyarden
und Royalisten Vuarin gegenüber dem Genfer Staat und dessen
republikanischen Einrichtungen» 118. Die Gegnerschaft des katholischen Führers

gründet auf diesem doppelten Antagonismus.
Offenbar erfuhr die Genfer Regierung Sinn und Zweck der Vorstellung

ihres Stadtpfarrers beim Papst, und sogleich riß Pictet de Rochemont die
Initiative wieder an sich. In einer Note an den österreichischen Gesandten

am Vatikan hebt er hervor, daß das protestantische Genf mit seiner
sprichwörtlich freiheitlichen Verfassung dem katholischen Kultus gesetzlichen
Schutz verliehen habe; eine solche Garantie stelle dem Wunsche der

Regierung nach Loslösung des Kantons vom Bistumsverband Chambery
keine Hindernisse in den Weg. Es bedürfe keiner weiteren Erläuterung,
weshalb sich Genf weder von einem französischen und noch viel weniger
von einem savoyischen Bischof abhängig wissen wolle 119.

Über diese Demarche setzte Vuarin unverzüglich den Turiner Hof und
die Luzerner Nuntiatur in Kenntnis. Diese ließ durch ihren Sekretär,
Ehrendomherr Wully, mitteilen, daß in der betreffenden Angelegenheit
nichts zu befürchten sei, er, Vuarin, könne seiner Sache sicher sein 12°.

Auch Sardinien sagte seine Unterstützung zu und war gewillt, die
Ausführung dieses«unheilvollen Vorhabens » um jeden Preis zu verhindern121.

Die Zusicherung des Turiner Hofes sollte sich bewahrheiten, denn dort
stieß die Genfer Regierung auf den hartnäckigsten und mächtigsten Gegner.

Dagegen war die Zusage aus der Nuntiatur zu selbstsicher. Die
diplomatische Klugheit verlangte von den einzelnen Vertretern des Papstes
nach außen hin eine deutliche Zurückhaltung. Dazu kam während der
entscheidenden Jahre 1816 bis 1819 ein häufiger Wechsel der Nuntien,
so daß es ihnen wohl an der erforderlichen Zeit gebrach, sich eingehend
mit der Genfer Bistumsfrage zu befassen. Wie wir noch sehen werden,
gewährten zwar Nuntius Carlo Zeno (1816/17) und Vincenzio Macchi

118 Barth S. 31.
119 Pictet de Rochemont an den österreichischen Gesandten am Vatikan,

10. Juni 1816, überliefert in einer Kopie Vuarins. Fleury/Martin II S. 197 ff.
120 Wully an Vuarin 14. Juni 1815. a. O. S. 199.
121 Minister Comte de Vallaise an Vuarin 15. Juni 1815. a. O. S. 199.



80 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830

(1818/19) dem kirchlichen Lager ihre moralische Unterstützung, offizielle
schriftliche Interventionen blieben jedoch aus 122. Dieses Verhalten ist
auch nicht verwunderlich, wenn man bedenkt, daß Vuarin mit Hilfe der
sardinischen Diplomatie und im Auftrage des Bischofs von Chambery
direkt mit den vatikanischen Stellen verhandelte.

Die erste Etappe fand im Juli 1815 ihren Abschluß. Zwei Fronten hatten

sich herausgebildet. Die eine, entschieden für die Beibehaltung des

Status quo eintretend, stand unter der Führung Abbe Vuarins, sekundiert

von der bischöflichen Kurie in Chambery und dem sardinischen
Hof. Zwar gehörte auch die Luzerner Nuntiatur zu den Verteidigern des

kirchlichen Standpunktes, doch griff sie nicht unmittelbar in das

Geschehen ein. Die andere Front, bestrebt nach Anschluß des Kantons Genf

an ein schweizerisches Bistum, stellte vorläufig die Regierung allein dar,
begleitet von den besten Wünschen Kardinal Consalvis. Die Haltung
Österreichs war noch unklar.

Natürlich gaben die großen Genfer Diplomaten nicht einfach klein bei.
Die Umtriebe ihres Stadtpfarrers mochten sie mehr verärgern als
einschüchtern ; seiner Herausforderung sollten sie nunmehr mit den gleichen
Mitteln begegnen, indem auch sie die Fäden zu mächtigen Bundesgenossen

knüpften, um mit dem nötigen politischen Druck ihrem Anliegen
Gehör zu verschaffen.

In die zweite Etappe 123 fallen die Präliminarverhandlungen der Genfer

Regierung mit dem eidgenössischen Vorort. Die beiden Staatsräte Joseph
Des Arts 124 und Jean-Pierre Schmidtmeyer 125 weisen in ihrer Note vom
August 1815 an den Tagsatzungsvorsitzenden 126 auf die Unhaltbarkeit
des gegenwärtigen Zustandes hin, wobei das nationalstaatliche und

122 Die Relatio Macchis zu Gunsten Vuarins vom 9. Januar 1819, BAr. Vat.
nr. 131, bezieht sich hauptsächlich auf eine Auseinandersetzung zwischen Kirche
und Staat bezüglich einer Pfarrwahl.

123 Karmin nr. 1-12.
124 1743-1827, seit 1777 Staatsrat, seit 1792 Emigrant in den verschiedenen

europäischen Ländern, 1806 Rückkehr und Ernennung zum Vorsteher der Societe
economique, 1814/15 Premier Syndic und als solcher wesentlich an der Ausarbeitung der
neuen Verfassung beteiligt, die er sich nach der Facon eines Ancien Regime
vorstellte. Vgl. hiezu seine Schrift Les principes de la Revolution francaise sont incom-
patibles avec Vordre social. Paris 1816, trat 1818 aus dem Staatsdienst zurück.
Ruchon I S. 42 ff.

125 1768-1830, seit 1814 Staatsrat, zwischen 1816 und 28 siebenmal Premier
Syndic, 1819, 21 und 22 Tagsatzungsabgeordneter, vertrat eine gemäßigt liberale
Richtung, a. O. S. 122 ff.

126 Genf an Zürich, 31. August 1815. Karmin nr. 1.



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830 81

staatskirchliche Moment, untergründig bewegt von Reminiszenzen an den

einstigen politischen Gegner, unverholen hervortritt. Sie schreiben darin:
Die Weckung eines genferischen Staatsbewußtseins unter den Katholiken

werde durch die kirchliche Zugehörigkeit zu einer Diözese, die dem

ehemaligen Landesherrn unterstehe erschwert. Zudem hätten die
Bischöfe von Chambery und Genf noch in bester Erinnerung, welche

politischen Rechte sie einst in der Rhonestadt ausgeübt hätten. Die
Staatsraison verlange eine Änderung der Bistumsverhältnisse, welhalb die

eidgenössischen Behörden bei der Beratung über die kirchliche Neuordnung

der Schweiz auch die Genfer Angelegenheit miteinbeziehen möchten.

Zürich verwies jedoch die Bittsteller nach Luzern; dieses sei gegenwärtig

der größere Helfer, da es bereits in Diözesansachen mit dem Hl.
Stuhl in Verhandlungen stehe 127.

Überraschend ist, daß die Genfer Regierung - entgegen den Äußerungen

ihrer Wiener Kongreßgesandten - den konkreten Vorschlag auf
Anschluß an das Bistum Lausanne fallen ließ. Luzern sah sich deshalb zur
Frage veranlaßt, welcher schweizerischen Diözese der Kanton eingegliedert

werden sollte 128. Die Antwort lautete unentschieden: die Luzerner
Regierung möchte nach eigenem Gutdünken handeln 129. Diese glaubte
zwischen den Zeilen des genferischen Schreibens den unausgesprochenen
Wunsch herauslesen zu müssen, als würde man es begrüßen, dem neu zu
errichtenden deutschschweizerischen Bistumsverband 13° angeschlossen
zu werden, doch lehnte Luzern ein solches Ansinnen aus geographischen
und sprachlichen Gründen ab, da eine solche Lösung «mancherley In-
konvenienzen» herbeiführen könnte 131.

Die erste Äußerung Bischof Yennis zur Genfer Bistumsfrage läßt darauf
schließen, daß er bisher von keiner offiziellen Stelle über den Gang der

Verhandlungen informiert worden war. Aus zweiter Hand hatte er vom
befremdenden Wunsch Genfs vernommen, dem neuen Bistumsverband
von Basel angeschlossen zu werden. Auch er wies ein solches Vorhaben
zum vornherein zurück und plädierte bei der Nuntiatur auf einen An-

127 Zürich an Genf, 6. September 1815. a. 0. nr. 2.
128 Luzern an Genf, 20. September 1815. a. O. nr. 5.
129 Genf an Luzern, 30. September 1815. a. O. nr. 6.
130 Nach Abtrennung des schweizerischen Teils vom Bistum Konstanz arbeiteten

vereinzelte Diözesanstände eigene Bistumsprojekte aus, so u. a. Bern und Luzern,
vgl. Isele S. 213 ff., 225 ff. Die provisorischen kirchlichen Verhältnisse konnten
erst 1828 durch die Errichtung des reorganisierten Bistums Basel geregelt werden.

131 Luzern an Genf, 7. Oktober 1815. Karmin nr. 7.



82 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830

schluß der Genfer Pfarreien an die Diözese Lausanne 132. Mit dieser offiziösen

Verlautbarung verschwindet Yenni von der Bildfläche. - 1819 wird
ihn Rom vor die vollendete Tatsache stellen.

Die Beweggründe für die geheime Sympathie der Genfer Regierung
zum deutschschweizerischen Bistumsverband waren unzweifelhaft
politisch-ideeller Natur: die geistige Verwandtschaft zum liberalen Patriziat
von Luzern mit seinem Zug nach staatskirchlicher Bevormundung 133.

So ist es denn charakteristisch, wenn Haller das geplante Luzerner
Bistum als «eVeche liberal» bezeichnet134, die enge Zusammenarbeit mit
dem aufgeklärten Bern135 ziele darauf hin, in Luzern eine «chaire de

philosophisme» zu errichten136. Die Haltung Luzerns kam dem
landeskirchlichen Regiment eines protestantischen Staates sehr nahe und
vermochte deshalb Genf für einem möglichen Beitritt zu erwärmen.

Inzwischen rückten die langwierigen Verhandlungen um das Zustandekommen

des Turiner Vertrages die Bistumsfrage in den Hintergrund. In
diesem kritischen Zeitpunkt hieß es gegenüber Sardinien Rücksicht walten

zu lassen. Zudem wußte man in Genf, daß König Viktor-Emmanuel I.
(1802/21) wenigstens die kirchlichen Bande zu seinen einstigen Untertanen

aufrechtzuerhalten wünschte. Erst nach dem erfolgreichen
Vertragsabschluß wagte sich die Genfer Regierung aus ihrer Zurückhaltung
heraus und leitete im Herbst 1816 die dritte Etappe 137 ein, die durch die

Kontaktnahme mit den kirchlichen Instanzen gekennzeichnet ist.
Gleich zu Beginn gelangte der Staatsrat an den Bischof von Chambery,

um ihn zu einer freiwilligen Verzichtleistung der genferischen Gebietsteile

seiner Diözese zu bewegen138. DerOberhirte beantwortete jedoch die

132 Yenni an Testaferrata, 26. Dezember 1815. BiAF Lib. II ep. fol. 172.
133 In der «Übereinkunft in geistlichen Dingen» von 1806 hatte Luzern die

Staatsherrschaft über die Kirche ausgesprochen. Vgl. H. Domhan, Vinzenz Rüttimann
und die luzernische Kirchenpolitik in der Mediations- und Regenerationszeit, in:
ZSKG 16 (1923) S. 1 ff., 102 ff.; über die neueste Entwicklung im luzernischen
Staatskirchenrecht vgl. E. Isele, in: Vaterland nr. 209 vom 9. September 1966.

134 Haller an Salis, 17. Mai 1817. Burgerb. B.
135 Am 10. Dezember 1817 schlössen die beiden Stände eine Übereinkunft im

Hinblick auf die Organisation und Fundation des neu zu errichtenden Bistums.
Vgl. Isele S. 229 ff.

136 Haller an Salis, 21. Juli 1816, Burgerb. B. Diese Korrespondenz ist eine

eigentliche Fundgrube, will man den geistesgeschichtlichen Hintergründen und
personellen Verflechtung bei der bernisch-luzernischen Allianz nachgehen, eine

Frage, die auch Isele aufgeworfen hat, vgl. S. 230 Anm. 52.
137 Karmin nr. 13-23.
138 Genf an de Solle, 23. Dezember 1816. a. 0. nr. 17.



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830 83

Anfrage mit einem klaren Nein: «Je ne puis le desirer: les sentiments de

la charite pastorale m'attachent trop fortement ä tous mes ouailles; ce

ne serait qu'avec un profond regret que je perdrais cette partie si pr£-
cieuse de mon troupeau»139. Hinter der Absage standen im Grunde die

gleichen Befürchtungen, wie sie Vuarin in seiner Denkschrift gegenüber
Pius VII. vorgebracht hatte.

Enttäuscht wandte man sich von Bischof de Solle ab und nahm erneut
die guten Dienste Luzerns in Anspruch, um mit dessen Hilfe unmittelbare

Verhandlungen mit dem Hl. Stuhl einzuleiten 140. Die dortige Regierung

versprach, bei der Nuntiatur vorstellig zu werden, die Neuordnung
der Bistumsverhältnisse dränge sich zusehends auf: «Denn», so heißt es

im Antwortschreiben, «nicht immer dürfte der Einfluß eines fremden
Bischofs, zumal eines Bischofs, der von dem Souveraine abhängt,
welchem die erworbenen Territorien angehört, diesen (den kantonalen)
Interessen zuträglich seyn, vielmehr Verwickelungen herbeyführen, die,

wenn auch nicht immer von bedeutenden Folgen, doch stets misliebig
seyn würden»141. Die Frage der Opportunität einer Einsprache der
Signatarmächte des Wiener Kongreßprotokolls zu Gunsten Genfs läßt die
Luzerner Regierung in wohlweislicher Zurückhaltung unbeantwortet.

Die vierte und fünfte Etappe 142 dauern vom Mai bis Dezember 1817.

Der Genfer Staatsrat verstand es, seine Sache mächtig voranzutreiben,
einmal mit Hilfe der Tagsatzung, vor allem aber mit der Entsendung
eines Regierungsvertreters nach Rom. Das gegnerische Lager jedoch
entfaltete ebenfalls eine ungeahnte Aktivität.

Die deutliche Sprache Luzerns veranlaßte Genf, mögliche
Anbiederungsversuche zur Eingliederung in den deutschschweizerischen Bistumsverband

zu unterlassen und aus praktischen Erwägungen heraus die
Unterstellung der katholischen Bevölkerung unter die geistliche Leitung
des Bischofs von Lausanne zu beantragen: «Homme respectable et dont
chacun connait la piet6 et la seVente1 des principes», wie sich der Genfer
Staatsrat Des Arts über Bischof Yenni äußerte 143. Auch der Freiburger
Gesandte Jean de Montenach habe sich in diesem Sinne ausgesprochen

139 De Solle an Genf, 28. Dezember 1816. a. O. nr. 19.
140 Genf an Luzern, 26. Dezember 1816. a. 0. nr. 18.
141 Luzern an Genf, 8. Januar 1817. a. 0. nr. 20.
142 a. 0. nr. 24-51, bzw. 52-60.
143 So im Rechenschaftsbericht als Tagsatzungsabgeordneter vom 3. August 1817.

a. 0. nr. 28.



84 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830

und die Gebietserweiterung, d. h. den Machtzuwachs der Diözese nach
den vielfältigen territorialen Schmälerungen begrüßt.

Durch die Vermittlung der Tagsatzung gelang es, den Berner
Altschultheißen Christoph-Friedrich Freudenreich144 zu gewinnen, um
Kardinal Consalvi, den er persönlich kannte, die Genfer-Bistumsfrage erneut
in Erinnerung zu rufen. In seiner Note an das römische Staatssekretariat

145 wiederholt Freudenreich mit allem Nachdruck die Forderung
nach Anschluß der genferischen Pfarreien an das Bistum Lausanne. Sehr

ausführlich bringt er das Verhalten Bischof de Sofies zur Sprache: Dieser
beharre auf einer uneingeschränkten Episkopaljurisdiktion; verweigere
die Leistung eines Treueides seitens der Pfarrer gegenüber dem Staat146,
auch übe er das vollumfängliche Nominationsrecht bei Pfrundbesetzun-

gen 147 aus und veröffentliche seine Erlasse ohne landesherrliche
Genehmigung. Die staatliche Autorität sehe sich darob kompromittiert;
Bischof de Solle schreite je länger je mehr auf die Errichtung eines Imperiums

in Imperio zu.

Vorläufigen Höhepunkt bildet die Romreise des Genfer Gesandten

Jean-Louis Viollier 148 im Herbst 1817.

Überzeugt, daß im Grunde Erfolg oder Mißerfolg dieser Mission vom
weitern Verhalten Vuarins abhinge, versuchte der erste Syndic, Gaspard
Delarive-Boissier 149, kurz vor dem Weggang des Regierungsvertreters, den

katholischen Stadtpfarrer zum Entgegenkommen zu bewegen. Die
Unterredung fand am 22. September statt. Der Staatschef glaubte, die

notdürftige finanzielle Lage der Landpfarreien ausnutzen zu können, um
durch materielle Angebote Vuarin mürbe zu machen. So versprach er

144 1748-1821, war von 1803/13 abwechslungsweise Schultheiß. HBLS III S. 328.
145 Freudenreich an Consalvi, 1. Oktober 1817. Karmin nr. 46.
146 1817 verlangte die Regierung vom katholischen Vertreter in der Schulkommission

— einem Geistlichen — die Ablegung eines staatlichen Treueides. Darauf
wollten die Behörden alle Pfarrer dazu verpflichten, zumal sie teilweise aus öffentlichen

Geldern besoldet wurden; dagegen aber erhob Bischof de Solle Einsprache.
Ruchon I S. 150; vgl. Macchi an Consalvi, 9. Januar 1819. BAr Vat. nr. 131.

147 De Solle bestritt der Genfer Regierung - als einem «häretischen Regime» - die
Übertragung ehemals königlicher Kollaturrechte, obwohl Genf als Rechtsnachfolger
des sardinischen Monarchen darauf Anspruch erheben konnte. Vgl. Genf an de
Solle, 23. Dezember 1816. Karmin nr. 17.

us 1778-1840, Repräsentantenrat, 1815 und 22 Tagsatzungsabgeordneter. HBLS
VII S. 271.

149 1770-1834, Arzt und Chemiker, 1807 Honorarprofessor für pharmazeutische
Chemie, 1814 Staatsrat, 1817 Premier Syndic, 1823/25 Rektor der Akademie, a. O. II
S. 684.



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830 85

ihm im Falle eines Einlenkens die Gewährung von staatlichen Stipendien
an die Theologiestudenten und die Errichtung eines Priesterseminars in
Genf auf Staatskosten. Auch würde es dem Genfer Klerus allein zustehen,
die Bedingungen für eine Übereinkunft mit dem Bischof von Lausanne
aufzustellen. Erwartungsgemäß blieb jedoch der Savoyarde unnachgiebig

150. - Hätte sich Vuarin dem Unabwendbaren gefügt, um wieviel
stärker wäre die Verhandlungsposition der Kirche gewesen! 1820 sollte
der Staat dem neuen Bischof die Bedingungen diktieren.

Das Scheitern dieser Zusammenkunft veranlaßte die Regierung, umso
rascher einen Vertreter an die Kurie zu entsenden, wo es einige Dinge
klarzustellen galt, die Vuarin mit seiner wohlbekannten Methode der

Dramatisierung eines Sachverhaltes in eine schiefe Ebene gerückt hatte.
Jedenfalls zeugt es vom politischen Gespür, daß man in Genf seinen mächtigen

Einfluß beim Hl. Stuhl und am Turiner Hof erkannte und sich

entsprechend verhielt.
Während einer langen Unterredung Violliers mit Consalvi zeigte sich

der Kardinal dem Anliegen Genfs nach wie vor gewogen, doch wies er auf
das entscheidende Hindernis hin, den Turiner Hof, demgegenüber der
Hl. Stuhl zu Rücksicht verpflichtet sei151. Während Nuntius Zeno kurz
zuvor eine Note der Genfer Regierung im befürwortenden Sinne an das
römische Staatssekretariat weitergeleitet hatte 152, äußerte er sich
nunmehr in Gegenwart Violliers skeptisch. Eine Veränderung der Bistumsgrenzen

sei aussichtslos, solange der Bischof von Chambery dazu seine

Einwilligung verweigere, denn der Hl. Stuhl pflege solche Innovationen
nur mit der ausdrücklichen Verzichtleistung des jeweiligen Diözesan-
bischofs vorzunehmen. Auch sei seine Heiligkeit im gegenwärtigen
Zeitpunkt wenig geneigt, dem Gesuch zu entsprechen, angesichts der
zunehmenden Einmischung der Genfer Behörden in innerkirchliche Angelegenheiten153.

Dies war offenbar das Resultat der Intervention Freudenreichs.
Trotz mannigfacher Bemühungen gab schließlich Viollier seiner Regierung

zu verstehen, daß er nur wenige Fortschritte erzielt und lediglich die

wenig verheißungsvolle Zusicherung mitbekommen habe, daß sich die
Kurie weiterhin mit der Angelegenheit befassen werde. Consalvi habe

150 Fleury/Martin II S. 219.
151 Erster Rechenschaftsbericht an die Regierung vom 29. November 1817.

Karmin nr. 52.
152 Vgl. Genf an Zeno, 20. September 1817 sowie dessen Antwortschreiben vom

25. des Monats, a. O. nr. 43/44.
153 s. Anm. 147.



86 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830

zwar dem sardinischen Gesandten gegenüber erklärt, daß er bereit sei,

auf das Gesuch einzugehen; allein die entschiedene Gegnerschaft des

Turiner Hofes, der bei Gewährung der Bitte für die Zukunft des Genfer
Katholizismus das Schlimmste befürchte, sei unüberwindbar, obwohl der
Staatssekretär diesen Einwand wegen der völkerrechtlichen Verpflichtungen

Genfs zur Aufrechterhaltung des katholischen Kultus widerlegen
konnte 154.

Und Abbe Vuarin! Unbeirrbar verfolgte er sein Ziel. Ein Brief Bischof
de Sofies läßt erahnen, mit welch gezielten Gegenschlägen er die Schritte
«seiner» Regierung konterte 155. Auch der Pfarrer setzte alle Hebel in

Bewegung, nur im umgekehrten Sinne. Er appellierte an den Papst und
die katholischen Monarchen, um für die Sache seines Oberhirten
einzustehen. Gleich einem General führte er die einzelnen Gegenoperationen
durch, vom Hl. Stuhl, Sardinien, Bayern und vorübergehend auch von
Österreich flankiert. Wenn auch Bischof de Solle an den Siegesaussichten
zweifelte, Vuarin blieb unverzagt. 1824 wird er vor Leo XII. seine

großangelegten Aktionen mit den Worten umreißen: «Oui, j'ai tent6 ce qu'il
etait possible humainement de tenter, j'ai fait une course ä Genes en 1815;

j'en ai fait une ä Sion; j'en ai fait ä Chambery, j'ai fait agir la Cour de

Turin, j'ai pris toutes mes precautions avec le consentement de Mgr de

Chambery et de ses vicaires generaux» 156.

Die zielsicheren Aktionen Vuarins veranlaßten die Genfer Regierung,
sich ihrerseits nach einem mächtigen Bundesgenossen umzusehen. Sie

fand ihn im preußischen Gesandten am Vatikan, Barthold-Georg Nie-
buhr157, der schließlich den Pfarrer von Genf aus dem Feld schlagen sollte.

154 Zweiter Rechenschaftsbericht an die Regierung vom 8. Dezember 1817. Karmin

nr. 55.
155 Am 2. Januar 1818 stellte er Vuarin folgendes Zeugnis aus: «C'est en vrai

general, mon eher ami, que vous conduiscz vos Operations, vous avez vos espions,
vos avants-postes, vos auxiliaires: Rome, Vienne (wird 1818 zum Regierungslager
übergehen), Turin et votre chere Baviere (s. Anm. 281), vous mettez tout en oeuvre
pour assurer notre bonne cause. Mais helas! Mon eher ami, je crains que tout cela
soit inutile. Cependant je ferai ce que vous me suggerez. Que vous etes

heureux, mon eher ami, d'etre aecoutume k ce guerroiment. J'aurais besoin d'avoir
pres de moi un homme tel que vous, aecoutume k cette guerre d'escrime et qui püt
assurer sur les malheurs que je prevois». GSV Corr. Geneve/Chambery, z. T. zit.,
aber offenbar aus einer anderen Vorlage, bei Fleury/Martin II S. 207 Anm. 1.

156 Zit. a. O. S. 261 Anm. 1.
157 1776-1831, bekannt als Historiker, Mitbegründer der modernen historischen

Quellenkritik, Verfasser der Römischen Geschichte, 3 Bde. Berlin 1811/31. s. Art. von
H. Nissen, ADB XXIII S. 646 ff.; Biographie von J. Classen Gotha 1876, ferner
C. Mirbt, Die preußische Gesandtschaft am Hofe des Papstes. Leipzig 1899.



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830 87

Die Mission Niebuhrs leitet die sechste Etappe 158 ein, während der sich
die Tagsatzung erneut für eine Lösung der Genfer Bistumsfrage einsetzte.

Der Historiker Niebuhr wurde 1816 zum ersten außerordentlichen
Gesandten Preußens am Vatikan ernannt, um das Verhältnis der neu
erworbenen katholischen Gebietsteile seines Landes mit dem Hl. Stuhl
zu regeln. Er weilte acht Jahre lang in Rom und hatte am Zustandekommen

der Bulle «De salute animarum» (1821), die zur Wiederherstellung
der Bistumsorganisation in Norddeutschland führte, großen Anteil159.
Sein diplomatisches Können, sein furchtloses und offenes Auftreten sollten

auch der Sache Genfs zum Sieg verhelfen.
Nach anfänglichem Widerstreben aus Rücksicht gegenüber dem

Turiner Hof erklärte sich Niebuhr im Dezember 1817 bereit, für den Fall,
daß sich die Angelegenheit gewohnheitsgemäß verschleppen würde, und
Viollier vor ihrem Abschluß Rom verlassen müsse, «die Unterhandlungen
für den Kanton Genf zu übernehmen, oder ähnliche Geschäfte für andere
schweizerische Kantone zu führen, welche sich die Kosten einer Sendung
zu ersparen wünschten»160. Überhaupt erachtete es der Diplomat als

angebracht, «freundschaftlich gesinnte kleine Staaten zu bewegen, sich

vorzüglich Preußen anzuvertrauen» 161. Durch die Vermittlung des

preußischen Gesandten in der Schweiz, Justus von Gruners162, wurde Niebuhr
am 24. Januar 1818 offiziell mit den Verhandlungen in Rom beauftragt,
mit dem Ziel, den Anschluß des Kantons Genf an die Diözese Lausanne in
die Wege zu leiten. Staatskanzler Freiherr von Hardenberg erklärte bei
dieser Gelegenheit, Preußen ergreife gerne den Anlaß, «der für uns in
jeder Hinsicht so interessanten Republik und ihrer Regierung, die durch
ihre Weisheit und ihre vortrefflichen Grundsätze jederlei Rücksicht
verdient, seine Achtung und Zuneigung zu beweisen» 163. Vorläufig aber

drängte sich Niebuhr nicht in den Vordergrund, sondern ließ zuerst die
nötigen Unterlagen herbeischaffen.

Zur gleichen Zeit gelangte der eidgenössischeVorort Bern an Pius VII.164.
In der Note wird ausführlich dargelegt, daß die politische Einglie-

158 Karmin nr. 61-72.
159 Vgl. Schnabel IV S. 41 ff.
160 Zit. bei Pieth, Die Mission Justus von Gruners in der Schweiz 1818/19 S. 87.
161 Zit. bei Oechsli, Geschichte der Schweiz im neunzehnten Jahrhundert II

S. 550 nach einer Depesche Niebuhrs nach Berlin vom 20. November 1817.
162 1777-1820, 1816/20 Gesandter in der Schweiz, von ausgeprägt liberaler Richtung

war er einer der heftigsten Gegner der Freiburger Jesuitenberufung. Vgl. die
Monographie von Pieth.

163 Zit. bei Oechsli II S. 550.
164 Bern an Pius VII., 30. Januar 1818. Karmin nr. 73.



88 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830

derung notwendigerweise die kirchliche nach sich ziehe. Die Errichtung

nationaler Bistümer sei heute ein allseits anerkanntes Postulat.
Der Wunsch der Genfer Regierung sei der der ganzen Eidgenossenschaft
und dessen Erfüllung gereiche der Schweiz zum nationalen Wohl.

Die siebte Etappe 165 ist beherrscht von der Intervention der
europäischen Großmächte beim Hl. Stuhl, die sich auf Veranlassung des

Vororts Bern 166 zu diesem außergewöhnlichen Schritt herbeiließen. England

und Preußen machten aus Gründen der konfessionellen Solidarität
die Sache Genfs zur ihren; für Österreich waren politische Motive, die

traditionelle Gegnerschaft zu Sardinien bestimmend; für Rußland
hingegen mochten persönliche Reminiszenzen des Zaren Alexander I. an
seinen einstigen Erzieher, den Waadtländer Frederic-Cesar La Harpe
(1754-1838), der ihn für die Schönheit der Genferseegegend zu begeistern
wußte, ausschlaggebend sein 167. Ludwig XVIII. schlug sich nach einigem
Zögern ebenfalls auf die Seite der Großmächte, trotz der Einsprache der
altfranzözischen Genfer Katholiken 168.

Inzwischen ließ sich Niebuhr über die Genfer Verhältnisse ins Bild
setzen und bereitete seine Mission in aller Stille vor169. Ab Juni 1818 wird
seine Rolle immer bedeutsamer. Das hohe Ansehen der persona gratissi-
ma 170 brachte die Verhandlungen einen entscheidenden Schritt weiter.
Karmin charakterisiert die achte Etappe 171 als eine Art «moralisches
Ultimatum» des Diplomaten an Kardinal Consalvi, der ihm eine

endgültige Stellungnahme in der einen oder anderen Weise versprach 172.

Überhaupt hätten nach Niebuhr die bisherigen Vorstellungen und
schließlich die wirksame Intervention der Großmächte genügen sollen,

165 a. O. nr. 88-128.
166 Die einzelnen Noten an die Großmächte vom 30. Januar 1818, a. O. nr. 75-

77; an Österreich wurde kein offizielles Gesuch gestellt, doch nahm es ebenfalls für
die Genfer Regierung Stellung. Vgl. a. O. nr. 101.

167 a. O. S. 16. - Die einzelnen Noten sind nicht aufgenommen, sondern lediglich
die Regesten und die Briefe der Gesandten unter sich. a. 0. nr. 102, 104, 107, 115,
117, 119, 122, 125, 126 und 128.

168 Albert S. 210; vgl. Vuarin an Yenni, 21. März 1819. BiAF.
169 Die Note DTvernois' vom 23. Mai 1818, a. O. nr. 120, enthält genaue

Angaben über das katholische Kultusbudget, das sich in diesem Jahr auf Fr. 16 000
ordentliche und Fr. 14 350 außerordentliche Ausgaben belief; ebenfalls wurde ein

Beitrag für die Ausbildung der Genfer Seminaristen in Freiburg zur Verfügung
gestellt, allerdings unter der Bedingung, daß der Regierung ein Mitspracherecht
bei Pfarrernennungen eingeräumt wird.

170 a. O. S. 17.
171 a. O. nr. 119-152.
172 a. O. S. 18.



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830 89

um den Papst für eine Lösung der Genfer Bistumsfrage herbeizulassen.

Verantwortlich für die Kalamität waren seiner Ansicht nach allein die
«Schikanen» des sardinischen Hofes, dessen KrönJuristen sich durch
Vorgabe von Scheinargumenten einer glänzenden Verschleppungstaktik zu
bedienen verstanden. So wandten sie unter anderem ein: Auf Grund des

Wiener Kongreßprotokolls stehe allein dem Hl. Stuhl eine Änderung
der Bistumszugehörigkeit zu und deshalb sei Genf das Recht der Initiative

abzusprechen; ein solcher Akt müsse «in spontaner Weise» vom Papst
aus gehen, um rechtsgültig zu sein 173. Nach Grüner lag dem Verhalten
Sardiniens politisches Zweckdenken zu Grunde. Mit Hilfe des Bischofs

von Chambery wolle der Turiner Hof die katholische Genfer Geistlichkeit
in seinen Händen behalten und zur Durchsetzung unvergessener
Machtansprüche mißbrauchen 174.

Die Zeit verging; der von Consalvi versprochene Termin, September
1818, wurde nicht eingehalten. Weshalb die erneute Verzögerung? Ein
Brief des früheren Nuntius Testaferrata, nunmehr Kurienkardinal,
entwirrt das Rätsel. Der ungestüme Abbe Vuarin vermochte tatsächlich die
internationale Diplomatie zu überspielen. Seit Monaten arbeitete er an
einer zweiten Denkschrift über die Lage der katholischen Kirche in Genf;
das Memorial schwoll schließlich auf zwanzig Seiten an 175. Erneut
verschaffte er sich die Unterschriften der neunzehn Landpfarrer und er

sprach im Namen der Genfer Katholiken insgesamt. Das Schriftstück
gelangte Ende 1817 nach Rom.

Vuarin führt darin aus: Erstens bedürfe der Genfer Klerus unbedingt
des kräftigen Rückhalts des Turiner Hofes, um sich nötigenfalls gegen
die ombre de Calvin zu erheben. Zweitens würde der Anschluß an eine

schweizerische Diözese den konservativen Katholizismus der Savoyarden
schwächen oder gar zerstören; die geistige Ausrichtung des jetzigen
Bischofs von Freiburg, dessen Eifer, Frömmigkeit und Klugheit
hinreichend bekannt seien, wie auch der «gute Geist», von dem die Mehrheit
der dortigen Regierung beseelt sei, würden zwar eine «katholische
Aufklärung» in Genf vorübergehend verhindern, ihr Aufkommen wäre aber
in diesem Fall nur noch eine Frage der Zeit, weil die Bekämpfung allein
an die Person Bischof Yennis geknüpft sei. Drittens würde es die weite

Entfernung von Freiburg mit sich bringen, daß der Genfer Klerus, fern

173 Vgl. Niebuhr an DTvernois, 13. Juni 1818. a. O. nr. 129.
174 Pieth S. 89.
175 GSV Mem. 1.



90 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830

der Unterstützung durch den Bischof, auf sich allein angewiesen wäre,
ohne Rat und Wegleitung durch den Oberhirten. Die Denkschrift erreicht
im Psalmwort den Höhepunkt: Wenn die Genfer Katholiken dem «Bistum

des hl. Franz von Sales» entrissen würden, verbliebe ihnen noch eine

einzige Hoffnung, das Gebet: Domine, salva nos, perimus! Das Memorial
wirkte auf die Kurie dermaßen überzeugend, daß Testaferrata Abbe
Vuarin melden konnte, eine Vereinigung der Genfer Pfarreien mit dem
Kanton Freiburg oder irgend einer andern schweizerischen Diözese

komme überhaupt nicht mehr in Frage.176.
Vuarin hatte erneut eine Zwischenrunde gewonnen und setzte sogleich

von neuem an. Er verlangte von Nuntius Macchi eine Intervention bei

der Tagsatzung. Sie blieb jedoch aus 177. Niebuhr hätte sich schließlich

persönlich an seinen Gegenspieler wenden oder zu den gleichen Mitteln
greifen können; seine grundsätzliche Einstellung verbot ihm aber eine

solche Konfrontation und die Zuflucht zum Ränkespiel, überzeugt, daß

ein redlicher Mann, wenn er Geschick besitzt, Intriganten nicht mit den

eigenen Waffen bekämpfen muß, sondern stets den geraden und offenen

Weg zu beschreiten hat178.

Anfangs September 1818 legte Niebuhr Kardinal Consalvi den Standpunkt

Genfs nochmals dar 179. Die Republik erwarte die gleiche Huld,
wie sie der Hl. Stuhl vor vier Jahren der alemannischen Schweiz erwiesen
habe. Darauf stellte er einige peinliche Fragen: Erstens, welches denn der
Grund sei, der Rhonestadt zu verweigern, was anderen Städten gewährt
werde, wenn es die politischen Umstände erforderten? Zweitens, ob der
Bischof von Freiburg und seine Residenzstadt gefährlicher Vorhaben

verdächtig seien, die möglicherweise die Einheit der katholischen Kirche
gefährdeten? - Solche Pläne seien dem frommen Prälaten Yenni kaum
zuzumuten, zeichne er sich doch durch eine ausgesprochene Anhänglichkeit

zum Hl. Stuhl aus; auch sei Freiburg bekanntlich ein Zufluchtsort

176 Testaferrata an Vuarin, 8. Januar 1818. Fleury/Martin II S. 280 f.
Anm. 1.

177 Ende Dezember 1818 suchte Vuarin in Bern Nuntius Macchi auf und übergab
ihm bei dieser Gelegenheit eine Note von Bischof de Solle zur Genfer Bistumsfrage.
Auf Grund der Einsprache einiger Tagsatzungsabgeordneter, dem «Intriganten»
Vuarin keinen Glauben zu schenken, unterließ jedoch der Nuntius eine diesbezügliche

Intervention beim Hl. Stuhl. Vgl. Macchi an Consalvi, 9. Januar 1819. BAr
Vat. nr. 131.

178 Charakterisierung entnommen aus der anonym veröffentlichten Studie,
Niebuhr und Bunsen als Diplomaten in Rom, in: Historisch-politische Blätter 3

(1840) S. 276.
179 Niebuhr an Consalvi, 3. September 1818. Karmin nr. 151.



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830 91

verfolgter Orden 180 und deshalb von allen antirömischen Absichten
freizusprechen. Drittens, ob das Verhalten der Genfer Regierung zu berechtigten

Zweifeln Anlaß gebe an ihrer Aufrichtigkeit, die katholische Religion
zu schützen Dabei habe man die Pfarrgehälter erhöht181 und die Katholiken

in höheren Beamtenstellen aufgenommen 182, obwohl ihre ländliche
Herkunft einen Nachteil gegenüber den protestantischen Stadtbewohnern

bedeute. Genf wünsche, daß sich die katholischen Neubürger in
allem an den neuen Staat binden; die Unterstellung unter einen
«landesfremden Bischof» sei jedoch diesem Ziel hinderlich. - Ein Nichteintreten
müßte aus diesen Gründen als der Billigkeit widersprechend aufgefaßt
werden; ein Nichteingehen auf das Gesuch der Genfer Regierung könnte
zwar das Ergebnis eines persönlichen Gunsterweises sein, sachlich aber
wäre ein solches Verhalten nicht zu rechtfertigen. Mit diesem Hinweis
trifft Niebuhr bewußt Abbe Vuarin! Zuletzt spielt er die entscheidende
Karte aus: Der Entschluß des Papstes ziehe weltweite Folgen nach sich,
denn Genf sei ein Flecken auf dem Kontinent, der rege Verbindungen
mit England pflege 183. Wenn nun Rom wolle, daß die Bemühungen der
irischen Katholiken 184 um politische Gleichberechtigung von Erfolg
gekrönt werden, rate er der Kurie an, Genf gegenüber willfährig zu sein;

iso Während der Revolutionsjahre fanden in Freiburg Trappisten und Redempto-
risten Zuflucht.

181 Nach den internationalen Verträgen war Genf verpflichtet, die Stadtpfarrei
auf Staatskosten zu unterhalten (Pfarrgehalt Fr. 5000). 1817 setzte man die
staatlichen Zuschüsse auf die Gehälter der Landpfarrer auf Fr. 1000 fest, doch handelte
es sich dabei um keine Lohnerhöhung, da Genf lediglich die Verpflichtungen
übernahm, die bis anhin der Turincr Hof und die Gemeinden getragen hatten. Martin,
La Situation du catholicisme ä Geneve S. 67 f.

182 Dazu war Genf auf Grund des Wiener Kongreß Protokolls verpflichtet. Zur
Personalpolitik der Regierung schreibt Barth S. 147: «Es muß aber auch gesagt
werden, daß der Staatsrat durch seine eidgenössische Politik den Bestrebungen,
die Katholiken im Kanton zurückzudrängen und sie möglichst von den öffentlichen
Amtern fernzuhalten, unmittelbar Vorschub leistete».

183 Der Historiker und Sozialkritiker Jean-Charles-Leonard-Sismonde de
Sismondi, 1773-1842, hielt Genf für eine englische Stadt auf dem Festland: «...
em(en) Vorkämpfer der doppelten politischen und religiösen Freiheit - der englischen
Freiheit, die weise und stark, fortschrittlich und zugleich konservativ ist». Zitat
aus J. R. von Salis, Im Laufe der Jahre. Über Geschichte, Politik und Literatur.
Zürich 1962 S. 63; vgl. derselbe, Sismondi 1773-1842. La vie et l'oeuvre d'un
cosmopolite philosophe. Paris 1932.

184 Über die Emanzipation der irischen Katholiken hatte Niebuhr 1804 (oder
1806) die Studie Über Irland geschrieben, die aber erst posthum erschien. Sein
ausgeprägtes Rechtsempfinden empört sich darin angesichts der Gewaltpolitik Englands
gegenüber den katholischen Iren: «schändlich», «tyrannisch» und «infam» nennt er
die Knebelung; wenn England nicht die Notwendigkeit einer gerechten Irland-



92 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830

ansonst würde diese Angelegenheit in der englischen Presse hochgespielt
und im Parlament aufgerollt; ein günstiger Entscheid in der Genfer

Bistumsfrage könnte jedoch einen Einfluß auf die parlamentarische
Mehrheitsbildung zu Gunsten der Emanzipation der Iren haben. Die Note
endet in alternativer Form: Wenn der Hl. Stuhl den Status quo aufrechterhalte,

würde die gegenseitige Verbindung der beiden Volkskörper
erschwert, die Regierung könnte sich dadurch gezwungen sehen, gegenüber

den Katholiken Mißtrauen zu hegen, sie könnte die Neubürger von
allen einflußreichen Stellungen verdrängen und gleichwohl wäre es ein

Leichtes, sie dennoch im Zaume zu halten; ein Gunsterweis jedoch würde
den Ausbau des Systems der «Liberalität», des «Wohlwollens» und der
«Herzlichkeit» bedeuten. Auf welcher Seite wohl der Vorteil für die Kirche

liege, lautete die Schlußfrage.
In einem Brief an Staatsrat D'Ivernois schildert Niebuhr den Eindruck,

den seine Vorstellung bei Consalvi hinterlassen habe. Er sei nunmehr
zuversichtlich 185. Trotzdem trat eine neue Verzögerung ein. Consalvi

konnte die Noten nicht mehr auffinden, die ihm seiner Zeit der Genfer
Gesandte Viollier überreicht hatte; auf deren Grundlage wollte er einen

Rapport an den Papst ausarbeiten lassen. Genf bangte erneut um sein

Vorhaben, weil zudem im Zusammenhang mit der Reorganisation der
sardinischen Bistümer das genferische Territorium ohne weiteres der neu

zu errichtenden Diözese Annecy hätte einverleibt werden können, zumal die

vormalige Residenz der Bischöfe von Genf nur wenig von der Rhonestadt
entfernt war, ein Argument, das bekanntlich in der zweiten Denkschrift
Vuarins große Beachtung gefunden hatte 186. Niebuhr wurde erneut
ersucht, beim Kardinalstaatssekretär vorzusprechen, um den Plänen des

Turinerhofes, der mit der Ausarbeitung der neuen Diözesangrenzen

beauftragt war, zuvorzukommen 187.

Ein weiteres Jahr verging, Sommer 1819! Endlich meldete sich Niebuhr
wieder. In einem Schreiben an DTvernois entschuldigte er sich für das

lange Schweigen 188. Im August sei er mehrmal mit Consalvi zusam-

politik erkenne, werde es eines Tages die «grüne Insel» für immer verlieren und damit
zugleich das Ende des Empires heraufbeschwören. K. Holl, Die irische Frage in
der Ära Daniel O'Connels und ihre Beurteilung in der politischen Publizistik des
deutschen Vormärz. Diss. phil. Mainz 1959 S. 12 f.

las Niebuhr an DTvernois, 5. September 1818. Karmin nr. 152.
186 vgl. hiezu das Protokoll der Staatsratssitzung vom 11. November 1818. a. 0.

nr. 153.
187 Der Genfer Staatsrat an Niebuhr, 15. September 1818. a. O. nr. 154.
188 Niebuhr an DTvernois, 6. September 1819. a. O. nr. 166.



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830 93

mengetroffen, doch habe er ihn stets um neuen Aufschub gebeten. Schließlich

sei ihm das Hin und Her unerträglich geworden. Bei der letzten

Unterredung mit dem Staatssekretär habe er bekannt, daß er sich in
seiner Diplomatenehre gekränkt fühle, der Hl. Stuhl möchte nun endlich

Stellung beziehen, wie immer auch die Antwort laute.
Der Rechenschaftsbericht geht ausführlich auf eine kuriale Denkschrift

ein, die unsere nähere Beachtung verdient. Darin wird folgendes
aufgeführt : Der Papst könne dem Wunsch der Genfer Regierung nicht
nachkommen, die Opposition des Turinerhofes sei zu mächtig. Eine Abtrennung

des genferischen Territoriums vom savoyischen Erzbistum Chambery

komme nur dann in Frage, wenn der Genfer Bischofsstuhl wieder
errichtet werden könne, allerdings mit Sitz in Carouge; die neue Diözese

würde aber lediglich das Kantonsgebiet umfassen. Dem Anschluß Genfs

an die Diözese Lausanne stünden übrigens auch kulturpolitische und
verkehrstechnische Hindernisse im Wege, Freiburg sei alemannisches
Gebiet und als solches deutschsprachig 18Q; zudem könne man den
Bischof nicht den Gefahren des Seeweges aussetzen, wenn er sich nach Genf

zu Pastoralvisitation begebe. - Dazu weiß Niebuhr nur eines zu sagen:
«En un mot, on ne peut rien imaginer de plus absurde!» Seiner Ansicht
nach steckt auch hinter dieser dritten Denkschrift Abbe Vuarin 190, der
ohne Zweifel das Rüstzeug zu einem Bischof habe. Bei der Lektüre des

Berichtes sei er regelrecht in Zorn geraten und habe mit Entrüstung die
mala fides der Begründungen und die Lügenhaftigkeit einzelner Behauptungen

angeprangert. Das Verhalten war charakteristisch für Niebuhr:
er war «leidenschaftlich, übertreibend, gegen Ärgernisse heftig reagierend»

191.

Aber auch Abbe Vuarin schoß die Leidenschaft mächtig in die Feder.
Hatte er doch schon Nuntius Macchi unter dem Titel Question ä resoudre
eine weitere Denkschrift zugestellt192. Vuarin stand auch hinter dem
Kesseltreiben des Turiner Hofes. Im Juni 1819 hatte er mit dessen Hilfe

189 Diese Vorstellung ist für die damalige Zeit nicht überraschend, denn die
patrizische Restauration bedeutete zugleich eine Regermanisierung, die sichtbar
darin zum Ausdruck kam, daß wie in vorrevolutionärer Zeit das Deutsche wieder
Amtssprache wurde. A. Büchi, Die historische Sprachgrenze im Kanton Freiburg,
in: FG3 (1896) S. 51.

190 Wenn diese Behauptung auch nicht quellenkundlich belegt werden kann, ist
sie wohl zutreffend, da Vuarin 1824 auf eine «frühere Idee» zurückgreifen wird, die
Wiedererrichtung des Genfer Bischofsstuhls.

191 a. O. Anm. 102 S. 271.
192 Fleury/Martin II S. 219.



94 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830

zu einem neuen Schlag ausgeholt.Um die Genfer Bistumsfrage überhaupt
gegenstandslos zu machen, legte er König Viktor-Emmanuel nahe, den

Turiner Zessionsvertrag von 1816 zu widerrufen und über die verlassenen

Savoyarden wiederum seine Fittiche auszubreiten. Ein wahnwitziger
Vorschlag, ein Ding der Unmöglichkeit nach Abschluß der internationalen

Verträge, wie selbst der sardinische Gesandte zugeben mußte 193.

Immerhin belohnte der Monarch den getreuen Untertanen mit der
Verleihung des Mauritius-Ordens zur Bekämpfung der Ungläubigen 194.

Das Ansinnen Vuarins ist deutlicher Ausdruck für die politische
Abneigung der Savoyarden gegenüber Genf. Die dortigen Magistraten sahen

denn auch in ihrem Stadtpfarrer weniger den Seelsorger, als vielmehr
den gehässigen Politiker, der die abtrünnige Rhonestadt mit Zwist und
Hader überziehen wollte. Vuarin selbst bekannte einmal Bischof de Solle,

er stehe bei der Genfer Regierung ständig in Verdacht«.. de tricotter
des 6chelles pour seconder les Savoyards dans une nouvelles escalade»195.

Aber es war ihm nicht bei allen Unternehmungen ernst. Zuweilen
handelte er aus lauter Schadenfreude, um die Söhne Calvins zum Narren zu
halten 196. Der Kampf wurde ihm zum Lebenselement.

Gelegentlich ließen es aber auch die Genfer nicht nur an der Beobachtung

elementarer Regeln der Klugheit fehlen, sondern sie gaben ebenfalls

Anlaß, an ihrer bona fides gegenüber der katholischen Kirche zu zweifeln.
Die Anwendung von Gewalt im Falle nicht staatlich approbierter
Pfarrernennungen bestimmte den sonst zurückhaltenden Nuntius Macchi,
endgültig für die Sache des Bischofs von Chambery Partei zu ergreifen 197,

193 Am 2. August 1819 antwortete ihm Minister De Vallaise auf den entsprechenden

Vorschlag: «Quelque puisse etre l'effet de recents evenements, le Roi ne peut
revenir d'un acte solcnnel de cession du territoire reuni maintenant k Geneve, et
toute la peine que son coeur a du prouver dans cette Separation ne saurait etre un
titre pourlui de chercher ä detruire ce qu'il vient de faire en faveur de Geneve, et en
consideration que ses Augustes Allies prennent k cet etat». GSV Corr. Rome/Turin.

194 De Vallaise an Vuarin, 27. Januar 1819. a. 0.
195 Vuarin an de Solle, 27. Januar 1818. GSV Corr. Geneve/Chambery.
we vgl. Fleury/Martin II S. 189.
197 In seinem bereits erwähnten Bericht an das römische Staatssekretariat vom

9. Januar 1819 schildert er folgenden Vorfall: Bischof de Solle hatte am 15. Oktober
1818 einen Geistlichen auf die vakante Pfrund von Confignon ernannt. Als dieser
am 29. des Monats von seinem Amt Posseß ergreifen wollte, verweigerte ihm der
Maire den Zutritt zum Pfarrhaus und zur Kirche. Auf dessen Protest hin ließ die
Regierung die beiden Gebäude polizeilich bewachen, der Pfarrer selber wurde des

Landes verwiesen, mit dem Hinweis, eine Rückkehr käme nur dann in Frage, wenn
er sich in Genf um eine staatliche Approbation der bischöflichen Ernennung
bemühen werde.



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830 95

und dies war wohl ausschlaggebend, daß er die umstrittene dritte
Denkschrift Vuarins an die Kurie weiterleitete.

Es ist deshalb verständlich, warum man in Rom trotz des anhaltenden
Druckes der internationalen Diplomatie immer wieder dem «Cur6 de

Geneve» Glauben schenkte; schließlich waren seine Befürchtungen vom
kirchlichen Standpunkt aus gerechtfertigt, obwohl bei allen seinen
Interventionen auch patriotische Erwägungen miteinbezogen waren. Die
maßgebenden protestantischen Kreise Genfs konnten sich nicht den
Erfordernissen fügen, die dem katholischen Bevölkerungsanteil im paritätischen

Staatswesen gebührten. Ständig prallte das aus der engen Ver-

quickung von reformierter Kirchlichkeit und überlieferter Staatlichkeit
hervorgegangene landeskirchliche Regiment mit den lehrmäßig bedingten
Ansprüchen der katholischen Kirche zusammen. Den eifersüchtigen
Hütern des calvinischen Erbes gebrach es an der notwendigen Einsicht
für die Anliegen des konfessionellen Partners. Die «Raison» des refor-
miert-schweizerischen Staatswesens blieb Richtschnur ihres Handelns
und sie sollte schließlich den Sieg davontragen.

Um des höheren Interesses der Kirche willen gab Pius VII. nach. Die

Empörung Niebuhrs hatte ihr Ziel erreicht. Die dritte Denkschrift Vuarins

wurde zurückgezogen. Darauf sicherte Consalvi dem preußischen
Gesandten bis Ende August 1819 eine Entscheidung zu. Niebuhr hatte die
Probe bestanden! «Je me felicite d'avoir surmonte' une Opposition formte
par la cour favorite des pretres, et de l'avoir surmonte(e) par mon in-
fluence personnelle» 198.

Das Schreiben Pius VII. an den eidgenössischen Vorort199 eröffnet die

neunte und letzte Etappe 20°.

Der Papst beruft sich darin auf die Note Berns vom vergangenen
Jahr 201, woraus hervorgehe, wie sehr die Eidgenossenschaft die

Einverleibung des Kantons Genf in eine schweizerische Diözese herbeiwünsche.

Das Begehren sei inzwischen einer ernstlichen Prüfung unterzogen
worden, doch der Zwang der Verhältnisse hätte die Verhandlungen
verzögert. Dieses Schreiben gebe zu erkennen, daß der Hl. Stuhl dem
Ansuchen der Republik Genf entsprochen habe, die apostolischen Briefe
seien bereits ausgestellt.

198 s. a. 0. Anm. 112.
199 Pius VII. an Luzern, 18. September 1819. Karmin nr. 167.
200 a. O. nr. 163-174.
201 s. a. 0. Anm. 88.



96 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830

Das Breve Inter multiplices vom 20. September 1819 202 trennt die
vierzehn ehemals savoyischen 203 und die fünf ehemals französischen
Pfarreien 204 sowie die Stadtpfarrei Genf von der Erzdiözese Chambery
und unterstellt die Genfer Katholiken der geistlichen Leitung des

Bischofs von Lausanne. Pius VII. hebt darin ausdrücklich hervor, daß die
Innovation gegen den Willen Bischof de Solles erfolgt sei. Die iuristische
Form des Breves ist die einer Konzession und hat den Charakter eines

Motu proprio, d. h. eines gesetzgebenden Aktes, der formell der Initiative
des Papstes entstammt, aus freiwilligem, persönlichem Wohlwollen des

Verleihers. Deshalb ist der Erlaß «ein einseitiger Rechtsakt des Hl. Stuhles

ohne irgendeine vertragliche Bindung nach irgendeiner Seite, sei es

gegenüber dem Kanton Genf oder gegenüber der Eidgenossenschaft»205,
wie Ulrich Lampert festhält. Das Breve war lediglich an die Adresse des

apostolischen Nuntius in der Schweiz gerichtet, der die Promulgierung
vornehmen sollte.

Und Bischof Yenni! Außer der bereits erwähnten offiziösen Äußerung

gegenüber Nuntius Testaferrata für einen Anschluß des Kantons Genf

an die Diözese Lausanne, hielt er sich von jeder Einmischung fern. Die
Genfer Regierung wich einer Fühlungnahme bewußt aus, weil dies die

ganze Angelegenheit noch mehr erschwert hätte und zudem die Schlüssel

für die Lösung der Bistumsfrage nicht in Freiburg, sondern in Rom

lagen 206.

Ende Oktober 1819 bekam Yenni vom päpstlichen Entscheid Kenntnis

207. Aus den Worten an Haller schimmert deutlich das Unbehagen
durch. Yenni schreibt208: «Le clerge et les catholiques de ce canton, tres
attaches ä leur eveque (celui de Chambery), ne verront vraisemblablement

pas avec plaisir cette reunion. De mon cöte\ s'il 6tait permis de former des

202 Karmin nr. 168; Lampert III nr. 18.
203 Choulex, Collonge, Corsier Meinier, Hermance, Carouge, Bernex, Aire-la-Ville,

Compesiere, Confignon, Lancy, Veirier, Chene und Avusy.
204 Grand-Saconnex, Meyrin, Bossy, Vernier und Versoix. Die neue Zirkum-

skription folgte aber der Kantonsgrenze und so wurden die schweizerischen
Teilgebiete der Pfarreien Ville-la-Grand, Thonex und Thairy ebenfalls der Diözese
Lausanne inkorporiert, doch blieben die alten Kirchspiele noch lange Zeit erhalten.
Diese Pfarreien waren demnach der Jurisdiktion zweier Bischöfe unterstellt. Erst
in den 1870er Jahren wurden die eigenartigen kirchenrechtlichen Verhältnisse durch
eine Neueinteilung der Pfarreien endgültig bereinigt. Martin S. 42.

205 Lampert II S. 284.
206 vgl. Karmin nr. 67.
207 Macchi an Yenni, 9. Oktober 1819. BiAF Lib. III ep. fol. 20 f.
208 Yenni an Haller, 16. Oktober 1819. StAF Corr. Haller.



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830 97

d^sirs, c'est vers le Porrentruy 209 qu'ils s'elanceraient.» In der Linie des

kirchlich-kosmopolitischen Denkens 210 und der traditionalen Haltung
liegt das Urteil des «Restaurators»: Es befremdet ihn, daß Rom sich zu
einem derartig «revolutionären» Schritt herbeiließ. Durch solche

Abtrennungen würden der katholischen Kirche die ihr eigenen Kennzeichen
der «Universalität» und «Stabilität» genommen211. In einem Brief an
Graf Salis charakterisiert er das nationale Bistum als ein «projet qui est

malheureusement dans l'esprit du siecle»212. Das Einlenken Roms ist in
Hallers Augen eine bedauerliche Konzession an den liberal-nationalstaatlichen

Zeitgeist.
Bitter enttäuscht war der Genfer Klerus. Er verglich sein Schicksal

mit demjenigen des Volkes Israel, mit der gewaltsamen Versetzung in
eine fremde Umwelt. Aber gleich wie die Juden ihre Blicke stets nach

Jerusalem wandten, wollen auch die Savoyarden, Priester und Gläubige,
im Geiste mit dem «Apostel von Chambery» verbunden bleiben: «Comp-
tez-nous encore au nombre de vos enfants...», rufen sie aus213. Mit
einem Schlag waren sie einem «fremden Bischof» unterstellt; nach den

politischen waren nun auch die kirchlichen Bande zerschnitten. Natürlich

fügten sich die romtreuen Geistlichen äußerlich dem päpstlichen
Diktat; innerlich jedoch fühlten sie sich mit der «alemannischen Saane-

stadt» und ihrem Bischof nicht im geringsten verbunden. Die bald
einsetzenden Bemühungen zur Wiederherstellung des Genfer Bischofsstuhls
galten vor allem der Rettung savoyischer Eigenständigkeit und erst in
zweiter Linie der Behauptung der kirchlichen Freiheit gegenüber der
wachsenden Staatsomnipotenz.

Ende Oktober stattete Staatsrat Schmidtmeyer dem neuen Oberhirten
den ersten Höflichkeitsbesuch ab und überreichte ihm bei dieser Gelegen-

209 Dieses Gebiet war bereits am 17. September 1814 dem Bischof von Basel als
apostolischem Administrator unterstellt worden. Durch die Bulle Inter praecipua
vom 7. Mai 1828 wurde der Berner Jura endgültig dem reorganisierten Bistum Basel
einverleibt. Isele S. 197 und 266.

210 Weilenmann, Untersuchungen zur Staatstheorie Karl Ludwig von Hallers
S. 138.

211 Haller an Yenni, 24. Oktober 1819. Vogt S. 287.
212 Haller an Salis, 21. März 1818. Burgerb. B. - Am 22. Februar 1816, a. O.,

schrieb er Salis: «Prenez garde au Grandpretre des nouvelles lumieres que le canton
d Argovie veut etablir en Suisse sous le nom hypocrite d'un Eveque national. Voulez-
vous laisser detruire les Eveches de Coire, de Sion, de Fribourg, de Bäle Travaillez
k la vigne du Seigneur».

Zitat aus einem Schreiben an Bischof de Solle, wohl zwischen September und
Dezember 1819. Fleury III S. 390.



98 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830

heit ein «äußerst gefälliges Schreiben» seiner Regierung. Zugleich aber

gab er dem Prälaten zu verstehen, daß die Regierung eine allfällige
Ernennung Abbe Vuarins zum Generalvikar von Genf nicht akzeptieren
würde - als ob sie dazu das Recht hätte, bemerkt Yenni214. Von Freiburg
aus setzte der Magistrat in Begleitung des Staatsschreibers seine Reise

nach Bern und Aarau fort, um - nach der Meinung Yennis - in Erfahrung
zu bringen, wie sich eine protestantische Regierung gegenüber einem
Bischof zu verhalten habe. Nach der Erkundigungsfahrt wurde das päpstliche

Breve auf Antrag der diplomatischen Kommission unter Leitung
des berühmten Staatsrechtlers Pellegrino Rossi215 vorbehaltlos angenommen,

staatlich plazetiert und in die Gesetzessammlung aufgenommen 216.

Dem preußischen Diplomaten Niebuhr bot man für seine Verdienste das

Ehrenbürgerrecht an, dazu eine goldene Tabakdose und ein Honorar von
8000 Franken; letzteres schlug er aus, die beiden andern Angebote durfte
er mit königlicher Erlaubnis annehmen 217.

Die Absage gegen eine allfällige Ernennung Abbe Vuarins zum Generalvikar

von Genf mußte auf den ehrgeizigen und reizbaren Mann wie eine

Herausforderung wirken. Sie kam einer Desavouierung gleich, denn

schließlich war er vom Erzbischof von Chambery bereits 1817 zum Offizial

für den Kanton Genf ernannt worden 218 und ein Jahr später übertrug

ihm der einstige Oberhirte - ohne eigentliche Amtsernennung - die

Kompetenzen eines Generalvikars 219. Bischof Yenni hätte Vuarin somit

lediglich in seinen früheren Funktionen bestätigen müssen und ohne

Zweifel wartete der Stadtpfarrer darauf. Nun aber ließ die protestantische

Regierung gleich zu Beginn den Stachel des Staatskirchentums

verspüren. Erstmals wurde der neue Oberhirte in seiner Jurisdiktion
behindert und der ungehörige staatliche Eingriff traf ausgerechnet Vuarin

persönlich. Die offizielle Ernennung zum Generalvikar mußte
ausbleiben; faktisch gab er sich dann aber gleichwohl als Generalvikar aus.

Selbstherrlich umging Vuarin mehr und mehr die bischöfliche Kurie in

Freiburg und verkehrte direkt mit Rom, auch in der Eigenschaft als

214 Yenni an Haller, 30. Oktober 1819. StAF Corr. Haller.
215 Über dessen Tätigkeit in der Schweiz vgl. J. Huber-Saladin, M. Rossi en

Suisse de 1816 ä 1833. Geneve 1849.
216 RLG 5 (1819) S. 296 ff.
217 PiETH S. 88; vgl. Ch. Seitz, L'Historien Niebuhr, citoyen de Geneve. Geneve

1919.
218 Ernennungsurkunde vom 19. Mai 1817. GSV Corr. Geneve/ChambeYy.
219 a. O. 11. November 1818.



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830 99

Offizial. Dabei handelte es sich eher um eine Kompetenzanmaßung als

um einen stillen Konsens Yennis. Dies geht hervor aus einem Schreiben
des nachmaligen Generalvikars Jean-Etienne Gottofrey 22° mit dem Genfer

Staatsrat Jean-Jacques Rigaud 221, dem Haupt des liberal-protestantischen

Konservativismus und Vertreter des Großbürgertums. Aus Sorge
über die bange Zukunft, die alt Genf von seifen der Katholiken und
Arbeiter drohte, bezeichnete Rigaud «den Katholizismus als eine schwärende

Wunde am Genfer Gesellschaftskörper» 222. Die Korrespondenz
zwischen den beiden hebt 1824 an. Ausführlich werden jeweils darin die

kirchenpolitischen Ereignisse besprochen. In einem Schreiben äußert
sich Gottofrey über seinen erbitterten Gegner Vuarin wie folgt: «Ce

Monsieur la (l'autorite episcopale) meconnaitrait, parceque depuis long-
temps il a decline son tribunal pour porter ä celui du superieur majeur
le Pape, tous ses demeles tant avec l'Eveque qu'avec le gouvernement»223.

Im Auftrage des Nuntius vollzog der Solothurner Propst Viktor-Anton
Glutz-Ruchti224 am 5. Januar 1820 die Promulgierung des päpstlichen
Breves 225. Damit trat die Inkorporation der Genfer Pfarreien in die
Diözese Lausanne formell in Kraft.

Die Renitenz des Klerus blieb nicht aus. Ein Teil der Geistlichen
verschloß sich der unliebsamen Wirklichkeit und rettete sich in die juristische

Spiegelfechterei. Dieser Akt sei lediglich als «vertraulich» zu betrachten,

denn der Erlaß des Papstes sei ihnen nicht über den ordentlichen
Weg, d.h. durch den bischöflichen Ordinarius zugestellt worden. Propst
Glutz-Ruchti ging aber auf diese fadenscheinigen Begründungen nicht
ein, hatte sich doch der Hl. Stuhl selber für diese Form der Bekanntgabe

220 1773-1842, philosophische und theologische Studien in Dillingen, 14 Jahre
lang Präzeptor des späteren liberalen Freiburger Staatsrates Romain Werro, 1822/42
Rektor des Klerus an der Liebfrauenkirche, 1827/42 Generalvikar. Vgl. Nachruf in:
Le Narrateur fribourgeois nr. 33 (1842); A. Daguet, Romain Werro, Chancelier
et Conseiller d'Etat de la Republique de Fribourg (1796-1876). Fribourg 1877 S. 5.

221 1785-1846, 1814/42 Repräsentantenrat, 1821/43 Staatsrat, 1825 erstmals
Premier Syndic, ein Amt, das er bis zu seinem Ausscheiden aus dem Staatsdienst in
regelmäßiger Wiederkehr bekleidete. Vgl. Barth S. 160 ff.; Ruchon I S. 168 ff.

222 Barth S. 151.
223 Gottofrey an Rigaud, 13. Juni 1831. AEG. - Aus den Briefen Vuarins an

Yenni geht hervor, daß er z. B. in Mischehen-Fragen direkt mit Rom verkehrte und
hernach den Diözesanbischof über seinen Entscheid in Kenntnis setzte. BiAF Vuarin
an Yenni.

224 1747-1824, seit 1804 Propst des St. Viktorstiftes, 1820 Ernennung zum Basler
Weihbischof mit dem Recht der Nachfolge. HBLS III S. 573.

225 Fleury/Martin II S. 228 f.



100 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830

entschieden und zudem war sein Protokoll zu Freiburg in Gegenwart
Bischof Yennis abgefaßt worden 226. Darüber hinaus schmerzte die
Pfarrherren das persönliche Verhalten des Propstes. Während seines

Aufenthaltes in Genf mied er es, dem katholischen Stadtpfarrer, Abbö
Vuarin, einen Besuch abzustatten; nur widerwillig unterhielt er sich mit
ihm, für die übrigen Geistlichen war er überhaupt unerreichbar. Indes
schätzte der Prälat den Verkehr mit den Magistraten und der reichen
städtischen Bürgerschaft. Er nahm Anteil an den patriotischen Feierlichkeiten,

welche die Versöhnung der beiden Volkskörper versinnbilden
sollten. Dabei tadelte Propst Glutz-Ruchti öffentlich die Widerspenstigkeit

des unbelehrbaren Klerus gegenüber den wohlwollenden Behörden.
Diese Äußerung trug ihm eine «terrible lecon» durch Abbe Vuarin ein 227.

Nach vollzogener Inkorporation ging die Genfer Regierung sogleich
daran, das Verhältnis zwischen Kirche und Staat vertraglich zu regeln.
Die kurzen Verhandlungen führten zum Abschluß des sogenannten
Concordat de Fevrier von 1820 228.

Bereits nach Empfang des päpstlichen Breves wollte man mit Nuntius
Macchi ein Vertragswerk ausarbeiten; dieser erklärte jedoch, dazu keine
Vollmacht zu besitzen und verwies Genf auf direkte Unterhandlungen
mit dem Hl. Stuhl. Davon versprach sich der Staatsrat aus naheliegenden
Gründen wenig 229. Aussichtsreicher erschienen Verhandlungen mit dem

«zeitaufgeschlossenen»230 Solothurner Propst Glutz-Ruchti. Während
seiner Anwesenheit in Genf wurde ihm der von den staatlichen Behörden
entworfene Vertragstext unterbreitet. Ohne jedenVorbehalt gab er hiezu
seine Zustimmung. Den Entscheid des «päpstlichen Legaten» erklärte
der Staatsrat für Bischof Yenni als bindend; sein Einverständnis galt
als selbstverständlich 231. Am 30. Januar 1820 sprachen zwei Regierungsvertreter

in Freiburg vor. Obwohl Vuarin dem Bischof von Anfang an von
einem derartigen Abkommen abriet und ihm als Abschreckungsmittel
eine «niederschmetternde Denkschrift» über die bedrohliche Lage der

Genfer Katholiken zugestellt hatte 232, glaubte Yenni - um der Ruhe und

226 BiAF Gen. Gouv., Kopie.
227 Fleury/Martin II S. 227.
228 Die offizielle Überschrift lautet: Concordat entre le Republique de

Geneve d'une part, et S. G. l'Eveque de Lausanne d'autre part, sur quelques

Points relatifs A l'administration ecclesiastique des paroisses catho-
liques de geneve du Premier fevrier 1820, in: RLG 6 (1820) S. 219 ff.

229 Vgl. Fleury/Martin II S. 228 ff.
230 Wicki S. 85 Anm. 2.
231 Vgl. Yenni an Haller, 20. Mai 1820. StAF Corr. Haller.
232 Den Eindruck, den das Memorial auf ihn machte, schildert er in einem Brief



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830 101

des Friedens willen - den staatlichen Ansprüchen Genüge zu tun und
unterschrieb.

Der Vertragstext umfaßt sechs Artikel: In Art. I räumt der Bischof
dem Staatsrat ein Einspracherecht gegen kirchliche Ernennungen ein,
das in der Praxis als Approbationsrecht ausgelegt wurde. Art. II bestimmt
die Gegenwart eines Regierungskommissärs anläßlich einer Pfarrinstallation.

Art. III verpflichtet die Pfarrer in ihrer Eigenschaft als Staatsdiener

und öffentlich Besoldete zur Ablegung eines Treueides gegenüber

dem Staat.
Vor dem Premier Syndic haben sie zu schwören: Nichts gegen die Sicherheit

und Ruhe des Staates zu unternehmen, die Gläubigen zur
Unterwerfung unter die Gesetze, zum Gehorsam gegenüber den Vorgesetzten
und zur Eintracht mit allen Mitbürgern zu ermahnen; der bestehenden

Ordnung ebenso gewissenhaft zu gehorchen, wie, was die Religion angeht,
den Anordnungen der Kirche und der geistlichen Vorgesetzten. Dafür
leistet der Staat auf Grund von Art. IV und V einen jährlichen Beitrag
an den Unterhalt des Priesterseminars (Fr. 450.—) und an die bischöfliche
Mensa (Fr. 1300.—) sowie die Studienkosten von zwei bis drei Genfer

Theologiestudenten (Fr. 1200.—), wobei deren Aufnahme ins Priesterseminar

dem staatlichen Plazet unterhegt. Im Schlußart. VI verpflichten
sich die beiden Vertragspartner, der Bischof von Lausanne einerseits und
die Republik Genf anderseits, zur Annahme der Bestimmungen unter
Vorbehalt der Ratifizierung durch den Repräsentantenrat.

Im bereits erwähnten Brief an Haller 233 kommt Yenni eingehend auf
diese Übereinkunft zu sprechen: Die meisten Geistlichen jenes Kantons,
insbesondere aber Herr Vuarin, haben von ihrem neuen Bischof eine
ziemlich schlechte Meinung. Sie glauben, ich hätte mich durch Zustimmung

zu den Art. I und III einer unverzeihlichen Feigheit schuldig
gemacht; ganz ähnlich lautet ihr Urteil in bezug auf die Art. II und IV.
Ich für meinen Teil hatte die Folgerung gezogen, es wäre ein größeres
Übel gewesen, mehrere Pfarreien ohne Seelsorger zu belassen, als jene
Artikel gutzuheißen, die übrigens in verschiedenen anderen Diözesen

an Haller vom 9. November 1819 wie folgt: «J'ai ete un moment comme terrasse de
cette lecture. Le courage et la confiance ne tarderent cependant pas k renaltre; tot
ou tard le Seigneur tirera Sa gloire d'un evenement qui, au premier coup d'oeil,
parait funeste k son eglise». a. O.

233 s. a. O. Anm. 155.



102 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830

Anwendung finden 234. Sollte dies mit dem zu tun haben, was etliche als

die «Häresie des geringeren Übels»235 bezeichnen, lautete die beklommene

Schlußfrage.
Tatsächlich verabscheute Vuarin den nachgiebigen Bischof genau

gleich wie die Genfer Regierung. Yenni fürchtete sich vor dem
außergewöhnlichen Pfarrer236. Seine Einwilligung zum Konkordat geschah

aus pastoralen Erwägungen heraus. - Die Seelsorge bedeutete ihm alles!
Offenbar drohte die Genfer Regierung, bei Nichteintreten zur Gewalt zu

greifen, eine Methode, die sie bereits gegenüber Bischof de Solle
angewendet hatte, ohne ihn aber «mürbe» machen zu können. Yenni glaubte
sich verpflichtet, den Forderungen des Staates entgegenzukommen, weil

- wie er Haller schrieb - die Pfarrbesoldungen leider dem Staat obliegen;
nach herkömmlichem Recht stehe aber der Kirche die «collatio libera»

zu, d. h. die unumschränkte Freiheit der kirchlichen Ämterbesetzung 237.

Diese Einsicht zeigt, daß sich Yenni über seine Konzessionen im klaren

war und sich nicht einfach überspielen ließ. Die Struktur der «eglise sala-

riee» mit ihrer engen Bindung an den Staat erforderte zwangsmäßig
solche Eingeständnisse seitens der Kirche. Der Genfer Klerus aber

gewann den Eindruck, als habe ihr neuer Bischof um eines materiellen
Vorteiles willen die spirituellen Rechte der Kirche preisgegeben. Einem

Vuarin, der sogar den Bau eines vom Staate finanzierten Priesterseminars

abgelehnt hatte, um die Freiheit der Kirche hochzuhalten, erschien das

Paktieren Yennis als Verrat. Bischof de Solle hätte sich niemals Zu

derartigen Konzessionen hergegeben, bezeichnete er doch vor Jahren die

Konkurrenzierung des bischöflichen Nominationsrechtes durch eine

protestantische Regierung als geradezu lächerlich 238.

234 Genf konnte sich in diesem Konkordat auf die Rechtsverhältnisse zwischen
Staat und Kirche in Luzern berufen; in einer Note vom 22. Februar 1817 hatte die

dortige Regierung die Genfer Behörden über die betreffenden Verhältnisse orientiert.
Karmin nr. 23.

235 Als l'hiresie du moindre mal bezeichnete Vuarin das Verhalten derer, die zur
Verhütung eines größeren Übels sich den «Zeiterfordernissen» anpaßten und
insbesondere den Einlullungsversuchen der Protestanten und Ungläubigen zum Schaden

der katholischen Kirche erlagen. Fleury/Martin II S. 397.
236 Rigaud hält in einer Notiz vom 25. November 1825 fest: «M. le Chanoine

Gottofrey m'a repettf que Vuarin detestait l'eveque autant que nous (c'est-ä-dire
autant qu'il nous detestait, nous, gouvernement genevois). II nous a donne des

details afffigeants sur le caractere faible de l'eveque, l'eveque a peur de Vuarin».
Zit. bei Ruchon I S. 193 Anm. 1.

237 Yenni an Haller, 31. März 1820. StAF Corr. Haller.
238 De Solle an Vuarin 4. November 1818. GSV Corr. Geneve/Chambery: «H

ne m'est pas permis de croire que si ses messieurs veulent etre de bonne foi, ils ne



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830 103

Tatsächlich war die Konvention in dieser Hinsicht für die Kirche

beeinträchtigend, wenn man bedenkt, daß sich der Staat selbst in einen

spezifischen kirchlichen Akt, wie die kanonische Einsetzung des Pfarrers,
einmischte. Derartig überspannte Ansprüche ließen Bischof de Solle am

guten Glauben der Genfer Behörden gegenüber der katholischen Kirche
zweifeln und stimmten ihn zur Unnachgiebigkeit. Die staatliche Approbation

für die Zulassung von Genfer Seminaristen bezeichnet selbst der

liberale William Martin als in sich «exorbitant», wenn auch davon kein
Gebrauch gemacht wurde 239. Aber gerade diese Prärogative erklärt sich

aus den zeitgeschichtlichen Umständen. Damit wollte die Genfer Regierung

ein staatliches Gegengewicht zum «alles beherrschenden Einfluß»
der Jesuiten in Freiburg schaffen. Denn wenn der Anschluß des

Kantons Genf an die Diözese Lausanne nur Vorteile brachte, einziger
Nachteil bildete die «wachsende Macht» der Jesuiten auf den Diözesanklerus

240.

In der Zwischenzeit erließ die Genfer Regierung ein neues Gesetz. Nach
der Loi relative aux actes de la cour de Rome et ä ceux de l'eveque diocesain

vom 20. April 1820 241 waren alle päpstlichen (Art. I) und bischöflichen

Verlautbarungen (Art. II) ab sofort der «landesherrlichen Genehmigung»
unterworfen. Die dieser Bestimmung zuwiderhandelnden Geistlichen
konnten strafrechtlich belangt werden (Art. III). Auch zu diesem
Gesetzesentwurf hatte Propst Glutz-Ruchti seine schriftliche Genehmigung
erteilt; Bischof Yenni jedoch wies den eigenmächtigen Erlaß entschieden
zurück242. Auf die Drohung der Regierung hin, daß man zu Mitteln

considerent l'approbation complete qu'ils exigent comme une vöritable inconvenance.
Peut-on imaginer rien de plus risible, si je puis parier ainsi, que de voir un pretre
catholique soumis k l'approbation d'un gouvernement Protestant».

239 Martin S. 48.
240 Die Kollegiumschronik hält die nachstehende Verlautbarung des Genfer

Repräsentantenrates vom 16. Oktober 1820 fest: «Cette reunion ardement dcsiree
par lc gouvernement et par une grande partie du public assure sous quelques rapports
notre tranquillite interieure. Elle ne presenterait meme que des avantages pour
Geneve, si le retablissement des Jesuites, le credit qu'ils ont obtenu k Fribourg
(Egregium sane societatis elogium!) l'ascendant qu'ils ne peuvent guere manquer
de prendre sur le clerge, n'inspiront des justes inquietudes pour l'avenir. Comment
ne pas redouter un ordre que 50 ans de proscription n'ont pu aneantir, qui a su
traverser le regne de Napoleon et braver les recherches de la police la plus active
qui existät jamais». KUBF HCF II S. 147 f., Kopie.

241 RLG 6 (1820) S. 155 f.
242 Im bereits erwähnten Brief an Haller vom 20. Mai 1820 schreibt Yenni: «Mgr

ue Glutz y avait donne son assentiment, meme par ecrit, persuade que je ne pouvais
pas y adherer, je me suis refuse». StAF Corr. Haller.



104 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830

greifen werde, um die Verlesung jeder päpstlichen und bischöflichen

Verlautbarung zu verhindern, erklärte er sich schließlich bereit, dem
Staatsrat seine öffentlichen Schreiben zur Genehmigung zu
unterbreiten 243. Nach Haller wäre diese Arroganz nicht einmal einem Napoleon
oder Joseph II. verziehen worden: «J'en gemis pour la bonne cause», ruft
er entrüstet aus 244. Seine Äußerung ist grundsätzlicher Natur. Im vierten
Band der Restauration der Staatswissenschaft, den er vor der Veröffentlichung

durch Yenni überprüfen ließ, verficht er die Unabhängigkeit der
Kirche gegenüber dem Staat im Sinne einer engen Zusammenarbeit
zwischen «Thron und Altar», wobei die Kirche als die geistliche Gewalt
natürlicherweise über der weltlichen steht.

Als die Genfer Regierung nach der am 5. April 1820 erfolgten
Ratifizierung des Konkordates im August die Promulgierung vornehmen
wollte, erhob sich der Klerus in geschlossener Opposition unter Führung
Abbe Vuarins zum Protest und verweigerte zum voraus die Eidesleistung
nach dem Wortlaut des Vertragstextes. Die kategorische Absage Bischof
de Sofies an derartige staatliche Ansprüche war noch in frischer Erinnerung.

Ein Brief P. Girards an Staatsrat Schmidtmeyer wirft Licht auf die

verworrene Situation 245. Yenni war bestürzt ob der Insubordination
seiner Untergebenen und leitete sogleich Verhandlungen mit dem Hl.
Stuhl ein. Inzwischen aber kam die Regierung der Forderung der
Geistlichen halbwegs entgegen. Gemäß Dekret vom 4. September wurde der

Eidesformel eine explikative und restriktive Klausel vorausgeschickt,
die besagte: Der Eid vermindert in keiner Weise die Pflichten, welche die

katholische Religion dem Klerus auferlegt; die Regierung hat auch nicht
die Absicht, irgendetwas zu verlangen, was den Grundsätzen und den

Anordnungen der Kirche zuwider wäre 246. Am 20. des Monats wurde
die Konvention promulgiert - ohne Aufnahme der Klausel in den

Gesetzestext.

243 Dies geht hervor aus dem Rechenschaftsbericht Vuarins an Nuntius Ostini
aus dem Jahre 1828. GSV Mem. 2. - Am 26. Juni 1820 erhielt Yenni den Befehl,

inskünftig seine Hirtenschreiben der Regierung zur Genehmigung zu unterbreiten.
AEG Corr. eccl., Kopie. Ein Dekret vom 9. Juni 1826 bestimmte, päpstliche Erlasse
40 und bischöfliche 20 Tage vor der Veröffentlichung der Regierung zuzustellen.

a. O., Kopie.
244 Haller an Yenni, 14. Mai 1820. BiAF.
245 O. Karmin, Une lettre inedite du Pere Girard au Premier Syndic Schmidtmeyer

au sujet des demeles entre le gouvernement et les eures genevois, September

1820, in: AF 6 (1818) S. 191 ff.
246 Ruchon I S. 150.



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830 105

Vuarin und seine Streitgefährten waren mit diesem mündlich
abgegebenen Versprechen noch nicht zufrieden und verlangten entweder
dessen Insertion in die Eidesformel, im Sinne eines vom Votanten
auszusprechenden Vorbehaltes gegenüber allen staatlichen Verfügungen oder
aber die Approbation der jetzigen Eidesformel durch den Papst. Überdies

legte Vuarin der Regierung eine eigens verfertigte, dehnbarere
Restriktionsklausel vor, die dahin lautete, daß die Pfarrer den staatlichen Treueid

nur unter der Bedingung leisteten, daß darin alles ausgenommen sei,

was tatsächlich und jeweils den Prinzipien des Glaubens und den Verordnungen

der katholischen, apostolischen und römischen Kirche entgegenstand

und entgegenstehen könnte 247. Diesen Wortlaut dränge ihm das

Gewissen auf, weil erstens schon einige bestehende Gesetze den kirchlichen

Satzungen widersprächen und zweitens solche Beschränkungen
auch in Zukunft zu erwarten seien; schließlich müsse man wissen, daß

man es mit der «häretischen Regierung des protestantischen Rom» zu
tun habe. Er schreibt an Haller: «Nous en sommes rest^s lä et nous atten-
dons les evenements, pugnaturi, si opus sit, cum antiquo serpente!»24*

Inzwischen traf die erlösende Botschaft aus Rom ein. In einer Note
vom 14. Oktober 1820 antwortete Pius VII. 249: Vor allem beeindruckt
von den Versicherungen des Staatsrates, daß der Zweck des verlangten
Eides bloß darin bestehe, die Pfarrer und Pfründner an die Regierung
zu binden, «ohne in irgendeiner Weise die Pflichten, welche ihnen die

Religion auferlegt, zu vermindern», und von jenen wiederholten
Erklärungen, «daß die Regierung nicht die Absicht habe, irgendetwas zu
verlangen, was gegen die Grundsätze der katholischen Religion und die

Anordnungen der Kirche wäre», erklären Wir die Eidesleistung in der
gegebenen Form für erlaubt. Alle Schwierigkeiten und Zweifel sind
aufgehoben und ausgeschlossen; denn all das, was die Formel an zu allgemein
gehaltenen Ausdrücken in sich begreift 25°, ist durch die Klausel ent-

247 Vuarin an Schmidtmeyer, 24. September 1820. a. O. S. 151.
248 Vuarin an Haller, 8. November 1820. StAF Corr. Haller.
249 BiAF Doc. pont.; ebenfalls aufgenommen in einem Brief Yennis an Haller

vom 8. November 1820. a. O.
250 Diesen Vorwurf erhebt auch Martin S. 65 gegen die ursprüngliche Formel

ohne Restriktionsklausel. Er schreibt dazu: «Ce serment, on le voit, etait tres large,
tres comprehensif. II est toujours mauvais de faire jurer ä n'importe qui «de preter
la soumission aux lois» et d'«obeir k l'ordre etabli», car un serment de ce genre,
general, vague, unique hors du contröle et de la libre aeeeptation de celui qui le
prete, est ordinairement sans effet, et ne constitue pas un lien. En face d'une loi
qu un pretre regarderait comme vexatoire et attentoire aux droits de la foi ou de



106 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830

sprechend erläutert und genügend begründet. Damit war der Konflikt
beendet. Vuarin und seine Gefolgsleute fügten sich dem päpstlichen
Entscheid. Am 12. November leisteten alle zwanzig Pfarrer in Gegenwart
des Staatschefs den geforderten Treueid auf die Republik251. Nach
Haller sollte der glückliche Ausgang dieser Affäre der protestantischen
Regierung eine Lehre sein, indem es keinem Übel gleichkomme, mit der
bischöflichen oder sogar mit der päpstlichen Autorität zu verkehren 252.

Unbegreiflich ist das Verhalten des Staatsrates nach Eintreffen der

Papstbotschaft. In einem Brief an Bischof Yenni umschrieb die Regierung

nochmals Sinn und Zweck der Restriktionsklausel: Diese sei lediglich

als eine stillschweigende Erklärung aufzufassen und könne nicht mehr
in den Vertragstext aufgenommen werden, da der Repräsentantenrat
bereits darüber befunden habe 253. Das war Rechtsformalismus, zudem

politisch höchst unklug in Anbetracht des gespannten Verhältnisses zu
den katholischen Geistlichen, die im Bewußtsein dieses ausdrücklichen
Vorbehalts den Eid geleistet hatten. Die Regierung gab hierauf eine

«Erklärung zur Eidesformel» heraus, die aber keinen restriktiven Charakter

mehr in sich barg, da deren Wortlaut sich mit dem Gesetzestext

deckte. Wenn auch dadurch streng genommen die Approbation des

Hl. Stuhl zu Art. III des Konkordates hinfällig wurde, weil die damit
verbundene Bedingung außer Kraft gesetzt war, anerkennt William
Martin diesem Artikel gleichwohl bilateralen Vertragswert zu. Die übrigen

Artikel der Übereinkunft sind vom Papst nie approbiert worden
und besaßen deshalb im kirchenrechtlichen Sinne keine konkordatäre

Gültigkeit. 1842 wies der Hl. Stuhl die Konvention in offizieller Form
zurück 254. Nach Graf Salis war das Vertragswerk allein an die Person

Yennis gebunden und seiner übertriebenen Nachgiebigkeit zuzuschreiben

255.

Während sich Vuarin im übrigen jeden Kommentars zu den staatsrätlichen

Erlassen enthielt, unterzog er in einer Denkschrift an Nuntius
Pietro Ostini (1826/28) 1828 das Konkordat einer eingehenden Analyse256.

la conscience, il ne devrait pas preter la soumission. Un tel serment ne saurait avoir
d'autrcs resultats que de creer dans la conscience de ceux qui le pretent, d'inutiles
conflits».

251 a. 0. S. 66 f.
252 Haller an Yenni, 30. November 1820. BiAF.
253 Der Genfer Staatsrat an Yenni, 7. November 1820. Martin S. 67.
254 Hengartner S. 25.
255 Salis an Haller, 6. Oktober 1844. StAF Corr. Haller.
256 GSV Mem. 2.



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830 107

Er führt darin aus: Die Genfer Regierung habe überhaupt kein Anrecht
geltend machen können, den Diözesanbischof zu einer derartigen
Übereinkunft zu verpflichten. Denn erstens sei der Abschluß solcher Verträge
allein dem Hl. Stuhl vorbehalten und zweitens habe sich Genf 1820 in
einer Position befunden, in der es Bedingungen zu empfangen und nicht
zu stehen hatte; schließlich bedeuteten die die Kirchenfreiheit einschränkenden

Bestimmungen einen Rechtsbruch des Wiener Kongreßprotokolls
vom 29. März 1815, worin sich die Genfer Regierung verpflichtet habe,
die katholische Religion aufrechtzuerhalten und zu schützen, wie gegenwärtig

in allen Gemeinden, welche von Sr. Majestät dem König von
Sardinien abgetreten und mit dem Kanton Genf vereinigt sind 257.

Die Feststellungen Vuarins sind zutreffend und theoretisch unanfechtbar.

Bischof Yenni aber mußte aus praktischen Überlegungen heraus

Kompromisse schließen. Doch Vuarin war eine Natur, die in Sachen von
prinzipieller Bedeutung kein Paktieren kannte. Als Führer der Minderheit

mußte er sich im besonderen immer wieder auf den Rechtsstandpunkt

berufen. Von Freiburg aus sah man zudem die Genfer Verhältnisse
unter einem anderen Blickwinkel. Die protestantische Republik - als

solche trat Genf noch lange Zeit in Erscheinung - hatte dem katholischen
Kultus verfassungsmäßigen Schutz verliehen, während er in den andern
reformierten Kantonen lediglich toleriert war 258, ein Umstand, der Yenni
zum vornherein zu «dankbarem Entgegenkommen» stimmte. Dann
urteilt Vuarin falsch, wenn er hinter dem Februar-Konkordat und dem
Plazet-Erlaß den giftigen Stachel des protestantischen Rom gegenüber
der katholischen Kirche sieht, denn solche Verordnungen entsprangen
dem Geist des theoretisch und praktisch ausgebauten Staatskirchentums
der Aufklärung, wie es auch von den katholischen Monarchen und
Regierungen gegenüber der römischen Kirche gehandhabt wurde, Freiburg
nicht ausgenommen 259. Der Staat, als die Summe der vernunftbegabten

257 Nach Art. III § 1.
258 In einem Brief an Haller vom 14. Dezember 1824, StAF Corr. Haller, schildert

Yenni die Lage der Waadtländer Katholiken wie folgt: Immer wieder würden ihre
Gesuche um Errichtung von Kirchen in Nyon, Vevey und Yverdon zurückgewiesen.

259 Dort unterstanden nicht nur die Güter- und Vermögensverwaltung der Klöster,

sondern auch deren interne Disziplinarangelegenheiten der staatlichen
Oberaufsicht (1); ins Diözesanseminar durften keine Theologiestudenten aufgenommen
werden, ohne der Regierung Mitteilung gemacht zu haben (2); auch übte diese über
viele Pfründen das Nominationsrecht aus (3); schließlich waren auch in Freiburg
die bischöflichen Erlasse der «landesherrlichen Genehmigung» unterworfen (4).
Während die ersten drei Bestimmungen 1867 aufgehoben wurden, blieb die vierte



108 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830

Einzelindividuen und ihrer Rechte, verstand sich als die absolute und
höchste Autorität und erklärte sich zum Herrn der Kirche. Seit dem
achtzehnten Jahrhundert waren die staatlichen Behörden zum aktiven
Mitregieren in der Kirche übergegangen. Die Bistümer «wurden faktisch
vielfach von den staatlichen Behörden geleitet, die Bischöfe hatten lediglich

die Anordnungen des Staates auszuführen, sie waren im Grunde nur
Weihefunktionäre, nur «Salber», wie sich Franz Schnabel treffend
ausdrückt260.

Die Genfer Kirchengeschichte der 1820er Jahre muß in diesen

geistesgeschichtlichen Rahmen hineingestellt werden. Und allein aus dieser

Sicht wird die Haltung Bischof Yennis verständlich. Er war nicht «staatshörig»

in ideeller Hinsicht. Dies beweist seine Zurückweisung des

eigenmächtig erlassenen Plazet-Erlasses. Yenni ging den Weg des praktisch
Erreichbaren und konnte sich deshalb nicht hinter die Grundsätzlichkeit
eines Abbe Vuarin verschanzen. Auch Yenni hält das Ideal der «libertas
ecclesiae» hoch; dagegen aber erhebt sich die wachsende Staatsomni-

potenz und er als der physisch Schwächere ist zumNachgeben verurteilt,
um überhaupt den Fortbestand des kirchlichen Lebens zu gewährleisten.

Die Genfer Regierung betrachtete das Februar-Konkordat als die

Grundlage des religiösen Friedens und des gegenseitigen Einvernehmens
zwischen Kirche und Staat. Das Friedenswerk blieb aber gefährdet,
solange sich «ein gewisser Herr» (Sieur) Vuarin in den Mauern der Calvinstadt

aufhielt. Wenige Wochen nach Inkrafttreten der Übereinkunft
ersuchte der Staatsrat Bischof Yenni, den katholischen Stadtpfarrer
«wegen der böswilligen Einstellung gegenüber der Republik und der

unheilvollen Einflußnahme auf den Klerus» seines Amtes zu entheben 261.

Staatsrat DTvernois schrieb auch an Kardinal Consalvi, er möchte in
diesem Sinne auf den Papst einwirken 262. Yenni bejahte grundsätzlich
das Gesuch, erklärte aber, das Verhalten Vuarins rechtfertige nach
kirchenrechtlichen Bestimmungen kein Eingreifen, da gegen den Genannten
in Sachen des Glaubens und sittlichen Betragens nicht der geringste Vor-

bis 1886 in Kraft. H. Marmier Les relations de l'Eglise et de l'Etat dans le diocese
de Lausanne Geneve et Fribourg. Immensee 1939 S. 19 f. (Sonderabdruck aus der
Monatschrift des Schweizerischen Studentenvereins 84 (1939) nr. 1-4).

260 Schnabel IV S. 98.
261 Staatsratssitzung vom 22. November 1820. O. Karmin, Documents sur l'histoire

religieuse de Geneve k l'epoque de la Restauration. Geneve 1919 nr. III D
(Extrait du Bulletin de l'Institut National Genevois 43 [1919]).

262 DTvernois an Consalvi, 30. November 1820. a. O. nr. III B.



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830 109

wurf erhoben werden könne; er suche aber mit Hilfe einflußreicher
Persönlichkeiten ans Ziel zu gelangen 263.

Einen Hoffnungsschimmer bot die bevorstehende Errichtung des

Bistums Annecy. In der Tat erhielt Vuarin das Angebot, als erster diesen

bischöflichen Stuhl zu besteigen und in die Residenzstadt des hl. Franz

von Sales einzuziehen; doch lehnte er ab 264. Die Ultras traten entschieden
für ihren Gesinnungsfreund ein und wandten hiefür alle erdenklichen
Mittel an. Dies wird deutlich aus einem Schreiben des Neuenburger
Maire, Charles-Louis de Pierre265, an Haller, worin es heißt: «Quant ä

Geneve, d'accord et fort d'accord, empecher l'Eveque de faiblir en accor-
dant aux intolerants philosophes de cette ville la destitution de leur
respectable eure. Je chauffe ä cette egard de toutes mes forces le eher

homme!»266. - Yenni gab den Ultras nach, Vuarin blieb.
Mit der Übertragung des Titels «Bischof von Genf» auf den Lausanner

Stuhl fand die Inkorporation ihren symbolischen Abschluß. Am 20.
September 1820 richtete die Genfer Regierung eine entsprechende Bittschrift
an Niebuhr 267. Was der preußische Diplomat einst für unmöglich gehalten

hatte 268, ließ sich auf einmal ohne jede Schwierigkeit verwirklichen:
Das Breve Temporum vices vom 30. Januar 1821269 entzieht dem savoyischen

Metropolitanstuhl Chambery den Titel «Bischof von Genf» und
überträgt diesen dem Bistum Lausanne. Es handelt sich dabei lediglich
um einen Ehrentitel; dem Bischof von Lausanne fließen dadurch nicht
mehr Rechte und Einkünfte zu als bis anhin 270.

Die Titelübertragung erregte in Freiburg nicht wenig Aufsehen. Schon

hegten einige Chorherren von St. Nikiaus die Befürchtung, der Genfer

Klerus könnte bei der nächstbesten Gelegenheit die seit der Reformation

263 Yenni an Schmidtmeyer, 8. Dezember 1820. a. O. nr. III C.
264 Fleury/Martin II S. 241 f.
265 1736—1824 einer der führenden Köpfe des schweizerischen Konservativismus.

HBLS V S. 438. - Stark beeindruckt von der in der katholischen Kirche verwirklichten

Lehreinheit riet er Haller an: «..., de catholiser les catholiques qui ne le sont
plus et encore de catholiser le protestantisme, non certes en changeant ses

dogmes, mais en leurs donnant toute unite dont ils sont susceptibles et ä la diseipline
de nos eglises une uniformite qui supplee le grand vide que la nature meme du
protestantisme laisse dans toutes ses institutions du cöte de l'autorite». Brief vom
10. Januar 1820. StAF Corr. Haller.

266 De Pierre an Haller, 21. Januar 1820. a. O.
267 AEG Corr. eccl., Kopie.
268 Ygi Niebuhr an DTvernois, 6. September 1819. Karmin nr. 166.
269 Lampert III nr. 17.
270 Vgl. L. Ems, A propos du titre Eveque de Lausanne et de Geneve, in: AF 6

(1918) S. 11 ff.



110 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830

hängige Frage der Errichtung eines Domkapitels und einer Kathedrale
für das Bistum Lausanne im «savoyischen Sinn und Geist» lösen, so daß

der Bischof in absehbarer Zeit seine Residenzstadt Freiburg zu verlassen

und nach Carouge überzusiedeln hätte. Auch lag die Vermutung nahe,
daß in diesem Fall die Savoyarden den Freiburgern den Rang um die

bischöfliche Würde ablaufen würden. Solche Überlegungen veranlaßten
1823 Propst Nicolas-Tobie Fivaz 271, ein Projekt auszuarbeiten, wonach
die Stiftskirche St. Nikiaus zur Kathedralkirche und das Chorherrenkapitel

zum Domkapitel erhoben werden sollten 272 - es war dies seit 1587

der sechste Versuch zur definitiven Regelung der Bistumsorganisation,
die bekanntlich erst 1924 realisiert werden konnte. Mit der ausdrücklichen

Unterstützung von Chorherr Fontaine wollte Fivaz zu diesem

Zweck das Zisterzienserkloster Hauterive (Altenryf) 273 säkularisieren;
dessen Gebäulichkeiten sollten inskünftig als Kantonsspital dienen,
Güter und Vermögen dagegen zur Dotation der neuen Kathedrale
herangezogen werden. Allein die Bemühungen schlugen fehl. 1828 schritt die

Freiburger Regierung mit kirchlicher Einwilligung zur Aufhebung der

Johanniter Komturei274 auf der unteren Matte, um auf diese Weise das

verschuldete Chorherrenstift St. Nikiaus zu sanieren.

Mit der Einverleibung des Kantons Genf in die Diözese Lausanne fügte
sich der Hl. Stuhl der kirchenpolitischen Neuordnung, wie sie die

eidgenössischen Stände mit der Schaffung von nationalen Bistümern
erstrebten. Einer aber stemmte sich dem «Zug der Zeit» entgegen und
versuchte die moderne Entwicklung rückgängig zu machen: Abbe Vuarin 275.

Nach dem Sturz Napoleons war Pius VII. bestrebt, die vorrevolutionären

Zustände wiederherzustellen. Nacheinander wurden die alten savoyischen

Diözesen Tarantaise und St-Jean-de-Maurienne neu errichtet

271 f 1857, 1812/22 Stadtpfarrer und Chorherr von St. Nikiaus, 1822/57 Propst.
HBLS III S. 169.

272 Vgl. Waeber 7. Folge 1926 S. 196 ff.
273 Zur Frühgeschichte des Klosters vgl. R. Pittet, L'Abbaye d'Hauterive au

moyen äge. These lettres Fribourg, in: ASHF 13 (1934).
274 Vgl. J. K. Seitz, Die Johanniter-Priesterkomturei Freiburg i. Ue. Diss. phil.

Freiburg, in: FG 17 (1910) S. 124 f.
275 Fleury/Martin II S. 332 ff. hebt in seiner Darstellung die Großartigkeit der

Bestrebungen des Helden Abbe Vuarin hervor. Dies sei dahingestellt. Anfechtbar
ist aber die Art und Weise des Vorgehens von Vuarin, der als Untergebener seinen
Diözesanbischof bewußt über die wahre Absicht der Unterhandlungen mit der
römischen Kurie hinwegtäuschte. Eine knappe Zusammenfassung über die Versuche
Vuarins zur Wiedererrichtung des Genfer Bischofsstuhls findet sich bei Gareis/
Zorn I S. 80 f. und Oechsli II S. 552 ff.



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830 111

(1825); anstelle des aufgehobenen Bistums Genf war 1822 die Diözese

Annecy getreten. An diese kirchliche Restaurationspolitik wollte Vuarin
anknüpfen, denn die politische, der Widerruf des Turiner Zessionsvertrages,

war ein unmögliches Unterfangen. Mit umso größerem Eifer verlegte
er sich deshalb auf die Wiedererrichtung des Genfer Bischofsstuhls, des

«Bistums des hl. Franz von Sales», wie sich Vuarin auszudrücken beliebte.
Mit der gleichen Unbedingtheit, mit der er einst die Einverleibung des

Kantons Genf in die Diözese Lausanne zu hintertreiben versuchte, sollte
er nunmehr sein neues Ziel verfolgen. Ohne jeweils Bischof Yenni auf dem
laufenden zu halten, trat er - der Pfarrer - wie gewohnt in direkte
Unterhandlungen mit der römischen Kurie.

Es war nicht allein der ideelle Grundsatz kirchlicher Restaurationspolitik,

der Vuarin zu diesem ungewöhnlichen Schritt bewegte, auch
existentielle und personelle Gründe animierten ihn dazu. Er war regelrecht

vom Gedanken befaUen, die Machtgewaltigen der Calvinstadt
würden mit allen Mitteln auf eine Dekatholisierung der Savoyarden
ausgehen. Die staatlichen Volksschulen und die sich häufenden Mischehen

waren hiefür die geeignetsten Mittel 276. Vuarin läutete die Sturmglocke.
Erschwerend kam hinzu, daß sich Bischof Yenni in seiner übertriebenen
Milde mit den Häretikern in den «Pfuhl der Konzessionen» eingelassen
hatte und nicht, wie der hl. Franz von Sales, es wagte, bei den staatlichen
Machthabern auf die unumschränkte Freiheit der bischöflichen
Jurisdiktion zu pochen 277. Vuarin fürchtete um den Fortbestand des Genfer

Katholizismus; die Wiedererrichtung des Bischofsstuhls sollte diese

unheilvolle Gefahr beseitigen.
Nach dem Tode Pius VII. wurde Kardinal Graf della Genga 1823 als

Leo XII. auf den Stuhl Petri erhoben. Vuarin beglückwünschte seinen

mächtigen Protektor, den er vor Jahren in Genf kennengelernt hatte 278,

276 1828 schrieb er Nuntius Ostini: «Le parti Protestant travaille avec une activite
constante en pleine astuce par les mesures legislatives et administratives et par
1'mfluence de tous les moyens que donnent le pouvoir et la fortune ä decatholiser
le peuple». GSV Mem. 2.

277 Vuarin an Haller, 11. Februar 1836. StAF Corr. Haller: «L'eveque n'a rien
gagne avec cette douceur dont on ne cesse de parier et qu'on assimile k tous propos
ä Celle de s. Francois de Sales: cependant ce Saint qu'on voudrait nous representer
comme s'etant jete dans Vomiere des concessions, n'hesita pas k dire aux Syndics et
aux Conscillers de la ville d'Annecy qui le contrariaient dans l'exercice de sa juri-
diction episcopale». Vgl. hiezu R. Waach, Franz von Sales. Das Leben eines
Heiligen. Eichstätt/Wien 1955 S. 26.

278 Er hatte Vuarin 1814 einen Besuch abgestattet, als er mit einer päpstlichen
Mission nach Paris beauftragt war. Vgl. Fleury/Martin II S. 63 ff.



112 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830

zur glorreichen Thronbesteigung und legte dem Gratulationsschreiben
ein Aktenbündel bei, das sämtliche seit 1806 überlieferten Dokumente
über die religiöse Lage im Kanton Genf enthielt. Sein Begleitschreiben
verlangte von der Kurie Unterstützung und Wegleitung 279. Psychologisch

geschickt bereitete Vuarin mit diesem Vorgefecht den Papst auf die

Hauptsache vor. In der Tat war Leo XII. ob der schmerzlichen Enthüllungen

bestürzt und zitierte seinen Freund nach Rom 280. Vor der Abreise

erkundigte sich Vuarin bei Haller und dem bayrischen Gesandten, Ritter
Franz-Anton von Olry 281, über die kirchliche Lage in der Schweiz.

Anfangs Juni 1824 machte sich Vuarin zusammen mit dem berühmten
Abbe' Felicite de La Mennais, den der Papst für die kuriale Laufbahn zu
gewinnen suchte, auf den Weg. Während der beschwerlichen Reise könnte
Vuarin seine Vorhaben in folgende Worte gekleidet haben: «Saint-Pere,
retablissez de votre puissante main, et sans rien craindre des hommes, le

siege de saint Francois de Sales ä Geneve!. L'univers catholique battra
des mains et le Calvinisme sera frappe au cceur!»282. Olry, die Bischöfe

von Metz und Pignerol, ehemalige Generalvikare von Chambery, sowie

den Erzbischof von Genua, setzte Vuarin über die wahre Absicht seiner
Romreise ins Einvernehmen, nicht aber seinen Diözesanbischof; diesen

ging er lediglich um die Erlaubnis einer Pilgerfahrt an 283. Am Ende des

Monats trafen die beiden in Rom ein und stiegen vorläufig im Palazzo

Strozzi all Stimante ab, bis sie im CoUegium Romanum Unterkunft
fanden. Das Erscheinen des Schriftstellers La Mennais und des Glaubens-
bekenners Vuarin erregte einiges Aufsehen 284. Der Genfer Stadtpfarrer
knüpfte sogleich Verbindungen zu den Zelanti, den antiliberalen Kardi-

279 Vuarin an Leo XII., 23. Oktober 1823. a. 0. S. 335 f.
280 Leo XII. an Vuarin, 20. Dezember 1823. a. O. S. 337 f.
281 1769-1863, Elsässer, Erzieher des nachmaligen bayrischen Königs Ludwig I.,

1806/27 Gestandter Bayerns in der Schweiz, darauf in Turin, stand in enger Beziehung

mit den schweizerischen Ultras. E. Reinhard, Die Beziehungen des «Restaurators»

Karl Ludwig von Haller zum Elsaß, in: Archiv für Elsässische
Kirchengeschichte 12 (1937) S. 332, charakterisiert Olry wie folgt: «Als Feinde der
konservativen Ordnung erschienen ihm, ähnlich wie Haller, die Liberalen aller
Schattierungen, die zu einem großen Teile in den protestantischen Kantonen der Schweiz
ihr Unwesen treiben, die Wattenwyl, Laharpe, Usteri, die Juden, aber auch die
Deutschtümler (teutonisme) und die verschiedenartigen Lehrinstitute (z. B. Hofwil).
Um die gefährlichen Tendenzen dieser «Carbonari», Verschwörer und all ihrer
Bundesgenossen wirksam zu bekämpfen, würde eine Schar erlesener Priester ausreichen».

282 Nach Fleury/Martin II S. 339.
283 a. O. S. 341 und 344.
284 a. O. S. 345 ff. Anführung einiger Augenzeugenberichte.



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830 113

nälen, an. Bei diesen brachte er in Erfahrung, daß der Papst bereits

am 23. Oktober 1823 eine Kommission bestellt hatte, der das nähere

Studium der Genfer Verhältnisse oblag. Wenige Tage vor der
Papstaudienz machte sich Vuarin an die Abfassung einer Denkschrift.

Am 13. Juli 1824 eröffnete er Leo XII. sein Vorhaben wie folgt285:
Unter den gegenwärtigen Umständen könne die katholische Religion in
Genf nicht mehr erhalten werden. Die Loslösung der Pfarreien von der

Jurisdiktion des Bischofs von Lausanne entscheide über Sein oder Nichtsein

des Genfer Katholizismus. Der Kanton könne entweder der Diözese

Annecy oder dem wiederhergestellten Bistum Belley (1822) eingegliedert
werden; aber auch eine solche Lösung sei gefährlich und unbefriedigend.
Der einzig gangbare Weg bestehe in Wirklichkeit in der Wiedererrichtung
des Genfer Bischofsstuhls, die Diözese sollte sich allerdings ausschließlich
auf das Kantonsgebiet beschränken. Materielle Unterstützung für den

Unterhalt der bischöflichen Mensa sei von der dortigen Regierung nicht
zu erwarten, im Gegenteil! Eine etwaige Anfrage würde das Projekt zum
vornherein zu Fall bringen. Er, Vuarin, werde für die Beschaffung der
finanziellen Mittel sowie den Erwerb einer Bischofsresidenz in der Calvinstadt

besorgt sein. Die Verzichtleistung Bischof Yennis auf die geistliche
Leitung der Genfer Pfarreien könne dadurch bewerkstelligt werden, daß

der Papst den ihm treu ergebenen Prälaten in einem geheimen Breve zur
Demission auffordere. So würde nach außen hin der Eindruck entstehen,
der fromme Prälat habe die ihm unerträglich gewordene Last aus freien
Stücken abgelegt. Persönlich weise er, Vuarin, eine Anwartschaft auf «den

erhabenen Bischofsstuhl des hl. Franz von Sales» entschieden von sich.

Um Vorurteilen und Parteiungen zuvorzukommen, schlage er zwei
Ausländer vor: den Franzosen Claude-Marie-Paul Tharin, zur Zeit Bischof

von Straßburg (1823/27) oder den Engländer Robert Gradewell286, Rektor

des Angelicums, nachmals Koadjutor des apostolischen Vikars von
London.

Leo XII. war mit dem Herzensanliegen seines Freundes im Grunde
einverstanden und bestellte zu dessen genauerer Prüfung eine Kommission,

bestehend aus folgenden fünf Kardinälen: dem Dekan des Hl.
Offiziums, Bartolomeo Pacca, dem Staatssekretär Guilio-Maria della Soma-

glia, dem Generalvikar von Rom, Pietro Zurla, dem ehemaligen Nuntius
in Wien, Antonio-Gabriele Severoli und dem Großpönitentiar, Francesco-

285 «. 0. S. 350 ff.
286 DlCTIONARY OF NATIONAL BlOGRAPHY 22 (1840) K. 309.

8



114 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830

Saverio Castiglioni, dem späteren Pius VIII. Als Mittelsmann zwischen
der Kommission und Vuarin wurde der Sekretär der Kongregation für
außerordentliche kirchliche Angelegenheiten, Monsignore Giuseppe-
Antonio Sala 287, bestimmt288.

Wenn auch die Sache als solche unbestritten war, gingen die Meinungen
betreffs der Verfahrensfrage auseinander. Die Kardinäle vertraten
mehrheitlich die Ansicht, eine außenstehende Persönlichkeit, also nicht
der Hl. Stuhl, sollte Bischof Yenni die Demission auf die geistliche
Leitung der Genfer Katholiken nahelegen; dagegen erhob Vuarin Einspruch,
ein solches Vorgehen gefährde die strikte Geheimhaltung des Unternehmens,

Grundvoraussetzung für dessen Gelingen. Dies ist eine Erklärung,
weshalb im bischöflichen Archiv in Freiburg über diese Affäre kein
Aktenmaterial zu finden ist. Schließlich setzte sich der Pfarrer durch,
und die Kardinäle entschlossen sich zur Abfassung eines päpstlichen
Breves, worin Yenni ultimativ zur Niederlegung der Jurisdiktion über
die Genfer Pfarreien aufgefordert wurde. Die Angelegenheit sah recht
einfach aus: Nach Eintreffen der Verzichtleistung würde der Papst die

dortige Regierung über die Wiedererrichtung des Bischofsstuhls in Kenntnis

setzen und im FaUe des zu erwartenden Widerstandes Stadtpfarrer
Vuarin vorläufig mit den Funktionen eines apostolischen Delegierten
ad interim betrauen, bis sich die erhitzten Gemüter abgekühlt hätten 289.

Am 6. September 1824 wurde Vuarin zur zweiten päpstlichen Audienz

vorgeladen, wobei ihm Leo XII. als ein Zeichen der besonderen Sympathie
für die Genfer Diasporakirche mehrere Reliquien schenkte. In der
Schlußaudienz vom 17. legte ihm der Papst das für Bischof Yenni bestimmte
Breve vor, mit dessen Uberbringung wahrscheinlich der bayrische
Gesandte Olry - ein Vertrauensmann der Kurie - beauftragt wurde 290.

287 1762-1857, 1801 an der Ausarbeitung des napoleonischen Konkordates
beteiligt, 1831 Ernennung zum Kardinal und als solcher Präfekt der Bischofs- und
Indexkongregation. Migne K. 1497 f.

288 Fleury/Martin II S. 357.
289 Man nahm von der Ernennung zum apostolischen Vikar Abstand, um nicht

den Eindruck zu erwecken, als wäre der Katholizismus in Genf lediglich toleriert.
a. O. S. 355.

290 a. 0. S. 356 und 358. In Frage kommen ebenfalls der Rektor des
Jesuitenkollegiums in Freiburg, P. Drach, sowie der Sekretär der französischen Gesandtschaft

in Bern, Oberst d'Horrer (s. Anm. 224). Die Quellen deuten indes auf Olry
hin, denn im Juni 1825 wurde er mit einer ähnlichen Mission betraut und im
darauffolgenden November überreichte ihm Leo XII. ob seiner Verdienste den Christus-
Orden. Vgl. Sala an Vuarin, 6. und 28. November 1825. GSV Corr. Rome/Turin.



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830 115

Auf der Rückreise traf Vuarin in Genua mit König Felix-Albert
(1822/30) von Sardinien zusammen. Bei dieser Gelegenheit weihte er den

Monarchen in das wohl behütete Geheimnis ein und bat ihn um finanzielle

Unterstützung seines Vorhabens; besonders aber sollte der Turiner Hof
für den Erwerb der bischöflichen Residenz aufkommen. Felix-Albert
ließ sich überreden und versprach dem Lebenswerk seines getreuen Untertanen

königliche Hilfe 291.

Am 3. Oktober traf das päpstliche Breve in Freiburg ein. Yenni war
fassungslos. Er konnte nicht glauben, daß dies der Hl. Vater wirklich
wolle 292. Er zögerte und behielt sich eine Bedenkzeit vor, um dem Papst
die schwerwiegenden Nachteile und unabsehbaren Folgen dieses Projektes
darzulegen. Gleichwohl erklärte er sich grundsätzlich bereit, dem Geheiß

aus Rom nachzukommen, allerdings nicht in der von der Kurie
gewünschten Form. Bestehe die Kurie darauf, verlange er, daß man ihn
oslensibilibus litteris, d. h. in einem offenen Schreiben zur Demission
auffordere 293. Daß das Projekt schließlich an der Verfahrensfrage scheitern

sollte, war ihm natürlich nicht bewußt. Weiterhin beharrte die
Kardinalskommission auf Geheimverhandlungen; auch sollte nach wie vor der

Eindruck entstehen, Yenni habe die drückende Bürde der Jurisdiktion
über die Genfer Katholiken freiwillig abgelegt. - Thomas von Canterbury
sagt hiezu: «L'eglise ne doit pas etre gouvernee par des moyens voil6s et

par la ruse, mais par le justice et par la verite» 294.

Am 9. November meldet sich Vuarin bei seinem Oberhirten zurück.
Er spricht von den erhabenen Eindrücken der Pilgerfahrt und erwähnt

lediglich die zweite Papstaudienz, als ihm Leo XII. einige Reliquien
überreicht hatte. Vuarin erwähnt ausdrücklich, daß er bei dieser Gelegenheit

dem Hl. Vater eine Liste von etwa dreißig Personen vorgelegt habe -
darunter auch Bischof Pierre-Tobie - um für sie den apostolischen Segen

zu erflehen 295. Ein geschicktes Täuschungsmanöver!

291 Fleury/Martin II S. 358.
292 Das Antwortschreiben an Pius VII. vom 25. Oktober 1824 lautet: Attonitus

ad haec ultima verba haesit animus, Beatissime Pater, vixque etiamnum credere possum
Sanctitatem Vestram id reapse velle. a. 0. S. 358 f. Anm. 1. — Leider konnte ich diese
Akten aus dem Jahre 1824 im Fonds Vuarin nicht auffinden. Vollständig erhalten
sind glücklicherweise die Dokumente aus dem Jahre 1825, auf die ich noch eingehen
werde.

293 Zit. aus dem obigen Schreiben.
294 Zitat aus dem Hirtenschreiben des apostolischen Vikars Gaspard Mermillod

vom 31. Januar 1873. GSV Dossier Mermillod.
295 Vuarin an Yenni, 9. November 1824. BiAF.



116 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830

Welche Ahnungslosigkeit damals in Freiburg über die Romreise Vuarins

herrschte, geht aus einem Brief Generalvikar Gottofreys an Staatsrat

Rigaud hervor. Darin wird überhaupt die päpstliche Vorladung an
Vuarin bezweifelt. Habe er doch drei Monate lang gewartet, ohne daß

ihm eine Audienz gewährt wurde, was natürlich nicht stimmt. Die
Beurteilung seiner Mission fällt vernichtend aus: Gottofrey ist überzeugt,
daß der Intrigant den Papst hinters Licht führte und in Rom einige
ahnungslose Monsignori zu begeistern verstand, denen er sein Vorhaben
überantwortete 2%.

Trotz der Verzögerung, die das Verhalten Yennis nach sich zog,
arbeitete Vuarin an der Verwirklichung seines Anliegens weiter. Vorläufig
wollte er sich einmal die bischöfliche Residenz sichern. Im Januar 1825

ersuchte er Leo XII., König Felix-Albert von der unmittelbar
bevorstehenden Errichtung des Bistums Genf in Kenntnis zu setzen, denn der
Monarch habe die finanzielle Unterstützung des Turiner Hofes für dieses

Projekt von einer formellen päpstlichen Mitteilung abhängig gemacht.
Der Erwerb des Hauses müsse in einem Zeitpunkt erfolgen, da das

Geheimnis noch gewahrt sei; wisse die Genfer Regierung einmal um den

eigentlichen Kaufzweck, werde sie die Erstehung verunmöglichen 297.

Wiederum bestürmte Vuarin die Kurie mit neuem «Belastungsmaterial».

Die Dokumentenfülle steigerte sich dermaßen, daß sich Monsignore
Sala beklagte, er komme nicht mehr nach mit Übersetzen, Vuarin möchte
sich einiger Zurückhaltung befleißigen, die Angelegenheit würde übrigens
erst nach Ostern behandelt298.

Es scheint, daß in Rom eine erste Ernüchterung eingetreten war. Das

Schreiben Yennis hatte offenbar beeindruckt. Sala gibt erstmals zu, das

Projekt biete in Anbetracht der schwerwiegenden Bedenken des Diözesan-

bischofs «große Schwierigkeiten»299. Um die Angelegenheit aus der

Sackgasse herauszumanövrieren, kamen die Kardinäle auf ihren

ursprünglichen Vorschlag zurück, eine außenstehende Persönlichkeit mit
der «Bearbeitung» des Bischofs zu beauftragen. Mit der delikaten Mission

betraute man den Sekretär der französischen Botschaft in Bern, Oberst

Chevalier Joseph-Marie d'Horrer, einen Freund Hallers 30° und Korres-

296 Gottofrey an Rigaud, 27. Mai 1829. AEG.
297 Vuarin an Sala, 25. Januar 1825. GSV Corr. Rome/Turin, Kopie.
298 Sala an Vuarin, 19. Februar 1825. a. O.
299 a. O. Anm. 222.
300 E. Reinhard, Karl Ludwig von Haller im Verkehr mit ausländischen

Diplomaten, in: Berner Zeitschrift für Geschichte und Heimatkunde (1945) S. 28.



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830 117

pondenten Yennis. Im ausgiebigen Briefwechsel machte er den Bischof

ständig auf die «Gefahr-Girard» aufmerksam 301.

Die Kurie rüstete den Unterhändler mit einem Demissionsschreiben

aus, auf dem nur noch die Unterschrift fehlte. Nach außen hin galt es, den
Schein zu wahren, als sei Yenni freiwillig von der Leitung der Genfer
Pfarreien zurückgetreten. Im Mai 1825 sprach Oberst d'Horrer in Freiburg

vor. Der Wichtigkeit halber sei an dieser Stelle sein Schreiben an
Vuarin angeführt, worin er über die Aussprache mit Yenni wie folgt
berichtet302:

«Berne, le 29 mai 1825
Cher ami,

Je me suis rendu ä Fribourg; j'ai parle ä Mgr de la chose en question. Je
me suis bien apercu que la proposition l'auroit saisi, moins ä cause de la
renonciation enclue meme, qu'ä raison de consequences qu'il en prevoit
(et moi aussi) pour sa future tranquillite; car il ne faut pas se dissimu-
ler: cette affaire fera explosion surtout parmi ceux des magistrats et du
clerge qui lui en veulent dejä pour d'autres raisons, et le secret qu'il
sera Obligo de garder lui sera impute, non ad iustitiam, sed ad flagitium.
Neamoins il n'a pas balanc6 un instant, et quoi qu'il ne voit encore pas
plus que moi, comment le but pourra etre atteint, il ne voudrait pas
etre un obstacle, ne fut-ce qu'un seul jour 303. Le chef a parle\ tout est
dit. Je dois donc croire que les choses en sont la ou nous les d6sirons et

que le coup de foudre partira des que le maitre du tonnerre le voudra.
L'eclat en retentira bien loin, je crois, mais il ne faut pas que cela nous
effraye!»

Bei der Lektüre der Siegesbotschaft brach Vuarin wohl in einen
Freudentaumel aus. Sogleich sandte er eine Depesche nach Rom: Die Demission

Yennis sei nunmehr endgültig und unwiderruflich. Als Unterpfand
für die Richtigkeit seiner Meldung legte er dem Schreiben eine Kopie des

Briefes von Oberst d'Horrer bei304.

301 Die Korrespondenz befindet sich im BiAF, Schachtel Berne 1484-1826, Mappe
Chevalier d'Horrer 1822-1826.

302 GSV Tit eccl
303 Die gleiche Haltung nahm 1865 auch Bischof Marilley ein: er verzichtete

damals auf die Jurisdiktion im Kanton Genf, um den Bestrebungen Mermillods
und Pius IX. zur Wiedererrichtung des Genfer Bischofsstuhls keine Hindernisse in
den Weg zu legen. Hengartner S. 26.

304 Sala an Vuarin, 17. Juli 1825, GSV Corr. Rome/Turin, erwähnt zwei
diesbezügliche Schreiben Vuarins vom 3. und 17. Juni 1825.



118 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830

Die Verzichtleistung aber traf nicht ein. Die Verworrenheit der Lage
erklärt sich aus dem Charakter Yennis. Auch der Papst hielt jetzt die

ganze Angelegenheit für «höchst delikat» und kam zur Überzeugung, die

allfällige Demission des Diözesanbischofs würde noch nicht alle
Schwierigkeiten aus dem Wege räumen. Den sich anbahnenden Schwierigkeiten
zum Trotz ließ sich Vuarin nicht von seinem Ziel abbringen. Inzwischen
hatte er in Genf die bischöfliche Residenz erworben 305. Offenbar hatte
Leo XII. seiner Bitte entsprochen, indem die Kurie dem König von
Sardinien die bevorstehende Errichtung des Bistums Genf zusicherte, worauf
die versprochene Geldsumme ausgehändigt wurde.

In Rom wartete man weiterhin auf die angekündigte Verzichtleistung
aus Freiburg. Deren Ausbleiben erschien dem Papst unerklärlich. Anfangs
August 1825 forcierte Monsignore Sala Vuarin auf, das Rätsel zu
entwirren und gab ihm dabei zu verstehen, die Sache, die ihm einst so simpel
vorgekommen sei, würde ständig verwickelter. Gegenwärtig sei es

ungewiß, ob der Hl. Vater Bischof Yenni ein drittes Demissionsgesuch
zukommen lasse 306. Die Begeisterung, die der Pfarrer ein Jahr zuvor
an der Kurie zu entfachen verstand, war erloschen.

Endlich meldete sich Bischof Yenni. Er ließ den Hl. Stuhl wissen, daß

er seine an Oberst d'Horrer abgegebene Zusage widerrufe, da von Seiten

der Genfer Regierung mit einem heftigen Widerstand zu rechnen sei;
beharre jedoch Rom weiterhin auf seiner Abtretung der Jurisdiktion in
Genf, möchte man ihn, wie er sich bereits ein Jahr zuvor geäußert habe,

in einem offenen Schreiben dazu auffordern. Das Debakel war vollständig.
Der Papst weiß nicht mehr, an wen man sich zu halten hat, Mgr Sala ist
verzweifelt, sich in ein derartiges Chaos verwickelt zu sehen und möchte

am liebsten von seinem Amt zurücktreten. Den einzigen Ausweg sieht

er in «offen geführten Verhandlungen» 307. Das Vorhaben mißlang. Aber
Vuarin gab nicht nach!

Inzwischen unternahm die Genfer Regierung, die von den

Geheimverhandlungen des Stadtpfarrers keine Ahnung hatte, einen zweiten
Versuch, den «Intriganten» seines Amtes zu entheben. Die Luzerner Nuntiatur

willigte halbwegs ein, da sich der «Esprit-Vuarin» nun einmal nicht

305 Im obigen Schreiben vom 15. Juli 1825, a. O., beglückwünscht Mgr Sala Abbe
Vuarin zu diesem «coup».

306 Vgl. Sala an Vuarin, 1. August 1825. a. O.
307 Sala an Vuarin. 28. November 1825. a. 0. Er wurde tatsächlich von seinem

Posten abberufen und übernahm im Dezember 1825 das Sekretariat der
Konzilskongregation. Schreiben an Vuarin vom 1. Januar 1826. fl. 0.



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830 119

ins Stadtbild einordnen lasse, doch gab man gleichzeitig zu verstehen,
daß der Savoyarde mit der ihm eigenen Raffiniertheit handle, ohne
jeweils handgreiflich gegen die disziplinarischen Vorschriften zu
verstoßen 308. Im November 1825 gelangte der Staatsrat erneut an Bischof
Yenni, um ihn zu einer Versetzung Vuarins zu bewegen 309. Allein er wagte
nicht einzuschreiten.

Zu Beginn des Jahres 1826 arbeitete Vuarin ein zweites Bistumsprojekt
31° aus, das gegenüber dem vorigen einen Kompromiß darstellte. Die

territoriale Integrität der Diözese Lausanne sollte erhalten bleiben, aber
der Bischof abwechslungsweise ein halbes Jahr in Freiburg und Genf

residieren, eine Lösung, wie sie in der damaligen Zeit im Doppelbistum
Chur-St. Gallen bestand. Die Calvinstadt hätte auf diese Weise die
unmittelbare Präsenz eines Bischofs zu spüren bekommen. Diesmal sollten
die beiden direkt beteiligten Instanzen, die bischöfliche Kurie in Freiburg
einerseits und die Genfer Regierung anderseits, konsultiert werden.
Zugleich benutzte Vuarin die Gelegenheit, sich Bischof Yenni vom Halse

zu schaffen. Deshalb schlug er Leo XII. vor, den frommen und ehrbaren
Prälaten an die römische Kurie oder auf eine Diözese des Kirchenstaates
zu berufen. Ein tatkräftiger Mann - «un homme energique»3n - sollte an
die Spitze des Bistumsverbandes gestellt werden, der fähig wäre, die
Sache der katholischen Religion in der gesamten Schweiz zu stärken. Als

geeigneten Kandidaten schlug er den belgischen Kuriendiplomaten,
Charles-Joseph-Benoit d'Argenteau 312, vor. Leo XII. ließ das Projekt
von der Genfer Bistumskommission begutachten. Diese erklärte sich

grundsätzlich damit einverstanden, doch meldeten die Kardinäle
Vorbehalte bezüglich der personellen Veränderung an; Bischof Yenni sollte
in seinem Amt belassen werden. - Eine zweitrangige Frage brachte auch
dieses Vorhaben zu Fall.

1828 hob Vuarin zum dritten Versuch an. Diesmal hoffte er mit Hilfe
der Luzerner Nuntiatur ans Ziel zu gelangen. In der Hoffnung, Nuntius
Ostini für sein erstes Projekt gewinnen zu können, richtete er an
denselben eine Denkschrift. Darin werden nacheinander «zweiundzwanzig

308 Vgl. den Bericht des genferischen Regierungsvertreters aus Luzern vom
30. Juli 1825. Ruchon I S. 197.

309 Rigaud an Yenni, 1. November 1825. a. O. S. 197.
310 Fleury/Martin II S. 361 f.
311 fl. O. S. 361.
312 Geboren 1787 in Lüttich, 1826 Ernennung zum Titularerzbischof von Tyrus,

t nach 1864. E.-M. Oettinger, Moniteurs des Dates. Dresde 1866 I K. 34.



120 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830

Wunden» 313 aufgezählt, an denen die Genfer Katholiken leiden. Die

wichtigsten sind: das Februar-Konkordat, das Plazet-Gesetz, die sich
mehrenden Mischehen sowie der staatliche Volksschulunterricht. Mit
diesen Mitteln strebe die Genfer Regierung die Dekatholisierung der

Savoyarden an. Die allerletzte Wunde bedeutet für die Genfer Katholiken
die Person Yennis. Der Diözesanbischof suche jeweils während seines

Aufenthaltes in Genf in einem vornehmen staatlich-protestantischen
Hause Unterkunft. Welch ärgerlichen Eindruck müsse ein solches
Verhalten bei den Gläubigen hinterlassen, wenn ihr Oberhirte die Gastfreundschaft

des Stadtpfarrers ausschlage, der höchste Kirchenfürsten Folge
leisteten. Überhaupt begegne ihm, Vuarin, der sonst «milde» Prälat
Yenni seit längerer Zeit mit einer befremdenden Strenge. - Das war
offenbar die «Rache» des von einem Pfarrer hintergangenen Bischofs, der
die Unbotmäßigkeit seines Untergebenen mit dessen Ignorierung
quittierte. Am Schluß des Memorials legt Vuarin dem Nuntius nahe, wie etwa
das Drohungsschreiben Yennis an den Genfer Staatsrat aussehen müßte,

um diesen auf die Wiedererrichtung des Bischofsstuhls in der Calvinstadt
vorzubereiten.

Er schreibt: Ich, der Oberhirte der Diözese Lausanne und Genf, bin
seit langem der zusätzlichen Bürde, die mir durch den Anschluß der

genferischen Pfarreien auferlegt wurde, müde. Wenn der ständige Krieg
zwischen Staat und Kirche anhält, sehe ich mich veranlaßt, den Hl. Stuhl

um Entlastung von der Leitung der Genfer Katholiken nachzusuchen,
dermaßen ist mein Herz mit Bitterkeit erfüllt. Vuarin fährt fort: «Mais

il faudrait que cette declaration soit faite avec un caractere de fermete

qui convainquit le Conseil d'Etat de Geneve, qu'elle serait suivie de son

effet, si l'on n'avait pas egard ä ses justes reclamations.»

In Freiburg erkannte man allmählich die Taktik Vuarins - «l'homme

et son Systeme» - wie sich der bischöfliche Kanzler Wully ausdrückt314.

Der einseitigen Informationspolitik in der Form der «Katastrophenberichte»

steuerte der inzwischen zum Generalvikar ernannte Chorherr

Gottofrey mit richtigstellenden Antwortschreiben entgegen. Aber immer
wieder mußte er es erleben, wie Vuarin der bischöflichen Kurie in Freiburg

um eine Schrittlänge vorauseilte. Nach Gottofrey wären der Nuntius

und mit ihm der Hl. Stuhl einmal mehr überspielt worden, wenn
nicht Bischof Yenni Monsignore Ostini über den wahren Sachverhalt der

313 GSV Mem. 2.
314 Wully an Rigaud, 1. Juli 1829. AEG Corr. Rigaud.



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830 121

kirchlichen Verhältnisse in Genf aufgeklärt hätte. Anläßlich einer

längeren Aussprache hätte sich der Nuntius endgültig von Vuarin distanziert,

da er die «Enthusiasten» und «Intriganten» nicht ausstehen

möge 315.

Inzwischen war Leo XII. gestorben. Im März 1828 bestieg Kardinal
Castiglioni als Pius VIII. den päpstlichen Thron. Als einstiges Mitglied
der Genfer Bistumskommission war er über die dortigen Verhältnisse

aus der Sicht Vuarins informiert. Dieser sah die Aussichtslosigkeit des

ersten Projektes ein und griff auf das zweite zurück, für das er den Papst
erwärmen konnte, allerdings mit dem Vorbehalt, Yenni in seinem Amt
zu belassen.

Am 29. Juli 1829 richtete Pius VIII. ein diesbezügliches Breve an Abbe
Vuarin 316. Danach sollte der Diözesanbischof abwechslungsweise ein
halbes Jahr in Freiburg und Genf residieren. Während des Aufenthaltes
in der Rhonestadt sollte der Stadtpfarrer Bischof Yenni als «rechte
Hand» zur Seite stehen. Der päpstliche Erlaß rechtfertigt geradezu das

Vorgehen Vuarins und kommt einer Rehabilitierung gleich, wenn es

darin heißt: Alle seine Berichte seien vom Hl. Stuhl angefordert worden;
auch habe er sich darin über seinen kirchlichen Vorgesetzten stets lobend

geäußert. Ob der «seltenen Vorzüge und der reichen Sachkenntnisse
willen» genieße Abbe1 Vuarin bei den wahren Freunden der Kirche eine

achtunggebietende Autorität. Die Vorsehung habe diesen Streiter für die
Kirche Christi nach der Calvinstadt berufen, um die katholische Religion
zu fördern und zu verteidigen. Yenni möchte sich wieder mit Vuarin
aussöhnen und weitherzig über charakterliche Unterschiede und

Meinungsverschiedenheiten hinwegsehen. - Eigentlich unvorstellbar, daß
ein päpstliches Breve, das eine objektive kanonische Einrichtung schafft,
dermaßen in die persönliche Sphäre vorstieß. Vuarin verstand sich glänzend

aus dem Knäuel herauszuwinden und die «Ehre» seiner Person

zu retten.
Ende Juli 1829 rief Generalvikar Gottofrey Staatsrat Rigaud zu

Konsultationen nach Freiburg 317. Bei dieser Gelegenheit stellte er im Namen

315 Gottofrey an Rigaud, 1. Juli 1829. a. 0.
316 Rekapituliert bei Fleury/Martin II S. 362 f.
317 Die folgenden Ausführungen sind den Notizen Rigauds entnommen, die er

sich während der zwei Tage dauernden Konferenz in Freiburg, 31. Juli bis 1. August
1828, gemacht hatte. AEG Papiers J.-J. Rigaud, III 27, 169-173. (Herrn
Staatsarchivar Louis Binz, der mich auf diese Quelle hinwies, möchte ich an dieser Stelle
herzlich danken.)



122 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830

seiner Regierung das dritte Gesuch zur Amtsenthebung Vuarins. Yenni
erklärte sich damit einverstanden, wies jedoch darauf hin, im
gegenwärtigen Zeitpunkt keine Amovierung vornehmen zu können, da ihn
Vuarin just in Rom einer «übertriebenen Konzessionsbereitschaft mit
den Häretikern» angeklagt habe; er, Yenni, sei in den Augen des

Stadtpfarrers nicht stark genug, dem Hon rugissant von Genf die Stirn zu
bieten.

Zur selben Zeit traf das päpstliche Breve in Freiburg ein. In einem

Begleitschreiben erklärte sich Vuarin bereit, vor dessen Promulgierung
persönlich vor dem Bischof zu erscheinen, um sich zu rechtfertigen. Yenni

war darob so niedergeschlagen, daß er endgültig auf die Leitung der
genferischen Pfarreien verzichten wollte. Allein die energische Einsprache
Generalvikar Gottofreys hielt ihn davor zurück. Hierauf erklärte Yenni

gegenüber Rigaud, ungeachtet des päpstlichen Erlasses an der bisherigen
Ordnung festzuhalten. Er weise die Mitarbeit Vuarins in der Art, wie sie

das Breve vorschreibe, kategorisch zurück; nach all den leidigen
Vorkommnissen stelle er sich nicht unter die Vormundschaft eines

Untergebenen, über den er sich ständig zu beklagen habe. Auch bedürfe man
in Freiburg zur Leitung der Diözese nicht der Hilfe eines Abbe Vuarin.

Erst jetzt enthüllte Yenni dem ahnungslosen Gast die seit Jahren
andauernden «Machenschaften» Vuarins zur Wiedererrichtung des Genfer

Bischofsstuhls. Doch ließ sich Rigaud nicht aus der Fassung bringen,
insistierte aber, daß Yenni gegen den «gewissen Herrn» (Sieur) Vuarin

nun endlich einschreite, statt seinem Getue unschlüssig zuzuschauen.

Im übrigen gab er dem Bischof zu verstehen, daß, wie immer auch die

Entscheidung Roms zum ersten Bistumsprojekt Vuarins ausgefallen

wäre, die Genfer Regierung sich jeder Änderung der Diözesanverhältnisse
widersetzt hätte und auf dieser Haltung auch in Zukunft beharre. Der
Staatsrat sei nicht gewillt, einen andern Bischof oder eine andere
Bistumsorganisation hinzunehmen, selbst auf die Gefahr hin, daß dann zeitweilig
in einigen Kantonsgegenden der katholische Kultus eingesteht werden

müsse. - Diese Drohung aus dem Munde des mächtigsten Genfer Politikers

seinerzeit ist wohl die plausibelste Erklärung, weshalb der Hl. Stuhl
das Breve zurückzog und beide Parteien zur Tagesordnung übergingen.

Einer aber blieb unbelehrbar, Abbe Vuarin! Umso mehr versteifte er
sich nun auf die Parole: Abkehr von Genf und Freiburg, Rückkehr nach

Savoyen! In dieser Absicht startete er zum letzten verzweifelten Versuch,
die Genfer Pfarreien der Diözese Annecy einzuverleiben, ein Vorschlag,
den er bereits 1824 beiläufig erwähnt hatte. In Freiburg war man darüber



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830 123

bereits im Bild. Yenni bekannte Staatsrat Rigaud, daß Bischof Thiollaz
von Annecy, ehemaliger Generalvikar von Chambery und eifriger
Anhänger Vuarins, seinem Untergebenen die Generalvollmacht erteilt habe,
den Seelsorgeposten jederzeit verlassen zu können, um das Vorhaben in
die Wege zu leiten. Natürlich versandeten diese Bemühungen schon im
Anfangsstadium angesichts der Haltung der Genfer Regierung 318.

Vuarin aber harrte aus und blieb bis zu seinem Tode Pfarrer von Genf.

Alle Angebote, ihn mit Hilfe einer Promovierung zu amovieren, scheiterten

an seiner Unnachgiebigkeit und seinem Sendungsbewußtsein als

Restaurator des Katholizismus in der Calvinstadt. 1827 hatte er eine

Berufung auf den erzbischöflichen Stuhl von Chambery abgelehnt319,
1837 schlug er eine Ernennung zum Bischof von Tarantaise aus 320. Einen

Antrag auf Erhebung zum Kardinal soll Leo XII. mit dem Hinweis
abgelehnt haben: «Laissez le dans son presbytere; il m'est plus facile de

faire un cardinal qu'un eure de Geneve!»321. Hartnäckig wie er war,
blieb Vuarin seinem Versprechen treu, das er anläßlich seiner Wahl zum
Stadtpfarrer abgab:«Quant on est nomme eure de Geneve, on y reste et
on y meurt»322. Er starb am 5. September 1843 und ist auf dem von ihm
erkämpften katholischen Friedhof von Genf beigesetzt323.

Das Herzensanliegen blieb unverwirklicht. Deshalb stellte Vuarin
dessen Ausführung der nächsten Generation anheim. 1835 empfahl er

Gregor XVI. nochmals ausdrücklich die Wiederherstellung des Genfer
Bischofsstuhls und legte ihm nahe, der nächstgünstigen Gelegenheit
«aufzulauern», es könne dies vielleicht noch zehn oder zwanzig Jahre
dauern: «C'est un proces qui reste pendant» 324. - 1865, genau dreißig
Jahre später, wollten der Hilfsbischof von Genf, Gaspard Mermillod, und
Pius IX. das Testament Vuarins vollstrecken 323. Doch der Ausbruch des

Kulturkampfes verunmöglichte das Vorhaben für immer.

3i8 pur (jjg andauernde kirchliche Verbundenheit zwischen Annecy und Genf
sprechen Buchtitel wie, Ch.-M. Rebord, Dictionnaire du clerge seculier et regulier
du diocese de Geneve-Annecy des 1535 k nos jours. 2 vol. Bourg (Ain) 1920;
derselbe, Administration diocesaine. Visites pastorales du diocese de Geneve-Annecy
1411-1900 (1411-1920). 2 vol. Annecy 1921-1923; F. Mugnier, Les eveques de

Geneve-Annecy 1535-1879. 2e ed. Paris 1888.
319 Haller an Salis, 25. September 1827. Burgerb. B.
320 Gottofrey an Rigaud, 28. Dezember 1837. AEG.
321 Zit. nach Tapponier, a. O. Anm. 10, S. 39.
322 Zit. nach Fleury/Martin II S. 242.
323 a. O. S. 530.
324 a. O. S. 363.
325 L. Jeantet, Le cardinal Mermillod 1824-1892. Paris 1906 S. 176, schreibt



124 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830

Es ist angebracht, in einer Schlußbetrachtung auf die Problematik
einzugehen, die die Einverleibung des Kantons Genf in das Bistum
Lausanne mit sich brachte. Bei dem tiefempfundenen kirchlichen und
politischen Antagonismus konnten sich die Katholiken nur schwer in die

neue Umgebung hineindenken. Sie fanden kein inneres Verhältnis zum
Kanton Genf und blieben dem regierenden Großbürgertum der Hauptstadt

fern 326. Der lange Zeit unbestrittene katholische Führer, Abbe
Vuarin, förderte diese Beziehungslosigkeit bewußt, um darauf seine

Restaurationspolitik aufbauen zu können: das unversehrte Erhalten des

savoyischen Erbes. Und dies war nur möglich, wenn es ihm gelang, die

Amalgamierung zwischen den beiden Volkskörpern zu verhindern. Sein

langjähriges Wirken in Genf schob die Bereinigung des Verhältnisses
zwischen Staat und katholischer Kirche immer wieder hinaus. Diese

Tatsache hat wesentlich dazu beigetragen, dass die allmählich
heranwachsende katholische Partei am Fortbestand der protestantisch-konservativen

Staatsleitung, deren politische Zielsetzung sich unverändert
auf dem Boden des calvinischen Genf abspielte, kein Interesse zeigte und
sich 1846 spontan der liberal-demokratischen Bewegung unter James
Faszy anschloß. Und diese Revolution bedeutete das Ende einer
dreihundertjährigen Epoche 327.

Nachdem Vuarin die Rückkehr der Savoyarden unter die Fittiche des

Königs von Sardinien versagt blieb, versteifte er sich mit einem an
Fanatismus grenzenden Eifer auf die kirchliche Restauration: die
Wiederherstellung des Genfer Bischofsstuhls. Sie war ihm Garant für die
Rettung savoyischer Eigenständigkeit und die Aufrechterhaltung des

Katholizismus überhaupt, die er seit der Abtrennung vom Bistum Chambery
gefährdet sah. War Genf in politischer Hinsicht eine «terre etrangere», so

war es das alemannische Freiburg im kirchlich-kulturellen Bereich. Der

hiezu: «Pour l'abbe Mermillod, comme pour Pie IX, il y avait, dans la question de

l'episcopat de Geneve, le principe et la personne, la creation de l'eveche et lc choix
de l'eveque. Sur le principe, il n'hesitait: il eut donne sa vie pour le faire triompher.
Sur sa personne, toutes autres etaient ses sentiments».

326 Barth S. 144. - Die Tatsache, daß der erste katholische Laienführcr, Jean-
Baptist Broquet, 1803-1846, Arzt, Bürgermeister und Großrat von Carouge, 1846
unter den Mitgliedern der geplanten Borromäus-Akademie von Luzern figuriert,
A.Steiner, Die Akademie des heiligen Karl Borromäus 1846/47, in: ZSKG 60
(1966) S. 248, ist zwar ein Zeichen dafür, daß sich die junge Generation teilweise auf
den schweizerischen Katholizismus auszurichten begann, doch ändert dies nichts
an der allgemeinen Grundhaltung.

327 Barth S. 145 und 152.



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830 125

Form nach rührt zwar bei Vuarin sehr viel von seinem außerordentlichen
Charakter her, der Sache nach aber war er Repräsentant der savoyischen
Neugenfer insgesamt.

Vuarin wies die einmal vollzogene Vereinigung mit Freiburg nicht zum
vornherein zurück, sondern versuchte zuerst die Gleichberechtigung von
savoyischem und freiburgischem Klerus zu erreichen. Es durfte nicht
soweit kommen, daß Bischof Yenni mit den «Institutionen des hl. Franz
von Sales» tabula rasa machte. Und er gab dies seinem neuen Oberhirten
auch zu verstehen 328. Anderseits mochte es aus der Sicht der bischöflichen

Kurie in Freiburg angebracht erscheinen, den genferischen Teil des

Bistums fest an die Hand zu nehmen, zumal es gegenüber den renitenten
Pfarrherren die neue kirchliche Oberleitung durchzusetzen galt.

Dadurch mochte der Eindruck entstehen, Freiburg strebe zu sehr nach
einem uniformierenden Zentralismus und stehe savoyischer Eigenständigkeit

verständnislos gegenüber. Eigentlicher Grund aber war das Paktieren
Bischof Yennis mit der «häretischen Regierung». Diese Konzessionsbereitschaft

wirkte auf Vuarin dermaßen beängstigend, daß er den

Fluchtweg antrat, um aus dem «Morast des gegenseitigen Einvernehmens»

zwischen dem protestantischen Staat und der katholischen Kirche
zu entrinnen. Deshalb mußte ihm die Errichtung des Bischofsstuhls in
der Calvinstadt wie ein Rettungsversuch des besseren Selbst vorkommen
und als ein Kampf um den Bestand «seiner Kirche». Vuarin wollte damit
bewußt die einmal eingeschlagene Entwicklung rückgängig machen und
er ließ nichts unversucht, die Ausrichtung des savoyischen Klerus nach

Freiburg zu unterbinden, mit dem Ziel, die Genfer Geistlichkeit auf sich

selbst zu stellen. Generalvikar Gottofrey hat diesem Bestreben den
treffenden Ausdruck verliehen, wenn er sagt: «... rien n'a ete neglige" pour
faire revoquer la reunion spirituelle de Fribourg avec Geneve»329.

Mit der Ausbildung des Genfer Klerus am Priesterseminar Freiburg
sollte sich die Assimilierung allmählich einspielen. Doch Vuarin widersetzte

sich diesem Prozeß und damit isolierte er sich nicht nur von der
bischöflichen Kurie, die diese Entwicklung bewußt förderte; mit der Zeit
kehrte Vuarin auch den jungen Genfer Geistlichen den Rücken. Seine

unbeugsame Haltung wuchs sich zur persönlichen Tragik aus. Wenn man
auch in Freiburg versuchte, Vuarin mundtot zu machen, ja sogar dem

328 Vuarin an Yenni. 18. April 1822. GSV Tit. eccl.
329 Gottofrey an Rigaud, 27. Mai 1829. AEG.



126 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830

Gespött preisgab 33°, sein Geist griff auf die nächste Generation über.
Und so erscheint denn die restaurative Bistumspolitik Mermillods als

letzter Ausläufer dieser rückwärtsschreitenden Entwicklung, wenn sich
auch die unmittelbaren Voraussetzungen in der Zeit des radikalen
Kirchenkampfes geändert hatten.

Einige Vorfälle der Genfer Kirchengeschichte der 1820er Jahre sind
indes allein auf das Gegensatzpaar Yenni-Vuarin zurückzuführen.

Der Bischof zeichnet sich durch leichte Ansprechbarkeit der Gefühle

aus. Unter dem Druck der Verhältnisse wechselt er ständig seine Meinung,
hin- und hergetrieben einmal von den Ansprüchen Vuarins, dann wieder

von denen der eigenen Umgebung. Yenni war gutherzig - Seelsorger,
nicht Führerpersönlichkeit. Vuarin dagegen ist starr und kühl;
schlauberechnend, eine Kämpfernatur. Seine Ideen erinnern an die Gedankenwelt

eines Bonifaz VIII. in der Bulle «Clericos laicos» von 1298, wenn er,
Vuarin, die Laien als die notorischen Feinde der Religion bezeichnet, die

zudem mehr als nur suspekte Sitten pflegten 331.

Generalvikar Gottofrey bekannte einmal Staatsrat Rigaud, der Grund
für die häufigen Konflikte in der Genfer Kirche liege in der übertriebenen
Milde und Nachsicht Yennis, der von seiner bischöflichen Autorität
gegenüber dem «intrigantischen Pfarrherrn» keine Gebrauch gemacht
habe - inde origo maii 332 - sagt er wörtlich. Das versöhnliche Verhalten
sei dem Oberhirten zum Verhängnis geworden. Immer habe Yenni geduldig

auf ein mögliches Einlenken Vuarins gewartet, aber das Gegenteil sei

330 Der nachstehende Brief Gottofreys an Rigaud vom 1. März 1830, a. 0.,
illustriert die ganze Problematik deutlich. Er schreibt: «Nous avons eu le Synode
annuel, mercredi dernier, oü j'ai rencontre votre grand komme, il y a Signale, comme
ä son ordinaire et c'est lä toujours son pater noster, les entraves du gouvernement
de Geneve au bien de la religion, l'accroissement des mariages mixtes, l'opposition
de la loi sur le mariage aux regles de l'Eglise (1824 mußte Genf auf Grund einer
Intervention Sardiniens im ehemals savoyischen Territorium die Einführung der
Zivilehe widerrufen), les bornes trop refrenees aux protocoles de Vienne et de Turin,
c'est le grand mot Un de mes voisins de chaire lui a bonnement dit, de ne pas
nous ennuyer avec des affaires qui ne regardaient pas l'assemblee, il faut dire que
tous nos Messieurs le voyent paraitre avec peine. II n'a pas fait de visite au semi-
naire, aussi Mes. les Seminaristes Genevois ayant demande ä l'un de leurs directeurs
la permission d'aller le visiter ä l'eveche', celui-ci la leur a refusee. II ait envoye
son domestique avec la bourse queter chez les Francois et Francoises domiciliees
ici».

331 Am 18. April 1820 schrieb er an Yenni, die Wohlfahrt der Genfer Kirche
verlange u. a.: «Rapports rares et prudens avec les la'iques notoirement ennemies
de la religion et de moeurs plus que suspectes». GSV Tit. eccl.

332 Gottofrey an Rigaud, 13. Juli 1831. AEG.



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830 127

eingetroffen! Ähnlich einem Wolf, der bekanntlich beim Heranwachsen
nicht zahmer werde, sei Vuarin von einem gewissen Alter an nicht mehr
zu bändigen gewesen, ja er habe unter der Hand Flugschriften ausgehen
lassen, worin er die Genfer Katholiken zum Aufruhr gegen die staatliche
Autorität aufgestachelt habe 333.

Die Frontstellung zur protestantischen Republik ist bezeichnend.
Wenn auch Tagesereignisse Anlaß geben mochten, der Kampf gegen die
Genfer Behörden entspringt dem Herzen des katholischen Royalisten
Vuarin. Das Treuebekenntnis zu seinem König ist ungemein charakteristisch.

Vuarin schreibt334:

Retenu par le devoir de ma vocation dans une terre Ürangere, je suis
reste Savoyard par le coeur, et je continuerai jusqu'ä mon dernier soupir,
non seulement ä former des voeux pour la prosperite de l'auguste dynas-
tie de nos Princes, mais ä lui donner des preuves de mon devouement et
de mon affection filiale. Permettez, Sire, que je prenne la liberte de dire
ä votre Majestö, que j'ai ete assez heureux depuis 1'anne 1793 jusqu'ä
ce moment, pour faire par ma conduite cette constante profession de foi
politique, et les traces n'en sont pas rares des l'annee 1814».

333 Gottofrey an Rigaud, 27. Mai 1829. a. O.
334 Vuarin an Viktor-Emmanuel L, 1818, Kopie. GSV Tit. eccl.


	Pierre-Tobie Yenni, Bischof von Lausanne (und Genf)

