Zeitschrift: Freiburger Geschichtsblatter
Herausgeber: Deutscher Geschichtsforschender Verein des Kantons Freiburg
Band: 55 (1967)

Artikel: Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Ditzese Lausanne 1815-1830 : ein
Beitrag zur Geschichte der Restauration in der Schweiz

Autor: Vonlanthen, Hugo

Kapitel: 2: Pierre-Tobie Yenni, Bischof von Lausanne (und Genf)

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-338583

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-338583
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ZWEITES KAPITEL

Pierre-Tobie Yenni, Bischof von Lausanne (und Genf)

1. Der Bischof und sein Verhiltnis zu Klerus, Regierung und Volk

Am 17. Oktober 1815 wandte sich Yenni in einem programmatischen
Hirtenschreiben an den Klerus und die Glaubigen seiner Ditzese !. In
diesemn Dokument sind alle groBen Gedanken der Restauration nieder-
gelegt: politisch, das Bekenntnis zum patriarchalischen Regiment; kir-
chenpolitisch, das Festhalten am « Bund von Thron und Altar»; kirchlich,
Stellungnahme gegen den theologischen Rationalismus und die «katho-
lische Aufklarung». Zum letzten Mal sprach der Bischof von Lausanne
als Fiirst des Heiligen Romischen Reichs.

Yenni will das Gottesgnadentum und den Legitimismus, d.h. die Wah-
rung der gewordenen obrigkeitlichen Rechte, wiederum in den von der
Revolution aufgepeitschten Gemiitern verankern. Die «Landesherren»
sind die « Viter des Volkes». Die Religion lehrt, «daB jede rechtmiBige
Gewalt von Gott herrithrt und das Volk den Fiirsten und Beherrschern
unterthédnig seyn» soll. Die « Landesvidter» aber sind Gott, dem héchsten
Richter, Rechenschaft schuldig. So verschwindet die Willkiir vor den
Geboten des Christentums. Die weltliche Gewalt hat die geistliche zu
schiitzen und ihr die machtvolle Hand zu reichen. Die enge Verbindung
von «Thron und Altar» kommt deutlich in den Worten zum Ausdruck:
«Oberhdupter dieses Kantons! Hohe, wiirdige und erlauchte Obrigkeit! -
Die Religion Jesu Christi ruft Euch, Gnidige Herren und Obere, (und nie
wird ihre Bitte vergeblich seyn) um Euren Schutz an, der jederzeit Euch
zur héchsten Ehre gereichen und sicherste Gewahrleistung fiir die 6ffent-

! BiAF L pastor. 2. Der Hirtenbrief stammt von Abbé Dey. YENNI an Dey,
5. August 1815. StAF Corr. Dey.



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Di6zese Lausanne 1815-1830 53

liche Ruhe seyn wird. Kénnte wohl Eure Gewalt zu einem edleren und
niitzlicheren Gebrauch verwendet werden, als zur Unterstiitzung und
zum Schirme einer Religion, die ihrer Seits auch die Grundfesten des
Staates und die Beschiitzerin der Regenten 1st? Die Frommigkeit der-
jenigen, welche die Kirche als Vertheidiger ihrer Rechte beehrt, 140t uns
das vollkommene Vertrauen schépfen, dall Thr Euer Ansehen zur wirk-
samen Unterdriickung alles dessen, was die Religion verwirft, und zum
Behuf dessen, was sie vorschreibt, gebrauchen werdet.»

Diese Gedankengiinge lassen Yenni als einen Wortfithrer der Restau-
rationskirche erkennen, der glaubt, daB Christentum und Revolution,
Kirche und Verfassungsstaat unvereinbare Gegensitze seien und deshalb
am Bund der katholischen Kirche mit dem Legitimismus und der Stdnde-
ordnung festhilt.

Entschieden wendet sich der Hirtenbrief gegen den theologischen
Rationalismus und Naturalismus, die durch «Hintansetzung des Evan-
geliums im Namen der Natur und Vernunft» das Christentum mit dem
Zeitgeist in Einklang bringen wollen. Eine solche Synthese lduft nach
Yenni auf nichts anderes hinaus, «als die Religion in ein trockenes Ge-
rippe, in einen politischen Verwaltungszweig umzuschaffen oder sie in
eine eitle Sammlung von Naturvorschriften zu verwandeln, die unver-
mogend sind, die Leidenschaften zu biandigen und die Herzen zu rithren!»
Einen breiten Raum nimmt die Absage an die «katholische Aufklirung»
wessenbergianischer Pragung ? ein. Einmal verurteilt der Bischof die
episkopalistischen Strémungen: «Fern von uns jener Geist der Unabhén-
gigkeit, der an gewissen Orten auf vergebliche Kirchen-Freyheiten An-
spruch macht und dem Oberhaupte der Kirche Vorrechte abstreitet, die
ithm zugestanden werden sollten.» Aber auch den eigenméchtigen litur-
gischen Neuerungen Wessenbergs 3 wird der Riegel geschoben, denn alles,
was den Gottesdienst angeht, darf im Bistum Lausanne «nur in Gemein-
heit mit dem obersten Kirchenhirten» angeordnet werden.

Ernsthaft machte sich Yenni an die groBen Aufgaben seines Hirten-
amtes heran. Gleich zu Beginn sollte sich der Konflikt entziinden, der

? Wessenbergs Episkopalismus beruht auf der konziliaren Idee des Spitmittel-
alters und auf der gallikanisch-febronianischen Tradition der Rheinlande. Vgl.
F. STROBEL, Zur kirchenpolitischen Stellungnahme Wessenbergs nach 1827, in:
ZSKG 36 (1942) S. 161 ff.

* Seine Bestrebungen, die darauf abzielten, die Liturgic den Mitfeiernden ver-
stindlich zu machen, erfahren heute eine eigentliche Bestatigung, wahrend sie
zu seiner Zeit vorschnell als eine «Los-von-Rom-Bewegung» taxiert wurde. Vgl
die Wessenberg-Studie von MULLER.



54 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Ditzese Lausanne 1815-1830

wiahrend des ganzes Episkopates anhielt: das Verhiltnis von Kirche und
Staat auf schulpolitischem Gebiet. Am 6. Mai 1816 kiindigte der Bischof
seine erste Pastoralvisitation an*, die ihn ein halbes Jahr lang in An-
spruch nahm. Der Besuch iiberschritt den iiblichen Rahmen einer «kirch-
lichen Inspektion», da er im besonderen der Schulfrage und der Vertei-
digung der kirchlichen Position gegeniiber dem Staat 3 galt. Das Postulat
des eben wiedereingesetzten Erziehungsrats ¢, wonach die Schule dem
Staat gehore, rief notwendigerweise den Bischof auf den Plan. Yenni stellte
den staatlichen Forderungen nach alleiniger Uberwachung und Leitung
der Schulen die kirchlichen Anspriiche entgegen. Mit einer achtung-
gebietenden Festigkeit ging er dabei seinen Weg. Die Schulordnung des
Erziehungsrates beantwortete Yenni mit einem eigenen Projekt; seine
Vorschlige wurden jedoch kommentarlos iibergangen; ebenfalls das in
Zusammenarbeit mit G. Girard erarbeitete zweite Projekt, das in jedem
Dekanat der staatlichen Schulkommission eine kirchliche zur Seite stellte.
Die Verordnung betreffend die Landschulen von 1819 7 brachte schlieB-
lich einen KompromiB, indem man grundsétzlich der strittigen Frage tiber
die Oberaufsicht in den Schulen auswich, obwohl effektiv deren Uber-
wachung die weltlichen und geistlichen Behorden ausiibten. Die vom
Erziehungsrat im neuen Geiste gefithrte Schulpolitik zeigt deutlich, daB
auch wihrend der Restauration das Schulideal der Helvetik, die von der
Kirche losgeloste staatliche Schule, konsequent weiterverfolgt wurde 8.

Die Schulpolitik Yennis erweckt oft den Anschein, als sei sie vom
Bestreben geleitet gewesen, dem Staat alle Rechte abzusprechen, um die
Schule ganz in kirchliche Hand zu bekommen. Eine solche Absicht kénnte
man aus dem Protestschreiben an die Regierung herauslesen. Allein die
Schriftstiicke sind ihrem Charakter nach wesentlich Abwehrhandlungen

* BiAF L pastor. 1, Acta visitationis 1816 fol. 14 ff.; vgl. HoLDER S. 583 ff.

5 Es ging dabei vor allem um das bischofliche Plazet bei der Anstellung von
Laienlehrkriaften, das sogenannte «Certificat de bonnes moeurs», StAF GS 1873,
und die kirchliche Approbation aller Schulbiicher.

6 Diese «helvetische Institution», vgl. hieriiber den neuesten und letzten Band
(XVI) der ASHR, war wiahrend der Mediation aufgehoben und 1816 auf Dringen
des liberalen Patriziats neu eingesetzt worden. Vgl. Sunan, L’Ecole primaire fribour-
geoise sous la Restauration 1814-1830. S. 69 ff.; ScHERWEY, Die Schule im alten
deutschen Bezirk des Kantons Freiburg S. 56 ff.

7 VERORDNUNG BETREFFEND DIE LANDSCHULEN DES KATHOLISCHEN THEILS DES
CaNTONs FREYBURG voN 1819 unD 1823. Freyburg 1823.

8 ScHERER, Ludwig Snell und der schweizerische Radikalismus S.48. Vgl
O. VaseLrLa, Zur historischen Wiirdigung des Sonderbunds, in: Schweizerische
Rundschau 47 (1947/48) S. 262 1.



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diézese Lausanne 1815-1830 55

gegen staatliche Ubergriffe. Ein Blick in die Praxis macht die bischéfliche
Haltung deutlicher. Fiir Yenni waren Kirche und Staat in Schulfragen
zustdndig; beide sollten auf dem Wege des Dialogs alle wichtigen Schul-
beschliisse bewerkstelligen °. Es geht aber nicht an, Yenni fiir einen Schul-
mann im Sinne P. Girards zu halten. Denn sein Eifer fiir den Ausbau der
Landschulen galt in erster Linie der Férderung des Religionsunterrichts
als dem zentralen Mittelpunkt und Hauptfach. Die anderen Lehrfacher
sollten ebenfalls auf die religiése Unterweisung ausgerichtet sein. Der
Eigenwert des sprachlichen Unterrichts und der Realien in sich, wie ihn
P. Girard erkannte, entging Yenni vollends. Die Schule blieb stetsfort
das anmexum religionis 1°. Ein Landpfarrer machte sich zum Sprecher
seiner Gedanken, wenn er schrieb: «Le but de toute instruction doit étre
de rendre I'’homme meilleur, pour cela, il n’est pas besoin de tout ce vain
appareil d’objets différents dont on veut surcharger I'instruction: la reli-
gion bien enseignée, la lecture, un peu d’écriture et de calcul, voila, & mon
avis, ce qui suffit au bonheur et aux besoins réels de nos campagnes» 1.
Aus diesem Geist heraus verurteilte Yenni 1820 die Grammaire des cam-
pagnes 12 P. Girards, weil sie nicht «spezifisch katholisch» sei, d. h. das
kirchliche Dogma auBer Acht lasse 13, DaB3 der weitsichtige Pidagoge den
gesamten Unterricht als Mittel zur Schulung der intellektuellen und seeli-
schen Krifte des Kindes heranzog und den Sprachlehrgang zugleich in
den Dienst der religits-sittlichen Erziehung zu stellen wuBte, hat die
Arbeit von Casimir Both, «L’éducation pour la langue maternelle selon
le P. Girard» (1941), erwiesen !*. Allein Yenni verkannte diese groBartige
Synthese. Seine Haltung ist vornehmlich aus der Reaktion gegen das
Schulideal der Helvetik erwachsen. Der einseitig-staatsbiirgerlichen
Ausbildung und Erziehung setzte er erneut das vorrevolutiondre und
religiése Bildungsideal der Dorfpfarrschule entgegen.

Bereits im ersten Hirtenbrief hatte Yenni den Dibdzesanklerus zur «ge-
nauen Befolgung der geistlichen Gesetze» aufgerufen. Nun sollte ihm die
einstige Mitarbeit an der Neuausgabe der Synodalstatuten zugute kom-

9 Vgl. J. ScCHERWEY, Die Schulpolitik von Bischof Marilley unter der radikalen
Freiburger Regierung, in: FG 38 (1945) S. 52 1.

10 Vgl. Hirtenbrief vom 20. April 1819, BiAF L pastor. 2.

11 Der Pfarrer von La Roche (Zur Flith) an Dey, 15. Januar 1829. StAF Corr. Dey.

'? Grammaire des Campagnes & 1'usage des Ecoles rurales du Canton de Fribourg.
Fribourg 1821.

13 BotH S. 81,

1 Vgl. EGGER, Girard/Rel. S. 490.



56 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Didzese Lausanne 1815-1830

men, konnte er doch jetzt mit bischéflicher Autoritiat deren strikte Befol-
gung verlangen. Allmahlich griff er gegen grassierende MiBstinde ein. So
untersagte er den Geistlichen unter Androhung schwerster Strafen den
Weinverkauf 15, ein alteingesessenes Ubel, gegen das die Bischofe seit
einem Jahrhundert ankdmpften 6. Auch das Rauchen auf 6ffentlichen
Plitzen wurde gemdl3 StaatsratsbeschluB 7 als ungeziemend verboten.
Ob Yenni den gutgemeinten Vorschriften die nétige Nachachtung ver-
schaffen konnte, ist unbekannt. Es fehlte nicht an guten Absichten, viel-
fach aber am Durchsetzungsvermogen. AuBerungen aus dem Munde
energischer Mdnner, wie etwa des Dekans Aebischer, riigen seine fatale
Nachsicht und Menschenfurcht, die sich keine Feinde schaffen konnte 8.
Giite und Milde konnten sich zu schwichlicher Gutmiitigkeit herablassen.

Die programmatischen Ausfithrungen gegen die «katholische Aufkli-
rung» sollten nicht leere Worte bleiben. Das erste Verdammungsurteil
traf die Erneuerungsbewegung auf liturgischer Ebene. Nachdem der
HI. Stuhl bereits 1816 die nichtapprobierten Bibeliibersetzungen und die
Wirksamkeit der biblischen Gesellschaft scharf verurteilt hatte 1, ging
Yenni zweil Jahre darauf gegen die Bibelgesellschaften von Basel, Ziirich
und Lausanne 2° vor. Er untersagte die Verbreitung protestantischer
Bibeln in der Volkssprache aus grundséitzlichen Erwidgungen: diese lieBen
den subjektivistischen Geist — spiritum illum privatim — aufkommen,
Urquell allen Irrtums, so da unter den Glaubigen Zweifel, Streitereien,
Schismen und unaufhoérliche Fragereien tiber Sinn und Geist der Schrift
um sich greifen, was die Einheit im Glauben gefihrde 2. 1820 wies er

15 Zirkular an den Klerus vom 20. April 1820. BiAF Circ.

16 Gleiche Verbote wurden 1730 und 1796 ausgesprochen. BiAF Répertoire
général des Actes de I'Evéché zu den betreffenden Jahren. Die z. T. geringen Pfrund-
einkiinfte mochten die Pfarrer zu derartigen Geschéften verleiten.

171785 war ein letztes generelles Rauchverbot verfiigt worden. Vgl. J. NIQUILLE,
La lutte contre le tabac en pays de Fribourg, in: La Liberté, 19. Januar 1920. 1820
lockerte die Regierung den «vorrevolutiondren» ErlaB im obigen Sinn. a. 0. Anm. 15.

18 Vgl. AEBISCHER an Dey, 10. August 1824. StAF Corr. Dey.

19 Durch die Breven PosTREMIS LITTERIS vom 4. Juni und MAGNO ACERBO vom
3. September 1816. MIRBT nr. 568/69.

20 Diese wurden nach dem Vorbild der 1804 gegriindeten britischen Bibelgesell-
schaft ins Leben gerufen: Basel 1804, Bern 1805, Ziirich 1809, Genf und Lausanne
1814. Vgl. J. J. MEzGER, Geschichte der deutschen Bibeliibersetzung in der schwei-
zerisch-reformierten Kirche von der Reformation bis zur Gegenwart. Basel 1876;
H. VUILLEUMIER, Les origines de la Société de Bible du Canton de Vaud, in: Revue
de théologie et de philosophie NS 3 (1915).

2t Zirkular an den Klerus vom 30. Marz 1818, Handschrift von Abbé DEv. BiAF
Circ.



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Ditzese Lausanne 1815-1830 57

auch die Bibeliibersetzung des deutschen Benediktiners Leander van
Ess 22 zuriick 2, der sich vom seelsorglichen Standpunkt aus um das
Bibellesen unter den Laien bemiihte.

Geistesgeschichtlich ist es hochst bezeichnend, dal3 die schweizerischen
Ultras, Karl-Ludwig von Haller und Graf Johann von Salis-Soglio- Bon-
do #, an dieser Mafnahme interessiert waren. Das Rundschreiben Yennis
stiitzte sich zwar auf ein diesbeziigliches Schriftstiick des Bischofs von
Chur, Graf Karl-Rudolf von Buol von Schauenstein (1794/1833), allein
das Dokument ging zuerst durch die Hidnde von Salis und Haller, bevor
es nach Freiburg gelangte #°. Die Bemiithungen zur Erhaltung des Lateins
entsprangen zutiefst der Haltung der Restauration; man wollte die Dauer
und sprach sich gegen die Einfithrung der Volkssprache als ein Novum
aus. So verteidigte Joseph de Maistre die lateinische Messe mit den Wor-
ten: «Wie bei einem verniinftigen Manne Gang, Gebdrden, Sprache, alles
bis auf die Kleider seinen Charakter verkiindigt, muB auch das AuBere
der katholischen Kirche ihren Charakter ewiger Unverginglichkeit be-
zeugen» . Haller wiederum war als ein Mann der Ordnung im Denken
wie im Handeln von der Notwendigkeit eines autoritativen kirchlichen
Lehramtes iiberzeugt und wollte das Wort Gottes niemals der «ziigellosen
Privatvernunft» anheimgestellt wissen ?. Dabei spielten nicht so sehr
glaubensmiBige Griinde mit, ausschlaggebend war das formale Kriterium

22 1772-1847, bis zur Sikularisation Konventuale des Klosters Marienmiinster
bei Paderborn (1803), darauf in der Seelsorge titig. Seine Bibeliibersetzung erlebte
dank der Unterstiitzung durch die protestantischen Bibelgesellschaften insgesamt
28 Aufl,, 1. Aufl. NT 1807, AT 1822, s. Art. von E. NESTLE, Realencyclopidie fiir
protestantische Theologie und Kirche V' S. 573.

23 Zirkular an den Klerus vom 28. Januar 1820, Kopie eines diesbeziiglichen
Schreibens des Churer Bischofs. BiAF Circ.

24 1776-1855, seit 1800 biindnerischer Gesandter in Wien, 1813 Ubertritt zum
Katholizismus, 1817 Tagsatzungsabgeordneter, spiater Oberhofmeister und Kultus-
minister der Erzherzége von Osterreich-Este-Modena sowie k.-k. Kimmerer und
wirklicher Geheimrat. Vgl. N. von SaLis-Sogrio, Die Konvertiten der Familie
Salis. Luzern 1892 S. 19 ff., ferner G. von SarLis-SEgwis, Ein biindnerischer Ge-
schichtsforscher vor hundert Jahren, Johann Ulrich von Salis-Seewis 1777-1827.
Aarau 1926 S. 135 ff.

%5 Das Schreiben des Bischofs von Chur war dem Briefe Hallers an Yenni vom
31. Mérz 1820 beigelegt. BiAF HaLLER an Yenni.

26 Zit. nach ScuNABEL 11 S. 24.

* Aloyse de Bilieux, t 1830, Provikar und Offizial fur den Berner Jura, vgl.
B.Bury, Geschichte des Bistums Basel und seiner Bischofe. Solothurn 1927 S. 417 ff.,
wies den Protestanten Haller eigens darauf hin, daB die wahre Auslegung der Schrift
allein der von Christus gestifteten katholischen Kirche verheiBen sei. Vgl. Brief vom
12. Februar 1819. StAF Corr. Haller.



58 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diézese Lausanne 1815-1830

der in der katholischen Kirche verwirklichten Lehrein/eit, die ihn michtig
faszinierte. Voller Ironie verglich Haller einmal die Titigkeit der prote-
stantischen Bibelgesellschaften mit der eines Musikalienverlegers, dem
es nur darum gehe, moglichst viel Violinen abzusetzen, ohne fiir die Aus-
bildung von awutorisierten Interpreten und Konzertmeistern verantwort-
lich zu sein: «. . .; chacun y jouant A sa maniére, sans maitre et sans en-
seignement, il en résulte un superbe concert!» 2. Uberdies waren seiner
Meinung nach die Bibelgesellschaften von Papierfabrikanten, Buch-
druckern und SchriftgieBern aus rein kommerziellen Zwecken gegriindet
worden .

Die zeitliche Distanz it uns in der heutigen Zeit das Wirken der
Reformkrifte in einem anderen Licht erscheinen. Deren Bestrebungen
um die Einfithrung der Volkssprache in Schriftlesung und Gottesdienst
waren vielfach geleitet von einer verinnerlichten Religiositit, die sich
wesentlich am Wort Gottes orientierte. So beabsichtigte Wessenberg
mit seiner liturgischen Erneuerungsbewegung durch Abhaltung deutscher
Lesungen in der Messe und die Einfithrung der deutschen Vesper, den
Gldubigen das Verstindnis fiir das Geschehen am Gottesdienst zu er-
schlieBen 3°. Die damalige Frontstellung Roms gegen die liturgische
Erneuerung mag uns heute unverstiandlich erscheinen. Allein es gilt zu
bedenken, dafl damals die abweisende Haltung aus der Verantwortung
fiir die Einheit im Glauben bestimmt und getragen war, da die Einfiih-
rung der deutschen Sprache in den Gottesdienst zum Programm des
Episkopalismus und der von ihm erstrebten deutschen Nationalkirche
gehorte 31, Bezeichnenderweise bediente man sich in der traditionalen
romischen Kirche zu Beginn des neunzehnten Jahrhunderts der gleichen
Argumente, wie einst die Viter des Tridentinums. Die reformatorischen
Bibeliibersetzungen und die daraus entstandenen MiBbrauche infolge
willkiirlicher Auslegung hatten die Glaubenseinheit zerrissen und gefahr-
deten sie erneut 32; deshalb die Zuriickweisung protestantischer Bibel-

28 HALLER an Salis, 9. Dezember 1819. Burgerb. B.

29 HALLER, Restauration der Staatswissenschaft (StW) V S. 232,

30 MULLER S. 300 f.

31 ScHNABEL IV S. 15.

32 Die Frage der Bibeliibersetzung wurde auf der IV. Session des Tridentinums
1546 erdrtert, wobei sich die spanischen und italienischen Bischéfe entschieden
dagegen aussprachen. Diese Haltung ist aber zu erklidren aus der Verantwortung
fiir die Einheit im Glauben, zumal die Auswiichse im Protestantismus den damaligen
Kirchenviitern einen tiefgehenden Schock versetzten. I.. LENTNER, Volkssprache
und Sakralsprache. Geschichte einer Lebensfrage bis zum Ende des Konzils von
Trient, in: Wiener Beitrige zur Theologie 6 (1965) S. 247 f.



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Ditzese LLausanne 1815-1830 59

ibersetzungen. Innerhalb der katholischen Kirche beschworen gleiche
Bestrebungen die Gefahr eines Schismas herauf, deshalb die eindeutige
Verurteilung. Dal} Bischof Yenni der liturgischen Erneuerungsbewegung
seiner Zeit den Riicken kehrte, war verstindlich; « Roma locuta, causa
finita!» Uberdies war sein Gemiit erfaBBt von der Gedankenwelt eines
de Maistre. Yenni schreckte nicht davor zuriick, in aller Hirte einzugrei-
fen und untersagte die Verbreitung der von der britischen Bibelgesell-
schaft an katholische Geistliche abgegebenen Volksbibeln, unbekiimmert
um die seelsorgliche Problematik des Vorgehens 3. Den fortschrittlichen
Mittelweg, wie ihn P. Girard mit dem Postulat nach einer kritischen
Bibelausgabe fiir Laien 3¢ beschritt, um einerseits die Gefahr der Hiresie
zu vermeiden und andererseits einem pastoralen Bediirfnis nachzukom-
men, stieB auf taube Ohren. Erst zu Beginn unseres Jahrhunderts gab
Rom bekanntlich das MiBtrauen gegeniiber dem Bibellesen unter den
Gldaubigen auf.

Die andere Frontstellung zur «katholischen Aufklirung» nahm Yenni
gegen den Episkopalismus ein, der seiner Ansicht nach die kirchliche
Hierarchie — «das groBe und uralte Gebdude» — zu zerstéren drohte: «Es
wiirde eine verwegene Hand kein Theilchen davon verriicken konnen,
ohne die Zerstérung des Ganzen zu veranlassen», mit diesen pragmati-
schen Worten aus dem ersten Hirtenbrief sagte Yenni den kirchlichen
Zeitstromungen gallikanischer und febronianischer Richtung den Kampf
an. Uberhaupt sah die Umgebung des Bischofs die «hehre, groBe und heili-
ge Aufgabe», die Christus seinen Priestern iibertragen, in der Opposition
gegeniiber dem fortschrittlichen Zeitgeist. Zur Begriindung dieser Forde-
rung mulBte die Hl. Schrift herhalten; bedenkenlos wurden dabei Bibel-
stellen aus ihrem Textzusammenhang herausgerissen .

3 In einem Zirkular der Correspondance ecclésiastique vom 4. Dezember 1818
leitete Dekan AEBiscHER die Aufmerksamkeit der Mitglieder auf dieses Problem
mit den Worten: ¢« /\ (Bischof) m’a défendu de recevoir 200 exemplaires du nouveau
testament, que m’avoit fait offrir le grand comité biblique d’Angleterre pour distri-
buer & mes pauvres catholiques. Saraias» (= AgsiscHER). KUBF Corr. eccl.

3 GIRARD S. 77.

¥ AnliBlich einer Dekanatskonferenz in L.a Roche 1832 sagte Abbé Dey u. a.
folgendes: «Elle est noble, grande et sainte la tiche du clergé envoyé par J. C. pour
s'opposer aux progrés de l'esprit du siécle: Le Sauveur nous dit: Nescitis quia
amicitia hujus mundi inimicitia est Dei?» (Jakobus 1V, 4). KUBF Corr. eccl. fol. 91.
— Das Zitat aus dem Apostelbrief ist in diesem Zusammenhang véllig entstellt,
denn Subjekt von «nescitis» sind die «adulteri», die Ehebrecher. Die Stelle lautet
richtig: «Ihr ehebrecherisch Gesinnten, wilt ihr nicht, daB die Freundschaft dieser
Welt Feindschaft gegen Gott ist?»



60 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Didzese Lausanne 1815-1830

Die Anhidngerschaft des Episkopalismus mul3 bei der betont restau-
rativen Haltung der Di6zesangeistlichkeit gering gewesen sein; sie kon-
zentrierte sich in etwa auf die Person P. Girards und Chorherr Fontaines.
Beide hatten an siiddeutschen Universititen studiert, wo sie in der Sicht
des (jesuitenfreundlichen) Kollegiumschronisten die pessima principia3© in
sich aufgenommen hatten. Sicher liegt bei P. Girard eine gewisse geistige
Verwandtschaft mit Wessenberg auf der Hand. Doch mul festgehalten
werden, dafl Girard die gottliche Einsetzung des Papsttums keineswegs
bestritt. Rom sollte indes lediglich in Sachen des kirchlichen Lebens und
des Dogmas maligebend sein; deshalb sprach sich P. Girard entschieden
gegen einen kulturpolitisch gefdrbten Ultramontanismus aus und legte
demgegeniiber das Gewicht auf einen der nationalen Eigenart entspre-
chenden Foderalismus ¥7.

Dekan Aebischer unterteilte den damaligen Freiburger Klerus in drei
Gesinnungszentren: die Franziskaner, d. h. die «Avantgardisten», und
die Jesuiten, d. h. die « Notablen», zwischen den beiden stehe das Priester-
seminar 38, Bezeichnenderweise stellte die bischéfliche Kurie kein Ge-
sinnungszentrum dar. Offenbar gelang es Yenni nicht, eine eigen kon-
zipierte richtungweisende Kraft zu entwickeln. Die Vorstellungen Abbé
Deys gingen dahin, die drei divergierenden Zentren auszuléschen und
den gesamten Klerus unter der Fithrung der Correspondance ecclésiastique
zu einer «unité d’action» zusammenzuschmieden 3. Yenni hatte bekannt-
lich schon als Pfarrer von Praroman dieser Offnung der Priestervereini-
gung das Wort geredet; nunmehr entsprach sie auch seiner Forderung
«nach Einhelligkeit in der Gesinnung» aller Geistlichen *°. Das geeignetste
Mittel zur Erreichung dieses Ziels sah er in der Neuinformierung der De-
kanatskonferenzen. Zu diesem Zweck beauftragte er seinen vertrauten
Mitarbeiter Abbé Dey zur Ausarbeitung von Reorganisationsvorschli-
gen *1. Der hochgespannte Vorschlag des einstigen Pfarrers Yenni von
urspriinglich acht Zusammenkiinften wurde gemdl der Synodalstatuten
auf die Halfte herabgesetzt. Ziel der Konferenzen sollte die Lebensheili-
gung und Belehrung sein; die Errichtung von Dekanatsbibliotheken war

3 KUBF HCF II S. 123.

37 Wickr S. 41 f.

38 Vgl. AEBISCHER an Dey, 2. Juli 1819. StAF Corr. eccl.

3 5. a. 0. Anm. 38.

40 Zitat aus dem ersten Hirtenbrief. BiAF L. pastor. 2.

41 Seine Réflexions sur les confévences décanales (1819) tragen den Vermerk:
«Prép. p. ordre sup.». StAF Coll. Grm. nr. 87, IX.



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Didzese Lausanne 1815-1830 61

als Mittel der stindigen Weiterbildung gedacht. Die vielfdltigen Arbeiten
von Dey deuten darauf hin, daB die Dekanatskonferenzen in der Tat eine
wesentliche Neugestaltung erfuhren 2. Geistesgeschichtlich bedeutsam
ist es allerdings, daB iiber fiinfzehn Jahre hinweg die dogmatische Beleh-
rung der Primatsfrage gewidmet war.

Bereits 1816 lieB Yenni nebenbei dieses Problem behandeln und ver-
wies ausdriicklich darauf hin, da dem Papst das Vorrecht des Ehren-
und Jurisdiktionsprimats kraft gottlichen Rechts zustehe; es sei deshalb
falsch, diese Prdarogative lediglich als eine historisch gewachsene Grole
des konstantinischen Zeitalters zu betrachten: Enumerantur et stabili-
untur Romani Pontificis jura *3, lautete der bischofliche Befehl an den
Klerus. Der Autoritiatsbeweis sollte in der Folge durch die wissenschaft-
liche Kritik untermauert werden, und zwar tiber den Weg eines spezifisch
historischen Problems, der Echtheitsfrage der pseudoisidorischen Dekre-
talen **.

Die Kontroverse um die Authentizitdt dieser Dekretalen bewegte die
Gemiiter des beginnenden neunzehnten Jahrhunderts aufs heftigste.
Wihrend die Kanonessammlung in formeller Hinsicht unbestrittener-
malen als Filschung anerkannt wurde, bildete die I'rage nach der mate-
riellen Echtheit der Satzungen Gegenstand harter Auseinandersetzung.
Auf liberaler Seite galt der Kodex Pseudoisidors schlechthin als eine Fil-
schung. Dabei riickte man verstiandlicherweise nicht den Hauptzweck
der Dekretalen in den Vordergrund, die Emanzipation des Episkopats,

2 Vgl hiezu Excerpta ex iis quae anno 1821 pro conferentia sew conventu eccle-
stastico conatus evam praepararve. a.O. nr.87, VII; ferner die Mélanges théologiques
der Schachtel nr. 88.

3 YENNI, Copie-lettres S. 5. KUBF L 468.

# Darunter versteht man eine Kanonessammlung, die vermutlich im 9. Jahr-
hundert entstand und filschlicherweise dem westgotischen Bischof IsiDorR voN
SEvVILLA (t 636) zugeschrieben wurde. Neben vielen echten Konzilsdekreten enthalt
die Sammlung 45 fiktive Papstbriefe aus dem 4. bis 8. Jahrhundert. Die Echtheit
der Dekretalen wurde erstmals im Defensor pacis (1324) des MARSILIUS VON PADUA
bestritten. Die kritische Beweisfithrung und formelle Unechtheit erbrachte im
17. Jahrhundert der calvinische Gelehrte Davipe BLoNDEL. Im Unterschied zur
konstantinischen Schenkung sind jedoch die pseudoisidorischen Dekretalen keine
materielle Félschung. So hebt der Kanonist F. HEINER, Katholisches Kirchen-
recht. 2 Bde. 6. Aufl. Paderborn 1912 I S. 67, hervor: Pseudoisidor lehre im Wesent-
lichen nichts Neues, er decke sich meistens mit Ausspriichen von Paipsten und
Kirchenvitern; «neu ist nur die systematische Entwicklung und die Kiithnheit, die
Fassung dieser Rechtssitze als solche den ersten Pipsten in den Mund zu legen».
Vgl. zudem G. HARTMANN, Der Primat des romischen Bischofs bei Pseudoisidor.
Diss. phil. Tiibingen. Stuttgart 1930, neueste Literatur, LThK VIII K. 866.



62 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Ditzese Lausanne 1815-1830

sondern allein deren Nebenabsicht, die Stirkung der papstlichen Prima-
tialgewalt; allein gegen diesen Punkt richtete sich die gegnerische Pro-
paganda. Nach Ludwig Snell #°, dem Spiritus Rector der liberal-radikalen
Bewegung in der Schweiz, sollte die Entlarvung der Filschung den end-
giiltigen Beweis erbringen,dal der papstliche Primat lediglich eine Schop-
fung des Frithmittelalters war und das «Episkopalsystem» als das ur-
spriingliche anzusehen sei. Als die eigentlichen Usurpatoren der sogenann-
ten «synodalepiskopalen Kirchenverfassung» betrachtete Snell die papst-
lichen Gesandten, weshalb er energisch die Entfernung der Luzerner
Nuntiatur forderte. « Der allgemeine Zweck der Nuntiatur in allen Lin-
dern war bekanntlich, die isidorischen Dekretalen durchzufiihren, d. h.
die Bischofe in unabhidngige Diener des rémischen Stuhls zu verwandeln
und auBer diesem jede andere selbstindige Kirchenautoritit zu vernich-
ten; die Rechte der weltlichen Macht in Kirchensachen aufzuheben oder
in bloBe Schenkungen und Konzessionen Roms umzustempeln; jede
freiere Geisteskultur zu unterdriicken und Vélker und Konige unter das
pdpstliche Joch zu beugen. Die Nuntien selbst traten nicht als Gesandte
einer Macht, sondern als eine eigene furchtbare Kirchengewalt, wie romi-
sche Unterpipste auf» 4.

Solche Anschauungen mufBten «das groBe und uralte Gebdude» einer
scharf gegliederten kirchlichen Hierarchie durcheinanderbringen. Yenni
replizierte im Stillen auf die Herausforderung des liberalen Lagers, indem
er Abbé Dey beauftragte, dem Di6zesanklerus eine wissenschaftliche
Beweisfithrung fiir die Echtheit der pseudoisidorischen Dekretalen vor-
zulegen *’. Der Kirchenhistoriker Dey entledigte sich dieser Aufgabe mit
groBer Gewissenhaftigkeit, zog er doch die wichtigste iiber dieses Thema
zur Verfiigung stehende Literatur zu Rate *8. Gleichsam als Einfithrung

45 1785-1854, deutscher Emigrant, seit 1827 in der Schweiz als Professor und
Publizist tdtig. Vgl. die grundlegende Monographie von SCHERER, betreffend die
kirchenpolitischen Ideen S. 78 ff.

46 Zitat aus der Flugschrift, Dokumentierte pragmatische Lvzihlung der meuern
kivehlichen Vevanderungen ... Sursee 1833, zit. bei SCHERER, Snell S. 87 f.

*7 s. a. 0. Anm. 42,

48 Seine Studie Fawusses Decvétales, StAF Coll. Grm. nr. 88, 1V, verweist auf
folgende Literatur: MaRrsiLIUs voN Papua, Defensor pacis (1324) p. 2 c. 23; N. Cu-
saNus, De concordantia catholica (1433) Lib. II. c. 34, Lib. III. c. 2; F. TorREs,
der in seinem 1572 erschienenen Werk, Pro canonibus apostolorum et decretalibus
defensio, die Echtheit erfolglos verteidigte; D. BLoNDEL, Pseudoisidorus et Turria-
nus vapulantes (1628); P. Er G. BALLERINI, De antiquis collectionibus et collectori-
bus (1757), die an der unumstdBlichen Kritik Blondels festhielten; schlieflich ver-
weist Dey auf das Lehrbuch des protestantischen Gelehrten L. T. SPITTELER, Ge-
schichte des canonischen Rechts bis auf die Zeiten des falschen Isidors {1778).



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Dibdzese LLausanne 1815-1830 63

in die Problemstellung lieB Dey 1821 in den Dekanatskonferenzen die
Frage der apostolischen Sukzession behandeln, die in enger Verbindung
mit der kanonischen Einsetzung der Bischofe steht #9. 1823 stellte er den
Dekanen seine Studie iiber die pseudoisidorischen Dekretalen zu. Auf
Grund der Vitertradition begriindete er deren materielle Echtheit: Die
gefilschte Kanonessammlung aus dem neunten Jahrhundert widerspreche
in keiner Weise der apostolischen Tradition; die darin enthaltenen Pri-
rogativen des HI. Stuhls seien bereits fiir die frithchristliche Zeit belegt 3°.
Das Thema wurde nacheinander auf den Dekanatskonferenzen behan-
delt 3. Als 1834 die Badener Konferenzartikel 3> mit ihrer Forderung
auf Errichtung eines schweizerischen Metropolitanbistums und der Aus-
weitung der bischoflichen Rechte eine bewulite Attacke gegen die r6-
mische Kurie bedeuteten, griff Yenni erneut auf die Dekretalen-Studie
Abbé Deys zuriick und erklarte sie fiir die ganze Didzese zum ordentlichen
Jahresthema 3. Das grundlegende Postulat, das sich Bischof Yenni zu
Beginn seines Episkopates gestellt hatte — enumerantur et stabiliuntur
Romani Pontificis jura — war damit verwirklicht.

Diese planmiBige Belehrung des Klerus mit dem Ziel einer undiskuta-
blen romtreuen Ausrichtung ist sicher von grofer Bedeutung und Kon-
sequenz; sie war mit ein Grund, warum Freiburg in den Jahren des 1. Va-
tikanums nie eine 6ffentlich wirksame Fronde im Sinne der altkatholi-
schen Bewegung, wie etwa in Luzern und Olten 4, erlebte. Die Bestre-
bungen des kirchlichen Restaurators Yenni waren von der Absicht der

* Er weist dabei darauf hin, daB diese bis zum II. Konzil von Lyon (1274) den
Metropoliten zugestanden ist und seither vom Papst vorgenommen wird.

30 Die These, «Doctrina in praefatis decretalibus tradita adeo non est nova, ut
in antiquioribus ecclesiae monumentis reperiatur et contineatur», a. 0. Anm. 48,
begriindet er mit Hinweisen auf Irendus, Liber 111 caput 3, Patrologia Graeca VII
K. 848 ff.; Basilius, epistola nr. 79, a. 0. XXXII K. 430; Concilium Chalcedonense,
Conciliorum Oecumenicorum Decreta S. 75 f.; Nicolai Papae epistola I1. ad Mi-
chaelem I'mperatorem, Mansi, Sacrorum Consiliorum nova et amplissima collection
XV K. 162 ff.

1 Vgl. hiezu die Rezesse der Dekanate 1824/34. BiAF Schachteln Décanats.

32 Als beste Zusammenfassung vgl. F. GLauseRr, Der Kanton Solothurn und die
Badener Artikel 1834/35. Diss. phil. Freiburg, in: Jahrbuch fiir Solothurnische
Geschichte 33/34 (1960/61). — Der Freiburger GroBe Rat wies die Artikel auf An-
suchen Yennis 1836 zuriick. Bulletin des Séances du Grand Conseil 244 (1936) S. 9 ff.

3 Conferentiarum Dioecesis Lausannensis et Genevensis Argumenta 1834, De
Isidoviana Decretalium collectio. BiAF Circ.

5 Vgl. betreffend Luzern E. F. J. MULLER-BUcHI, Segesser nach dem 1. Vatikani-
schen Konzil, in: ZSKG 60 (1966) S. 76 ff., 275 ff., 368 ff.; V. Conzemius, Der
geistesgeschichtliche Hintergrund des Christkatholizismus: Zur Entstehung der
christkatholischen Pfarrei Olten. a. 0. S. 112 fi.



64 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diézese Lausanne 1815-1830

romischen Kurie geleitet, «die Kirche in allen ihren Gliedern aufs engste
zusammenzuschlieBen und nicht nur im Dogmatischen, sondern auch im
Disziplindren auf eine immer groBere Konzentration im Papsttum hin-
zufiithren» 3.

Das Verhiltnis des Bischofs zum Didzesanklerus tritt am deutlichsten
in seinem Verhalten gegeniiber der Priestervereinigung hervor. Von ihr
hatte Yenni das Prinzip der «vis unita fortior», des uniformen Korps-
geistes mitbekommen, der allmihlich alle Geistlichen erfassen sollte 6.
Von entscheidender Bedeutung war aber die Frage, welchem der drei
Zentren er die Geistesschulung des Klerus iiberlassen wollte, den Jesuiten,
den Franziskanern oder dem Priesterseminar.

1818 wurde Dekan Aebischer anstelle von Abbé Dey zum neuen Rektor
der Correspondance ecclésiastique erkoren 7. Er war bestrebt, der Orga-
nisation zu neuer Lebenskraft zu verhelfen und ihre Ausstrahlungskraft
zu erhohen, um tiber dieses «Zentrum» den Ditzesanklerus selbst in den
Griff zu bekommen. Im Januar 1819 ging er Yenni um die Erlaubnis an,
inskiinftig die periodischen Rundschreiben der Priestervereinigung, theo-
logische und historische Traktate, drucken zu diirfen. Die Veroffentli-
chung der Arbeiten sollte die Mitglieder zur vermehrten Schaffensfreude
anregen. Zugleich beabsichtigte Aebischer, auch den Dekanen die Bil-
dungshefte der Correspondance ecclésiastique zuzustellen. Diese «Off-
nung» sollte offenbar der Kritik den Wind aus den Segeln nehmen, die
sich immer mehr gegen den Geheimcharakter der Priestervereinigung
richtete 8. Yenni wurde allmédhlich unsicher 3. Die Anfrage Aebischers
schlug er zwar aus, aber nach wie vor blieb er der Bewegung offiziell noch
zugeneigt, obwohl er in privaten Gesprichen den Geistlichen von einem
Beitritt abrit, aus Furcht, der wortgewaltige und einfluBreiche Dekan
Aebischer kénnte mit seiner straffen Organisation der bischéflichen Kurie
den Platz streitig machen %°. 1822 erlischt der schriftliche Verkehr unter
den Korrespondenten der Priestervereinigung. Aus Griinden der Oppor-
tunitit und um des lieben Friedens willen verlangte Yenni stillschwei-

35 ScHNABEL IV S, 81.

56 Vgl. AEBISCHER an Dey, 20. Juni 1818. KUBF Corr. eccl.

57 Zirkular vom Juni 1818. a. O.

58 MARMIER, Petite Eglise S. 205 {.

59 AEBISCHER an Dey, 2. Juli 1819. StAF Corr. Dey: «/\ (Bischof) vous a parlé
avantageusement de la C. E., cependant ne fait-il rien pour elle, et rien de particulier
pour ses membres. Ce n’est pas le moyen de ’encourager».

60 AEBISCHER an Dey, 27. Mai 1819. a. O.



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Didzese Lausanne 1815-1830 65

gend die Aufthebung des Vereins — «il faut le croire» ¢ — schreibt Henri
Marmier richtig, denn ein formelles Verbot wurde nicht ausgesprochen.

Die Auflosung der Correspondance ecclésiastique wertete Dekan
Aebischer als eine Preisgabe des Bischofs an die Jesuiten. Entriistet
schrieb er an Abbé Dey: « Depuis quand les opinions en matiére indiffé-
rente ne sont-elles plus libres, depuis quand faut-il croire aux Jésuites
pour étre catholique?» 2, Das Vorgehen des Bischofs gegen die Priester-
vereinigung fithrt Aebischer auf die Tatsache zuriick, daB3 man sich prin-
zipiell weigerte, in ihren Schof3 «fremde Moénchey, d. h. Jesuiten, aufzu-
nehmen, die sich dann zu den eigentlichen Fiihrern aufgeschwungen
hitten 3. Ein deutlicher Hinweis fiir das Streben nach Eigenstindigkeit
und Geltendmachung des SelbstbewuBtseins unter dem Didzesanklerus,
der jede geistige Bevormundung von aullen her von sich wies. Die dlteren
Geistlichen sahen ihre Bestrebungen verkannt. Eine aus ihrer Mitte her-
vorgegangene Vereinigung zur Hebung des allgemeinen Bildungsniveaus
wurde vom Bischof unterdriickt. Dekan Aebischer ging mit Yenni hart
ins Gericht: «Il n’estime pas son clergé. (.. .) Il ne fait rien pour le rendre
réellement estimable et respectable» ¢*. Diesem Vorwurf haftete ein per-
sonlicher Anstrich an; der Sache nach trifft er nicht zu, wie uns die Be-
miihungen Yennis zur Heranbildung des jungen Klerus zeigen.

1807 hatte Bischof Guisolan nach neunjahrigem Unterbruch das Prie-
sterseminar in den Gebduden der heutigen Providence wiedereroffnet.
Doch ergaben sich aus dem Standort und Platzmangel viele organisa-
torische Schwierigkeiten. Das ehemalige Exerzitienhaus diente lediglich
als Konvikt; die theologischen Studien erfolgten weiterhin am Kollegium
St. Michael.

Jeder Theologiestudierende war zu einem zweijdhrigen Aufenthalt am
Seminar verpflichtet, wihrend die Ausbildungszeit drei Jahre betrug.
Ein Jahr lang muBten die Seminaristen in einem Patrizierhaus Unter-
kunft suchen, wo sie zusitzlich das Amt des Hauslehrers zu versehen

hatten; andere wiederum waren gezwungen, ihr Studium zu unterbre-
chen 63,

' MARMIER, Petite Eglise S. 207. — Bezeichnend fiir das allméhliche Versanden
der Bewegung ist das folgende Zeugnis eines Korrespondenten vom 28. September
1820. KUBF Corr. eccl.: «La C. E. va bien mal; on est entravé de tout coté. Tout
languit sans laisser d’espoir de prendre une nouvelle vie».

°2 AEBISCHER an Dey, 1. April 1819. StAF Corr. Dey.

8 s, a. 0. Anm. 62.

% AEBISCHER an Dey, 10. August 1824. StAF Corr. Dey.

85 Vgl. MARMIER, Séminaire S. 25 ff., Petite Eglise S. 206 ff.

0



66 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Didzese Lausanne 1815-1830

Seit 1808 arbeitete eine Studienkommission an der Neuorganisation
der theologischen Ausbildung: Erstens sollte die Studiendauer wie vor
1773 wiederum auf vier Jahre heraufgesetzt werden; zweitens galt es,
nach einem neuen Konvikt Ausschau zu halten oder aber eine Vergré-
Berung des bisherigen vorzunehmen, was sich als ungangbar erwies. Die
erste Forderung setzte Yenni 1825 in die Tat um . Bereits 1818 hatte er
versucht, der zweiten nachzukommen. Der erbiarmliche wirtschaftliche
und moralische Zustand des Augustiner Konvents ¢7 veranlaBte den
Staatsrat in Ubereinstimmung mit dem Bischof, das Kloster aufzuheben.
Die Gebdulichkeiten sollten inskiinftig als Priesterseminar dienen. Infolge
der hauptsichlich aus dem Senseland eingegangenen Petitionen 8, die
sich entschieden fiir den Fortbestand des beliebten «Predigerklosters»
aussprachen, verwarf aber der Grofe Rat in der Sommersession den Ent-
scheid der Regierung; diese solle nach Mitteln und Wegen suchen, die
dortigen Verhiltnisse zu verbessern. Bischof Yenni fiigte sich selbstver-
stindlich dem Beschlull der «Landesobrigkeit» und gelangte sogleich an
den Augustinerprovinzial in Wiirzburg, er solle unverziiglich zwei «wiir-
dige Konventualen» nach Freiburg schicken, wobei der eine das Amt des
Priors auszuiiben habe . Die Ordensleitung entsprach der Forderung.
Die Verhiltnisse sollten sich bald danach bessern.

Mit der Wiederberufung der Gesellschaft Jesu im darauffolgenden
Herbst bot sich eine giinstige Gelegenheit zur Losung der Seminarfrage.
Das Jesuitenkollegium erhielt innerhalb von sieben Jahren einen der-
artigen Ansturm von Schiilern, da neue Unterkunftsmoglichkeiten
geschaffen werden mufBten. Jesuitenfreundliche konservative Patrizier
taten sich in der Folge zu einer Aktiengesellschaft zusammen, um den
Bau eines Pensionates zu ermoglichen 7°. In der Absicht, in Verbindung

66 Zirkular an den Klerus vom 31. Marz 1826. BiAF Circ.

67 Vgl. MARMIER, Séminaire S. 31 f.; zur dlteren Geschichte des Klosters vgl.
A. Btcni, Geschichte des Augustiner Klosters in Freiburg, in: FG 3 (1898) S. 79 ff.;
ferner H. Wicki, Der Augustinerkonvent Freiburg i. U. im 16. Jahrhundert, a. O.
39 (1946) S. 1 ff.

68 Das Staatsratsprotokoll vom 20. Mai und 3. Juni 1818 erwédhnt « Bittschriften»
der Pfarreien Tafers, Diidingen, Wiinnewil, Giffers und Plaffeien. StAF PST S. 179
und 189.

6 In diesem Schreiben geht YENNI ndher auf die dortigen Zustinde ein: Das
Kloster zdhlte insgesamt 9 Religiosen, 7 Patres und 2 Laienbriider; letztere seien
ohne jeden religiosen Sinn und Geist. Auch sei der Prior zu alt, um gegen deren
skandaldses Treiben in der Unterstadt einzuschreiten. Schreiben vom 14. Juli 1818.
BiAF Lib. II. ep. fol. 84v.

70 Vgl. RAEMY, Mémoires pour servir a I’histoire du Canton de Fribourg S. 145 ff.
PrULF S. 146 ff.



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Didzese Lausanne 1815-1830 67

mit diesem Neubau die Seminarfrage zu losen, gelangte Yenni im Februar
1825 in einem Schreiben an den Staatsrat 7! und schilderte eingangs die
Unhaltbarkeit der Zustdande in der Providence: Einerseits biete die tig-
liche Durchquerung des Stadtzentrums der geistlichen Zucht der Priester-
amtskandidaten uniiberwindliche Hindernisse (!), andererseits seien die
Wohn- und Platzverhiltnisse sehr unbefriedigend. Das Angebot, das ihm
von ehrenwerten Mannern gemacht worden sei, das Didzesanseminar in
das Jesuitenpensionat einzuverleiben, erachte er personlich als «die
giinstigste Losung». Die Mehrheit der Regierung ging auf das Gesuch
ein. Wenige Wochen spiter konnte der Bauplatz auf dem Varis sicher-
gestellt werden. Der Kostenvoranschlag fiir das Pensionat belief sich auf
Fr. 150 000.—, der des Seminars auf Fr. 47 000.—. Schon im Mai nahm
man den aufsehenerregenden Doppelbau 72 in Angriff. Nach zweijahriger
Bauzeit konnte Bischof Yenni am 1. November 1827 das heutige Priester-
seminar erdffnen; es zahlte 64 Zimmer, mehrere Klassentiume und eine
Hauskapelle. Die theologische Ausbildung erfolgte jedoch weiterhin am
Kollegium St. Michael, wo nach und nach die Jesuiten die Lehrstiihle
ibernahmen. Ein Gehsteig vom Seminar zum Jesuitenkollegium war
symbolischer Ausdruck fiir die innige geistige Verflechtung 73.

Die Reaktion der dlteren Diézesangeistlichen blieb nicht aus. Dekan
Aebischer startete zu einem neuen Anlauf zur Erhaltung der geistig-kul-
turellen Eigenstdndigkeit des einheimischen Klerus gegeniiber den «frem-
den Jesuitenpatres». 1833 erlaubte Bischof Yenni die Neugriindung der
Priestervereinigung unter dem Namen «Grande Association» 4. 1839
muBte er ihrem Dringen nachgeben und erteilte die Zustimmung zur
Errichtung eines «Kleinen Seminars» 75 an der Murtengasse, das fiir
Jugendliche bestimmt war, die zwar das Jesuitenkollegium besuchten,
aber spiater dem Dibzesanklerus beizutreten gedachten. Auch dieses
Zwischenspiel ist hochst bedeutsam, denn es ist ein weiterer Beweis fiir
das Bemiihen des Klerus, die eigene Stellung und die eigenen Krifte
sichtbarzumachen.

Bischof Yenni und seine Zeit! In voller Uberzeugung arbeitete er an

I YENNI an den Staatsrat, 22. Februar 1825. BiAF Lib. II. ep. fol. 230 f.

72 Vgl. DESCRIPTION HISTORIQUE ET TECHNIQUE DU PENSIONNAT DE FRIBOURG.
Fribourg 1839; ferner STROBEL S. 41.

3 MARMIER, Séminaire S. 35 ff.

™ MARMIER, Petite Eglise S. 211 ff.

7> MARMIER, Séminaire S, 42 f. — Das «Petit Séminaire» wurde 1847 von Bischof
Marilley aufgehoben.



68 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Ditzese Lausanne 1815-1830

einem Experiment mit, das groBtenteils scheitern mullte, an der Restau-
ration in politischer und kirchenpolitischer Hinsicht. Allen Reform-
bestrebungen stellt Yenni die kritiklose, alles verneinende Abwehr ent-
gegen. Sein konservativer Denkstil, grundgelegt durch die seelische Ver-
anlagung und den Bildungsgang, erhielt durch die zeitgeschichtlichen
Vorkommnisse machtigen Auftrieb. In Verkennung der aus dem siku-
laren Ereignis der franzosischen Revolution hervorgegangenen politischen
Neuerungen, wie die Erweckung der Volker zur Selbstbestimmung und
Autonomie, sah Yenni in diesem Werk Bedrohung und Zerstérung bisher
selbstverstiandlicher Werte. Psychische Anlage, Milieu und das Erlebnis
der «gottlosen Revolution» legten seinen Geist fiir immer auf die Vertei-
digung des Althergebrachten fest. So ruft er das Volk erneut zum Glauben
an die «gottgewollten Abhingigkeiten»’® auf; das Patriziat zur Wieder-
errichtung eines gottverpflichteten patriarchalischen Regiments. Die
enge Verbindung von «Thron und Altar» sollte einen festgefiigten Wall
bilden, an dem die drohenden Wogen der politischen Freiheitsbewegung
abprallten. Als Retter der Auflésung von Kirche und angestammter
Gesellschaftsordnung erkennt Yenni die monarchische Autoritit des
Papsttums. Getragen von der Ideenwelt der Restauration bringt er mit
seiner beharrlichen und konsequenten Verteidigung der pépstlichen
Rechte bewult die Elemente der Stabilitit, Unterordnung und Ruhe
in ein von der Revolution erschiittertes Zeitalter hinein.

76 Begriff bei ScunaBeL 11 S. 19,



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diézese Lausanne 1815-1830 69

2. Die Einverleibung des Kantons Genf in die Diozese Lausanne (1819-20)

Die Versuche zur Wiedererrichtung des Genfer Bischofsstuhls (1824-29)

Die Entwicklung der Ditdzese Lausanne in neuerer Zeit ist gekenn-
zeichnet durch mannigfache territoriale Schmélerungen. Das Konkordat
Napoleons mit Pius VII. von 1801, das auf der Ubereinstimmung von
Staats- und Bistumsgrenzen aufgebaut war 77, driangte den Kirchenspren-
gel auf das schweizerische Hoheitsgebiet zuriick. Ausgehend von der Idee
des Nationalbistums, suchten innerhalb der Eidgenossenschaft selber
die einzelnen Stdnde, ihr kantonales Territorium unter einen «einheimi-
schen Bischof» und eine einheitliche Episkopaljurisdiktion zu stellen,
was eine grundlegende kirchenpolitische Neuordnung nach sich zog. Als
eine unmittelbare Folge dieser neuzeitlichen Forderung erscheint auch
die Einverleibung des Kantons Genf in die Ditzese Lausanne, die erste
Gebietserweiterung seit dem Mittelalter.

Die Vorgeschichte dieser Inkorporation beginnt mit der franzosischen
Revolution. 1797 kam Genf an Frankreich und wurde Hauptort des
Département Léman, das sich aus altfranzésischen und ehemals savoy-
ischen Gemeinden zusammensetzte ; im Unterschied zur protestantischen
Rhonestadt war jedoch dieses Gebiet geschlossen katholisch 7.

Auf Grund des Konkordates mit Napoleon von 1801 verfiigte Pius VII.
in der Bulle Qu¢ Christi Domini vom 29. November 7 eine Reorganisation
des franzosischen Episkopates: insgesamt 97 Bistiimer wurden aufgeho-
ben, darunter Genf, dessen Oberhirten seit 1564 im savoyischen Annecy
residiert hatten. Bereits am 21. des Monats hatte Bischof Joseph-Marie
Paget (1787/1801) dem papstlichen Demissionsgeheill entsprochen 0. Der
alte Bischofsstuhl war nach rund 1500jihrigem Bestehen untergegan-
gen ®1. Das Gebiet der ehemaligen Diézese wurde demjenigen von Cham-
béry 82 einverleibt, das die Departemente Léman (Genf, Pays de Gex,

77 Vgl. hiezu die Einleitung.

78 Vgl.J.-M. Lavanchy, Le diocése de Genéve, partie de Savoie pendant la Révo-
lution frangaise. 2 vol. Annecy 1894 11 S. 266 fi.

” BULLARIT Romant CoNTINUATIO tomus VII pars 1. Florenz 1850 S. 215 ff.

* Demissionsschreiben bei FLeEury, Histoire de 1'église de Genéve 111 nr. 23.

.81 Quellen und Literatur zusammengestellt bei A. BRACKMANN, Germania Ponti-
ficia vol. IT pars II, Helvetia Pontificia. Berlin 1927 S. 148 {.; knappe Zusammen-
fassung der Bistumsgeschichte bei LamperT 11 S. 292 ff., vgl. auch S. 106 fi., 280 ff.

* 1779 durch Loslésung von der Diézese Grenoble errichtet, 1793 unterdriickt,



70 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Dibzese LLausanne 1815-1830

Faucigny und Chabelais) und Mont-Blanc (fritheres Herzogtum Savoyen)
umfaflte. In Erinnerung an Bischof Franz von Sales, den « Restauratory
der Dibzese in nachreformatorischer Zeit (1602/22), iibertrug Pius VII.
gemal} Dekret vom 19. April 1802 den Ehrentitel « Bischof von Genf» auf
das Bistum Chambéry #.

Mit dem Konkordat von 1801 begann aber auch die Restauration des
Katholizismus in der Calvinstadt, denn es brachte die offentliche An-
erkennung des katholischen Kultus. Beraten von Kardinal Joseph Fesch,
unterstiitzte Napoleon die Bestrebungen des neu ernannten katholischen
Stadtpfarrers, (Jean-) Francois Vuarin #, eines Savoyarden aus der be-
nachbarten Gemeinde Collonges-sous-Saléves, die alte Hochburg des
Protestantismus fiir den katholischen Glauben zuriickzugewinnen. Be-
reits 1803 muBten die Genfer Behorden den zugewanderten Katholiken
die mitten in der Oberstadt gelegene Kirche St-Germain abtreten. 1810
gelang es Vuarin, Lehrschwestern nach Genf zu berufen. Der Eiferer
wagte sich sogar an ein Heiligtum des protestantischen Rom heran: an
die Akademie. Diese sollte zu gleichen Teilen mit protestantischen und
katholischen Professoren besetzt werden. Damit drohte die Zerstorung
ihres ausgepréagt reformierten Charakters #. Nach Jean-Etienne Portalis,
dem franzosischen Kultusminister, stand hinter diesen Bestrebungen die
Hoffnung: «... que bientot, Rome et Genéve ne seront ni rivales ni
ennemies» %6,

Allein das Kriegsungliick des Korsen bereitete diesen Bemiihungen ein
jihes Ende. In den letzten Tagen des Jahres 1813 zwang die einstige
Genfer Aristokratie die napoleonische Besatzung zum Abzug; die Stadt

1801/02 wiederhergestellt, 1817 Erhebung zur savoyischen Kirchenprovinz, um-
fassend die Suffraganbistiimer Annecy, Tarantaise, St-]Jean-de-Maurienne und (bis
1861) Aosta. s. Art. von G. Allemang, LThK 1. Aufl. II K. 830 f. Der umfangreiche
Kirchsprengel Chambéry zdhlte 1806 627 Pfarreien verteilt auf 72 Archipresbyterate
(Dekanate), wovon 20 Pfarreien in drei Archipresbyteraten, Genf, Carouge und
Chéne, 1815/16 dem Kanton Genf zugesprochen wurden. ALBERT, Histoire de Mgr
C.-F. de Thiollaz S. 490.

8 LamperT II S. 293.

84 1769-1843, Sohn der Bauern JAQUEsS und ANTOINETTE geborene COMPAGNON,
theologische Studien in Annecy und Paris, 1797 in der Emigration Priesterweihe
in Freiburg, darauf Missionar in der heimatlichen Gegend, 1803/06 bischéflicher
Sekretdr in Chambéry, 1806/43 Pfarrer von Genf. Die Biographie von FLEURY/
MARTIN, Histoire de M. Vuarin, ist teilweise unkritisch und stark apologetisch.

85 BARTH, Die Protestantisch-Konservative Partei in Genf S. 17, ausfithrliche
Literaturhinweise S. 18 f. Anm. 4.

8 P. TAPPONIER, Jean-Francgois Vuarin (1769-1843), in: La Revue Savoisienne
85 (1944) S. 37, ohne genauen Beleg.



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Didzese Lausanne 1815-1830 71

wurde wiederum eine unabhidngige Republik. Das ehemalige Herzogtum
Savoyen kam an das Konigreich Sardinien. Wenig spater erhob der Papst
das Bistum Chambéry zum savoyischen Metropolitanstuhl (1817). Um
sein Lebenswerk auch ohne die schiitzende Hand der franzsischen Pro-
tektoren weiterfithren zu kénnen, zog Vuarin im Januar 1814 ins Lager
der alliierten Truppen nach Basel, wo er Fiirst Metternich zu bewegen
vermochte, um den Fortbestand der eben gegriindeten Pfarrei in der
Calvinstadt besorgt zu sein. Die Mission hatte Erfolg: die Existenz des
katholischen Kultus wurde auf Grund der neuen Kantonsverfassung
garantiert %7,

Im Gegensatz zur oligarchischen Restauration in Freiburg anerkannte
die Genfer Konstitution von 1814 keine privilegierten Klassen mehr,
sondern legte die grundsatzliche Gleichberechtigung aller Biirger vor dem
Gesetze fest. Die neue Staatsform entsprach einer repriasentativen Demo-
kratie. Nach dem Grundgesetz war die Entscheidung iiber Wohl und
Gedeih des Staates allen wahlfihigen Biirgern anheimgestellt. Wenn auch
die Volkssouverdnitit in der Verfassung nicht wortlich enthalten war,
beruhte das tatsichliche politische Leben darauf. So stand die Wahl
der Regierung und der Justizbehorden der Volksvertretung, d. h. dem
250kopfigen Reprisentantenrat zu. Dieser bestellte ebenfalls aus seiner
Mitte einen Viererausschuf}, das Collége des Syndics, und aus diesem
wiederum den Staatschef mit dem Titel eines Premier Syndic. Gleichwohl
blieben ausgesprochene Merkmale eines Ancien Régime erhalten. Die
Gewaltentrennung war nur unvollkommen durchgefiihrt. Die Mitglieder
der Regierung gehorten zugleich dem Parlament an und einige unter
ihnen saen von Amtes wegen in den Gerichten. Auch rekrutierten sich
die Magistraten fast ausschlieBlich aus der alteingesessenen Aristokratie
und dem GroBbiirgertum 88,

1815 wurde Genf als zweiundzwanzigster Stand in den eidgendssischen
Bund aufgenommen. Um die strategisch unhaltbare Lage der Rhonestadt
zu verbessern und eine Verbindung zum schweizerischen Territorium
herzustellen, wurden durch den Pariser Frieden vom 20. November sechs
franzosische % und durch den Turinervertrag vom 16. Mirz 1816 einund-

% Constitution 1814, Titre Ier Art. IT, in: RLG 1 (1814/5) S. 2; vgl. FLEURY/
MArTIN II S. 25 ff.

8 Vgl. BarTH S. 19 ff., 23 ff.

8 EA II nr. 13; vgl. Ruchon, Histoire politique de Geneve 1 S. 91 {.; ferner die
Monographie von R. RicHaRD, Genéve et les Traités de Paris de 1814 et de 1815
d’aprés des documents inédits. Genéve 1883. Die sogenannte «Stralle von Versoix»



72 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Didézese Lausanne 1815-1830

zwanzig sardinische, bzw. savoyische Gemeinden *° dem Kanton eingeglie-
dert. Im AnschluBl an das Wiener KongreBprotokoll vom 29. Midrz 1815 %!
hatte die Genfer Regierung die Aufrechterhaltung des katholischen Kul-
tus in den abgetretenen Gebieten zu gewihrleisten. Die Eidgenossen-
schaft anerkannte diese volkerrechtliche Verpflichtung in einer Beitritts-
urkunde vom 12. August 2.

Genf war in eine neue Phase seiner Geschichte eingetreten: aus dem
einheitlich reformierten stidtischen Gemeinwesen entstand ein konfessio-
nell gemischter Staat, in dem rund 35 000 Protestanten und 16 000 Katho-
liken vereint waren 93,

Das Diktat der Wiener KongreBmaichte fiel den katholischen Savoyar-
den schwer. Die «Zwangsversetzung» unter ein protestantisches Regime
rief besonders beim Klerus lebhafte Bestiirzung hervor. Die Annexion,
die schlieBlich durch das Geschick der Genfer Diplomatie ermdéglicht
wurde, beurteilte Abbé Vuarin — und mit ihm zusammen alle Landpfarrer,
also auch die ehemals franzosischen — als einen succés déplorable °*. Die
ganze Bevdlkerung bedauerte die politische Neuordnung zutiefst und
bewahrte ihre Sympathie fiir die erlauchte Dynastie des Hauses Savoyen.
«Calvinopolis» und seinen Stadtgewaltigen begegneten die Geistlichen
mit groBtem MiBtrauen, ja sie muteten der neuen Obrigkeit verschwore-
rische Umtriebe gegen die romische Kirche zu %.

Hinter dieser Widersetzlichkeit stand ein jahrhundertealter politi-
scher und kirchlicher Gegensatz. Hinzu kamen nun die Vorkehrungen der
Altgenfer, die mit ihren gesetzgeberischen MaBnahmen zu Gunsten des
Protestantismus dem renitenten Geist der katholischen Neubiirger méch-

umfaite die Gemeinden Versoix, Collex-Bossy, Pregny, Grand-Saconnex, Meyrier,
Vernier und einen Teil der Gemeinde Sauvernier.

9% EA II nr. 14; vgl. RucuHon I S. 96 ff. Die Gemeinden Aire-la-Ville, Avusy,
Bernex, Carouge, Chéne, Thonex, Choulex, Collonge-Bellerive, Compesiére, Confi-
gnon, Corsier, Hermance, Lancy, Presinge und Veyrier-sous-Saleve.

ot EAII nr. 7.

92 EAII nr. 9.

93 FLEURY/MARTIN IT S. 115; KarMIN, Les Antécédents du bref «Inter multi-
plices» S. 238. — Eine kritische Darstellung der Jahre 1813/16 bietet die Linzenziats-
arbeit von P. WAEBER, L’abbé Vuarin et la formation de Genéve canton mixte.
Geneve 1962. AEG Man. hist. nr. 252.

9 GSV Mém. 1.

95 Im obigen Memorial wird die Genfer Regicerung charakterisiert als: «..., ennemie
naturelle et héréditaire de la religion catholique, ..., Genéve qui s’appelle encore
aujourd’hui avec orgueil la Rome protestante qui est féconde en moyen d’astuce,
d’intrigue et de séduction».



Jean-Francois Vuarin (1769-1843)

Portrat von Joseph Hornung
Photo Benedikt Rast



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Didzese LLausanne 1815-1830 73

tigen Auftrieb verliehen. In den Lots éventuelles °¢ setzten sich die Behor-
den iiber die in der Verfassung ausgesprochene Gleichberechtigung aller
Biirger willkiirlich hinweg. Die Ausnahmegesetze, erlassen im Hinblick
auf die territoriale Erweiterung, sollten den betont reformierten Charak-
ter der Calvinstadt, den Abbé Vuarin einst mit Hilfe der Franzosen zu
zerstéren drohte, fiir immer aufrechterhalten. Indem das Landesbekennt-
nis als das «vorherrschende» gelten konnte, verminderte man die politi-
schen Rechte der Katholiken. So sollten sie im Reprisentantenrat ledig-
lich ein Viertel der Sitze beanspruchen und im 28képfigen Staatsrat
nur vier Mitglieder stellen kénnen. Da aber so einschrinkende Bestim-
mungen dem Wiener KongreBprotokoll und dem Turinervertrag wider-
sprachen, wurde Genf von den Signatarstaaten dazu angehalten, die Lois
éventuelles abzudandern. Nunmehr kamen den Katholiken auf Grund des
Parlamentsbeschlusses vom 18. Dezember 1816 formell die gleichen ak-
tiven und passiven Wahlrechte zu wie den alteingesessenen Biirgern. Die
Art der Wahlkreiseinteilung machte indes diese Errungenschaft praktisch
zunichte, da die Katholiken ihre Vertreter gewohnlich nicht durchzu-
bringen vermochten. Bestehen blieben ferner gesetzliche Bestimmun-
gen, wonach das Vermoégen der fritheren Republik Genf den Fiirsorge-
einrichtungen, Schulen und Kirchen der Reformierten vorbehalten war,
mit der Begriindung, dall nur sie das betreffende Vermogen zusammen-
gebracht hitten. Daraus wird klar, daB3 die reformierten Altgenfer fiir die
katholischen Neubiirger kein wirkliches Verstindnis aufbrachten. Das
politische und kulturelle Leben spielte sich weiterhin ganz auf dem Boden
der protestantischen Vergangenheit ab. «Das war aber auch verstindlich,
war es doch fiir Mdnner, die inmitten einer bewuBt reformierten und auf
diese Vergangenheit stolzen Stadt aufgewachsen waren, schwierig, gewis-
sermaBen {iber Nacht ein positives Verhidltnis zum Katholizismus zu
gewinneny 7.

Umgekehrt ist aber auch die miBtrauische Haltung der Katholiken
verstdandlich. Die traditionsbewufB3ten Savoyarden empfanden den glau-
bensmiBigen Unterschied zwischen den beiden Bekenntnissen zutiefst.
In ihren Augen war die hiretische Genfer Landeskirche ein Werk des
Antichrists. Als einstige Untertanen einer auf das legitimistische Prinzip
aufgebauten Monarchie standen sie dem republikanischen Staat fremd,

9 I.ois éventuclles pour le cas ou la Ville et République de Genéve acquerroit
du territoire, in: RLG 1 (1814/15) S. 49 ff.; vgl. BartH S. 22 ff. und 148.
7 a. 0. S. 31 1.



74 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diézese Lausanne 1815-1830

wenn nicht feindselig gegeniiber. Die diskriminierenden MaBnahmen in
politischer und sozialer Hinsicht gossen iiberdies neues Ol ins Feuer und
schiirten Spannung und Unzufriedenheit. Darob sahen sich die Katho-
liken in ihrer Meinung bestdrkt, daB sie — um des Glaubens willen — im
sogenannten «demokratischen Genf» zu Biirgern zweiter Ordnung ge-
stempelt wurden. Der religiose und politische Antagonismus erschwerte
die staatsbiirgerliche Eingliederung in das neue Gemeinwesen erheblich
und wirkte sich auf die Bildung eines schweizerischen Nationalbewuft-
seins, wie es die Genfer Behorden aus naheliegenden Griinden herbei-
wiinschten, hemmend aus. Die Beziehungslosigkeit der Katholiken zum
genferischen Staatswesen fand ihren sprechendsten Ausdruck in der
Stimmenthaltung der Landsgemeinden °, die deren Prisenz im politi-
schen Leben zur Bedeutungslosigkeit herabminderte. Die Verhiltnis-
zahlen in den Behordevertretungen klafften immer weiter auseinander,
bis 1838 iiberhaupt kein Katholik mehr in den Repridsentantenrat gewéhlt
wurde. Die teilweise aufgezwungene, aber auch selber geférderte Isolie-
rung erreichte damals ihren Hohepunkt. Erst nachdem die die Minoritat
behindernde Wahlkreisordnung in der Verfassungsrevision von 1842
aufgehoben wurde, kamen die Katholiken aus ihrer feindseligen Zuriick-
haltung heraus und traten allméhlich als formierte Oppositionspartei
auf %,

In Ermangelung einer breitgestreuten Laienfiihrerschaft konnte Abbé
Vuarin wihrend seines langjahrigen Wirkens als der alleinige katholische
Exponent auftreten. Als Savoyard par le cceur war Vuarin der erkldrte
Gegner der politischen und kirchlichen Integration und er blieb es bis zu
seinem Tode 1843. Nichts sollte er unversucht lassen, um die einmal ein-
geschlagene Entwicklung riickgingig zu machen. Andererseits wollte die
Genfer Regierung den Eingliederungsproze3 beschleunigen; dabei ging
sie von allem Anfang an darauf aus, die staatspolitische Neuordnung
durch die kirchliche zu erginzen. Diese Bestrebungen aber, das Kantons-
gebiet vom savoyischen Bischof Chambéry abzutrennen und einer schwei-
zerischen Ditzese einzuverleiben, beschworen eine vehemente Gegner-
schaft des Klerus herauf.

9% Die Stimmbeteiligung war allgemein gering. Von den 2124 Wahlberechtigten
beteiligten sich z. B. 1825 anlid8lich der Wahlen in den Reprisentantenrat 582 Stadt-
bewohner. Die Katholiken auf dem Lande enthielten sich mit Ausnahme der Ge-
meindebeamten der Stimmabgabe, in sechs Gemeinden ging kein Biirger zur Urne,
in sieben je einer, in vier je zwei und in sechs je drei. RuchHon S. 147 f.

9 Vgl. BarTH S. 143 ff., besonders 148.



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Didzese Lausanne 1815-1830 75

Betreffend die Bistumszugehorigkeit bestimmte das Wiener Kongre[3-
protokoll in Art. III, § 7: «Die katholischen Gemeinden des Kantons, so-
wie die katholische Pfarre Genf, sollen fernerhin dem Dibzesansprengel
der Provinzen Chabelais und Faucigny angehoren, dasjenige vorbehalten,
was dariiber von dem HI. Stuhl anders verordnet werden mochte.» Die
Furcht, es konnte die Unterstellung der Genfer Katholiken unter einen
schweizerischen Oberhirten fiir die Kirche nachteilige Folgen zeitigen,
bestimmten jedoch den Bischof von Chambéry, Irenée-Yves de Solle 1%,
an den jetzigen Bistumsverhiltnissen festzuhalten, zumal er iiber den
politischen Riickhalt eines katholischen Monarchen verfiigte, um nétigen-
falls den bischéflichen Rechten in der Calvinstadt zum Durchbruch zu
verhelfen.

Neben der pragmatischen Erwidgung, dal3 der Fortbestand der kirch-
lichen Bande die Beziehungslosigkeit der katholischen Neugenfer zum
protestantisch-republikanischen Staatswesen verewigen wiirde, gspielte
aber auch eine grundsitzliche Uberlegung mit, die Genf zu einer kirchen-
politischen Neuordnung veranlaBte. Die Idee der national-staatlichen
Souverinitit stand der universalen Organisation der katholischen Kirche
entgegen und vertrug sich nicht mit dem Rechtszustand, daBl ein Bevol-
kerungsteil einer «auswirtigen» Macht horig war. Auch deshalb erstreb-
ten die Genfer Behorden den AnschluB an ein «Landesbistum». Die
territoriale Struktur der mittelalterlichen Kirche sollte durch die For-
derung, wonach sich Staats- und Bistumsgrenzen zu decken hatten, zer-
schlagen werden.

In der Schweiz war diese neuzeitlich-revolutionire Kirchenpolitik von
den Konstanzer Didzesanstinden 10! inauguriert worden, als sie 1814 an
Pius VII. das Gesuch richteten, «fiirohin ihre kirchlichen Angelegenheiten
nur durch eigene und inldndische Bischofe geleitet zu sehen» 192, Noch im
gleichen Jahre erfiillte der H1. Stuhl die Bitte der dreizehn alemannischen
Stinde, indem der schweizerische Teil von der Diézese Konstanz abge-
trennt und vorliufig einem landeseigenen apostolischen Administrator
unterstellt wurde. Genf glaubte sich zu derselben Forderung berechtigt

100 1774-1824, 1802/05 Bischof von Digne, 1805/23 von Chambéry, 1817 Er-
nennung zum Metropoliten. Vgl. ALBERT S. 267 fi.

11 Uri, Schwyz, Unterwalden, Ziirich, Bern, Luzern, Glarus, Zug, Schaffhausen,
Appenzell, St. Gallen, Aarau und Thurgau.

192 Schreiben vom 16. April 1814, z. T. zit. bei IseLE S. 204; vgl. M. KOTHING,

Die Bisthumsverhandlungen der schweizerisch-konstanzischen Ditzesanstinde von
1803-1862. Schwyz 1863.



76 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Didzese Lausanne 1815-1830

und sogleich nach Sicherstellung der Gebietserweiterung seitens Frank-
reichs und Sardiniens meldete es seine Anspriiche an.

Otto Karmin teilt die Verhandlungen, die zur Inkorporation der genfe-
rischen Pfarreien in die Didzese Lausanne fiihrten, in neun Etappen
gin 195,

Die erste 10* fillt in die Zeit des Wiener Kongresses. Bereits am Tage
nach der Unterzeichnung der Erklarung iiber die Gebietserweiterung des
Kantons vom 29. Marz 1815 brachten die beiden fithrenden Kopfe der
Delegation, Charles Pictet de Rochemont (1775-1824) und Sir Francis
d’Ivernois 1%, Kardinal Staatssekretdr Consalvi das Gesuch ihrer Regie-
rung vor, der HI. Stuhl méchte die Genfer Katholiken «dem Bischof von
Freiburg in der Schweiz» unterstellen. Der Kirchenfiirst versprach, die
Bitte an den Papst weiterzuleiten und zeigte sich personlich interessiert
an deren Verwirklichung 1%. Pius VII. war dem Wunsch nicht abgeneigt,
da schlieBlich die internationalen Vertrdge mit ihren ausdriicklichen
Vorbehalten die politische und religiose Rechtsstellung der katholischen
Bevoélkerung festlegten 197, Der Papst beauftragte hierauf den aposto-
lischen Nuntius in der Schweiz, in dieser Angelegenheit einen Bericht
de commodo et incommodo abzufassen 1%, Allein Testaferrata nahm eine
abwartende Haltung ein und iiberliel das Feld vollkommen Abbé Vuarin,
dessen direkte Kontakte mit der Kurie wohl die Abfassung einer solchen
Note eriibrigten 1. Die Abberufung aus Luzern im Friithjahr 1816 ver-

103 Seine Dokumentensammlung zdhlt 174 Aktenstiicke. Eine kritische Mono-
graphie fehlt bis heute. Aus einseitig savoyisch-rémischer Sicht, jedoch unter Heran-
ziehung eines reichhaltigen Quellenmaterials (leider hdufig ohne Datierung und
Standortangabe), stellt FLEUrRY/MARTIN II S. 175 ff. die Verhandlungen dar.

104 Die betreffenden Dokumente sind bei Karmin nicht aufgenommen, da sich
seine Sammlung ausschlieBlich auf schweizerische Archive beschrinkt.

105 1757-1842, nach Ausbruch der franzosischen Revolution Flucht vor dem Terror
nach England, unversdéhnlicher Gegner Frankreichs, 1814 Riickkehr nach Genf,
wo er bis 1824 Staats- und Repridsentantenrat war. Vgl. O. KArMIN, Sir Francis
D’Ivernois. 1757-1842, sa vie, son oeuvre et son temps. Genéve 1932,

106 Frrury/MARTIN II S. 193.

107 Vgl. die Note des schweizevischen Gesandten in Tuvin an Consalvi vom 3. Fe-
bruar 1816. BAr Vat. nr. 130, Kopie.

108 ALBERT S. 421.

109 Unter den Nuntiaturberichten befindet sich kein diesbeziigliches Antwort-
schreiben Testaferratas; dieser setzte allerdings Abbé Vuarin unverziiglich vom
Gesuch in Kenntnis. FLEuUry/MArTIN IT S. 193 {. (Im vatikanischen Archiv werden
diese Akten gegenwirtig von P. ANDRE MARQUIS aus Freiburg registriert. Da vor-
laufig die Dokumente nur bis zum Jahre 1816 erfal3t sind, konnte er mir keine
genauen Auskiinfte erteilen).



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Didzese Lausanne 1815-1830 77

hinderte den Nuntius an einer eingehenden Beschiftigung mit diesem
Problem. Im Rechenschaftsbericht an das rémische Staatssekretariat
erwahnt Testaferrata nicht einmal das diesbeziigliche Gesuch. Er rithmt
die Wachsamkeit des Bischofs von Chambéry und hebt seinen eigenen
Widerstand gegeniiber den katholikenfeindlichen Bestrebungen der
Genfer Regierung hervor 119,

Von diesen ersten Vorkehrungen hatte Abbé Vuarin Kenntnis be-
kommen. Und damit hob das gegenseitige Wetteifern zwischen dem
Genfer Stadtpfarrer und «seiner» Regierung an 111,

Im Auftrage von Generalvikar Claude-Frangois de Thiollaz '*2, nach-
mals Bischof der neu errichteten Ditzese Annecy (1822), machte sich
Vuarin an die Ausarbeitung einer Denkschrift heran, mit dem Ziel, Rom
von einem derartigen Schritt zuriickzuhalten. Am 6. Mai 1815 war
das Schriftstiick abgefaBt und fand die Zustimmung aller neunzehn
Landpfarrer; wenige Tage spiter stand der Abbé in Genua vor dem
Papst, dem er sein Anliegen personlich vortrug 113,

Dieses Vorgehen entspricht Vuarins Personlichkeit. Er ist in jeder
Hinsicht eine auBergewohnliche Erscheinung und deshalb umstritten.
Unbeugsame Willenskraft und zdhe Zielstrebigkeit charakterisieren ihn.
Zur Erreichung seiner Ziele setzt er alle erdenklichen Mittel ein. Bauern-
schldue und iibersteigerter Patriotismus machen Vuarin im Urteil des
Genfer Historikers Frangois Ruchon zum «prétre intrigant, plutot sa-
voyard que genevois et surtout fanatique» . Geistig steht der Savoyarde
in der Linie der franzésischen Traditionalisten, politisch ist er ein Gesin-
nungsfreund des «Restaurators» Karl-Ludwig von Haller, mit dem er
einen ausgiebigen Briefwechsel pflegte 115,

""" TESTAFERRATA an Consalvi, Juni 1816, BAr Vat. nr. 130: «De Diocesi Cham-
brensi in Helvetia attenta, vigilantia Rmi. Episcopi Yvonis de Solle, Genevensis
parochia et aliae quatuordecim parochiae decem mille circiter incoles recludentur
(nicht erwihnt sind die finf ehemaligen franzosischen Pfarreien), optime reguntur.
Per cessionem pietissimi Regis Sardiniae in Congressi Viennensi die 26. (29!) Martii
1815 ditio haec in Genevensium devenit potestatem, quorum adversus res catho-
licas conata fortiter obstiti».

"' VUARIN stand in stindiger Verbindung mit dem diplomatischen Vertreter
Sardiniens am Vatikan.

12 1752-1832, theologische Studien in Annecy und Paris, 1779 Chorherr von
Annecy, 1780/1822 Generalvikar der Dibzese Chambéry, 1788 Propst, 1822/32
Bischof von Annecy. Vgl. die Biographie von ALBERT.

'3 FLEURY/MARTIN II S. 194,

11" Ruchon I S. 152,

' Die Korrespondenz dauerte von 1819 bis 1843; die ersten zwei Briefe sind



78 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Didzese Lausanne 1815-1830

In dramatisch zugespitzter Weise enthiillt Vuarin Pius VII. die reli-
giose Lage im Kanton Genf: Die Katholiken seien unter die Fuchtel eines
selbstgerechten Regimes geraten. Der Herausforderung, die das prote-
stantische Rom fiir die katholische Kirche darstelle, kénne man allein
entgegentreten, indem man die bisherige Bistumsorganisation beibehalte.
Nur der Bischof von Chambéry sei der gefahrvollen Situation gewachsen,
da er notigenfalls zur Durchsetzung seiner Rechte an den Turiner Hof
rekurieren konne; der Bischof von Freiburg aber, den offenbar die Regie-
rung als den kiinftigen Oberhirten der Genfer Katholiken ausersehe,
verfiige liber keine wirksamen politischen Druckmittel, er sei der Gnade
der Tagsatzung und der protestantischen Regierungen ausgeliefert.
Zudem herrsche in dieser Diozese Priestermangel 6. Ohne etwa die Ver-
dienste des I'reiburger Klerus herabsetzen zu wollen, biete derselbe nicht
die gleichen Vorziige wie der savoyische, iiber dem stets noch das Licht
des hl. Franz von Sales strahle. Diese Griinde mdchten seine Heiligkeit
veranlassen, die geheiligten Bande zwischen den Genfer Katholiken und
dem Bischof von Chambéry fiir immer aufrechtzuerhalten. Der Tonfall
der vuarinschen Sprache ist schneidend. Er schreibt: De remede il n'y a
pas deux; il n’y a qu'un seul, c’est de placer, c’est de maintenir a la
téte de ces paroisses malheureuses (!) des pasteurs d’élite, d'une vertu émi-
nante, instruits, zélés, habiles a découvrir, forts & repousser les piéges de
I’hérésie 117,

Vuarin ist zutiefst besorgt, er fiirchtet geradezu um den Bestand seiner
Religion in Anbetracht der katholikenfeindlichen Gesetzgebung der Gen-
fer Behoérden. Hinzu kommen die Angste eines Mannes, der die Stiirme
der franzosischen Revolution am eigenen Leibe erfahren hatte. Wahrend
Jahren war er zu einem ungesicherten Dasein verurteilt gewesen, als
Missionar in der eigenen Heimat auf Almosen angewiesen. Kaum hatte
er den Wiederaufbau der kirchlichen Organisation erlebt und die Ruhe
einer gesicherten Existenz verspiirt, drohten neue Gefahren heraufzu-
ziehen. Von nicht zu unterschitzender Bedeutung ist das Motiv des
hl. Franz von Sales, wobei Vuarin im Bistum Chambéry gleichsam den

verdffentlicht bei Voacr, Charles-Louis de Haller et sa correspondance S. 191 ff.
und A. RousskeL, Lamennais et ses correspondants suisses, in: ZSKG 4 (1910) S. 176.
Die Briefe Lamennais’ an Vuarin wurden verdffentlicht von V. Giraup, Une Corres-
pondance inédite de Lamennais, Lettres & M. Vuarin (1819-1837), in: Revue des
Deux Mondes Jg. 75 Bd. 29 (1905) S. 765 ff. und Bd. 30 (1905) S. 168 ff.

116 Die Dibzese zdhlte damals rund 200 Weltgeistliche und 121 Pfarreien; das
Argument trifft deshalb nicht ohne weiteres zu.

117 Zit. bei FLEURY/MARTIN II S. 196.



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Didzese Lausanne 1815-1830 79

Rechtsnachfolger des einstigen Kirchsprengels von Bischof Francgois de
Sales sieht. Zu Ehren des Heiligen hatte er seinen ersten Vornamen Jean
aufgegeben und nannte sich allein I'rangois. Der Protestant Dietrich
Barth hilt die Opposition Vuarins vom kirchlichen Standpunkt aus
gesehen fiir «teilweise notwendig». «Zum anderen, groBeren Teil aber
entsprang sie ganz einfach der politischen Abneigung des Savoyarden
und Royalisten Vuarin gegeniiber dem Genfer Staat und dessen republi-
kanischen Einrichtungen» '8, Die Gegnerschaft des katholischen Fiihrers
griindet auf diesem doppelten Antagonismus.

Offenbar erfuhr die Genfer Regierung Sinn und Zweck der Vorstellung
ihres Stadtpfarrers beim Papst, und sogleich ril Pictet de Rochemont die
Initiative wieder an sich. In einer Note an den 6sterreichischen Gesandten
am Vatikan hebter hervor, dal das protestantische Genf mit seiner sprich-
wortlich freiheitlichen Verfassung dem katholischen Kultus gesetzlichen
Schutz verliechen habe; eine solche Garantie stelle dem Wunsche der
Regierung nach Loslosung des Kantons vom Bistumsverband Chambéry
keine Hindernisse in den Weg. Es bediirfe keiner weiteren Erliduterung,
weshalb sich Genf weder von einem franzésischen und noch viel weniger
von einem savoyischen Bischof abhingig wissen wolle 1°.

Uber diese Demarche setzte Vuarin unverziiglich den Turiner Hof und
die Luzerner Nuntiatur in Kenntnis. Diese lieB durch ihren Sekretir,
Ehrendomherr Wully, mitteilen, daB in der betreffenden Angelegenheit
nichts zu befiirchten sei, er, Vuarin, konne seiner Sache sicher sein 120,
Auch Sardinien sagte seine Unterstiitzung zu und war gewillt, die Aus-
fithrung dieses «unheilvollen Vorhabens» um jeden Preis zu verhindern!?.

Die Zusicherung des Turiner Hofes sollte sich bewahrheiten, denn dort
stieB die Genfer Regierung auf den hartnickigsten und michtigsten Geg-
ner. Dagegen war die Zusage aus der Nuntiatur zu selbstsicher. Die diplo-
matische Klugheit verlangte von den einzelnen Vertretern des Papstes
nach auflen hin eine deutliche Zuriickhaltung. Dazu kam wihrend der
entscheidenden Jahre 1816 bis 1819 ein hdufiger Wechsel der Nuntien,
so daB es ihnen wohl an der erforderlichen Zeit gebrach, sich eingehend
mit der Genfer Bistumsfrage zu befassen. Wie wir noch sehen werden,
gewdhrten zwar Nuntius Carlo Zeno (1816/17) und Vincenzio Macchi

118 BarTH S. 31,

19 PicTeT DE RocHEMONT an den osterreichischen Gesandten am Vatikan,
10. Juni 1816, iiberliefert in einer Kopie Vuarins. FLEury/MarTIN II S. 197 ff.

120 WuiLy an Vuarin 14. Juni 1815. a. 0. S. 199.

12! Minister CoMTE DE VALLAISE an Vuarin 15. Juni 1815. a. 0. S. 199.



80 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Didzese Lausanne 1815-1830

(1818/19) dem kirchlichen Lager ihre moralische Unterstiitzung, offizielle
schriftliche Interventionen blieben jedoch aus 22, Dieses Verhalten ist
auch nicht verwunderlich, wenn man bedenkt, daB3 Vuarin mit Hilfe der
sardinischen Diplomatie und im Auftrage des Bischofs von Chambéry
direkt mit den vatikanischen Stellen verhandelte.

Die erste Etappe fand im Juli 1815 ihren Abschlull. Zwei Fronten hat-
ten sich herausgebildet. Die eine, entschieden fiir die Beibehaltung des
Status quo eintretend, stand unter der Fihrung Abbé Vuarins, sekun-
diert von der bischéflichen Kurie in Chambéry und dem sardinischen
Hof. Zwar gehorte auch die Luzerner Nuntiatur zu den Verteidigern des
kirchlichen Standpunktes, doch griff sie nicht unmittelbar in das Ge-
schehen ein. Die andere Front, bestrebt nach Anschlu3 des Kantons Genf
an ein schweizerisches Bistum, stellte vorlidufig die Regierung allein dar,
begleitet von den besten Wiinschen Kardinal Consalvis. Die Haltung
Osterreichs war noch unklar.

Natiirlich gaben die groBen Genfer Diplomaten nicht einfach klein bei.
Die Umtriebe ihres Stadtpfarrers mochten sie mehr verdrgern als ein-
schiichtern; seiner Herausforderung sollten sie nunmehr mit den gleichen
Mitteln begegnen, indem auch sie die Idden zu médchtigen Bundesgenos-
sen kniipften, um mit dem nétigen politischen Druck ihrem Anliegen
Gehor zu verschaffen.

In die zweite Etappe 12 fallen die Priliminarverhandlungen der Genfer
Regierung mit dem eidgendssischen Vorort. Die beiden Staatsrite Joseph
Des Arts 12 und Jean-Pierre Schmidtmeyer 125 weisen in ihrer Note vom
August 1815 an den Tagsatzungsvorsitzenden 26 auf die Unhaltbarkeit
des gegenwirtigen Zustandes hin, wobel das nationalstaatliche und

122 Die Relatio MaccHis zu Gunsten Vuarins vom 9. Januar 1819, BAr. Vat.
nr. 131, bezieht sich hauptsiachlich auf eine Auseinandersetzung zwischen Kirche
und Staat beziiglich einer Pfarrwahl.

123 KARMIN nr. 1-12.

12¢ 1743-1827, seit 1777 Staatsrat, seit 1792 Emigrant in den verschiedenen euro-
paischen Lindern, 1806 Riickkehr und Ernennung zum Vorsteher der Société écono-
mique, 1814/15 Premier Syndic und als solcher wesentlich an der Ausarbeitung der
neuen Verfassung beteiligt, die er sich nach der Fagon eines Ancien Régime vor-
stellte. Vgl. hiezu seine Schrift Les principes de la Révolution frangaise sont incom-
patibles avec l'ovdre social. Paris 1816, trat 1818 aus dem Staatsdienst zuriick.
Rucuon 1 S. 42 ff.

125 1768-1830, seit 1814 Staatsrat, zwischen 1816 und 28 siebenmal Premier
Syndic, 1819, 21 und 22 Tagsatzungsabgeordneter, vertrat eine gemiBigt liberale
Richtung. a. 0. S. 122 ff,

126 GENF an Ziirich, 31. August 1815. KarMIN nr. 1.



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Didzese Lausanne 1815-1830 81

staatskirchliche Moment, untergriindig bewegt von Reminiszenzen an den
einstigen politischen Gegner, unverholen hervortritt. Sie schreiben darin:
Die Weckung eines genferischen StaatsbewufBtseins unter den Katho-
liken werde durch die kirchliche Zugehorigkeit zu einer Dibzese, die dem
ehemaligen Landesherrn unterstehe (!), erschwert. Zudem hitten die
Bischoéfe von Chambéry und Genf noch in bester Erinnerung, welche
politischen Rechte sie einst in der Rhonestadt ausgeiibt hatten. Die
Staatsraison verlange eine Anderung der Bistumsverhiltnisse, welhalb die
eidgenossischen Behorden bei der Beratung iiber die kirchliche Neuord-
nung der Schweiz auch die Genfer Angelegenheit miteinbeziehen moch-
ten. Ziirich verwies jedoch die Bittsteller nach Luzern; dieses sei gegen-
wartig der groBere Helfer, da es bereits in Diézesansachen mit dem HI.
Stuhl in Verhandlungen stehe 1?7,

Uberraschend ist, daB die Genfer Regierung — entgegen den AuBBerun-
gen ihrer Wiener Kongrel3gesandten — den konkreten Vorschlag auf An-
schluB an das Bistum Lausanne fallen lieB. Luzern sah sich deshalb zur
Frage veranlaB3t, welcher schweizerischen Dibzese der Kanton eingeglie-
dert werden sollte 128, Die Antwort lautete unentschieden: die Luzerner
Regierung mochte nach eigenem Gutdiinken handeln 12, Diese glaubte
zwischen den Zeilen des genferischen Schreibens den unausgesprochenen
Wunsch herauslesen zu miissen, als wiirde man es begriien, dem neu zu
errichtenden deutschschweizerischen Bistumsverband 13° angeschlossen
zu werden, doch lehnte Luzern ein solches Ansinnen aus geographischen
und sprachlichen Griinden ab, da eine solche Losung «mancherley In-
konvenienzen» herbeifiihren kénnte 131,

Die erste AuBerung Bischof Yennis zur Genfer Bistumsfrage 148t darauf
schlieBen, daB er bisher von keiner offiziellen Stelle iiber den Gang der
Verhandlungen informiert worden war. Aus zweiter Hand hatte er vom
befremdenden Wunsch Genfs vernommen, dem neuen Bistumsverband
von Basel angeschlossen zu werden. Auch er wies ein solches Vorhaben
zum vornherein zuriick und plidierte bei der Nuntiatur auf einen An-

127
128
129
130

ZuricH an Genf, 6. September 1815. a. O. nr. 2.

LuzerN an Genf, 20. September 1815. a. O. nr. 5.

GENF an Luzern, 30. September 1815. a. O. nr. 6.

Nach Abtrennung des schweizerischen Teils vom Bistum Konstanz arbeiteten

vereinzelte Didzesanstinde eigene Bistumsprojekte aus, so u. a. Bern und Luzern,

vgl. IseLE S. 213 ff., 225 ff. Die provisorischen kirchlichen Verhdltnisse konnten

erst 1828 durch die Errichtung des reorganisierten Bistums Basel geregelt werden.
B! LUuzerN an Genf, 7. Oktober 1815. KarmiIN nr. 7.

6



82 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Di6zese Lausanne 1815-1830

schluf3 der Genfer Pfarreien an die Didzese Lausanne 132, Mit dieser offizi-
osen Verlautbarung verschwindet Yenni von der Bildfliche. — 1819 wird
ihn Rom vor die vollendete Tatsache stellen.

Die Beweggriinde fiir die geheime Sympathie der Genfer Regierung
zum deutschschweizerischen Bistumsverband waren unzweifelhaft poli-
tisch-ideeller Natur: die geistige Verwandtschaft zum liberalen Patriziat
von Luzern mit seinem Zug nach staatskirchlicher Bevormundung 33.
So ist es denn charakteristisch, wenn Haller das geplante Luzerner Bis-
tum als «évéché libéral» bezeichnet 134, die enge Zusammenarbeit mit
dem aufgeklarten Bern 3% ziele darauf hin, in Luzern eine «chaire de
philosophisme» zu errichten 1*¢. Die Haltung Luzerns kam dem landes-
kirchlichen Regiment eines protestantischen Staates sehr nahe und ver-
mochte deshalb Genf fiir einem moglichen Beitritt zu erwarmen.

Inzwischen riickten die langwierigen Verhandlungen um das Zustande-
kommen des Turiner Vertrages die Bistumsfrage in den Hintergrund. In
diesem kritischen Zeitpunkt hiel3 es gegeniiber Sardinien Riicksicht wal-
ten zu lassen. Zudem wullte man in Genf, daBl Konig Viktor-Emmanuel I.
(1802/21) wenigstens die kirchlichen Bande zu seinen einstigen Unter-
tanen aufrechtzuerhalten wiinschte. Erst nach dem erfolgreichen Ver-
tragsabschlull wagte sich die Genfer Regierung aus ihrer Zuriickhaltung
heraus und leitete im Herbst 1816 die dritte Etappe 137 ein, die durch die
Kontaktnahme mit den kirchlichen Instanzen gekennzeichnet ist.

Gleich zu Beginn gelangte der Staatsrat an den Bischof von Chambéry,
um ihn zu einer freiwilligen Verzichtleistung der genferischen Gebiets-
teile seiner Ditzese zu bewegen 138, Der Oberhirte beantwortete jedoch die

132 YENNI an Testaferrata, 26. Dezember 1815, BiAF Lib. IT ep. fol. 172,

133 In der « Ubereinkunft in geistlichen Dingen» von 1806 hatte Luzern die Staats-
herrschaft tiber die Kirche ausgesprochen. Vgl. H. DOMMA}“\L Vinzenz Rittimann
und die luzernische Kirchenpolitik in der Mediations- und Regenerationszeit, in:
ZSKG 16 (1923) S.1 ff.,, 102 ff.; uber die neueste Entwicklung im luzernischen
Staatskirchenrecht vgl. E. IseLE, in: Vaterland nr. 209 vom 9. September 1966.

13+ HALLER an Salis, 17. Mai 1817. Burgerb. B.

135 Am 10. Dezember 1817 schlossen die beiden Stinde eine Ubereinkunft im
Hinblick auf die Organisation und Fundation des neu zu errichtenden Bistums.
Vgl. IseLE S. 229 ff.

136 HALLER an Salis, 21. Juli 1816, Burgerb. B. Diese Korrespondenz ist eine
eigentliche Fundgrube, will man den geistesgeschichtlichen Hintergriinden und
personellen Verflechtung bei der bernisch-luzernischen Allianz nachgehen, eine
Frage, die auch IseLE aufgeworfen hat, vgl. S. 230 Anm. 52.

137 KARMIN nr. 13-23.

138 GENF an de Solle, 23. Dezember 1816. a. O. nr. 17.



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Didzese Lausanne 1815-1830 83

Anfrage mit einem klaren Nein: « Je ne puis le désirer: les sentiments de
la charité pastorale m’attachent trop fortement a tous mes ouailles; ce
ne serait qu'avec un profond regret que je perdrais cette partie si pré-
cieuse de mon troupeau» 139, Hinter der Absage standen im Grunde die
gleichen Befiirchtungen, wie sie Vuarin in seiner Denkschrift gegeniiber
Pius VII. vorgebracht hatte.

Enttdauscht wandte man sich von Bischof de Solle ab und nahm erneut
die guten Dienste Luzerns in Anspruch, um mit dessen Hilfe unmittel-
bare Verhandlungen mit dem HI. Stuhl einzuleiten *0. Die dortige Regie-
rung versprach, bei der Nuntiatur vorstellig zu werden, die Neuordnung
der Bistumsverhaltnisse drange sich zusehends auf: «Denn», so heiBt es
im Antwortschreiben, «nicht immer diirfte der EinfluB eines fremden
Bischofs, zumal eines Bischofs, der von dem Sowuveraine abhingt, wel-
chem die erworbenen Territorien angehort, diesen (den kantonalen)
Interessen zutriaglich seyn, vielmehr Verwickelungen herbeyfiihren, die,
wenn auch nicht immer von bedeutenden Folgen, doch stets misliebig
seyn wiirden» 1. Die Frage der Opportunitit einer Einsprache der Signa-
tarmédchte des Wiener KongreBprotokolls zu Gunsten Genfs 1dBt die
Luzerner Regierung in wohlweislicher Zuriickhaltung unbeantwortet.

Die vierte und fiinfte Etappe '*? dauern vom Mai bis Dezember 1817.
Der Genfer Staatsrat verstand es, seine Sache michtig voranzutreiben,
einmal mit Hilfe der Tagsatzung, vor allem aber mit der Entsendung
eines Regierungsvertreters nach Rom. Das gegnerische Lager jedoch ent-
faltete ebenfalls eine ungeahnte Aktivitit.

Die deutliche Sprache Luzerns veranlaBte Genf, mogliche Anbiede-
rungsversuche zur Eingliederung in den deutschschweizerischen Bistums-
verband zu unterlassen und aus praktischen Erwigungen heraus die
Unterstellung der katholischen Bevélkerung unter die geistliche Leitung
des Bischofs von Lausanne zu beantragen: «Homme respectable et dont
chacun connait la piété et la sévérité des principes», wie sich der Genfer
Staatsrat Des Arts iiber Bischof Yenni duBerte 143, Auch der Freiburger
Gesandte Jean de Montenach habe sich in diesem Sinne ausgesprochen

139 DE SoLLE an Genf, 28. Dezember 1816. a. O. nr. 19,
40 GENF an Luzern, 26. Dezember 1816. a. O. nr. 18.
! LuzeRN an Genf, 8. Januar 1817. a. O. nr. 20.

142 4. 0. nr. 24-51, bzw. 52-60.

'3 So im Rechenschaftsbericht als Tagsatzungsabgeordneter vom 3. August 1817,
a. 0. nr. 28.



84 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Didzese Lausanne 1815-1830

und die Gebietserweiterung, d. h. den Machtzuwachs (!) der Di6zese nach
den vielfdltigen territorialen Schmilerungen begriif3t.

Durch die Vermittlung der Tagsatzung gelang es, den Berner Alt-
schultheifen Christoph-I'riedrich Ireudenreich ** zu gewinnen, um Kar-
dinal Consalvi, den er persénlich kannte, die Genfer-Bistumsfrage erneut
in Erinnerung zu rufen. In seiner Note an das romische Staatssekre-
tariat 1*° wiederholt Ireudenreich mit allem Nachdruck die Forderung
nach Anschlul3 der genferischen Pfarreien an das Bistum Lausanne. Sehr
ausfiihrlich bringt er das Verhalten Bischof de Solles zur Sprache: Dieser
beharre auf einer uneingeschriankten Episkopaljurisdiktion; verweigere
die Leistung eines Treueides seitens der Pfarrer gegeniiber dem Staat 145,
auch iibe er das vollumfingliche Nominationsrecht bei Pfrundbesetzun-
gen %7 aus und verdffentliche seine Erlasse ohne landesherrliche Geneh-
migung. Die staatliche Autoritdt sehe sich darob kompromittiert; Bi-
schof de Solle schreite je linger je mehr auf die Errichtung eines Impe-
riums in Imperio zu.

Vorldufigen Hoéhepunkt bildet die Romreise des Genfer Gesandten
Jean-Louis Viollier 48 im Herbst 1817.

Uberzeugt, daB im Grunde Erfolg oder MiBerfolg dieser Mission vom
weitern Verhalten Vuarins abhinge, versuchte der erste Syndic, Gaspard
Delarive-Boissier 1%, kurz vor dem Weggang des Regierungsvertreters, den
katholischen Stadtpfarrer zum Entgegenkommen zu bewegen. Die Unter-
redung fand am 22. September statt. Der Staatschef glaubte, die not-
diirftige finanzielle Lage der Landpfarreien ausnutzen zu kénnen, um
durch materielle Angebote Vuarin miirbe zu machen. So versprach er

144 1748-1821, war von 1803/13 abwechslungsweise Schulthei3. HBLS III S. 328.

145 FREUDENREICH an Consalvi, 1. Oktober 1817. KARMIN nr. 46.

146 1817 verlangte die Regierung vom katholischen Vertreter in der Schulkom-
mission — einem Geistlichen - die Ablegung eines staatlichen Treueides. Darauf
wollten die Behorden alle Pfarrer dazu verpflichten, zumal sie teilweise aus offent-
lichen Geldern besoldet wurden; dagegen aber erhob Bischof de Scolle Einsprache.
Rucnaon I S. 150; vgl. MaccHI an Consalvi, 9. Januar 1819. BAr Vat. nr. 131.

147 De Solle bestritt der Genfer Regierung — als einem ¢héretischen Regime» — die
Ubertragung ehemals kéniglicher Kollaturrechte, obwohl Genf als Rechtsnachfolger
des sardinischen Monarchen darauf Anspruch erheben konnte. Vgl. GENF an de
Solle, 23. Dezember 1816. KarmIN nr. 17.

148 1778-1840, Reprasentantenrat, 1815 und 22 Tagsatzungsabgeordneter. HBLS
VIL S. 271.

149 1770-1834, Arzt und Chemiker, 1807 Honorarprofessor fiir pharmazeutische
Chemie, 1814 Staatsrat, 1817 Premier Syndic, 1823/25 Rektor der Akademie. a. O. II
S. 684.



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diézese Lausanne 1815-1830 85

ihm im Falle eines Einlenkens die Gewdhrung von staatlichen Stipendien
an die Theologiestudenten und die Errichtung eines Priesterseminars in
Genf auf Staatskosten. Auch wiirde es dem Genfer Klerus allein zustehen,
die Bedingungen fiir eine Ubereinkunft mit dem Bischof von Lausanne
aufzustellen. Erwartungsgemdfl blieb jedoch der Savoyarde unnach-
giebig 150, — Hitte sich Vuarin dem Unabwendbaren gefiigt, um wieviel
stirker wire die Verhandlungsposition der Kirche gewesen! 1820 sollte
der Staat dem neuen Bischof die Bedingungen diktieren.

Das Scheitern dieser Zusammenkunft veranlaBte die Regierung, umso
rascher einen Vertreter an die Kurie zu entsenden, wo es einige Dinge
klarzustellen galt, die Vuarin mit seiner wohlbekannten Methode der
Dramatisierung eines Sachverhaltes in eine schiefe Ebene geriickt hatte.
Jedenfalls zeugt es vom politischen Gespiir, daff man in Genf seinen méch-
tigen EinfluB beim HI. Stuhl und am Turiner Hof erkannte und sich
entsprechend verhielt.

Waihrend einer langen Unterredung Violliers mit Consalvi zeigte sich
der Kardinal dem Anliegen Genfs nach wie vor gewogen, doch wies er auf
das entscheidende Hindernis hin, den Turiner Hof, demgegeniiber der
HI. Stuhl zu Riicksicht verpflichtet sei '*'. Wihrend Nuntius Zeno kurz
zuvor eine Note der Genfer Regierung im befiirwortenden Sinne an das
romische Staatssekretariat weitergeleitet hatte 12, duBerte er sich nun-
mehr in Gegenwart Violliers skeptisch. Eine Verinderung der Bistums-
grenzen sei aussichtslos, solange der Bischof von Chambéry dazu seine
Einwilligung verweigere, denn der HI1. Stuhl pflege solche Innovationen
nur mit der ausdriicklichen Verzichtleistung des jeweiligen Dibzesan-
bischofs vorzunehmen. Auch sei seine Heiligkeit im gegenwirtigen Zeit-
punkt wenig geneigt, dem Gesuch zu entsprechen, angesichts der zuneh-
menden Einmischung der Genfer Behérden in innerkirchliche Angelegen-
heiten 153, Dies war offenbar das Resultat der Intervention Freudenreichs.

Trotz mannigfacher Bemiihungen gab schlieBlich Viollier seiner Regie-
rung zu verstehen, daB3 er nur wenige Fortschritte erzielt und lediglich die
wenig verheiBungsvolle Zusicherung mitbekommen habe, daB sich die
Kurie weiterhin mit der Angelegenheit befassen werde. Consalvi habe

130 FLEURY/MARTIN IT S. 219.

131 Erster Rechenschaftsbericht an die Regierung vom 29. November 1817.
KARMIN nr. 52.

132 Vgl. GENF an Zeno, 20. September 1817 sowie dessen Antwortschreiben vom
25. des Monats. a. O. nr. 43/44.

133 5. Anm. 147.



86 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Di6zese L.ausanne 1815-1830

zwar dem sardinischen Gesandten gegeniiber erklirt, dal er bereit sei,
auf das Gesuch einzugehen; allein die entschiedene Gegnerschaft des
Turiner Hofes, der bei Gewdhrung der Bitte fiir die Zukunft des Genfer
Katholizismus das Schlimmste befiirchte, sei uniiberwindbar, obwohl der
Staatssekretdr diesen Einwand wegen der volkerrechtlichen Verpflichtun-
gen Genfs zur Aufrechterhaltung des katholischen Kultus widerlegen
konnte 154,

Und Abbé Vuarin! Unbeirrbar verfolgte er sein Ziel. Ein Brief Bischof
de Solles 1dt erahnen, mit welch gezielten Gegenschligen er die Schritte
«seiner» Regierung konterte 155, Auch der Pfarrer setzte alle Hebel in
Bewegung, nur im umgekehrten Sinne. Er appellierte an den Papst und
die katholischen Monarchen, um fiir die Sache seines Oberhirten einzu-
stehen. Gleich einem General fithrte er die einzelnen Gegenoperationen
durch, vom HI. Stuhl, Sardinien, Bayern und voriibergehend auch von
Osterreich flankiert. Wenn auch Bischof de Solle an den Siegesaussichten
zweifelte, Vuarin blieb unverzagt. 1824 wird er vor Leo XII. seine grof3-
angelegten Aktionen mit den Worten umreiBlen: «Oui, j’ai tenté ce qu’il
était possible humainement de tenter, j’ai fait une course a Génes en 1815;
j'en ai fait une a Sion; j’en ai fait a Chambéry, j'ai fait agir la Cour de
Turin, j’ai pris toutes mes précautions avec le consentement de Mgr de
Chambéry et de ses vicaires généraux» 1%.

Die zielsicheren Aktionen Vuarins veranlaBten die Genfer Regierung,
sich ihrerseits nach einem mdachtigen Bundesgenossen umzusehen. Sie
fand ihn im preuBischen Gesandten am Vatikan, Barthold-Georg Nie-
buhr %7, der schlieBlich den Pfarrer von Genf aus dem Feld schlagen sollte.

154 Zweiter Rechenschaftsbericht an die Regierung vom 8. Dezember 1817. KAR-
MIN nr. 55.

155 Am 2. Januar 1818 stellte er Vuarin folgendes Zeugnis aus: «C'est en vrai
général, mon cher ami, que vous conduisez vos opérations, vous avez vos espions,
vos avants-postes, vos auxiliaires: Rome, Vienne (wird 1818 zum Regierungslager
itbergehen), Turin et votre chére Baviére (s. Anm. 281), vous mettez tout en oeuvre
pour assurer notre bonne cause. Mais hélas! Mon cher ami, je crains que tout cela
soit inutile. (...) Cependant je ferai ce que vous me suggérez. (...) Que vous étes
heureux, mon cher ami, d’étre accoutumé a ce guerroiment. J'aurais besoin d’avoir
prés de moi un homme tel que vous, accoutumé a cette guerre d’escrime et qui piit
assurer sur les malheurs que je prévois». GSV Corr. Geneéve/Chambéry, z. T. zit,,
aber offenbar aus einer anderen Vorlage, bei FLEURY/MARTIN IT S. 207 Anm. 1.

156 Zit. @. 0. S. 261 Anm. 1.

157 1776-1831, bekannt als Historiker, Mitbegriinder der modernen historischen
Quellenkritik, Verfasser der Rimischen Geschichte, 3 Bde. Berlin 1811/31. s. Art. von
H. NissEn, ADB XXIII S. 646 ff.; Biographie von J. CLaAssEN Gotha 1876, ferner
C. MirBT, Die preuBische Gesandtschaft am Hofe des Papstes. Leipzig 1899.



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Didzese LLausanne 1815-1830 87

Die Mission Niebuhrs leitet die sechste Etappe 138 ein, wihrend der sich
die Tagsatzung erneut fiir eine Losung der Genfer Bistumsfrage einsetzte.

Der Historiker Niebuhr wurde 1816 zum ersten auBerordentlichen
Gesandten PreuBens am Vatikan ernannt, um das Verhiltnis der neu
erworbenen katholischen Gebietsteile seines Landes mit dem HI1. Stuhl
zu regeln. Er weilte acht Jahre lang in Rom und hatte am Zustandekom-
men der Bulle «De salute animarumy» (1821), die zur Wiederherstellung
der Bistumsorganisation in Norddeutschland fiithrte, groBen Anteil 5%,
Sein diplomatisches Konnen, sein furchtloses und offenes Auftreten soll-
ten auch der Sache Genfs zum Sieg verhelfen.

Nach anfinglichem Widerstreben aus Riicksicht gegeniiber dem Tu-
riner Hof erkldrte sich Niebuhr im Dezember 1817 bereit, fiir den Fall,
daB sich die Angelegenheit gewohnheitsgemdl3 verschleppen wiirde, und
Viollier vor ihrem AbschluB Rom verlassen miisse, «die Unterhandlungen
fiir den Kanton Genf zu iibernehmen, oder ahnliche Geschifte fiir andere
schweizerische Kantone zu fithren, welche sich die Kosten einer Sendung
zu ersparen wiinschten» 160, Uberhaupt erachtete es der Diplomat als
angebracht, «freundschaftlich gesinnte kleine Staaten zu bewegen, sich
vorziiglich PreuBen anzuvertrauen» 161, Durch die Vermittlung des preu-
Bischen Gesandten in der Schweiz, Justus von Gruners 62, wurde Niebuhr
am 24. Januar 1818 offiziell mit den Verhandlungen in Rom beauftragt,
mit dem Ziel, den AnschluB des Kantons Genf an die Didzese Lausanne in
die Wege zu leiten. Staatskanzler Freiherr von Hardenberg erklirte bei
dieser Gelegenheit, PreuBen ergreife gerne den AnlaB, «der fiir uns in
jeder Hinsicht so interessanten Republik und ihrer Regierung, die durch
ihre Weisheit und ihre vortrefflichen Grundsitze jederlei Riicksicht
verdient, seine Achtung und Zuneigung zu beweisen» 3. Vorldufig aber
drdngte sich Niebuhr nicht in den Vordergrund, sondern lieB zuerst die
ndtigen Unterlagen herbeischaffen.

Zur gleichen Zeit gelangte der eidgendssische Vorort Bern an Pius VII.184,
In der Note wird ausfiihrlich dargelegt, daB die politische Einglie-

138 KARMIN nr. 61-72.

139 Vgl. ScHNABEL IV S. 41 ff.

160 Zit. bei PretH, Die Mission Justus von Gruners in der Schweiz 1818/19 S. 87.

181 Zit. bei OrcusLi, Geschichte der Schweiz im neunzehnten Jahrhundert I1
S. 550 nach einer Depesche Niebuhrs nach Berlin vom 20. November 1817.

162 1777-1820, 1816/20 Gesandter in der Schweiz, von ausgeprigt liberaler Rich-
tung war er einer der heftigsten Gegner der Freiburger Jesuitenberufung. Vgl. die
Monographie von PieTH.

163 Zit. bei OrcusLI IT S. 550.
164+ BERN an Pius VII., 30. Januar 1818. KarmiIN nr. 73.



88 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diézese Lausanne 1815-1830

derung notwendigerweise die kirchliche nach sich ziehe. Die Errich-
tung nationaler Bistiimer sei heute ein allseits anerkanntes Postulat.
Der Wunsch der Genfer Regierung sei der der ganzen Eidgenossenschaft
und dessen Erfiillung gereiche der Schweiz zum nationalen Wohl.

Die siebte Etappe 165 ist beherrscht von der Intervention der euro-
pdischen GroBmichte beim HI. Stuhl, die sich auf Veranlassung des
Vororts Bern 1% zu diesem aulBergewdhnlichen Schritt herbeilieBen. Eng-
land und PreuBen machten aus Griinden der konfessionellen Solidaritit
die Sache Genfs zur ihren; fiir Osterreich waren politische Motive, die
traditionelle Gegnerschaft zu Sardinien bestimmend; fiir Ruflland hin-
gegen mochten personliche Reminiszenzen des Zaren Alexander I. an
seinen einstigen Erzieher, den Waadtlinder Frédéric-César La Harpe
(1754-1838), der ihn fiir die Schénheit der Genferseegegend zu begeistern
wullte, ausschlaggebend sein 67, Ludwig X VIII. schlug sich nach einigem
Zogern ebenfalls auf die Seite der GroBméchte, trotz der Einsprache der
altfranzozischen Genfer Katholiken 168,

Inzwischen lieB sich Niebuhr iiber die Genfer Verhiltnisse ins Bild
setzen und bereitete seine Mission in aller Stille vor1¢°. Ab Juni 1818 wird
seine Rolle immer bedeutsamer. Das hohe Ansehen der persona gratissi-
ma '7° brachte die Verhandlungen einen entscheidenden Schritt weiter.
Karmin charakterisiert die achte Etappe !'"! als eine Art «moralisches
Ultimatum» des Diplomaten an Kardinal Consalvi, der ihm eine end-
giiltige Stellungnahme in der einen oder anderen Weise versprach 172,

Uberhaupt hitten nach Niebuhr die bisherigen Vorstellungen und
schlieBlich die wirksame Intervention der GroBmichte geniigen sollen,

165 g. O. nr. 88-128.

166 Die einzelnen Noten an die GroBmichte vom 30. Januar 1818, a. O. nr. 75—
77; an Osterreich wurde kein offizielles Gesuch gestellt, doch nahm es ebenfalls fiir
die Genfer Regierung Stellung. Vgl. a. O. nr. 101.

167 g. 0. S. 16. — Die einzelnen Noten sind nicht aufgenommen, sondern lediglich
die Regesten und die Briefe der Gesandten unter sich. a. 0. nr. 102, 104, 107, 115,
117, 119, 122, 125, 126 und 128.

168 ALBERT S. 210; vgl. VUARIN an Yenni, 21. Marz 1819. BiAF.

189 Die Note D’Ivernois’ vom 23. Mai 1818, a. O. nr. 120, enthilt genaue An-
gaben iiber das katholische Kultusbudget, das sich in diesem Jahr auf Fr. 16 000
ordentliche und Fr. 14 350 auBerordentliche Ausgaben belief; ebenfalls wurde ein
Beitrag fiir die Ausbildung der Genfer Seminaristen in Freiburg zur Verfiigung
gestellt, allerdings unter der Bedingung, daB3 der Regierung ein Mitspracherecht
bei Pfarrernennungen eingeraumt wird.

170 . 0. S. 17.

171 g, 0. nr. 119-152.

172 g. 0. S. 18.



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Didzese Lausanne 1815-1830 89

um den Papst fiir eine Losung der Genfer Bistumsfrage herbeizulassen.
Verantwortlich fiir die Kalamitdt waren seiner Ansicht nach allein die
«Schikanen» des sardinischen Hofes, dessen Kronjuristen sich durch Vor-
gabe von Scheinargumenten einer glinzenden Verschleppungstaktik zu
bedienen verstanden. So wandten sie unter anderem ein: Auf Grund des
Wiener KongreBprotokolls stehe allein dem HI. Stuhl eine Anderung
der Bistumszugehorigkeit zu und deshalb sei Genf das Recht der Initiati-
ve abzusprechen; ein solcher Akt miisse «in spontaner Weise» vom Papst
aus gehen, um rechtsgiiltig zu sein '73. Nach Gruner lag dem Verhalten
Sardiniens politisches Zweckdenken zu Grunde. Mit Hilfe des Bischofs
von Chambéry wolle der Turiner Hof die katholische Genfer Geistlichkeit
in seinen Hinden behalten und zur Durchsetzung unvergessener Macht-
anspriiche miBbrauchen 74,

Die Zeit verging; der von Consalvi versprochene Termin, September
1818, wurde nicht eingehalten. Weshalb die erneute Verzogerung? Ein
Brief des fritheren Nuntius Testaferrata, nunmehr Kurienkardinal, ent-
wirrt das Ritsel. Der ungestiime Abbé Vuarin vermochte tatsichlich die
internationale Diplomatie zu iiberspielen. Seit Monaten arbeitete er an
einer zweiten Denkschrift iiber die Lage der katholischen Kirche in Genf;
das Memorial schwoll schlieBlich auf zwanzig Seiten an . Erneut ver-
schaffte er sich die Unterschriften der neunzehn Landpfarrer und er
sprach im Namen der Genfer Katholiken insgesamt. Das Schriftstiick ge-
langte Ende 1817 nach Rom.

Vuarin fithrt darin aus: Erstens bediirfe der Genfer Klerus unbedingt
des kriftigen Riickhalts des Turiner Hofes, um sich nétigenfalls gegen
die ombre de Calvin zu erheben. Zweitens wiirde der Anschlul an eine
schweizerische Didzese den konservativen Katholizismus der Savoyarden
schwichen oder gar zerstéren; die geistige Ausrichtung des jetzigen
Bischofs von Freiburg, dessen Eifer, Frommigkeit und Klugheit hin-
reichend bekannt seien, wie auch der «gute Geist», von dem die Mehrheit
der dortigen Regierung beseelt sei, wiirden zwar eine «katholische Auf-
klirung» in Genf voriibergehend verhindern, ihr Aufkommen wire aber
in diesem Fall nur noch eine Frage der Zeit, weil die Bekdmpfung allein
an die Person Bischof Yennis gekniipft sei. Drittens wiirde es die weite
Entfernung von Freiburg mit sich bringen, daB der Genfer Klerus, fern

173 Vgl. NIEBUHR an D’Ivernois, 13. Juni 1818. a. O. nr. 129.
17¢ PieTH S. 80.

175 GSV Mém. 1.



90 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diézese Lausanne 1815-1830

der Unterstiitzung durch den Bischof, auf sich allein angewiesen wire,
ohne Rat und Wegleitung durch den Oberhirten. Die Denkschrift erreicht
im Psalmwort den Hohepunkt: Wenn die Genfer Katholiken dem «Bis-
tum des hl. Franz von Sales» entrissen wiirden, verbliebe ihnen noch eine
einzige Hoffnung, das Gebet: Domaine, salva nos, perimus! Das Memorial
wirkte auf die Kurie dermalen iiberzeugend, daB Testaferrata Abbé
Vuarin melden konnte, eine Vereinigung der Genfer Pfarreien mit dem
Kanton Freiburg (!) oder irgend einer andern schweizerischen Didzese
komme iiberhaupt nicht mehr in Frage. 176,

Vuarin hatte erneut eine Zwischenrunde gewonnen und setzte sogleich
von neuem an. Er verlangte von Nuntius Macchi eine Intervention bei
der Tagsatzung. Sie blieb jedoch aus !77. Niebuhr hitte sich schlielich
personlich an seinen Gegenspieler wenden oder zu den gleichen Mitteln
greifen konnen; seine grundsitzliche Einstellung verbot ihm aber eine
solche Konfrontation und die Zuflucht zum Rénkespiel, iberzeugt, daB
ein redlicher Mann, wenn er Geschick besitzt, Intriganten nicht mit den
eigenen Waffen bekdmpfen muB, sondern stets den geraden und offenen
Weg zu beschreiten hat 178,

Anfangs September 1818 legte Niebuhr Kardinal Consalvi den Stand-
punkt Genfs nochmals dar !7°. Die Republik erwarte die gleiche Huld,
wie sie der HI. Stuhl vor vier Jahren der alemannischen Schweiz erwiesen
habe. Darauf stellte er einige peinliche Fragen: Erstens, welches denn der
Grund sei, der Rhonestadt zu verweigern, was anderen Stddten gewédhrt
werde, wenn es die politischen Umstinde erforderten? Zweitens, ob der
Bischof von Freiburg und seine Residenzstadt gefidhrlicher Vorhaben
verddchtig seien, die moglicherweise die Einheit der katholischen Kirche
gefihrdeten? — Solche Pline seien dem frommen Prilaten Yenni kaum
zuzumuten, zeichne er sich doch durch eine ausgesprochene Anhinglich-
keit zum HI. Stuhl aus; auch sei Freiburg bekanntlich ein Zufluchtsort

176 TESTAFERRATA an Vuarin, 8. Januar 1818. FrLEUurRY/MarTIN II S. 280 f.
Anm. 1.

177 Ende Dezember 1818 suchte Vuarin in Bern Nuntius Macchi auf und tibergab
ihm bei dieser Gelegenheit eine Note von Bischof de Solle zur Genfer Bistumsfrage.
Auf Grund der Einsprache einiger Tagsatzungsabgeordneter, dem «Intriganten»
Vuarin keinen Glauben zu schenken, unterliel jedoch der Nuntius eine diesbeziig-
liche Intervention beim HI. Stuhl. Vgl. MaccHr an Consalvi, 9. Januar 1819. BAr
Vat. nr. 131.

178 Charakterisierung entnommen aus der anonym veréffentlichten Studie, NiE-
BUHR UND BUNSEN ALs DIPLOMATEN IN Row, in: Historisch-politische Blitter 3
(1840) S. 276.

179 N1EBUHR an Consalvi, 3. September 1818. KARMIN nr. 151.



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Didzese LLausanne 1815-1830 91

verfolgter Orden % und deshalb von allen antirémischen Absichten frei-
zusprechen. Drittens, ob das Verhalten der Genfer Regierung zu berechtig-
ten Zweifeln AnlaBl gebe an ihrer Aufrichtigkeit, die katholische Religion
zu schiitzen ? Dabei habe man die Pfarrgehilter erhéht 18! und die Katho-
liken in héheren Beamtenstellen aufgenommen #2, obwohl ihre landliche
Herkunft einen Nachteil gegeniiber den protestantischen Stadtbewoh-
nern bedeute. Genf wiinsche, daB3 sich die katholischen Neubiirger
allem an den neuen Staat binden; die Unterstellung unter einen «landes-
fremden Bischof» sei jedoch diesem Ziel hinderlich. — Ein Nichteintreten
miiBte aus diesen Griinden als der Billigkeit widersprechend aufgefaB3t
werden; ein Nichteingehen auf das Gesuch der Genfer Regierung konnte
zwar das Ergebnis eines personlichen Gunsterweises sein, sachlich aber
wire ein solches Verhalten nicht zu rechtfertigen. Mit diesem Hinweis
trifft Niebuhr bewuf3t Abbé Vuarin! Zuletzt spielt er die entscheidende
Karte aus: Der EntschluB des Papstes ziehe weltweite Folgen nach sich,
denn Genf sei ein Flecken auf dem Kontinent, der rege Verbindungen
mit England pflege 183, Wenn nun Rom wolle, daB3 die Bemiithungen der
irischen Katholiken 8 um politische Gleichberechtigung von Erfolg
gekront werden, rate er der Kurie an, Genf gegeniiber willfihrig zu sein;

180 Wihrend der Revolutionsjahre fanden in Freiburg Trappisten und Redempto-
risten Zuflucht.

81 Nach den internationalen Vertrigen war Genf verpflichtet, die Stadtpfarrei
auf Staatskosten zu unterhalten (Pfarrgehalt Fr. 5000). 1817 setzte man die staat-
lichen Zuschiisse auf die Gehilter der Landpfarrer auf Fr. 1000 fest, doch handelte
es sich dabei um keine Lohnerhohung, da Genf lediglich die Verpflichtungen iiber-
nahm, die bis anhin der Turiner Hof und die Gemeinden getragen hatten. MARTIN,
La situation du catholicisme & Genéve S. 67 f.

182 Dazu war Genf auf Grund des Wiener KongreB Protokolls verpflichtet. Zur
Personalpolitik der Regierung schreibt BarTH S. 147: «Es muB aber auch gesagt
werden, daB der Staatsrat durch seine eidgendssische Politik den Bestrebungen,
die Katholiken im Kanton zuriickzudringen und sie moglichst von den 6ffentlichen
Amtern fernzuhalten, unmittelbar Vorschub leistete».

183 Der Historiker und Sozialkritiker JEAN-CHARLES-LEONARD-SISMONDE DE
SISMONDI, 1773-1842, hielt Genf fiir eine englische Stadt auf dem Festland: «...
ein(en) Vorkimpfer der doppelten politischen und religiosen Freiheit — der englischen
Freiheit, die weise und stark, fortschrittlich und zugleich konservativ ist». Zitat
aus J. R. voN SaLis, Im Laufe der Jahre. Uber Geschichte, Politik und Literatur.
Zurich 1962 S. 63; vgl. DERSELBE, Sismondi 1773-1842. La vie et I'oeuvre d’un
cosmopolite philosophe. Paris 1932.

'8 Uber die Emanzipation der irischen Katholiken hatte NIEBUHR 1804 (oder
1806) die Studie Uber Iriand geschrieben, die aber erst posthum erschien. Sein aus-
gepragtes Rechtsempfinden emport sich darin angesichts der Gewaltpolitik Englands
g?genﬁber den katholischen Iren: «schindlich», «tyrannisch» und «infam» nennt er
die Knebelung; wenn England nicht die Notwendigkeit einer gerechten Irland-



92 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diézese Lausanne 1815-1830

ansonst wiirde diese Angelegenheit in der englischen Presse hochgespielt
und 1m Parlament aufgerollt; ein giinstiger Entscheid in der Genfer Bis-
tumsfrage kénnte jedoch einen EinfluB auf die parlamentarische Mehr-
heitsbildung zu Gunsten der Emanzipation der Iren haben. Die Note
endet in alternativer Form: Wenn der HIl. Stuhl den Status quo aufrecht-
erhalte, wiirde die gegenseitige Verbindung der beiden Volkskorper
erschwert, die Regierung konnte sich dadurch gezwungen sehen, gegen-
iiber den Katholiken Mifltrauen zu hegen, sie konnte die Neubiirger von
allen einfluBreichen Stellungen verdringen und gleichwohl wire es ein
Leichtes, sie dennoch im Zaume zu halten; ein Gunsterweis jedoch wiirde
den Ausbau des Systems der «Liberalitdat», des «Wohlwollens» und der
«Herzlichkeit» bedeuten. Auf welcher Seite wohl der Vorteil fiir die Kir-
che liege, lautete die SchluBfrage.

In einem Brief an Staatsrat D’Ivernois schildert Niebuhr den Eindruck,
den seine Vorstellung bei Consalvi hinterlassen habe. Er sei nunmehr
zuversichtlich 85, Trotzdem trat eine neue Verzogerung ein. Consalvi
konnte die Noten nicht mehr auffinden, die ihm seiner Zeit der Genfer
Gesandte Viollier iiberreicht hatte; auf deren Grundlage wollte er einen
Rapport an den Papst ausarbeiten lassen. Genf bangte erneut um sein
Vorhaben, weil zudem im Zusammenhang mit der Reorganisation der
sardinischen Bistiimer das genferische Territorium ohne weiteres der neu
zuerrichtenden Ditzese Annecy hitte einverleibt werden kénnen, zumal die
vormalige Residenz der Bischofe von Genf nur wenig von der Rhonestadt
entfernt war, ein Argument, das bekanntlich in der zweiten Denkschrift
Vuarins groBe Beachtung gefunden hatte 8. Niebuhr wurde erneut
ersucht, beim Kardinalstaatssekretdr vorzusprechen, um den Plidnen des
Turinerhofes, der mit der Ausarbeitung der neuen Didzesangrenzen
beauftragt war, zuvorzukommen %7,

Ein weiteres Jahr verging, Sommer 1819! Endlich meldete sich Niebuhr
wieder. In einem Schreiben an D’Ivernois entschuldigte er sich fiir das
lange Schweigen 8. Im August sei er mehrmal mit Consalvi zusam-

politik erkenne, werde es eines Tages die «griine Insel» fiir immer verlieren und damit
zugleich das Ende des Empires heraufbeschwéren. K. HoLL, Die irische Frage in
der Ara Daniel O’Connels und ihre Beurteilung in der politischen Publizistik des
deutschen Vormirz. Diss. phil. Mainz 1959 S. 12 {.

185 N1eBUHR an D’Ivernois, 5. September 1818. KArRMIN nr. 152.

186 Vgl. hiezu das Protokoll der Staatsratssitzung vom 11. November 1818. a. O.
nr. 153.

187 Der GENFER STAATSRAT an Niebuhr, 15. September 1818. a. O. nr. 154.

188 N1gBUHR an D’Ivernois, 6. September 1819. a. O. nr. 166.



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Didzese Lausanne 1815-1830 93

mengetroffen, doch habe er ihn stets um neuen Aufschub gebeten. Schliel3-
lich sei ihm das Hin und Her unertriglich geworden. Bei der letzten
Unterredung mit dem Staatssekretdar habe er bekannt, daB er sich in
seiner Diplomatenehre gekrinkt fithle, der Hl. Stuhl méchte nun endlich
Stellung beziehen, wie immer auch die Antwort laute.

Der Rechenschaftsbericht geht ausfiihrlich auf eine kuriale Denkschrift
ein, die unsere ndhere Beachtung verdient. Darin wird folgendes auf-
gefithrt: Der Papst kénne dem Wunsch der Genfer Regierung nicht nach-
kommen, die Opposition des Turinerhofes sei zu machtig. Eine Abtren-
nung des genferischen Territoriums vom savoyischen Erzbistum Cham-
béry komme nur dann in Frage, wenn der Genfer Bischofsstuhl wieder
errichtet werden kénne, allerdings mit Sitz in Carouge; die neue Didzese
wiirde aber lediglich das Kantonsgebiet umfassen. Dem Anschluf3 Genfs
an die Didzese Lausanne stiinden iibrigens auch kulturpolitische und
verkehrstechnische Hindernisse im Wege, Freiburg sei alemannisches
Gebiet und als solches deutschsprachig '*; zudem konne man den Bi-
schof nicht den Gefahren des Seeweges aussetzen, wenn er sich nach Genf
zu Pastoralvisitation begebe. — Dazu weill Niebuhr nur eines zu sagen:
«En un mot, on ne peut rien imaginer de plus absurde!» Seiner Ansicht
nach steckt auch hinter dieser dritten Denkschrift Abbé Vuarin 19, der
ohne Zweifel das Riistzeug zu einem Bischof habe. Bei der Lektiire des
Berichtes sei er regelrecht in Zorn geraten und habe mit Entriistung die
mala fides der Begriindungen und die Liigenhaftigkeit einzelner Behaup-
tungen angeprangert. Das Verhalten war charakteristisch fiir Niebuhr:
er war «leidenschaftlich, iibertreibend, gegen Argernisse heftig reagie-
rend» 191,

Aber auch Abbé Vuarin schoB die Leidenschaft michtig in die Feder.
Hatte er doch schon Nuntius Macchi unter dem Titel Question a résoudre
eine weitere Denkschrift zugestellt 2. Vuarin stand auch hinter dem
Kesseltreiben des Turiner Hofes. Im Juni 1819 hatte er mit dessen Hilfe

189 Diese Vorstellung ist fiir die damalige Zeit nicht iiberraschend, denn die
patrizische Restauration bedeutete zugleich eine Regermanisierung, die sichtbar
darin zum Ausdruck kam, daB wie in vorrevolutionirer Zeit das Deutsche wieder
Amtssprache wurde. A. Biicui, Die historische Sprachgrenze im Kanton Freiburg,
in: FG 3 (1896) S. 51.

1% Wenn diese Behauptung auch nicht quellenkundlich belegt werden kann, ist
sie wohl zutreffend, da Vuarin 1824 auf eine «frithere Idee» zuriickgreifen wird, die
Wiedererrichtung des Genfer Bischofsstuhls.

¥ a 0. Anm. 102 S. 271.

12 FLEURY/MaARTIN 11 S. 210,



94 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diézese Lausanne 1815-1830

zu einem neuen Schlag ausgeholt.Um die Genfer Bistumsfrage tiberhaupt
gegenstandslos zu machen, legte er Konig Viktor-Emmanuel nahe, den
Turiner Zessionsvertrag von 1816 zu widerrufen und iiber die verlassenen
Savoyarden wiederum seine Fittiche auszubreiten. Ein wahnwitziger
Vorschlag, ein Ding der Unmoglichkeit nach Abschlul der internationa-
len Vertrige, wie selbst der sardinische Gesandte zugeben multe 3.
Immerhin belohnte der Monarch den getreuen Untertanen mit der Ver-
lethung des Mauritius-Ordens zur Bekdmpfung der Unglaubigen %4,

Das Ansinnen Vuarins ist deutlicher Ausdruck fiir die politische Ab-
neigung der Savoyarden gegeniiber Genf. Die dortigen Magistraten sahen
denn auch in ihrem Stadtpfarrer weniger den Seelsorger, als vielmehr
den gehdssigen Politiker, der die abtriinnige Rhonestadt mit Zwist und
Hader iiberziehen wollte. Vuarin selbst bekannte einmal Bischof de Solle,
er stehe bei der Genfer Regierung stindig in Verdacht «. .., de tricotter
des échelles pour seconder les Savoyards dans une nouvelles escalade» 1°.
Aber es war ihm nicht bei allen Unternehmungen ernst. Zuweilen han-
delte er aus lauter Schadenfreude, um die S6hne Calvins zum Narren zu
halten 1. Der Kampf wurde ihm zum Lebenselement.

Gelegentlich lieBen es aber auch die Genfer nicht nur an der Beobach-
tung elementarer Regeln der Klugheit fehlen, sondern sie gaben ebenfalls
AnlaB, an ihrer bona fides gegeniiber der katholischen Kirche zu zweifeln.
Die Anwendung von Gewalt im Falle nicht staatlich approbierter Pfarrer-
nennungen bestimmte den sonst zuriickhaltenden Nuntius Macchi, end-
giiltig fiir die Sache des Bischofs von Chambéry Partei zu ergreifen 197,

193 Am 2. August 1819 antwortete ihm Minister De Vallaise auf den entsprechen-
den Vorschlag: «Quelque puisse étre l'effet de récents événements, le Roi ne peut
revenir d’'un acte solennel de cession du territoire réuni maintenant & Genéve, et
toute la peine que son coeur a di prouver dans cette séparation ne saurait étre un
titre pour lui de chercher a détruire ce qu’il vient de faire en faveur de Genéve, et en
considération que ses Augustes Alliés prennent a cet état». GSV Corr. Rome/Turin.

194 DE VALLAISE an Vuarin, 27. Januar 1819. a. O.

195 Vuarin an de Solle, 27. Januar 1818. GSV Corr. Geneéve/Chambéry.

196 Vgl. FLEURY/MARTIN II S. 189.

197 Tn seinem bereits erwidhnten Bericht an das romische Staatssekretariat vom
9. Januar 1819 schildert er folgenden Vorfall: Bischof de Solle hatte am 15. Oktober
1818 einen Geistlichen auf die vakante Pfrund von Confignon ernannt. Als dieser
am 29, des Monats von seinem Amt Possel3 ergreifen wollte, verweigerte ihm der
Maire den Zutritt zum Pfarrhaus und zur Kirche. Auf dessen Protest hin lie} die
Regierung die beiden Gebidude polizeilich bewachen, der Pfarrer selber wurde des
Landes verwiesen, mit dem Hinweis, eine Riickkehr kiime nur dann in Frage, wenn
er sich in Genf um eine staatliche Approbation der bischoflichen Ernennung be-
mithen werde.



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Ditzese Lausanne 1815-1830 95

und dies war wohl ausschlaggebend, dal3 er die umstrittene dritte Denk-
schrift Vuarins an die Kurie weiterleitete.

Es ist deshalb verstdandlich, warum man in Rom trotz des anhaltenden
Druckes der internationalen Diplomatie immer wieder dem «Curé de
Genevey Glauben schenkte; schlieBlich waren seine Befiirchtungen vom
kirchlichen Standpunkt aus gerechtfertigt, obwohl bei allen seinen Inter-
ventionen auch patriotische Erwdgungen miteinbezogen waren. Die mal-
gebenden protestantischen Kreise Genfs konnten sich nicht den Erfor-
dernissen fiigen, die dem katholischen Bevoélkerungsanteil im parititi-
schen Staatswesen gebiithrten. Stdndig prallte das aus der engen Ver-
quickung von reformierter Kirchlichkeit und {iberlieferter Staatlichkeit
hervorgegangene landeskirchliche Regiment mit den lehrm@Big bedingten
Anspriichen der katholischen Kirche zusammen. Den eifersiichtigen
Hiitern des calvinischen Erbes gebrach es an der notwendigen Einsicht
fir die Anliegen des konfessionellen Partners. Die «Raison» des refor-
miert-schweizerischen Staatswesens blieb Richtschnur ihres Handelns
und sie sollte schlieBlich den Sieg davontragen.

Um des héheren Interesses der Kirche willen gab Pius VII. nach. Die
Empérung Niebuhrs hatte ihr Ziel erreicht. Die dritte Denkschrift Vua-
rins wurde zuriickgezogen. Darauf sicherte Consalvi dem preuBischen
Gesandten bis Ende August 1819 eine Entscheidung zu. Niebuhr hatte die
Probe bestanden! « Je me félicite d’avoir surmonté une opposition formée
par la cour favorite des prétres, et de l'avoir surmonté(e) par mon in-
fluence personnelle» 198,

Das Schreiben Pius VII. an den eidgendssischen Vorort 1 eroffnet die
neunte und letzte Etappe 2.

Der Papst beruft sich darin auf die Note Berns vom vergangenen
Jahr 21 woraus hervorgehe, wie sehr die Eidgenossenschaft die Ein-
verleibung des Kantons Genf in eine schweizerische Diozese herbeiwiin-
sche. Das Begehren sei inzwischen einer ernstlichen Priifung unterzogen
worden, doch der Zwang der Verhiltnisse hitte die Verhandlungen
verzogert. Dieses Schreiben gebe zu erkennen, daB der HI. Stuhl dem
Ansuchen der Republik Genf entsprochen habe, die apostolischen Briefe
seien bereits ausgestellt.

%8 s, a. 0. Anm. 112,

1% Prus VII. an Luzern, 18. September 1819. KARMIN nr. 167.
%0 @. 0. nr. 163-174.

®l's. a. 0. Anm. 88,



96 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Didzese Lausanne 1815-1830

Das Breve Inter multiplices vom 20. September 1819 202 trennt die
vierzehn ehemals savoyischen 2% und die fiinf ehemals franzosischen
Pfarreien 2 sowie die Stadtpfarrei Genf von der Erzdiozese Chambéry
und unterstellt die Genfer Katholiken der geistlichen Leitung des Bi-
schofs von Lausanne. Pius VII. hebt darin ausdriicklich hervor, da3 die
Innovation gegen den Willen Bischof de Solles erfolgt sei. Die iuristische
Form des Breves ist die einer Konzession und hat den Charakter eines
Motu proprio, d. h. eines gesetzgebenden Aktes, der formell der Initiative
des Papstes entstammt, aus freiwilligem, personlichem Wohlwollen des
Verleihers. Deshalb ist der ErlaB «ein einseitiger Rechtsakt des H1. Stuh-
les ohne irgendeine vertragliche Bindung nach irgendeiner Seite, sel es
gegeniiber dem Kanton Genf oder gegeniiber der Eidgenossenschaft» 203,
wie Ulrich Lampert festhdlt. Das Breve war lediglich an die Adresse des
apostolischen Nuntius in der Schweiz gerichtet, der die Promulgierung
vornehmen sollte.

Und Bischof Yenni! AuBer der bereits erwihnten offizissen AuBerung
gegeniiber Nuntius Testaferrata fiir einen Anschlufl des Kantons Genf
an die Diozese Lausanne, hielt er sich von jeder Einmischung fern. Die
Genfer Regierung wich einer Fithlungnahme bewuBt aus, weil dies die
ganze Angelegenheit noch mehr erschwert hitte und zudem die Schliissel
fur die Losung der Bistumsfrage nicht in Freiburg, sondern in Rom
lagen 206,

Ende Oktober 1819 bekam Yenni vom pédpstlichen Entscheid Kennt-
nis 297, Aus den Worten an Haller schimmert deutlich das Unbehagen
durch. Yenni schreibt 28: « Le clergé et les catholiques de ce canton, trés
attachés & leur évéque (celui de Chambéry), ne verront vraisemblablement
pas avec plaisir cette réunion. De mon c6té, s’il était permis de former des

202 KARMIN nr. 168; LamperT L1I nr. 18.

203 Choulex, Collonge, Corsier Meinier, Hermance, Carouge, Bernex, Aire-la-Ville,
Compesiére, Confignon, Lancy, Veirier, Chéne und Avusy.

204 Grand-Saconnex, Meyrin, Bossy, Vernier und Versoix. Die neue Zirkum-
skription folgte aber der Kantonsgrenze und so wurden die schweizerischen Teil-
gebiete der Pfarreien Ville-la-Grand, Thonex und Thairy ebenfalls der Didzese
Lausanne inkorporiert, doch blieben die alten Kirchspiele noch lange Zeit erhalten.
Diese Pfarreien waren demnach der Jurisdiktion zweier Bischofe unterstellt. Erst
in den 1870¢r Jahren wurden die eigenartigen kirchenrechtlichen Verhiltnisse durch
eine Neueinteilung der Pfarreien endgiiltig bereinigt. MARTIN S. 42.

205 LampeRT II S. 284,

206 Vgl KarRMIN nr. 67.

207 MaccHI an Yenni, 9. Oktober 1819. BiAF Lib. III ep. fol. 20 f.

208 YENNI an Haller, 16. Oktober 1819, StAF Corr. Haller.



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Di6ézese Lausanne 1815-1830 97

désirs, c’est vers le Porrentruy 2°° qu'’ils s’élanceraient.» In der Linie des
kirchlich-kosmopolitischen Denkens 21 und der traditionalen Haltung
liegt das Urteil des « Restaurators»: Es befremdet 1hn, daBl Rom sich zu
einem derartig «revolutiondren» Schritt herbeilieB. Durch solche Ab-
trennungen wiirden der katholischen Kirche die ihr eigenen Kennzeichen
der «Universalitit» und «Stabilitit» genommen !, In einem Brief an
Graf Salis charakterisiert er das nationale Bistum als ein «projet qui est
malheureusement dans l'esprit du siécle» 212, Das Einlenken Roms ist in
Hallers Augen eine bedauerliche Konzession an den liberal-national-
staatlichen Zeitgeist.

Bitter enttduscht war der Genfer Klerus. Er verglich sein Schicksal
mit demjenigen des Volkes Israel, mit der gewaltsamen Versetzung in
eine fremde Umwelt. Aber gleich wie die Juden ihre Blicke stets nach
Jerusalem wandten, wollen auch die Savoyarden, Priester und Gldubige,
im Geiste mit dem «Apostel von Chambéry» verbunden bleiben: «Comp-
tez-nous encore au nombre de vos enfants...», rufen sie aus ?!3. Mit
einem Schlag waren sie einem «fremden Bischof» unterstellt; nach den
politischen waren nun auch die kirchlichen Bande zerschnitten. Natiir-
lich fiigten sich die romtreuen Geistlichen duBerlich dem pépstlichen
Diktat; innerlich jedoch fiihlten sie sich mit der «alemannischen Saane-
stadt» und ihrem Bischof nicht im geringsten verbunden. Die bald ein-
setzenden Bemiithungen zur Wiederherstellung des Genfer Bischofsstuhls
galten vor allem der Rettung savoyischer Eigenstindigkeit und erst in
zweiter Linie der Behauptung der kirchlichen Freiheit gegeniiber der
wachsenden Staatsomnipotenz.

Ende Oktober stattete Staatsrat Schmidtmeyer dem neuen Oberhirten
den ersten Hoéflichkeitsbesuch ab und iiberreichte ihm bei dieser Gelegen-

%9 Dieses Gebiet war bereits am 17. September 1814 dem Bischof von Basel als
apostolischem Administrator unterstellt worden. Durch die Bulle INTER PRAECIPUA
vom 7. Mai 1828 wurde der Berner Jura endgiiltig dem reorganisierten Bistum Basel
einverleibt. IseLE S. 197 und 266.

. 210 WEILENMANN, Untersuchungen zur Staatstheorie Karl Ludwig von Hallers
. 138.

2 HALLER an Yenni, 24. Oktober 1819. Vocrt S. 287.

212 HALLER an Salis, 21, Mirz 1818. Burgerb. B. — Am 22. Februar 1816, a. O.,
schrieb er Salis: « Prenez garde au Grandprétre des nouvelles lumiéres que le canton
d’Argovie veut établir en Suisse sous le nom hypocrite d'un Evéque national. Voulez-
vous laisser détruire les Evéchés de Coire, de Sion, de Fribourg, de Bale? Travaillez
3 la vigne du Seigneurn.

213 Zitat aus einem Schreiben an Bischof de Solle, wohl zwischen September und
Dezember 1819. FLEury I1I S. 390.

7



o8 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Didzese Lausanne 1815-1830

heit ein «duBerst gefdlliges Schreiben» seiner Regierung. Zugleich aber
gab er dem Prilaten zu verstehen, dafl die Regierung eine allfillige
Ernennung Abbé Vuarins zum Generalvikar von Genf nicht akzeptieren
wiirde — als ob sie dazu das Recht hitte, bemerkt Yenni ?'*. Von Freiburg
aus setzte der Magistrat in Begleitung des Staatsschreibers seine Reise
nach Bern und Aarau fort, um — nach der Meinung Yennis - in Erfahrung
zu bringen, wie sich eine protestantische Regierung gegeniiber einem
Bischof zu verhalten habe. Nach der Erkundigungsfahrt wurde das papst-
liche Breve auf Antrag der diplomatischen Kommission unter Leitung
des berithmten Staatsrechtlers Pellegrino Rossi 215 vorbehaltlos angenom-
men, staatlich plazetiert und in die Gesetzessammlung aufgenommen %18,
Dem preuBischen Diplomaten Niebuhr bot man fiir seine Verdienste das
Ehrenbiirgerrecht an, dazu eine goldene Tabakdose und ein Honorar von
8000 Franken; letzteres schlug er aus, die beiden andern Angebote durfte
er mit koniglicher Erlaubnis annehmen 217,

Die Absage gegen eine allfillige Ernennung Abbé Vuarins zum General-
vikar von Genf muflite auf den ehrgeizigen und reizbaren Mann wie eine
Herausforderung wirken. Sie kam einer Desavouierung gleich, denn
schlieBlich war er vom Erzbischof von Chambéry bereits 1817 zum Offi-
zial fiir den Kanton Genf ernannt worden 2'® und ein Jahr spiter iiber-
trug ihm der einstige Oberhirte — ohne eigentliche Amtsernennung — die
Kompetenzen eines Generalvikars 2!°. Bischof Yenni hitte Vuarin somit
lediglich in seinen fritheren Funktionen bestdtigen miissen und ohne
Zweifel wartete der Stadtpfarrer darauf. Nun aber liel die protestanti-
sche Regierung gleich zu Beginn den Stachel des Staatskirchentums
verspiiren. Erstmals wurde der neue Oberhirte in seiner Jurisdiktion
behindert und der ungehorige staatliche Eingriff trat ausgerechnet Vua-
rin personlich. Die offizielle Ernennung zum Generalvikar mullte aus-
bleiben; faktisch gab er sich dann aber gleichwohl als Generalvikar aus.
Selbstherrlich umging Vuarin mehr und mehr die bischofliche Kurie in
Freiburg und verkehrte direkt mit Rom, auch in der Eigenschaft als

214 YENNI an Haller, 30. Oktober 1819. StAF Corr. Haller.

215 Uber dessen Titigkeit in der Schweiz vgl. J. HUBER-SALADIN, M. Rossi en
Suisse de 1816 a 1833. Geneve 1849.

216 RLG 5 (1819) S. 296 ff.

217 P1ETH S. 88; vgl. CH. SEITZ, L'Historien Niebuhr, citoyen de Genéve. Geneve
1919.

218 Ernennungsurkunde vom 19. Mai 1817. GSV Corr. Genéve/Chambéry.

219 g, 0. 11. November 1818,



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Didzese Lausanne 1815-1830 99

Offizial. Dabei handelte es sich eher um eine KompetenzanmafBung als
um einen stillen Konsens Yennis. Dies geht hervor aus einem Schreiben
des nachmaligen Generalvikars Jean-Etienne Gottofrey 22° mit dem Gen-
fer Staatsrat Jean-Jacques Rigaud ?*!, dem Haupt des liberal-protestan-
tischen Konservativismus und Vertreter des GroBbiirgertums. Aus Sorge
iber die bange Zukunft, die alt Genf von seiten der Katholiken und
Arbeiter drohte, bezeichnete Rigaud «den Katholizismus als eine schwi-
rende Wunde am Genfer Gesellschaftskérper» #22. Die Korrespondenz
zwischen den beiden hebt 1824 an. Ausfiihrlich werden jeweils darin die
kirchenpolitischen Ereignisse besprochen. In einem Schreiben duBert
sich Gottofrey iiber seinen erbitterten Gegner Vuarin wie folgt: «Ce
Monsieur la (I'autorité épiscopale) méconnaitrait, parceque depuis long-
temps il a décliné son tribunal pour porter a celul du supérieur majeur
le Pape, tous ses demélés tant avec 'Evéque qu’avec le gouvernement»?2.

Im Auftrage des Nuntius vollzog der Solothurner Propst Viktor-Anton
Glutz-Ruchti 22* am 5. Januar 1820 die Promulgierung des pipstlichen
Breves 22, Damit trat die Inkorporation der Genfer Pfarreien in die
Diézese Lausanne formell in Kraft.

Die Renitenz des Klerus blieb nicht aus. Ein Teil der Geistlichen ver-
schloB sich der unliebsamen Wirklichkeit und rettete sich in die juristi-
sche Spiegelfechterei, Dieser Akt sei lediglich als «vertraulich» zu betrach-
ten, denn der ErlaB des Papstes sei ihnen nicht iiber den ordentlichen
Weg, d.h. durch den bischéflichen Ordinarius zugestellt worden. Propst
Glutz-Ruchti ging aber auf diese fadenscheinigen Begriindungen nicht
ein, hatte sich doch der HI. Stuhl selber fiir diese Form der Bekanntgabe

20 1773-1842, philosophische und theologische Studien in Dillingen, 14 Jahre
lang Prézeptor des spiteren liberalen Freiburger Staatsrates Romain Werro, 1822/42
Rektor des Klerus an der Liebfrauenkirche, 1827/42 Generalvikar. Vgl. Nachruf in:
LE NARRATEUR FRIBOURGEOIS nr. 33 (1842); A. DacueT, Romain Werro, Chancelier
et Conseiller d’Etat de la République de Fribourg (1796-1876). Fribourg 1877 S. 5.

221 1785-1846, 1814/42 Reprisentantenrat, 1821/43 Staatsrat, 1825 erstmals
Premier Syndic, ein Amt, das er bis zu seinem Ausscheiden aus dem Staatsdienst in
regelmaBiger Wiederkehr bekleidete. Vgl. BartH S. 160 ff.; RucHon I S. 168 ff.

#22 BarTH S. 151.

“ GoTTorrREY an Rigaud, 13. Juni 1831. AEG. — Aus den Briefen Vuarins an
Yenni geht hervor, daB er z. B. in Mischehen-Fragen direkt mit Rom verkehrte und
hernach den Diézesanbischof iiber seinen Entscheid in Kenntnis setzte. BiAF Vuarin
an Yenni,

224 1747-1824, seit 1804 Propst des St. Viktorstiftes, 1820 Ernennung zum Basler
Weihbischof mit dem Recht der Nachfolge. HBLS 1II S. 573.

% FLEURY/MARTIN 11 S. 228 f,



100 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diézese Lausanne 1815-1830

entschieden und zudem war sein Protokoll zu Freiburg in Gegenwart
Bischof Yennis abgefallt worden ??°. Dariiber hinaus schmerzte die
Pfarrherren das personliche Verhalten des Propstes. Wihrend seines
Aufenthaltes in Genf mied er es, dem katholischen Stadtpfarrer, Abbé
Vuarin, einen Besuch abzustatten; nur widerwillig unterhielt er sich mit
ihm, fiir die iibrigen Geistlichen war er iiberhaupt unerreichbar. Indes
schitzte der Prdlat den Verkehr mit den Magistraten und der reichen
stadtischen Biirgerschaft. Er nahm Anteil an den patriotischen Feierlich-
keiten, welche die Verséhnung der beiden Volkskorper versinnbilden
sollten. Dabei tadelte Propst Glutz-Ruchti 6ffentlich die Widerspenstig-
keit des unbelehrbaren Klerus gegeniiber den wohlwollenden Behorden.
Diese AuBerung trug ihm eine «terrible legon» durch Abbé Vuarin ein 227

Nach vollzogener Inkorporation ging die Genfer Regierung sogleich
daran, das Verhiltnis zwischen Kirche und Staat vertraglich zu regeln.
Die kurzen Verhandlungen fithrten zum AbschluB des sogenannten
Concordat de Février von 1820 228,

Bereits nach Empfang des papstlichen Breves wollte man mit Nuntius
Macchi ein Vertragswerk ausarbeiten; dieser erkldrte jedoch, dazu keine
Vollmacht zu besitzen und verwies Genf auf direkte Unterhandlungen
mit dem HI. Stuhl. Davon versprach sich der Staatsrat aus naheliegenden
Griinden wenig 2%, Aussichtsreicher erschienen Verhandlungen mit dem
«zeitaufgeschlossenen» #° Solothurner Propst Glutz-Ruchti. Wiahrend
seiner Anwesenheit in Genf wurde ihm der von den staatlichen Behorden
entworfene Vertragstext unterbreitet. Ohne jedenVorbehalt gab er hiezu
seine Zustimmung. Den Entscheid des «pidpstlichen Legaten» erklirte
der Staatsrat fiir Bischof Yenni als bindend; sein Einverstindnis galt
als selbstverstidndlich ', Am 30. Januar 1820 sprachen zwei Regierungs-
vertreter in Freiburg vor. Obwohl Vuarin dem Bischof von Anfang an von
einem derartigen Abkommen abriet und ihm als Abschreckungsmittel
eine «niederschmetternde Denkschrift» iiber die bedrohliche Lage der
Genfer Katholiken zugestellt hatte 232, glaubte Yenni — um der Ruhe und

226 BiAF Gen. Gouv., Kopie.
227 FLeury/MARrTIN 11 S. 227,
228 Die offizielle Uberschrift lautet: CONCORDAT ENTRE LE REPUBLIQUE DE

GENEVE D'UNE PART, ET S. G. L’EVEQUE DE LAUSANNE D'AUTRE PART, SUR QUEL-
QUES POINTS RELATIFS A L’ADMINISTRATION ECCLESIASTIQUE DES PAROISSES CATHO-
LIQUES DE GENEVE DU PREMIER FEVRIER 1820, in: RLG 6 (1820) S. 219 ft.

229 Vgl FLEURY/MARrTIN II S. 228 ff.

230 Wickr S. 85 Anm. 2,
231 Vgl. YENNI an Haller, 20. Mai 1820. StAF Corr. Haller.

232 Den Eindruck, den das Memorial auf ihn machte, schildert er in einem Brief



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Dibzese Lausanne 1815-1830 101

des Friedens willen — den staatlichen Anspriichen Geniige zu tun und
unterschrieb.

Der Vertragstext umfaBBt sechs Artikel: In Art. I rdumt der Bischof
dem Staatsrat ein Einspracherecht gegen kirchliche Ernennungen ein,
dasin der Praxis als Approbationsrecht ausgelegt wurde. Art. IT bestimmt
die Gegenwart eines Regierungskommissirs anldBlich einer Pfarrinstal-
lation. Art. III verpflichtet die Pfarrer in ihrer Eigenschaft als Staats-
diener und o6ffentlich Besoldete zur Ablegung eines Treueides gegen-
iiber dem Staat.

Vordem Premier Syndic haben sie zu schworen : Nichts gegen die Sicher-
heit und Ruhe des Staates zu unternehmen, die Glaubigen zur Unter-
werfung unter die Gesetze, zum Gehorsam gegeniiber den Vorgesetzten
und zur Eintracht mit allen Mitbiirgern zu ermahnen; der bestehenden
Ordnung ebenso gewissenhaft zu gehorchen, wie, was die Religion angeht,
den Anordnungen der Kirche und der geistlichen Vorgesetzten. Dafiir
leistet der Staat auf Grund von Art. IV und V einen jihrlichen Beitrag
an den Unterhalt des Priesterseminars (Fr. 450.—) und an die bischofliche
Mensa (Fr. 1300.—) sowie die Studienkosten von zwei bis drei Genfer
Theologiestudenten (Fr. 1200.—), wobei deren Aufnahme ins Priester-
seminar dem staatlichen Plazet unterliegt. Im SchluBart. VI verpflichten
sich die beiden Vertragspartner, der Bischof von Lausanne einerseits und
die Republik Genf anderseits, zur Annahme der Bestimmungen unter
Vorbehalt der Ratifizierung durch den Reprasentantenrat.

Im bereits erwdhnten Brief an Haller 233 kommt Yenni eingehend auf
diese Ubereinkunft zu sprechen: Die meisten Geistlichen jenes Kantons,
insbesondere aber Herr Vuarin, haben von ihrem neuen Bischof eine
ziemlich schlechte Meinung. Sie glauben, ich hitte mich durch Zustim-
mung zu den Art. I und III einer unverzeihlichen Feigheit schuldig
gemacht; ganz dhnlich lautet ihr Urteil in bezug auf die Art. IT und IV.
Ich fiir meinen Teil hatte die Folgerung gezogen, es wire ein groBeres
Ubel gewesen, mehrere Pfarreien ohne Seelsorger zu belassen, als jene
Artikel gutzuheiBen, die iibrigens in verschiedenen anderen Dibzesen

an Haller vom 9. November 1819 wie folgt: « J'ai été un moment comme terrassé de
cette lecture. Le courage et la confiance ne tardérent cependant pas A renaitre; tot
ou tard le Seigneur tirera Sa gloire d'un événement qui, au premier coup d’oeil,
parait funeste & son église». a. O.

3 5. a. 0. Anm. 155.



102 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Ditzese T.ausanne 1815-1830

Anwendung finden 23, Sollte dies mit dem zu tun haben, was etliche als
die «Hiresie des geringeren Ubels» 235 bezeichnen, lautete die beklom-
mene SchluBfrage.

Tatsdchlich verabscheute Vuarin den nachgiebigen Bischof genau
gleich wie die Genfer Regierung. Yenni fiirchtete sich vor dem auBer-
gewdhnlichen Pfarrer 2¢. Seine Einwilligung zum Konkordat geschah
aus pastoralen Erwigungen heraus. — Die Seelsorge bedeutete ihm alles!
Offenbar drohte die Genfer Regierung, bei Nichteintreten zur Gewalt zu
greifen, eine Methode, die sie bereits gegeniiber Bischof de Solle ange-
wendet hatte, ohne 1hn aber ¢miirbe» machen zu kénnen. Yenni glaubte
sich verpflichtet, den Forderungen des Staates entgegenzukommen, weil
— wie er Haller schrieb — die Pfarrbesoldungen leider dem Staat obliegen ;
nach herkémmlichem Recht stehe aber der Kirche die «collatio libera»
zu, d. h. die unumschriankte Freiheit der kirchlichen Amterbesetzung 237.
Diese Einsicht zeigt, dal3 sich Yenni tiber seine Konzessionen im klaren
war und sich nicht einfach iiberspielen lie3. Die Struktur der «église sala-
riée» mit ihrer engen Bindung an den Staat erforderte zwangsmaBig
solche Eingestdndnisse seitens der Kirche. Der Genfer Klerus aber ge-
wann den Eindruck, als habe ihr neuer Bischof um eines materiellen Vor-
teiles willen die spirituellen Rechte der Kirche preisgegeben. Einem
Vuarin, der sogar den Bau eines vom Staate finanzierten Priesterseminars
abgelehnt hatte, um die Freiheit der Kirche hochzuhalten, erschien das
Paktieren Yennis als Verrat. Bischof de Solle hitte sich niemals zu der-
artigen Konzessionen hergegeben, bezeichnete er doch vor Jahren die
Konkurrenzierung des bischoflichen Nominationsrechtes durch eine
protestantische Regierung als geradezu ldcherlich 38

23 Genf konnte sich in diesem Konkordat auf die Rechtsverhdltnisse zwischen
Staat und Kirche in Luzern berufen; in einer Note vom 22. Februar 1817 hatte die
dortige Regierung die Genfer Behérden iiber die betreffenden Verhdltnisse orientiert.
KARMIN nr. 23.

235 Als I’hérésie du moindre mal bezeichnete Vuarin das Verhalten derer, die zur
Verhiitung eines groBeren Ubels sich den «Zeiterfordernissen» anpafiten und ins-
besondere den Einlullungsversuchen der Protestanten und Ungldubigen zum Scha-
den der katholischen Kirche erlagen. FLEURY/MARTIN 11 S. 397.

236 RiGAUD hilt in einer Notiz vom 25. November 1825 fest: «M. le Chanoine
Gottofrey m’a répété que Vuarin ... détestait 1’évéque autant que nous (c’est-a-dire
autant qu’il nous détestait, nous, gouvernement genevois). Il nous a donné des
détails affligeants sur le caractére faible de 1'évéque, 1I'évéque a peur de Vuarini.
Zit. bei Rucaon I S. 193 Anm. 1.

237 YENNT an Haller, 31. Marz 1820. StAF Corr. Haller.

238 DE SoLLE an Vuarin 4. November 1818. GSV Corr. Genéve/Chambéry: «ll
ne m’est pas permis de croire que si ses messieurs veulent étre de bonne foi, ils ne



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Didzese Lausanne 1815-1830 103

Tatsdchlich war die Konvention in dieser Hinsicht fiir die Kirche
beeintrachtigend, wenn man bedenkt, dafl sich der Staat selbst in einen
spezifischen kirchlichen Akt, wie die kanonische Einsetzung des Pfarrers,
einmischte. Derartig {iberspannte Anspriiche lieBen Bischof de Solle am
guten Glauben der Genfer Behorden gegeniiber der katholischen Kirche
zweifeln und stimmten ihn zur Unnachgiebigkeit. Die staatliche Appro-
bation fiir die Zulassung von Genfer Seminaristen bezeichnet selbst der
liberale William Martin als in sich «exorbitant», wenn auch davon kein
Gebrauch gemacht wurde 2°. Aber gerade diese Prirogative erkldrt sich
aus den zeitgeschichtlichen Umstdnden. Damit wollte die Genfer Regie-
rung ein staatliches Gegengewicht zum «alles beherrschenden Einflu3»
der Jesuiten (!) in Freiburg schaffen. Denn wenn der Anschlul} des
Kantons Genf an die Ditzese Lausanne nur Vorteile brachte, einziger
Nachteil bildete die «wachsende Macht» der Jesuiten (!) auf den Di6zesan-
klerus 240,

In der Zwischenzeit erlieB3 die Genfer Regierung ein neues Gesetz. Nach
der Loi relative aux actes de la cour de Rome et a ceux de I’ évéque diocésain
vom 20. April 1820 241 waren alle pdpstlichen (Art. I) und bischéflichen
Verlautbarungen (Art. II) ab sofort der «landesherrlichen Genehmigung»
unterworfen. Die dieser Bestimmung zuwiderhandelnden Geistlichen
konnten strafrechtlich belangt werden (Art. III). Auch zu diesem Ge-
setzesentwurf hatte Propst Glutz-Ruchti seine schriftliche Genehmigung
erteilt; Bischof Yenni jedoch wies den eigenmichtigen Erlafl entschieden
zuriick 22, Auf die Drohung der Regierung hin, dal man zu Mitteln

considérent I’approbation compléte qu’ils exigent comme une véritable inconvenance.
Peut-on imaginer rien de plus risible, si je puis parler ainsi, que de voir un prétre
catholique soumis & I’approbation d’un gouvernement protestant.

239 MARTIN S. 48,

20 Die Kollegiumschronik hilt die nachstehende Verlautbarung des Genfer
Représentantenrates vom 16. Oktober 1820 fest: «Cette réunion ardement désirée
par le gouvernement et par une grande partie du public assure sous quelques rapports
notre tranquillité intérieure. Elle ne présenterait méme que des avantages pour
Genéve, si le rétablissement des Jésuites, le crédit qu'ils ont obtenu & Fribourg
(Egregium sane societatis elogium!) 1’ascendant qu’ils ne peuvent guére manquer
de prendre sur le clergé, n’inspiront des justes inquiétudes pour 'avenir. Comment
ne pas redouter un ordre que 50 ans de proscription n’ont pu anéantir, qui a su
traverser le régne de Napoléon et braver les recherches de la police la plus active
qui existat jamais». KUBF HCF 11 S. 147 f., Kopie.

#1 RLG 6 (1820) S. 155 {.

#2 Tm bereits erwihnten Brief an Haller vom 20. Mai 1820 schreibt Yenni: «Mgr
de Glutz y avait donné son assentiment, méme par écrit, persuad€ que je ne pouvais
Pas y adhérer, je me suis refusé». StAF Corr. Haller.



104 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diézese Lausanne 1815-1830

greifen werde, um die Verlesung jeder pipstlichen und bischéflichen
Verlautbarung zu verhindern, erklirte er sich schlieBlich bereit, dem
Staatsrat seine offentlichen Schreiben zur Genehmigung zu unter-
breiten #3. Nach Haller wiire diese Arroganz nicht einmal einem Napoleon
oder Joseph II. verziehen worden: « J'en gémis pour la bonne cause», ruft
er entriistet aus 2. Seine AuBerung ist grundsitzlicher Natur. Im vierten
Band der Restauration der Staatswissenschaft, den er vor der Veroffent-
lichung durch Yenni {iberpriifen lieB3, verficht er die Unabhingigkeit der
Kirche gegeniiber dem Staat im Sinne einer engen Zusammenarbeit zwi-
schen «Thron und Altars, wobei die Kirche als die geistliche Gewalt
natiirlicherweise iiber der weltlichen steht.

Als die Genfer Regierung nach der am 5. April 1820 erfolgten Rati-
fizierung des Konkordates im August die Promulgierung vornehmen
wollte, erhob sich der Klerus in geschlossener Opposition unter Fiithrung
Abbé Vuarins zum Protest und verweigerte zum voraus die Eidesleistung
nach dem Wortlaut des Vertragstextes. Die kategorische Absage Bischof
de Solles an derartige staatliche Anspriiche war noch in frischer Erinne-
rung. Ein Brief P. Girards an Staatsrat Schmidtmeyer wirft Licht auf die
verworrene Situation ?*5. Yenni war bestiirzt ob der Insubordination
seiner Untergebenen und leitete sogleich Verhandlungen mit dem HIL
Stuhl ein. Inzwischen aber kam die Regierung der Forderung der Geist-
lichen halbwegs entgegen. GemdB Dekret vom 4. September wurde der
Eidesformel eine explikative und restriktive Klausel vorausgeschickt,
die besagte: Der Eid vermindert in keiner Weise die Pflichten, welche die
katholische Religion dem Klerus auferlegt; die Regierung hat auch nicht
die Absicht, irgendetwas zu verlangen, was den Grundsitzen und den
Anordnungen der Kirche zuwider wire 26, Am 20. des Monats wurde
die Konvention promulgiert — ohne Aufnahme der Klausel in den
Gesetzestext.

243 Dies geht hervor aus dem Rechenschaftsbericht VUaRINS an Nuntius Ostini
aus dem Jahre 1828. GSV Mém. 2. — Am 26. Juni 1820 erhielt Yenni den Befehl,
inskiinftig seine Hirtenschreiben der Regierung zur Genehmigung zu unterbreiten.
AEG Corr. eccl., Kopie. Ein Dekret vom 9. Juni 1826 bestimmte, papstliche Erlasse
40 und bischéfliche 20 Tage vor der Verdffentlichung der Regierung zuzustellen.
a. 0., Kopie.

244 HALLER an Yenni, 14. Mai 1820. BiAF.

245 O, KarMIN, Une lettre inédite du Pére Girard au Premier Syndic Schmidt-
meyer au sujet des démélés entre le gouvernement et les curés genevois, Septem-
ber 1820, in: AF 6 (1818) S. 191 fi.

246 RucHon I S. 150.



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Didzese Lausanne 1815-1830 105

Vuarin und seine Streitgefihrten waren mit diesem miindlich abge-
gebenen Versprechen noch nicht zufrieden und verlangten entweder
dessen Insertion in die Eidesformel, im Sinne eines vom Votanten auszu-
sprechenden Vorbehaltes gegeniiber allen staatlichen Verfiigungen oder
aber die Approbation der jetzigen Eidesformel durch den Papst. Uberdies
legte Vuarin der Regierung eine eigens verfertigte, dehnbarere Restrik-
tionsklausel vor, die dahin lautete, daf3 die Pfarrer den staatlichen Treu-
eid nur unter der Bedingung leisteten, dal darin alles ausgenommen sei,
was tatsdchlich und jeweils den Prinzipien des Glaubens und den Verord-
nungen der katholischen, apostolischen und réomischen Kirche entgegen-
stand und entgegenstehen konnte 2*7. Diesen Wortlaut dringe ihm das
Gewissen auf, weil erstens schon einige bestehende Gesetze den kirch-
lichen Satzungen widersprachen und zweitens solche Beschrankungen
auch in Zukunft zu erwarten seien; schlieBlich miisse man wissen, dal3
man es mit der «hdretischen Regierung des protestantischen Rom» zu
tun habe. Er schreibt an Haller: « Nous en sommes restés la et nous atten-
dons les événements, pugnaturi, si opus sit, cum antiquo serpente!» 248

Inzwischen traf die erlosende Botschaft aus Rom ein. In einer Note
vom 14. Oktober 1820 antwortete Pius VII. 2#°: Vor allem beeindruckt
von den Versicherungen des Staatsrates, dall der Zweck des verlangten
Eides bloB darin bestehe, die Pfarrer und Pfriindner an die Regierung
zu binden, «ohne in irgendeiner Weise die Pflichten, welche ihnen die
Religion auferlegt, zu vermindern», und von jenen wiederholten Erkli-
rungen, «dal} die Regierung nicht die Absicht habe, irgendetwas zu ver-
langen, was gegen die Grundsitze der katholischen Religion und die
Anordnungen der Kirche wire», erkliren Wir die Eidesleistung in der
gegebenen Form fiir erlaubt. Alle Schwierigkeiten und Zweifel sind auf-
gehoben und ausgeschlossen ; denn all das, was die Formel an zu allgemein
gehaltenen Ausdriicken in sich begreift 29, ist durch die Klausel ent-

#7 VuariN an Schmidtmeyer, 24. September 1820. a. O. S. 151.

8 Vuarin an Haller, 8. November 1820. StAF Corr. Haller.

249 BiAF Doc. pont.; ebenfalls aufgenommen in einem Brief Yennis an Haller
vom 8. November 1820. a. O.

5% Diesen Vorwurf erhebt auch MaRTIN S. 65 gegen die urspriingliche Formel
ohne Restriktionsklausel. Er schreibt dazu: «Ce serment, on le voit, était trés large,
trés compréhensif. 11 est toujours mauvais de faire jurer a n'importe qui «de préter
la soumission aux lois» et d’«obéir & I'ordre établi», car un serment de ce genre,
général, vague, unique hors du contrdle et de la libre acceptation de celui qui le
préte, est ordinairement sans effet, et ne constitue pas un lien. En face d'une loi
qu'un prétre regarderait comme vexatoire et attentoire aux droits de la foi ou de



106 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Ditzese Lausanne 1815-1830

sprechend erldutert und geniigend begriindet. Damit war der Konflikt
beendet. Vuarin und seine Gefolgsleute fiigten sich dem pépstlichen Ent-
scheid. Am 12. November leisteten alle zwanzig Pfarrer in Gegenwart
des Staatschefs den geforderten Treueid auf die Republik 23!, Nach
Haller sollte der gliickliche Ausgang dieser Affire der protestantischen
Regierung eine Lehre sein, indem es keinem Ubel gleichkomme, mit der
bischéflichen oder sogar mit der papstlichen Autoritdt zu verkehren %2

Unbegreiflich ist das Verhalten des Staatsrates nach Eintreffen der
Papstbotschaft. In einem Brief an Bischof Yenni umschrieb die Regie-
rung nochmals Sinn und Zweck der Restriktionsklausel: Diese sei ledig-
lich als eine stillschweigende Erkldrung aufzufassen und kénne nicht mehr
in den Vertragstext aufgenommen werden, da der Reprisentantenrat
bereits dariiber befunden habe 233, Das war Rechtsformalismus, zudem
politisch hochst unklug in Anbetracht des gespannten Verhdltnisses zu
den katholischen Geistlichen, die im BewuBtsein dieses ausdriicklichen
Vorbehalts den Eid geleistet hatten. Die Regierung gab hierauf eine
«Erklarung zur Eidesformel» heraus, die aber keinen restriktiven Charak-
ter mehr in sich barg, da deren Wortlaut sich mit dem Gesetzestext
deckte. Wenn auch dadurch streng genommen die Approbation des
Hl. Stuhl zu Art. TIT des Konkordates hinfillig wurde, weil die damit
verbundene Bedingung auBer Kraft gesetzt war, anerkennt William
Martin diesem Artikel gleichwohl bilateralen Vertragswert zu. Die iibri-
gen Artikel der Ubereinkunft sind vom Papst nie approbiert worden
und besafen deshalb im kirchenrechtlichen Sinne keine konkordatére
Giiltigkeit. 1842 wies der HI. Stuhl die Konvention in offizieller Form
zuriick 2%*. Nach Graf Salis war das Vertragswerk allein an die Person
Yennis gebunden und seiner iibertriebenen Nachgiebigkeit zuzuschrei-
ben 255,

Wihrend sich Vuarin im iibrigen jeden Kommentars zu den staatsrat-
lichen Erlassen enthielt, unterzog er in einer Denkschrift an Nuntius
Pietro Ostini (1826/28) 1828 das Konkordat einer eingehenden Analyse 2%.

la conscience, il ne devrait pas préter la soumission. Un tel serment ne saurait avoir
d’autres résultats que de créer dans la conscience de ceux qui le prétent, d’inutiles
conflits».

251 g. 0. S. 66 {.

252 HALLER an Yenni, 30. November 1820. BiAF.

253 Der GENFER STAATSRAT an Yenni, 7. November 1820. MARTIN S. 67.

25+ HENGARTNER S. 25.

255 SaL1s an Haller, 6. Oktober 1844. StAF Corr. Haller.

26 GSV Mém. 2.



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Ditzese Lausanne 1815-1830 107

Er fiihrt darin aus: Die Genfer Regierung habe tiberhaupt kein Anrecht
geltend machen koénnen, den Ditzesanbischof zu einer derartigen Uber-
einkunft zu verpflichten. Denn erstens sei der AbschluB solcher Vertrige
allein dem HI. Stuhl vorbehalten und zweitens habe sich Genf 1820 in
einer Position befunden, in der es Bedingungen zu empfangen und nicht
zu stellen hatte; schlieBlich bedeuteten die die Kirchenfreiheit einschrin-
kenden Bestimmungen einen Rechtsbruch des Wiener KongreBprotokolls
vom 29. Mirz 1815, worin sich die Genfer Regierung verpflichtet habe,
die katholische Religion aufrechtzuerhalten und zu schiitzen, wie gegen-
wdrtig in allen Gemeinden, welche von Sr. Majestdt dem Konig von Sar-
dinien abgetreten und mit dem Kanton Genf vereinigt sind 2%7.

Die Feststellungen Vuarins sind zutreffend und theoretisch unanfecht-
bar. Bischof Yenni aber muBte aus praktischen Uberlegungen heraus
Kompromisse schlieBen. Doch Vuarin war eine Natur, die in Sachen von
prinzipieller Bedeutung kein Paktieren kannte. Als Fithrer der Minder-
heit muBte er sich im besonderen immer wieder auf den Rechtsstand-
punkt berufen. Von Freiburg aus sah man zudem die Genfer Verhiltnisse
unter einem anderen Blickwinkel. Die protestantische Republik — als
solche trat Genf noch lange Zeit in Erscheinung — hatte dem katholischen
Kultus verfassungsmiBigen Schutz verlichen, wihrend er in den andern
reformierten Kantonen lediglich toleriert war %8, ein Umstand, der Yenni
zum vornherein zu «dankbarem Entgegenkommen» stimmte. Dann ur-
teilt Vuarin falsch, wenn er hinter dem Februar-Konkordat und dem
Plazet-ErlaB den giftigen Stachel des protestantischen Rom gegeniiber
der katholischen Kirche sieht, denn solche Verordnungen entsprangen
dem Geist des theoretisch und praktisch ausgebauten Staatskirchentums
der Aufklirung, wie es auch von den katholischen Monarchen und Regie-
rungen gegeniiber der romischen Kirche gehandhabt wurde, Freiburg
nicht ausgenommen 259, Der Staat, als die Summe der vernunftbegabten

57 Nach Art. ITI § 1.

8 In einem Brief an Haller vom 14. Dezember 1824, StAF Corr. Haller, schildert
Yenni die Lage der Waadtlinder Katholiken wie folgt: Immer wieder wiirden ihre
Gesuche um Errichtung von Kirchen in Nyon, Vevey und Yverdon zuriickgewiesen.

% Dort unterstanden nicht nur die Giiter- und Vermégensverwaltung der Kl16-
ster, sondern auch deren interne Disziplinarangelegenheiten der staatlichen Ober-
aufsicht (1); ins Diézesanseminar durften keine Theologiestudenten aufgenommen
werden, ohne der Regierung Mitteilung gemacht zu haben (2); auch ubte diese iiber
viele Pfriinden das Nominationsrecht aus (3); schlieBlich waren auch in Freiburg
die bischoflichen Erlasse der «landesherrlichen Genehmigung» unterworfen (4).
Wihrend die ersten drei Bestimmungen 1867 aufgehoben wurden, blieb die vierte



108 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Ditzese Lausanne 1815-1830

Einzelindividuen und ihrer Rechte, verstand sich als die absolute und
hochste Autoritit und erklirte sich zum Herrn der Kirche. Seit dem
achtzehnten Jahrhundert waren die staatlichen Behorden zum aktiven
Mitregieren in der Kirche iibergegangen. Die Bistiimer «wurden faktisch
vielfach von den staatlichen Behorden geleitet, die Bischofe hatten ledig-
lich die Anordnungen des Staates auszufiihren, sie waren im Grunde nur
Weihefunktiondre, nur «Salber», wie sich Franz Schnabel treffend
ausdriickt 269,

Die Genfer Kirchengeschichte der 1820er Jahre mul in diesen geistes-
geschichtlichen Rahmen hineingestellt werden. Und allein aus dieser
Sicht wird die Haltung Bischof Yennis verstiandlich. Er war nicht «staats-
horig» in ideeller Hinsicht. Dies beweist seine Zuriickweisung des eigen-
machtig erlassenen Plazet-Erlasses. Yenni ging den Weg des praktisch
Erreichbaren und konnte sich deshalb nicht hinter die Grundsitzlichkeit
eines Abbé Vuarin verschanzen. Auch Yenni hilt das Ideal der «libertas
ecclesiae» hoch; dagegen aber erhebt sich die wachsende Staatsomni-
potenz und er als der physisch Schwichere ist zumNachgeben verurteilt,
um iiberhaupt den Fortbestand des kirchlichen Lebens zu gewihrleisten.

Die Genfer Regierung betrachtete das Februar-Konkordat als die
Grundlage des religiésen Friedens und des gegenseitigen Einvernehmens
zwischen Kirche und Staat. Das Friedenswerk blieb aber gefiahrdet, so-
lange sich «ein gewisser Herr» (Sieur) Vuarin in den Mauern der Calvin-
stadt aufhielt. Wenige Wochen nach Inkrafttreten der Ubereinkunft
ersuchte der Staatsrat Bischof Yenni, den katholischen Stadtpfarrer
«wegen der boswilligen Einstellung gegeniiber der Republik und der
unheilvollen EinfluBnahme auf den Klerus» seines Amtes zu entheben 261,
Staatsrat D’Ivernois schrieb auch an Kardinal Consalvi, er méchte in
diesem Sinne auf den Papst einwirken 262, Yenni bejahte grundsitzlich
das Gesuch, erkldrte aber, das Verhalten Vuarins rechtfertige nach kir-
chenrechtlichen Bestimmungen kein Eingreifen, da gegen den Genannten
in Sachen des Glaubens und sittlichen Betragens nicht der geringste Vor-

bis 1886 in Kraft. H. MARMIER Les relations de I’Eglise et de I’Etat dans le diocése
de Lausanne Genéve et Fribourg. Immensee 1939 S. 19 {. (Sonderabdruck aus der
Monatschrift des Schweizerischen Studentenvereins 84 (1939) nr. 1-4).

260 ScHNABEL IV S, 98.

261 Staatsratssitzung vom 22. November 1820. O. KArRMIN, Documents sur 1'his-
toire religieuse de Geneve a I’époque de la Restauration. Genéve 1919 nr. 111 D
(Extrait du Bulletin de I'Institut National Genevois 43 [1919]).

262 D’Ivernois an Consalvi, 30, November 1820. a. O. nr. 111 B.



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Ditzese Lausanne 1815-1830 109

wurf erhoben werden konne; er suche aber mit Hilfe einfluBreicher Per-
sonlichkeiten ans Ziel zu gelangen 2%,

Einen Hoffnungsschimmer bot die bevorstehende Errichtung des
Bistums Annecy. In der Tat erhielt Vuarin das Angebot, als erster diesen
bischéflichen Stuhl zu besteigen und in die Residenzstadt des hl. Franz
von Sales einzuziehen ; doch lehnte er ab 264, Die Ultras traten entschieden
fiir thren Gesinnungsfreund ein und wandten hiefiir alle erdenklichen
Mittel an. Dies wird deutlich aus einem Schreiben des Neuenburger
Maire, Charles-Louis de Pierre 2>, an Haller, worin es heiB}t: «Quant a
Genéve, d'accord et fort d’accord, empécher I’Evéque de faiblir en accor-
dant aux intolérants philosophes de cette ville la destitution de leur
respectable curé. Je chauffe a cette égard de toutes mes forces le cher
homme!» 2%¢. — Yenni gab den Ultras nach, Vuarin blieb.

Mit der Ubertragung des Titels « Bischof von Genf» auf den Lausanner
Stuhl fand die Inkorporation ihren symbolischen AbschluB3. Am 20. Sep-
tember 1820 richtete die Genfer Regierung eine entsprechende Bittschrift
an Niebuhr 2¢7. Was der preuBlische Diplomat einst fiir unmoglich gehal-
ten hatte 2%, lieB sich auf einmal ohne jede Schwierigkeit verwirklichen:
Das Breve Temporum vices vom 30. Januar 1821 269 entzieht dem savoy-
ischen Metropolitanstuhl Chambéry den Titel « Bischof von Genf» und
tibertrdagt diesen dem Bistum Lausanne. Es handelt sich dabei lediglich
um einen EhArentitel; dem Bischof von Lausanne flieBen dadurch nicht
mehr Rechte und Einkiinfte zu als bis anhin 279,

Die Titeltibertragung erregte in Freiburg nicht wenig Aufsehen. Schon
hegten einige Chorherren von St. Niklaus die Befiirchtung, der Genfer
Klerus konnte bei der nichstbesten Gelegenheit die seit der Reformation

263 YENNI an Schmidtmeyer, 8. Dezember 1820. a. O. or. 111 C.

264 FLEURY/MARTIN II S. 241 f.

265 1736-1824 einer der fithrenden Koépfe des schweizerischen Konservativismus.
HBLS V S. 438. — Stark beeindruckt von der in der katholischen Kirche verwirk-
lichten Lehreinhkeit riet er Haller an: «..., de catholiser les catholiques qui ne le sont
plus ... et ... encore de catholiser le protestantisme, non certes en changeant ses
dogmes, mais en leurs donnant toute uni#é dont ils sont susceptibles et a la discipline
de nos églises une uniformité qui supplée le grand vide que la nature méme du
protestantisme laisse dans toutes ses institutions du c6té de I'autorités. Brief vom
10. Januar 1820. StAF Corr. Haller.

266 D P1ERRE an Haller, 21. Januar 1820. a. O.

27 AEG Corr. eccl., Kopie.

268 Vgl. NIEBUHR an D’Ivernois, 6. September 1819. KARMIN nr. 166.

269 L.AMPERT III nr. 17.

270 Vgl. L. Ems, A propos du titre Evéque de Lausanne et de Genéve, in: AF 6
(1918) S. 11 ff.



110 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Ditzese Lausanne 1815-1830

hingige Frage der Errichtung eines Domkapitels und einer Kathedrale
fiir das Bistum Lausanne im «savoyischen Sinn und Geist» losen, so dal3
der Bischof in absehbarer Zeit seine Residenzstadt Freiburg zu verlassen
und nach Carouge iiberzusiedeln hdtte. Auch lag die Vermutung nahe,
daB in diesem Fall die Savoyarden den Freiburgern den Rang um die
bischéfliche Wiirde ablaufen wiirden. Solche Uberlegungen veranlaBten
1823 Propst Nicolas-Tobie Fivaz 271, ein Projekt auszuarbeiten, wonach
die Stiftskirche St. Niklaus zur Kathedralkirche und das Chorherren-
kapitel zum Domkapitel erhoben werden sollten 272 — es war dies seit 1587
der sechste Versuch zur definitiven Regelung der Bistumsorganisation,
die bekanntlich erst 1924 realisiert werden konnte. Mit der ausdriick-
lichen Unterstiitzung von Chorherr Fontaine wollte Fivaz zu diesem
Zweck das Zisterzienserkloster Hauterive (Altenryf) 273 sidkularisieren;
dessen Gebidulichkeiten sollten inskiinftig als Kantonsspital dienen,
Giiter und Vermdogen dagegen zur Dotation der neuen Kathedrale heran-
gezogen werden. Allein die Bemiithungen schlugen fehl. 1828 schritt die
Freiburger Regierung mit kirchlicher Einwilligung zur Aufhebung der
Johanniter Komturei #7* auf der unteren Matte, um auf diese Weise das
verschuldete Chorherrenstift St. Niklaus zu sanieren.

Mit der Einverleibung des Kantons Genf in die Ditzese Lausanne fiigte
sich der HIl. Stuhl der kirchenpolitischen Neuordnung, wie sie die eid-
genodssischen Stinde mit der Schaffung von nationalen Bistiimern er-
strebten. Einer aber stemmte sich dem «Zug der Zeit» entgegen und ver-
suchte die moderne Entwicklung riickgingig zu machen: Abbé Vuarin 7.

Nach dem Sturz Napoleons war Pius VII. bestrebt, die vorrevolutioni-
ren Zustinde wiederherzustellen. Nacheinander wurden die alten savoy-
ischen Didzesen Tarantaise und St-Jean-de-Maurienne neu errichtet

271+ 1857, 1812/22 Stadtpfarrer und Chorherr von St. Niklaus, 1822/57 Propst.
HBLS III S. 169.

272 Vgl. WAEBER 7. Folge 1926 S. 196 ff.

273 Zur Fruhgeschichte des Klosters vgl. R. P1tTET, L’Abbaye d’Hauterive au
moyen dge. Thése lettres Fribourg, in: ASHF 13 (1934).

214+ Vgl. J. K. SE1rz, Die Johanniter-Priesterkomturei Freiburgi. Ue. Diss. phil.
Freiburg, in: FG 17 (1910) S. 124 1.

275 FLEURY/MARTIN II S. 332 ff. hebt in seiner Darstellung die GroBartigkeit der
Bestrebungen des Helden Abbé Vuarin hervor. Dies sei dahingestellt. Anfechtbar
ist aber die Art und Weise des Vorgehens von Vuarin, der als Untergebener seinen
Ditzesanbischof bewullt tiber die wahre Absicht der Unterhandlungen mit der
romischen Kurie hinwegtduschte. Eine knappe Zusammenfassung tiber die Versuche
Vuarins zur Wiedererrichtung des Genfer Bischofsstuhls findet sich bei GAREIS/
Zorn I S. 80 f. und OecnsL1 11 S. 552 ff.



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Ditzese Lausanne 1815-1830 111

(1825); anstelle des aufgehobenen Bistums Genf war 1822 die Didzese
Annecy getreten. An diese kirchliche Restaurationspolitik wollte Vuarin
ankniipfen, denn die politische, der Widerruf des Turiner Zessionsvertra-
ges, war ein unmogliches Unterfangen. Mit umso groBerem Eifer verlegte
er sich deshalb auf die Wiedererrichtung des Genfer Bischofsstuhls, des
«Bistums des hl. Franz von Sales», wie sich Vuarin auszudriicken beliebte.
Mit der gleichen Unbedingtheit, mit der er einst die Einverleibung des
Kantons Genf in die Diozese Lausanne zu hintertreiben versuchte, sollte
er nunmehr sein neues Ziel verfolgen. Ohne jeweils Bischof Yenni auf dem
laufenden zu halten, trat er — der Pfarrer — wie gewohnt in direkte Unter-
handlungen mit der rémischen Kurie.

Es war nicht allein der ideelle Grundsatz kirchlicher Restaurations-
politik, der Vuarin zu diesem ungewohnlichen Schritt bewegte, auch
existentielle und personelle Griinde animierten ihn dazu. Er war regel-
recht vom Gedanken befallen, die Machtgewaltigen der Calvinstadt
wiirden mit allen Mitteln auf eine Dekatholisierung der Savoyarden aus-
gehen. Die staatlichen Volksschulen und die sich hdufenden Mischehen
waren hiefiir die geeignetsten Mittel 27°. Vuarin ldutete die Sturmglocke.
Erschwerend kam hinzu, daB sich Bischof Yenni in seiner tibertriebenen
Milde mit den Héretikern in den «Pfuhl der Konzessionen» eingelassen
hatte und nicht, wie der hl. Franz von Sales, es wagte, bei den staatlichen
Machthabern auf die unumschrinkte Freiheit der bischéflichen Juris-
diktion zu pochen %77, Vuarin fiirchtete um den Fortbestand des Genfer
Katholizismus; die Wiedererrichtung des Bischofsstuhls sollte diese
unheilvolle Gefahr beseitigen.

Nach dem Tode Pius VII. wurde Kardinal Graf della Genga 1823 als
Leo XII. auf den Stuhl Petri erhoben. Vuarin begliickwiinschte seinen
michtigen Protektor, den er vor Jahren in Genf kennengelernt hatte 278,

276 1828 schrieb er Nuntius Ostini: « Le parti protestant travaille avec une activité
constante en pleine astuce par les mesures législatives et administratives et par
I'influence de tous les moyens que donnent le pouvoir et la fortune a décatholiser
le peuple». GSV Mém. 2.

277 VyariN an Haller, 11. Februar 1836. StAF Corr. Haller: «L’évéque n’a rien
gagné avec cette douceur dont on ne cesse de parler et qu’on assimile a tous propos
a celle de s. Frangois de Sales: cependant ce Saint qu'on voudrait nous représenter
comme s’étant jeté dans ’orniére des concessions, n’hésita pas a dire aux Syndics et
aux Conseillers de la ville d’Annecy qui le contrariaient dans 'exercice de sa juri-
diction épiscopale». Vgl. hiezu R. WaacH, Franz von Sales. Das Leben eines Hei-
ligen. Eichstitt/Wien 1955 S. 26,

278 Er hatte Vuarin 1814 einen Besuch abgestattet, als er mit einer pdpstlichen
Mission nach Paris beauftragt war. Vgl. FLEURY/MARTIN II S. 63 ff.



112 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Didzese Lausanne 1815-1830

zur glorreichen Thronbesteigung und legte dem Gratulationsschreiben
ein Aktenbiindel bei, das samtliche seit 1806 iiberlieferten Dokumente
tiber die religiose Lage im Kanton Genf enthielt. Sein Begleitschreiben
verlangte von der Kurie Unterstiitzung und Wegleitung ?7°. Psycholo-
gisch geschickt bereitete Vuarin mit diesem Vorgefecht den Papst auf die
Hauptsache vor. In der Tat war Leo XII. ob der schmerzlichen Enthiil-
lungen bestiirzt und zitierte seinen Freund nach Rom 28°. Vor der Abreise
erkundigte sich Vuarin bei Haller und dem bayrischen Gesandten, Ritter
Franz-Anton von Olry 21, iiber die kirchliche Lage in der Schweiz.
Anfangs Juni 1824 machte sich Vuarin zusammen mit dem beriihmten
Abbé Félicité de La Mennais, den der Papst fiir die kuriale Laufbahn zu
gewinnen suchte, auf den Weg. Wihrend der beschwerlichen Reise konnte
Vuarin seine Vorhaben in folgende Worte gekleidet haben: «Saint-Pere,
rétablissez de votre puissante main, et sans rien craindre des hommes, le
siége de saint I'rancgois de Sales a Geneve!. .. L'univers catholique battra
des mains et le Calvinisme sera frappé au cceeur!» 282, Olry, die Bischofe
von Metz und Pignerol, ehemalige Generalvikare von Chambéry, sowie
den Erzbischof von Genua, setzte Vuarin iiber die wahre Absicht seiner
Romreise ins Einvernehmen, nicht aber seinen Di6zesanbischof; diesen
ging er lediglich um die Erlaubnis einer Pilgerfahrt an ?#3. Am Ende des
Monats trafen die beiden in Rom ein und stiegen vorldufig im Palazzo
Strozzi all Stimante ab, bis sie im Collegium Romanum Unterkunft fan-
den. Das Erscheinen des Schriftstellers La Mennais und des Glaubens-
bekenners Vuarin erregte einiges Aufsehen 2. Der Genfer Stadtpfarrer
kniipfte sogleich Verbindungen zu den Zelanti, den antiliberalen Kardi-

279 VyuariN an Leo XII., 23. Oktober 1823. a. 0. S. 335 {.

280 T.ro XII. an Vuarin, 20. Dezember 1823. a. O. S. 337 {.

281 1769-1863, Elsdsser, Erzieher des nachmaligen bayrischen Kénigs Ludwig I,
1806/27 Gestandter Bayerns in der Schweiz, darauf in Turin, stand in enger Bezie-
hung mit den schweizerischen Ultras. E. REINHARD, Die Beziehungen des « Restau-
rators» Karl Ludwig von Haller zum Elsa3, in: Archiv fir Elsassische Kirchen-
geschichte 12 (1937) S. 332, charakterisiert Olry wie folgt: «Als Feinde der konser-
vativen Ordnung erschienen ihm, dhnlich wie Haller, die Liberalen aller Schat-
tierungen, die zu einem groBen Teile in den protestantischen Kantonen der Schweiz
ihr Unwesen treiben, die Wattenwyl, Laharpe, Usteri, die Juden, aber auch die
Deutschtiimler (teutonisme) und die verschiedenartigen Lehrinstitute (z. B. Hofwil).
Um die gefahrlichen Tendenzen dieser « Carbonari», Verschworer und all ihrer Bun-
desgenossen wirksam zu bekdmpfen, wiirde eine Schar erlesener Priester ausreichen».

282 Nach FLeury/MArTIN IT S. 339,

23 g 0. S. 341 und 344,

284 g. 0. S. 345 ff. Anfuhrung einiger Augenzeugenberichte.



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Didzese Lausanne 1815-1830 113

nilen, an. Bei diesen brachte er in Erfahrung, daB der Papst bereits
am 23. Oktober 1823 eine Kommission bestellt hatte, der das nihere
Studium der Genfer Verhdltnisse oblag. Wenige Tage vor der Papst-
audienz machte sich Vuarin an die Abfassung einer Denkschrift.

Am 13. Juli 1824 erdffnete er Leo XII. sein Vorhaben wie folgt 28
Unter den gegenwirtigen Umstdnden kénne die katholische Religion in
Genf nicht mehr erhalten werden. Die Loslésung der Pfarreien von der
Jurisdiktion des Bischofs von Lausanne entscheide iiber Sein oder Nicht-
sein des Genfer Katholizismus. Der Kanton kénne entweder der Di6zese
Annecy oder dem wiederhergestellten Bistum Belley (1822) eingegliedert
werden ; aber auch eine solche Losung sei gefahrlich und unbefriedigend.
Der emzig gangbare Weg bestehe in Wirklichkeit in der Wiedererrichtung
des Genfer Bischofsstuhls, die Digzese sollte sich allerdings ausschlieBlich
auf das Kantonsgebiet beschrinken. Materielle Unterstiitzung fiir den
Unterhalt der bischoflichen Mensa sei von der dortigen Regierung nicht
zu erwarten, im Gegenteil ! Eine etwaige Anfrage wiirde das Projekt zum
vornherein zu Fall bringen. Er, Vuarin, werde fiir die Beschaffung der
finanziellen Mittel sowie den Erwerb einer Bischofsresidenz in der Calvin-
stadt besorgt sein. Die Verzichtleistung Bischof Yennis auf die geistliche
Leitung der Genfer Pfarreien kénne dadurch bewerkstelligt werden, dal
der Papst den ihm treu ergebenen Prilaten in einem geheimen Breve zur
Demission auffordere. So wiirde nach aullen hin der Eindruck entstehen,
der fromme Prélat habe die ihm unertréiglich gewordene Last aus freien
Stiicken abgelegt. Personlich weise er, Vuarin, eine Anwartschaft auf«den
erhabenen Bischofsstuhl des hl. Franz von Sales» entschieden von sich.
Um Vorurteilen und Parteiungen zuvorzukommen, schlage er zwei Aus-
linder vor: den Franzosen Claude-Marie-Paul Tharin, zur Zeit Bischof
von StraBburg (1823/27) oder den Engliander Robert Gradewell 2%, Rek-
tor des Angelicums, nachmals Koadjutor des apostolischen Vikars von
London.

Leo XII. war mit dem Herzensanliegen seines Freundes im Grunde
einverstanden und bestellte zu dessen genauerer Priifung eine Kommis-
sion, bestehend aus folgenden fiinf Kardinilen: dem Dekan des HI. Offi-
ziums, Bartolomeo Pacca, dem Staatssekretir Guilio-Maria della Soma-
glia, dem Generalvikar von Rom, Pietro Zurla, dem ehemaligen Nuntius
in Wien, Antonio-Gabriele Severoli und dem GroBpoénitentiar, Francesco-

5 4. 0. 8. 350 4.
286 DiIcTIONARY OF NATIONAL Brograruy 22 (1840) K. 309.

8



114 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Didzese Lausanne 1815-1830

Saverio Castiglioni, dem spiteren Pius VIII. Als Mittelsmann zwischen
der Kommission und Vuarin wurde der Sekretdr der Kongregation fiir
auBerordentliche kirchliche Angelegenheiten, Monsignore Giuseppe-
Antonio Sala 287, bestimmt 288,

Wenn auch die Sache als solche unbestritten war, gingen die Meinungen
betreffs der Verfahrensfrage auseinander. Die Kardinile vertraten
mehrheitlich die Ansicht, eine aullenstehende Personlichkeit, also nicht
der HI. Stuhl, sollte Bischof Yenni die Demission auf die geistliche Lei-
tung der Genfer Katholiken nahelegen; dagegen erhob Vuarin Einspruch,
ein solches Vorgehen gefidhrde die strikte Geheimhaltung des Unterneh-
mens, Grundvoraussetzung fiir dessen Gelingen. Dies ist eine Erklarung,
weshalb im bischéflichen Archiv in Freiburg tiber diese Affire kein
Aktenmaterial zu finden ist. SchlieBlich setzte sich der Pfarrer durch,
und die Kardindle entschlossen sich zur Abfassung eines pdpstlichen
Breves, worin Yenni ultimativ zur Niederlegung der Jurisdiktion iiber
die Genfer Pfarreien aufgefordert wurde. Die Angelegenheit sah recht
einfach aus: Nach Eintreffen der Verzichtleistung wiirde der Papst die
dortige Regierung iiber die Wiedererrichtungdes Bischofsstuhls in Kennt-
nis setzen und im Falle des zu erwartenden Widerstandes Stadtpfarrer
Vuarin vorliufig mit den Funktionen eines apostolischen Delegierten
ad interim betrauen, bis sich die erhitzten Gemiiter abgekiihlt hdtten 28,

Am 6. September 1824 wurde Vuarin zur zweiten pipstlichen Audienz
vorgeladen, wobei ihm Leo XII. als ein Zeichen der besonderen Sympathie
fiir die Genfer Diasporakirche mehrere Reliquien schenkte. In der SchluB3-
audienz vom 17. legte ihm der Papst das fiir Bischof Yenni bestimmte
Breve vor, mit dessen Uberbringung wahrscheinlich der bayrische Ge-
sandte Olry — ein Vertrauensmann der Kurie — beauftragt wurde 2.

287 1762-1857, 1801 an der Ausarbeitung des napoleonischen Konkordates be-
teiligt, 1831 Ernennung zum Kardinal und als solcher Prifekt der Bischofs- und
Indexkongregation. MiGNE K. 1497 f.

288 FLEURY/MARTIN IT S. 357.

289 Man nahm von der Ernennung zum apostolischen Vikar Abstand, um nicht
den Eindruck zu erwecken, als wire der Katholizismus in Genf lediglich toleriert.
@ 0. 5: 355,

290 g. 0. S. 356 und 358. In Frage kommen ebenfalls der Rektor des Jesuiten-
kollegiums in Freiburg, P. Drach, sowie der Sekretar der franzosischen Gesandt-
schaft in Bern, Oberst d’Horrer (s. Anm. 224). Die Quellen deuten indes auf Olry
hin, denn im Juni 1825 wurde er mit einer &hnlichen Mission betraut und im darauf-
folgenden November iiberreichte ihm Leo X1I. ob seiner Verdienste den Christus-
Orden. Vgl. SaLa an Vuarin, 6. und 28. November 1825. GSV Corr. Rome/Turin.



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Ditzese Lausanne 1815-1830 115

Auf der Riickreise traf Vuarin in Genua mit Konig Felix-Albert
(1822/30) von Sardinien zusammen. Bei dieser Gelegenheit weihte er den
Monarchen in das wohl behiitete Geheimnis ein und bat ihn um finanzielle
Unterstiitzung seines Vorhabens; besonders aber sollte der Turiner Hof
fir den Erwerb der bischoflichen Residenz aufkommen. Felix-Albert
lieB sich tiberreden und versprach dem Lebenswerk seines getreuen Unter-
tanen konigliche Hilfe 21,

Am 3. Oktober traf das pédpstliche Breve in Freiburg ein. Yenni war
fassungslos. Er konnte nicht glauben, daB3 dies der HI. Vater wirklich
wolle 22, Er zogerte und behielt sich eine Bedenkzeit vor, um dem Papst
die schwerwiegenden Nachteile und unabsehbaren Folgen dieses Projektes
darzulegen. Gleichwohl erklirte er sich grundsétzlich bereit, dem Geheil3
aus Rom nachzukommen, allerdings nicht in der von der Kurie ge-
wiinschten Form. Bestehe die Kurie darauf, verlange er, daB man ihn
ostensibilibus litteris, d. h. in einem offenen Schreiben zur Demission auf-
fordere %3, Dal3 das Projekt schlieBlich an der Verfahrensfrage scheitern
sollte, war ihm natiirlich nicht bewuf3t. Weiterhin beharrte die Kardinals-
kommission auf Geheimverhandlungen; auch sollte nach wie vor der
Eindruck entstehen, Yenni habe die driickende Biirde der Jurisdiktion
tiber die Genfer Katholiken freiwillig abgelegt. — Thomas von Canterbury
sagt hiezu: «L’église ne doit pas étre gouvernée par des moyens voilés et
par la ruse, mais par le justice et par la véritéy 24,

Am 9. November meldet sich Vuarin bei seinem Oberhirten zuriick.
Er spricht von den erhabenen Eindriicken der Pilgerfahrt und erwéhnt
lediglich die zweite Papstaudienz, als ihm Leo XII. einige Reliquien
iberreicht hatte. Vuarin erwihnt ausdriicklich, da@3 er bei dieser Gelegen-
heit dem HI. Vater eine Liste von etwa dreiBig Personen vorgelegt habe —
darunter auch Bischof Pierre-Tobie — um fiir sie den apostolischen Segen
zu erflehen 2. Ein geschicktes Tduschungsmanéver!

291 FLEUurRY/MARTIN IT S, 358.

292 Das Antwortschreiben an Pius VII. vom 25. Oktober 1824 lautet: Affonitus
ad haec ultima verba haesit animus, Beatissime Pater, vixque etiamnum credeve possum
Sanctitatem Vestram id veapse velle. a. 0. S. 358 f. Anm. 1. — Leider konnte ich diese
Akten aus dem Jahre 1824 im Fonds Vuarin nicht auffinden. Vollstandig erhalten
sind gliicklicherweise die Dokumente aus dem Jahre 1825, auf die ich noch eingehen
werde.

293 Zit. aus dem obigen Schreiben.

29% Zitat aus dem Hirtenschreiben des apostolischen Vikars Gaspard Mermillod
vom 31. Januar 1873. GSV Dossier Mermillod.

295 VuARrIN an Yenni, 9. November 1824, BiAF.



116 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Ditzese Lausanne 1815-1830

Welche Ahnungslosigkeit damals in Freiburg tiber die Romreise Vua-
rins herrschte, geht aus einem Brief Generalvikar Gottofreys an Staats-
rat Rigaud hervor. Darin wird iiberhaupt die pdpstliche Vorladung an
Vuarin bezweifelt. Habe er doch drei Monate lang gewartet, ohne dal
ithm eine Audienz gewdhrt wurde, was natiirlich nicht stimmt. Die Be-
urteilung seiner Mission fillt vernichtend aus: Gottofrey ist iiberzeugt,
dalBl der Intrigant den Papst hinters Licht fithrte und in Rom einige
ahnungslose Monsignori zu begeistern verstand, denen er sein Vorhaben
iberantwortete 2%.

Trotz der Verzogerung, die das Verhalten Yennis nach sich zog, ar-
beitete Vuarin an der Verwirklichung seines Anliegens weiter. Vorldufig
wollte er sich einmal die bischéfliche Residenz sichern. Im Januar 1825
ersuchte er Leo XII., Kénig Felix-Albert von der unmittelbar bevor-
stehenden Errichtung des Bistums Genf in Kenntnis zu setzen, denn der
Monarch habe die finanzielle Unterstiitzung des Turiner Hofes fiir dieses
Projekt von einer formellen pipstlichen Mitteilung abhdngig gemacht.
Der Erwerb des Hauses miisse in einem Zeitpunkt erfolgen, da das Ge-
heimnis noch gewahrt sei; wisse die Genfer Regierung einmal um den
eigentlichen Kaufzweck, werde sie die Erstehung verunmoglichen #%7.
Wiederum bestiirmte Vuarin die Kurie mit neuem «Belastungsmate-
rial». Die Dokumententfiille steigerte sich dermalen, dal3 sich Monsignore
Sala beklagte, er komme nicht mehr nach mit Ubersetzen, Vuarin moéchte
sich einiger Zuriickhaltung befleiBigen, die Angelegenheit wiirde iibrigens
erst nach Ostern behandelt 2%,

Es scheint, dall in Rom eine erste Erniichterung eingetreten war. Das
Schreiben Yennis hatte offenbar beeindruckt. Sala gibt erstmals zu, das
Projekt biete in Anbetracht der schwerwiegenden Bedenken des Didzesan-
bischofs «groBe Schwierigkeiten» ?°°. Um die Angelegenheit aus der
Sackgasse herauszumandévrieren, kamen die Kardindle auf ihren ur-
spriinglichen Vorschlag zuriick, eine auBenstehende Personlichkeit mit
der « Bearbeitung» des Bischofs zu beauftragen. Mit der delikaten Mission
betraute man den Sekretdr der franzosischen Botschaft in Bern, Oberst
Chevalier Joseph-Marie d’Horrer, einen Freund Hallers 3% und Korres-

296 GoTTOFREY an Rigaud, 27. Mai 1829. AEG.

297 VUARIN an Sala, 25. Januar 1825. GSV Corr. Rome/Turin, Kopie.

298 Sara an Vuarin, 19. Februar 1825. a. O.

299 g 0. Anm. 222.

300 E. REINHARD, Karl Ludwig von Haller im Verkehr mit auslindischen Diplo-
maten, in: Berner Zeitschrift fiir Geschichte und Heimatkunde (1945) S. 28.



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diézese Lausanne 1815-1830 117

pondenten Yennis. Im ausgiebigen Briefwechsel machte er den Bischof
standig auf die «Gefahr-Girard» aufmerksam 3!,

Die Kurie riistete den Unterhdndler mit einem Demissionsschreiben
aus, auf dem nur noch die Unterschrift fehlte. Nach aulen hin galt es, den
Schein zu wahren, als sei Yenni freiwillig von der Leitung der Genfer
Pfarreien zuriickgetreten. Im Mai 1825 sprach Oberst d'Horrer in Frei-
burg vor. Der Wichtigkeit halber sei an dieser Stelle sein Schreiben an
Vuarin angefithrt, worin er iitber die Aussprache mit Yenni wie folgt
berichtet 392:

«Berne, le 29 mai 1825
Cher ami,

Je me suis rendu a Fribourg; j’ai parlé a Mgr de la chose en question. Je
me suis bien apercu que la proposition ’auroit saisi, moins a cause de la
renonciation enclue méme, qu’a raison de conséquences qu’il en prévoit
(et moi aussi) pour sa future tranquillité; car il ne faut pas se dissimu-
ler: cette affaire fera explosion surtout parmi ceux des magistrats et du
clergé qui lui en veulent déja pour d’autres raisons, et le secret qu’il
sera obligé de garder lui sera imputé, non ad tustitiam, sed ad flagitium.
Néamoins il n’a pas balancé un instant, et quoi qu’il ne voit encore pas
plus que moi, comment le but pourra étre atteint, il ne voudrait pas
étre un obstacle, ne fut-ce qu'un seul jour **. Le chef a parlé, tout est
dit. Je dois donc croire que les choses en sont 1a o1 nous les désirons et
que le coup de foudre partira dés que le maitre du tonnerre le voudra.
L’éclat en retentira bien loin, je crois, mais il ne faut pas que cela nous
effraye!»

Bei der Lektiire der Siegesbotschaft brach Vuarin wohl in einen Freu-
dentaumel aus. Sogleich sandte er eine Depesche nach Rom: Die Demis-
sion Yennis sei nunmehr endgiiltig und unwiderruflich. Als Unterpfand
fiir die Richtigkeit seiner Meldung legte er dem Schreiben eine Kopie des
Briefes von Oberst d’Horrer bei 34,

301 Die Korrespondenz befindet sich im BiAF, Schachtel Berne 14841826, Mappe
Chevalier d’'Horrer 1822-1826.

302 GSV Tit. eccl.

303 Die gleiche Haltung nahm 1865 auch Bischof Marilley ein: er verzichtete
damals auf die Jurisdiktion im Kanton Genf, um den Bestrebungen Mermillods
und Pius I1X. zur Wiedererrichtung des Genfer Bischofsstuhls keine Hindernisse in
den Weg zu legen. HENGARTNER S. 26.

304 SarLa an Vuarin, 17. Juli 1825, GSV Corr. Rome/Turin, erwidhnt zwei dies-
beziigliche Schreiben Vuarins vom 3. und 17. Juni 1825.



118 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Didzese Lausanne 1815-1830

Die Verzichtleistung aber traf nicht ein. Die Verworrenheit der Lage
erklart sich aus dem Charakter Yennis. Auch der Papst hielt jetzt die
ganze Angelegenheit fiir «hochst delikat» und kam zur Uberzeugung, die
allfallige Demission des Didzesanbischofs wiirde noch nicht alle Schwie-
rigkeiten aus dem Wege raumen. Den sich anbahnenden Schwierigkeiten
zum Trotz lieB sich Vuarin nicht von seinem Ziel abbringen. Inzwischen
hatte er in Genf die bischéfliche Residenz erworben 3%. Offenbar hatte
Leo XII. seiner Bitte entsprochen, indem die Kurie dem Kénig von Sar-
dinien die bevorstehende Errichtung des Bistums Genf zusicherte, worauf
die versprochene Geldsumme ausgehdndigt wurde.

In Rom wartete man weiterhin auf die angekiindigte Verzichtleistung
aus Freiburg. Deren Ausbleiben erschien dem Papst unerklédrlich. Anfangs
August 1825 forderte Monsignore Sala Vuarin auf, das Ritsel zu ent-
wirren und gab ihm dabei zu verstehen, die Sache, die ihm einst so simpel
vorgekommen sei, wiirde stindig verwickelter. Gegenwirtig sei es un-
gewill, ob der HIl. Vater Bischof Yenni ein drittes Demissionsgesuch
zukommen lasse 3%. Die Begeisterung, die der Pfarrer ein Jahr zuvor
an der Kurie zu entfachen verstand, war erloschen.

Endlich meldete sich Bischof Yenni. Er lie3 den HI. Stuhl wissen, dal3
er seine an Oberst d’Horrer abgegebene Zusage widerrufe, da von seiten
der Genfer Regierung mit einem heftigen Widerstand zu rechnen sei;
beharre jedoch Rom weiterhin auf seiner Abtretung der Jurisdiktion in
Genf, moéchte man ihn, wie er sich bereits ein Jahr zuvor geduBert habe,
in einem offenen Schreiben dazu auffordern. Das Debakel war vollstindig.
Der Papst weill nicht mehr, an wen man sich zu halten hat, Mgr Sala ist
verzweifelt, sich in ein derartiges Chaos verwickelt zu sehen und méchte
am liebsten von seinem Amt zuriicktreten. Den einzigen Ausweg sieht
er in «offen gefithrten Verhandlungen» 3%7. Das Vorhaben mifllang. Aber
Vuarin gab nicht nach!

Inzwischen unternahm die Genfer Regierung, die von den Geheimver-
handlungen des Stadtpfarrers keine Ahnung hatte, einen zweiten Ver-
such, den «Intriganten» seines Amtes zu entheben. Die Luzerner Nuntia-
tur willigte halbwegs ein, da sich der «Esprit-Vuarin» nun einmal nicht

305 Tm obigen Schreiben vom 15. Juli 1825, a. O., begliickwiinscht Mgr Sala Abbé
Vuarin zu diesem «coupy.

306 Vgl. SALA an Vuarin, 1. August 1825. a. O.

307 SarLA an Vuarin, 28. November 1825. a. O. Er wurde tatsidchlich von seinem
Posten abberufen und iibernahm im Dezember 1825 das Sekretariat der Konzils-
kongregation. Schreiben an Vuarin vom 1. Januar 1826. a. O.



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Didzese Lausanne 1815-1830 119

ins Stadtbild einordnen lasse, doch gab man gleichzeitig zu verstehen,
daB3 der Savoyarde mit der ihm eigenen Raffiniertheit handle, ohne je-
weils handgreiflich gegen die disziplinarischen Vorschriften zu ver-
stoBen 3. Im November 1825 gelangte der Staatsrat erneut an Bischof
Yenni, um ihn zu einer Versetzung Vuarins zu bewegen 3%, Allein er wagte
nicht einzuschreiten.

Zu Beginn des Jahres 1826 arbeitete Vuarin ein zweites Bistumspro-
jekt 310 qus, das gegeniiber dem vorigen einen Kompromil} darstellte. Die
territoriale Integritit der Diozese Lausanne sollte erhalten bleiben, aber
der Bischof abwechslungsweise ein halbes Jahr in Freiburg und Genf
residieren, eine Losung, wie sie in der damaligen Zeit im Doppelbistum
Chur-St. Gallen bestand. Die Calvinstadt hitte auf diese Weise die un-
mittelbare Prisenz eines Bischofs zu spiiren bekommen. Diesmal sollten
die beiden direkt beteiligten Instanzen, die bischéfliche Kurie in Freiburg
einerseits und die Genfer Regierung anderseits, konsultiert werden. Zu-
gleich benutzte Vuarin die Gelegenheit, sich Bischof Yenni vom Halse
zu schaffen. Deshalb schlug er Leo XII. vor, den frommen und ehrbaren
Prilaten an die romische Kurie oder auf eine Ditzese des Kirchenstaates
zu berufen. Ein tatkriftiger Mann — «un homme énergique» 3! — sollte an
die Spitze des Bistumsverbandes gestellt werden, der fihig wire, die
Sache der katholischen Religion in der gesamten Schweiz zu stirken. Als
geeigneten Kandidaten schlug er den belgischen Kuriendiplomaten,
Charles- Joseph-Benoit d’Argenteau 32, vor. Leo XII. lieB das Projekt
von der Genfer Bistumskommission begutachten. Diese erkldrte sich
grundsitzlich damit einverstanden, doch meldeten die Kardindle Vor-
behalte beziiglich der personellen Verinderung an; Bischof Yenni sollte
in seinem Amt belassen werden. — Eine zweitrangige Frage brachte auch
dieses Vorhaben zu Fall.

1828 hob Vuarin zum dritten Versuch an. Diesmal hoffte er mit Hilfe
der Luzerner Nuntiatur ans Ziel zu gelangen. In der Hoffnung, Nuntius
Ostini fiir sein erstes Projekt gewinnen zu kénnen, richtete er an den-
selben eine Denkschrift. Darin werden nacheinander «zweiundzwanzig

38 Vgl. den Bericht des genferischen Regierungsvertreters aus Luzern vom
30. Juli 1825. Rucuon 1 S. 197.

309 RiGAUD an Yenni, 1. November 1825. 2. 0. S. 197.

310 Freury/MaArTIN 11 S. 361 f.

1 g, 0. 8. 361.

312 Geboren 1787 in Liittich, 1826 Ernennung zum Titularerzbischof von Tyrus,
T nach 1864. E.-M. OETTINGER, Moniteurs des Dates. Dresde 1866 I K. 34.



120 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diézese Lausanne 1815-1830

Wunden» 313 aufgezdhlt, an denen die Genfer Katholiken leiden. Die
wichtigsten sind: das Februar-Konkordat, das Plazet-Gesetz, die sich
mehrenden Mischehen sowie der staatliche Volksschulunterricht. Mit
diesen Mitteln strebe die Genfer Regierung die Dekatholisierung der
Savoyarden an. Die allerletzte Wunde bedeutet fiir die Genfer Katholiken
die Person Yennis. Der Diotzesanbischof suche jeweils wihrend seines
Aufenthaltes in Genf in einem vornehmen staatlich-protestantischen
Hause Unterkunft. Welch édrgerlichen Eindruck miisse ein solches Ver-
halten bei den Glaubigen hinterlassen, wenn ihr Oberhirte die Gastfreund-
schaft des Stadtpfarrers ausschlage, der hochste Kirchenfiirsten Folge
leisteten. Uberhaupt begegne ihm, Vuarin, der sonst «milde» Prilat
Yenni seit lingerer Zeit mit einer befremdenden Strenge. — Das war
offenbar die « Rache» des von einem Pfarrer hintergangenen Bischofs, der
die UnbotmaBigkeit seines Untergebenen mit dessen Ignorierung quit-
tierte. Am Schlul3 des Memorials legt Vuarin dem Nuntius nahe, wie etwa
das Drohungsschreiben Yennis an den Genfer Staatsrat aussehen miillte,
um diesen auf die Wiedererrichtung des Bischofsstuhls in der Calvinstadt
vorzubereiten.

Er schreibt: Ich, der Oberhirte der Didzese Lausanne und Genf, bin
seit langem der zusidtzlichen Biirde, die mir durch den AnschluBl der
genferischen Pfarreien auferlegt wurde, miidde. Wenn der standige Krieg
zwischen Staat und Kirche anhilt, sehe ich mich veranlaf3t, den HIl. Stuhl
um Entlastung von der Leitung der Genfer Katholiken nachzusuchen,
dermafBen ist mein Herz mit Bitterkeit erfiillt. Vuarin fihrt fort: «Mais
il faudrait que cette déclaration soit faite avec un caractére de fermeté
qui convainquit le Conseil d’Etat de Geneve, qu’elle serait suivie de son
effet, si 'on n’avait pas égard a ses justes réclamations.»

In Freiburg erkannte man allmihlich die Taktik Vuarins — «I’homme
et son systéme» — wie sich der bischéfliche Kanzler Wully ausdriickt 314,
Der einseitigen Informationspolitik in der Form der «Katastrophen-
berichte» steuerte der inzwischen zum Generalvikar ernannte Chorherr
Gottofrey mit richtigstellenden Antwortschreiben entgegen. Aber immer
wieder muBte er es erleben, wie Vuarin der bischoflichen Kurie in Frei-
burg um eine Schrittlinge vorauseilte. Nach Gottofrey waren der Nun-
tius und mit ihm der HI. Stuhl einmal mehr iiberspielt worden, wenn
nicht Bischof Yenni Monsignore Ostini iiber den wahren Sachverhalt der

313 GSV Mém. 2.
314 WuLLy an Rigaud, 1. Juli 1829. AEG Corr. Rigaud.



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Didzese Lausanne 1815-1830 121

kirchlichen Verhiltnisse in Genf aufgeklirt hitte. AnlaBlich einer lin-
geren Aussprache hitte sich der Nuntius endgiiltig von Vuarin distan-
ziert, da er die «Enthusiasten» und «Intriganten» nicht ausstehen
moge 315

Inzwischen war Leo XII. gestorben. Im Mérz 1828 bestieg Kardinal
Castiglioni als Pius VIII. den pdpstlichen Thron. Als einstiges Mitglied
der Genfer Bistumskommission war er iiber die dortigen Verhiltnisse
aus der Sicht Vuarins informiert. Dieser sah die Aussichtslosigkeit des
ersten Projektes ein und griff auf das zweite zuriick, fiir das er den Papst
erwiarmen konnte, allerdings mit dem Vorbehalt, Yenni in seinem Amt
zu belassen.

Am 29. Juli 1829 richtete Pius VIII. ein diesbeziigliches Breve an Abbé
Vuarin (!) 3¢, Danach sollte der Di6zesanbischof abwechslungsweise ein
halbes Jahr in Freiburg und Genf residieren. Wihrend des Aufenthaltes
in der Rhonestadt sollte der Stadtpfarrer Bischof Yenni als «rechte
Hand» zur Seite stehen. Der pipstliche Erlal rechtfertigt geradezu das
Vorgehen Vuarins und kommt einer Rehabilitierung gleich, wenn es
darin hei3t: Alle seine Berichte seien vom HI. Stuhl angefordert worden;
auch habe er sich darin iiber seinen kirchlichen Vorgesetzten stets lobend
geduBert. Ob der «seltenen Vorziige und der reichen Sachkenntnisse wil-
len» genieBe Abbé Vuarin bei den wahren Freunden der Kirche eine
achtunggebietende Autoritit. Die Vorsehung habe diesen Streiter fiir die
Kirche Christi nach der Calvinstadt berufen, um die katholische Religion
zu fordern und zu verteidigen. Yenni mochte sich wieder mit Vuarin
aussbhnen und weitherzig iiber charakterliche Unterschiede und Mei-
nungsverschiedenheiten hinwegsehen. — Eigentlich unvorstellbar, daf}
ein papstliches Breve, das eine objektive kanonische Einrichtung schafft,
dermaBen in die personliche Sphire vorstieB. Vuarin verstand sich glan-
zend aus dem Knéuel herauszuwinden und die «Ehre» seiner Person
zu retten.

Ende Juli 1829 rief Generalvikar Gottofrey Staatsrat Rigaud zu Kon-
sultationen nach Freiburg 37. Bei dieser Gelegenheit stellte er im Namen

35 GoTToFREY an Rigaud, 1. Juli 1829. a. O.

316 Rekapituliert bei FLEURY/MARTIN IT S. 362 f.

37 Die folgenden Ausfithrungen sind den Notizen Rigauds entnommen, die er
sich wahrend der zwei Tage dauernden Konferenz in Freiburg, 31. Juli bis 1. August
1828, gemacht hatte. AEG Papiers J.-]. Rigaud, 1T 27, 169-173. (Herrn Staats-
archivar Louis Binz, der mich auf diese Quelle hinwies, méchte ich an dieser Stelle
herzlich danken.)



122 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Ditzese Lausanne 1815-1830

seiner Regierung das dritte Gesuch zur Amtsenthebung Vuarins. Yenni
erkldrte sich damit einverstanden, wies jedoch darauf hin, im gegen-
wirtigen Zeitpunkt keine Amovierung vornehmen zu koénnen, da ihn
Vuarin just in Rom einer «iibertriecbenen Konzessionsbereitschaft mit
den Héretikern» angeklagt habe; er, Yenni, sei in den Augen des Stadt-
pfarrers nicht stark genug, dem lion rugissant von Genf die Stirn zu
bieten.

Zur selben Zeit traf das papstliche Breve in Freiburg ein. In einem
Begleitschreiben erkldrte sich Vuarin bereit, vor dessen Promulgierung
personlich vor dem Bischof zu erscheinen, um sich zu rechtfertigen. Yenni
war darob so niedergeschlagen, dal} er endgiiltig auf die Leitung der gen-
ferischen Pfarreien verzichten wollte. Allein die energische Einsprache
Generalvikar Gottofreys hielt ihn davor zuriick. Hierauf erkliarte Yenni
gegeniiber Rigaud, ungeachtet des péipstlichen Erlasses an der bisherigen
Ordnung festzuhalten. Er weise die Mitarbeit Vuarins in der Art, wie sie
das Breve vorschreibe, kategorisch zuriick; nach all den leidigen Vor-
kommnissen stelle er sich nicht unter die Vormundschaft eines Unter-
gebenen, iiber den er sich stdndig zu beklagen habe. Auch bediirfe man
in Freiburg zur Leitung der Di6zese nicht der Hilfe eines Abbé Vuarin.

Erst jetzt enthiillte Yenni dem ahnungslosen Gast die seit Jahren
andauernden «Machenschaften» Vuarins zur Wiedererrichtung des Gen-
fer Bischofsstuhls. Doch lief sich Rigaud nicht aus der Fassung bringen,
insistierte aber, daB Yenni gegen den «gewissen Herrn» (Sieur) Vuarin
nun endlich einschreite, statt seinem Getue unschliissig zuzuschauen.
Im {ibrigen gab er dem Bischof zu verstehen, daB, wie immer auch die
Entscheidung Roms zum ersten Bistumsprojekt Vuarins ausgefallen
wire, die Genfer Regierung sich jeder Anderung der Diézesanverhiltnisse
widersetzt hiatte und auf dieser Haltung auch in Zukunft beharre. Der
Staatsrat sei nicht gewillt, einen andern Bischof oder eine andere Bistums-
organisation hinzunehmen, selbst auf die Gefahr hin, daBl dann zeitweilig
in einigen Kantonsgegenden der katholische Kultus eingestellt werden
miisse. — Diese Drohung aus dem Munde des méchtigsten Genfer Politi-
kers seiner Zeit ist wohl die plausibelste Erkldrung, weshalb der Hl. Stuhl
das Breve zuriickzog und beide Parteien zur Tagesordnung iibergingen.

Einer aber blieb unbelehrbar, Abbé Vuarin! Umso mehr versteifte er
sich nun auf die Parole: Abkehr von Genf und Freiburg, Riickkehr nach
Savoyen! In dieser Absicht startete er zum letzten verzweifelten Versuch,
die Genfer Pfarreien der Dibzese Annecy einzuverleiben, ein Vorschlag,
den er bereits 1824 beildufig erwdhnt hatte. In I'reiburg war man dariiber



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diézese Lausanne 1815-1830 123

bereits im Bild. Yenni bekannte Staatsrat Rigaud, daBl Bischof Thiollaz
von Annecy, ehemaliger Generalvikar von Chambéry und eifriger An-
hdnger Vuarins, seinem Untergebenen die Generalvollmacht erteilt habe,
den Seelsorgeposten jederzeit verlassen zu kénnen, um das Vorhaben in
die Wege zu leiten. Natiirlich versandeten diese Bemiihungen schon im
Anfangsstadium angesichts der Haltung der Genfer Regierung 318.

Vuarin aber harrte aus und blieb bis zu seinem Tode Pfarrer von Genf.
Alle Angebote, ihn mit Hilfe einer Promovierung zu amovieren, scheiter-
ten an seiner Unnachgiebigkeit und seinem SendungsbewuBtsein als
Restaurator des Katholizismus in der Calvinstadt. 1827 hatte er eine
Berufung auf den erzbischoflichen Stuhl von Chambéry abgelehnt 319,
1837 schlug er eine Ernennung zum Bischof von Tarantaise aus 32°. Einen
Antrag auf Erhebung zum Kardinal soll Leo XII. mit dem Hinweis
abgelehnt haben: «Laissez le dans son presbytére; il m’est plus facile de
faire un cardinal qu’un curé de Genével» 32!, Hartnickig wie er war,
blieb Vuarin seinem Versprechen treu, das er anldBlich seiner Wahl zum
Stadtpfarrer abgab: «Quant on est nommé curé de Genéve, on y reste et
on y meurty 32, Er starb am 5. September 1843 und ist auf dem von ihm
erkimpften katholischen Friedhof von Genf beigesetzt 323

Das Herzensanliegen blieb unverwirklicht. Deshalb stellte Vuarin
dessen Ausfithrung der ndchsten Generation anheim. 1835 empfahl er
Gregor XVI. nochmals ausdriicklich die Wiederherstellung des Genfer
Bischofsstuhls und legte ihm nahe, der nichstgiinstigen Gelegenheit
«aufzulauern», es konne dies vielleicht noch zehn oder zwanzig Jahre
dauern: «C’est un proces qui reste pendant» 32%, — 1865, genau dreilig
Jahre spiiter, wollten der Hilfsbischof von Genf, Gaspard Mermillod, und
Pius IX. das Testament Vuarins vollstrecken 3. Doch der Ausbruch des
Kulturkampfes verunméglichte das Vorhaben fiir immer.

318 Fiir die andauernde kirchliche Verbundenheit zwischen Annecy und Genf
sprechen Buchtitel wie, CH.-M. REBORD, Dictionnaire du clergé séculier et régulier
du diocése de Geneve-Annecy dés 1535 & nos jours. 2 vol. Bourg (Ain) 1920; DER-
SELBE, Administration diocésaine. Visites pastorales du dioceése de Genéve-Annecy
1411-1900 (1411-1920). 2 vol. Annecy 1921-1923; F. MUGNIER, Les évéques de
Genéve-Annecy 1535-1879. 2¢ éd. Paris 1888.

319 HALLER an Salis, 25. September 1827. Burgerb. B.

320 GorTOFREY an Rigaud, 28. Dezember 1837. AEG.

321 Zit. nach TAPPONIER, a. O. Anm. 10, S. 39.

322 Zit. nach FLEURY/MARTIN 11 S. 242.

4% . 0. 8..530.

2% 4. 0. 5..363.

325 1.. JEANTET, Le cardinal Mermillod 1824-1892. Paris 1906 S. 176, schreibt



124 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Dibzese Lausanne 1815-1830

Es i1st angebracht, in einer SchluBbetrachtung auf die Problematik
einzugehen, die die Einverleibung des Kantons Genf in das Bistum Lau-
sanne mit sich brachte. Bei dem tiefempfundenen kirchlichen und poli-
tischen Antagonismus konnten sich die Katholiken nur schwer in die
neue Umgebung hineindenken. Sie fanden kein inneres Verhdltnis zum
Kanton Genf und blieben dem regierenden GroBbiirgertum der Haupt-
stadt fern 3%, Der lange Zeit unbestrittene katholische Fiihrer, Abbé
Vuarin, forderte diese Beziehungslosigkeit bewuBt, um darauf seine
Restaurationspolitik aufbauen zu kénnen: das unversehrte Erhalten des
savoyischen Erbes. Und dies war nur moglich, wenn es ithm gelang, die
Amalgamierung zwischen den beiden Volkskorpern zu verhindern. Sein
langjdhriges Wirken in Genf schob die Bereinigung des Verhiltnisses
zwischen Staat und katholischer Kirche immer wieder hinaus. Diese
Tatsache hat wesentlich dazu beigetragen, dass die allmahlich heran-
wachsende katholische Partei am Fortbestand der protestantisch-kon-
servativen Staatsleitung, deren politische Zielsetzung sich unverdndert
auf dem Boden des calvinischen Genf abspielte, kein Interesse zeigte und
sich 1846 spontan der liberal-demokratischen Bewegung unter James
Faszy anschloB. Und diese Revolution bedeutete das Ende einer dreihun-
dertjihrigen Epoche 3?7,

Nachdem Vuarin die Riickkehr der Savoyarden unter die Fittiche des
Ko6nigs von Sardinien versagt blieb, versteifte er sich mit einem an Fana-
tismus grenzenden Eifer auf die kirchliche Restauration: die Wieder-
herstellung des Genfer Bischofsstuhls. Sie war ihm Garant fiir die Ret-
tung savoyischer Eigenstiandigkeit und die Aufrechterhaltung des Katho-
lizismus itberhaupt, die er seit der Abtrennung vom Bistum Chambéry
gefihrdet sah. War Genf in politischer Hinsicht eine «terre étrangére», so
war es das alemannische Freiburg im kirchlich-kulturellen Bereich. Der

hiezu: «Pour I’abbé Mermillod, comme pour Pie IX, il y avait, dans la question de
I’épiscopat de Geneve, le principe et la personne, la création de I’évéché et le choix
de I'évéque. Sur le principe, il n’hésitait: il eut donné sa vie pour le faire triompher.
Sur sa personne, toutes autres étaient ses sentimentsy.

326 BARTH S. 144. — Die Tatsache, daB der erste katholische Laienfithrer, JEAN-
BartisT BROQUET, 1803-1846, Arzt, Biirgermeister und GroBrat von Carouge, 1846
unter den Mitgliedern der geplanten Borromius-Akademie von Luzern figuriert,
A. STEINER, Die Akademie des heiligen Karl Borromius 1846/47, in: ZSKG 60
(1966) S. 248, ist zwar ein Zeichen dafiir, da3 sich die junge Generation teilweise auf
den schweizerischen Katholizismus auszurichten begann, doch dndert dies nichts
an der allgemeinen Grundhaltung.

327 BarTH S. 145 und 152,



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diézese Lausanne 1815-1830 125

Form nach rithrt zwar bei Vuarin sehr viel von seinem aulerordentlichen
Charakter her, der Sache nach aber war er Repriasentant der savoyischen
Neugenfer insgesamt.

Vuarin wies die einmal vollzogene Vereinigung mit Freiburg nicht zum
vornherein zuriick, sondern versuchte zuerst die Gleichberechtigung von
savoyischem und freiburgischem Klerus zu erreichen. Es durfte nicht
soweit kommen, daB3 Bischof Yenni mit den «Institutionen des hl. Franz
von Sales» tabula rasa machte. Und er gab dies seinem neuen Oberhirten
auch zu verstehen 328, Anderseits mochte es aus der Sicht der bischof-
lichen Kurie in Freiburg angebracht erscheinen, den genferischen Teil des
Bistums fest an die Hand zu nehmen, zumal es gegeniiber den renitenten
Pfarrherren die neue kirchliche Oberleitung durchzusetzen galt.

Dadurch mochte der Eindruck entstehen, Freiburg strebe zu sehr nach
einem uniformierenden Zentralismus und stehe savoyischer Eigenstiandig-
keit verstindnislos gegeniiber. Eigentlicher Grund aber war das Paktieren
Bischof Yennis mit der «hédretischen Regierung». Diese Konzessions-
bereitschaft wirkte auf Vuarin dermalen beingstigend, daB er den
Fluchtweg antrat, um aus dem «Morast des gegenseitigen Einverneh-
mens» zwischen dem protestantischen Staat und der katholischen Kirche
zu entrinnen. Deshalb mufBte ihm die Errichtung des Bischofsstuhls in
der Calvinstadt wie ein Rettungsversuch des besseren Selbst vorkommen
und als ein Kampf um den Bestand «seiner Kirche». Vuarin wollte damit
bewuBt die einmal eingeschlagene Entwicklung riickgdngig machen und
er lieB nichts unversucht, die Ausrichtung des savoyischen Klerus nach
Freiburg zu unterbinden, mit dem Ziel, die Genfer Geistlichkeit auf sich
selbst zu stellen. Generalvikar Gottofrey hat diesem Bestreben den tref-
fenden Ausdruck verliehen, wenn er sagt: «... rien n’a ¢té négligé pour
faire révoquer la réunion spirituelle de Fribourg avec Geneéve» 3%,

Mit der Ausbildung des Genfer Klerus am Priesterseminar Ireiburg
sollte sich die Assimilierung allmdhlich einspielen. Doch Vuarin wider-
setzte sich diesem Proze8 und damit isolierte er sich nicht nur von der
bischéflichen Kurie, die diese Entwicklung bewuBt forderte; mit der Zeit
kehrte Vuarin auch den jungen Genfer Geistlichen den Riicken. Seine
unbeugsame Haltung wuchs sich zur personlichen Tragik aus. Wenn man
auch in Freiburg versuchte, Vuarin mundtot zu machen, ja sogar dem

328 VUARIN an Yenni, 18. April 1822. GSV Tit. eccl.
329 GorToFREY an Rigaud, 27. Mai 1829. AEG.



126 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Didzese Lausanne 1815-1830

Gespott preisgab 339, sein Geist griff auf die néchste Generation iiber.
Und so erscheint denn die restaurative Bistumspolitik Mermillods als
letzter Ausldufer dieser riickwirtsschreitenden Entwicklung, wenn sich
auch die unmittelbaren Voraussetzungen in der Zeit des radikalen Kir-
chenkampfes gedndert hatten.

Einige Vorfdlle der Genfer Kirchengeschichte der 1820er Jahre sind
indes allein auf das Gegensatzpaar Yenni—Vuarin zuriickzufithren.

Der Bischof zeichnet sich durch leichte Ansprechbarkeit der Gefiihle
aus. Unter dem Druck der Verhiltnisse wechselt er stindig seine Meinung,
hin- und hergetrieben einmal von den Anspriichen Vuarins, dann wieder
von denen der eigenen Umgebung. Yenni war gutherzig — Seelsorger,
nicht Fiihrerpersonlichkeit. Vuarin dagegen ist starr und kiihl; schlau-
berechnend, eine Kimpfernatur. Seine Ideen erinnern an die Gedanken-
welt eines Bonifaz VIII. in der Bulle «Clericos laicos» von 1298, wenn er,
Vuarin, die Laien als die notorischen Feinde der Religion bezeichnet, die
zudem mehr als nur suspekte Sitten pflegten 331

Generalvikar Gottofrey bekannte einmal Staatsrat Rigaud, der Grund
fiir die hdufigen Konflikte in der Genfer Kirche liege in der tibertriebenen
Milde und Nachsicht Yennis, der von seiner bischoflichen Autoritit
gegeniiber dem «intrigantischen Pfarrherrn» keine Gebrauch gemacht
habe — ¢nde origo mali 3% — sagt er wortlich. Das versohnliche Verhalten
sei dem Oberhirten zum Verhdngnis geworden. Immer habe Yenni gedul-
dig auf ein mogliches Einlenken Vuarins gewartet, aber das Gegenteil sei

330 Der nachstehende Brief Gottofreys an Rigaud vom 1. Marz 1830, a. O., illu-
striert die ganze Problematik deutlich. Er schreibt: «Nous avons cu le Synode
annuel, mercredi dernier, oll j’ai rencontré votre grand homme, il y a signalé, comme
a son ordinaire et c’est 14 toujours son pater noster, les entraves du gouvernement
de Geneve au bien de la religion, ’accroissement des mariages mixtes, I’'opposition
de la loi sur le mariage aux régles de I'Eglise (1824 muBte Genf auf Grund einer
Intervention Sardiniens im ehemals savoyischen Territorium die Einfithrung der
Zivilehe widerrufen), les bornes trop refrénées aux protocoles de Vienne et de Turin,
c’est le grand mot ... Un de mes voisins de chaire lui a bonnement dit, de ne pas
nous ennuyer avec des affaires qui ne regardaient pas 1’assemblée, il faut dive que
tous nos Messieurs le voyent paraitre avec peine. (...) 11 n’a pas fait de visite au sémi-
naire, aussi Mes. les Séminaristes Genevois ayant demandé a I’'un de leurs directeurs
la permission d’aller le visiter a 1’évéché, celui-ci la leur a refusée. (...) Il ait envoyé
son domestique avec la bourse quéter chez les Frangois et Frangoises domiciliées
IC1».

31 Am 18. April 1820 schrieb er an Yenni, die Wohlfahrt der Genfer Kirche
verlange u. a.: «Rapports rares et prudens avec les laiques notoirement ennemies
de la religion et de moeurs plus que suspectes». GSV Tit. eccl.

332 GorrorrEY an Rigaud, 13. Juli 1831. AEG.



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Didzese Lausanne 1815-1830 127

eingetroffen! Ahnlich einem Wolf, der bekanntlich beim Heranwachsen
nicht zahmer werde, sel Vuarin von einem gewissen Alter an nicht mehr
zu bandigen gewesen, ja er habe unter der Hand Flugschriften ausgehen
lassen, worin er die Genfer Katholiken zum Aufruhr gegen die staatliche
Autoritit aufgestachelt habe 333,

Die Frontstellung zur protestantischen Republik ist bezeichnend.
Wenn auch Tagesereignisse Anlall geben mochten, der Kampf gegen die
Genfer Behorden entspringt dem Herzen des katholischen Royalisten
Vuarin. Das Treuebekenntnis zu seinem Koénig ist ungemein charakteri-
stisch. Vuarin schreibt 334:

Retenu par le devoir de ma vocation dans une ferve éfvangére, je suis
resté Savoyard par le coeur, et je continuerai jusqu’a mon dernier soupir,
non seulement a former des voeux pour la prospérité de I'auguste dynas-
tie de nos Princes, mais a lui donner des preuves de mon dévouement et
de mon affection filiale. Permettez, Sire, que je prenne la liberté de dire
a votre Majesté, que j’ai été assez heureux depuis ’anné 1793 jusqu’a

ce moment, pour faire par ma conduite cefte constante profession de foi
politique, et les trages n’en sont pas rares des 'année 1814».

333 GoTTOFREY an Rigaud, 27. Mai 1829. a. O.
3% Vyarin an Viktor-Emmanuel L., 1818, Kopie. GSV Tit. eccl.



	Pierre-Tobie Yenni, Bischof von Lausanne (und Genf)

