
Zeitschrift: Freiburger Geschichtsblätter

Herausgeber: Deutscher Geschichtsforschender Verein des Kantons Freiburg

Band: 55 (1967)

Artikel: Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830 : ein
Beitrag zur Geschichte der Restauration in der Schweiz

Autor: Vonlanthen, Hugo

Kapitel: 4: Bischof Yenni und Karl-Ludwig von Haller

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-338583

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-338583
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VIERTES KAPITEL

Bischof Yenni und Karl-Ludwig von Haller

1. Zensor des vierten Bandes der Restauration der Staatswissenschaft

1816 ließ Haller als 48jähriger den ersten Band der Restauration der
Staatswissenschaft ausgehen x. Darin rief er die Welt auf, sich von der
«Chimäre des künstlich-bürgerlichen Zustands» abzuwenden und wiederum

zur «natürlich-geselligen» Ordnung zurückzukehren. Seine Staatslehre

sollte die «ursprünglichen Verhältnisse» restaurieren und die Un-
haltbarkeit des Contrat social darlegen. Es galt, die ständische Gliederung

und die aristokratische Regierungsweise nach dem totalen
Zusammenbruch neu zu errichten.

Haller verneint den modernen Begriff der Souveränität2. Der Staat
wird nicht als eine Gemeinschaft eigener Art betrachtet, sondern als ein

Aufbau von Familien und Korporationen. Die Gewalt des Souveräns

bleibt beschränkt auf die des pater familias oder des Grundherrn. Das

Herrschaftsverhältnis ist demnach wesentlich patriarchalisch. Der
Ausdruck «Patrimonialstaat» stammt wohl von Haller selber. «Er will
besagen, daß die fürstliche Gewalt lediglich privatrechtlicher Natur sei,

daß sie sich auf dem erblichen Eigentum am Staatsboden, dem
«Patrimonium» aufbaue, nur auf den Domänen herrsche der Monarch unmittelbar,

nur aus ihnen könne er direktes Einkommen ziehen»3. Diese Theorie
vernichtete die Einheit des Staates, an ihre Stelle traten wieder Provinzen,

Verbände und kleinste Herrschaften wie die Grundholde. Haller
betrachtete den Staat als eine Familie im Großen. Seine «Restauration»

war somit ein einziger Protest gegen die moderne staatliche Entwicklung,

1. Aufl. I-VI 1816-34; vgl. Reinhard, Karl Ludwig von Haller S. 58 ff.
Vgl. Schnabel II S. 26 f.
a. O. S. 28.



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830 187

deren Tendenz es war, die mittelalterliche, hierarchisch gegliederte
Ständeordnung abzutragen und die Souveränität und Zentralisation des

Staates auszubauen. Die gutgemeinte Konzeption ist gescheitert, weil sie

an den Realitäten vorbeisah. Das Urteil Franz Schnabels über die
Restauration als solche gilt auch für Hallers Staatstheorie: «sie war ein

Experiment, das scheitern mußte, weil es der Wahrheit des Lebens
widersprach, die nicht gestattet, eine vollzogene Entwicklung mit allen von
ihr ausgesagten Folgerungen zu widerrufen und an irgendeinem
beliebigen Punkte der geschichtlichen Vergangenheit nochmals einzusetzen,
das Geschehene völlig ungeschehen zu machen 4.

Haller war überzeugt, daß seine Lehre vom Staat die von Gott selbst

in die Sozialordnung hineingelegten Grundlagen betone und herausstelle,
denn er gibt vor, «den Anspruch der Natur, das Wort Gottes selbst»

getroffen zu haben und erwartet deshalb von seinem Werk «himmlischen
Segen» 5. Sein prophetisches Sendungsbewußtsein 6, die moderne Staatstheorie

von der Wurzel her auszurotten und die alten Wahrheiten neu
zu verkünden, kommt in einem Brief an Graf Salis zum Ausdruck: «Elle

(ma theorie) doit ecraser le Jacobinisme de fond en comble et y substituer
les veritables doctrines... Ce ne sera plus un succes passager, mais une
bataille de Waterloo, il ne me sufAt pas de donner un soufflet ä la hydre,
je veux l'an^antir. Je vous ai souvent dit, mon eher Comte, que la Pro-
vidence m'avoit destine ä detruire le Jacobinisme et k retablir les
veritables doctrines sur la terre»7.

Als einer der ersten beglückwünschte der Freiburger Kantonsrichter
Uffleger den Restaurator zu seinem Werk: «..., qui detruit jusqu'aux
fondements le Temple qu'a enge la philosophie moderne» 8. Die
entscheidendste Anhängerschaft fand Haller jedoch in der ostelbischen

Ritterschaft. Seine patriarchalische Staatslehre konnte sehr leicht an den

noch fortdauernden Feudalismus anknüpfen und die Privilegierten vor
den Angriffen der Reformer schützen. Hallers Lehre rief den alten
historischen Gewalten, den Fürsten, Ministerialen, Gutsherren und
Zunftgenossen in Erinnerung, daß sie alles für immer als Privateigentum
besitzen und die Untertanen jedes Entgegenkommen der Landesväter als

einen Gnadenerweis betrachten müssen 9.

4 a. 0. S. 28.
3 Haller, StW I Vorrede S. xxix.
6 Vgl. Guggisberg, Haller/Chr. S. 196.
7 Haller an Salis, 30. Oktober 1816. Burgerb. B.
8 Uffleger an Haller, 10. September 1817. StAF Corr. Haller.
9 Vgl. Schnabel II S. 31 ff.



188 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830

In Berlin und in der Umgebung Friedrich Wilhelms IV. wurden solche

Ideen begrüßt, man sprach sogar von einer Berufung Hallers in die
preußische Hauptstadt, die dann aber wegen seiner Konversion unterblieb.
Selbst Schleiermacher, dessen Werdegang von den verschiedensten
Eindrücken mitbestimmt wurde, nahm Stellung zur Theorie des «Restaurators»

10. Als Anhänger der Steinschen Reformen n hatte er sich aber

kaum dafür ausgesprochen. Haller war an der Ausbreitung seines

Gedankengutes höchst interessiert und plante deshalb im Frühjahr 1817

zusammen mit Graf Salis eine Reise nach Norddeutschland: «afin de former
des liaisons litteraires avec des personnes instruites et bien pensantes»12.

Haller muß Resonanz finden. Und so registriert er den Pendelausschlag
jedes Erfolges oder Mißerfolges seines Werkes genauestens. Allgemein
wunderte er sich über das begrenzte Echo und war enttäuscht, daß man
anfänglich die «Restauration» mit Schweigen überging. Allein in Bayern,
wo die restaurativen Kreise die vom modernen Staatsgedanken geleiteten

Bestrebungen des Grafen Maximilian Montgelas rückgängig zu
machen versuchten 13, erregte seine Lehre großes Aufsehen. Die Universität

Göttingen war wider Erwarten neben Berlin die geistige
Hauptträgerin der Hallerschen Reaktion 14.

Als im Oktober 1817 die deutsch-nationalen Burschenschaften auf dem

Wartburgfest15 über «undeutsche und volksfeindliche Schriften»
Feuergericht hielten, wurde auch Hallers Staatstheorie mitverhöhnt. Unter
Pfui-Rufen der Burschen, wie: «Der Gsell will, das Deutschland keine

Verfassung habe»16, warf man die «Restauration» auf den Scheiterhaufen.

Haller deutete diesen Vorfall als eine «Illustration reelle» für die

10 Vgl. Haller an Salis, 26. Dezember 1817. Burgerb. B.
11 Schnabel IV S. 316.
12 a. 0. Anm. 7.
13 Schnabel II S. 11, 13 und 28.
14 Haller an Salis, a. 0. Anm. 10:« On me mande que mon ouvrage fait beaucoup

de Sensation ä Munich et ä Göttingen. Du reste je n'ai encore aucune notion de

l'effet qu'il a produit en Allemagne. Pas une Gazette n'en a parle\ L'Allemagne
meme observc un profond silence.

Nos jeunes gens mandent de Göttingen ä leurs grande etonnement que les pro-
fesseurs les plus celebres, Lactorius qui a plus de 250 ecoliers, Heeren qui en a plus
que 150, Bouterwcck, Hugo et meme Schulze se declarent ouvertement pour mon
ouvrage, le recommandant dans leurs lecons en adoptant les prineipes etc. Les

jeunes gens reviendront dans leur patrie et y formeront un partie ...».
15 Vgl. Schnabel II S. 245 ff.
16 J. von Gerlach, Ernst Ludwig von Gerlach. Aufzeichnungen aus seinem

Leben und Wirken 1795-1877. 2 Bde. Schwerin 1903 I S. 105, zit. bei Guggisberg,
Haller/Chr. S. 226.



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830 189

Geisteshaltung dieser Leute, die von politischer Freiheit und nationaler
Einheit träumten 17.

Die Zeit des vorherrschenden Liberalismus war natürlich dem « Restaurator»

nicht günstig gesinnt. Er wurde als ein Feind der Freiheit gebrandmarkt.

Heute aber, da wir von seinem Werk Distanz gewonnen haben,
hat uns Haller wieder etwas zu sagen. Zwar bleibt die «reaktive
Vergeblichkeit» seiner Staatstheorie fraglos; angesichts des zwanzigsten
Jahrhunderts aber, das den furchtbaren Zusammenbruch der «Chimäre des

künstlich-bürgerlichen Zustands» immer wieder neu durchleidet, ringt
sich die Ansicht durch, daß Hallers prinzipielle Widerlegung des Staates
auch der Einsicht in das Wesen des heraufziehenden staatlichen Despotismus

entsprang 18.

Seit etwa zwei Jahrzehnten erlebt die Haller-Forschung eine eigentliche

Renaissance. Vor allem hat sich der Elsässer Ewald Reinhard darum
verdient gemacht19. Neuerdings hat Heinz Weilenmann den Versuch

unternommen, die Ideen des «Restaurators» mit der Aufklärung, dem
deutschen Idealismus und der Romantik zu konfrontieren 20.

Entsprechend ihrem Hauptzweck wurden Hallers Theorien vorzüglich
in politischer, sozialer und volkswirtschaftlicher Hinsicht behandelt. Eine

Betrachtung von der kirchengeschichtlichen Seite her hat erstmals Kurt
Guggisberg in seiner Studie, Das Christentum in Hallers Restauration
der Staatswissenschaft, zur Darstellung gebracht. Darin hebt der Autor
mit Recht hervor, wie auffallend bei Haller das hierarchisch-juristische
und autoritative Gepräge der katholischen Kirche überwiegt und wie
sehr ihr Charakter als Heils- und Gnadenanstalt zurücktritt21.

17 a. O. Anm. 10.
18 s. Art. von O. Köhler, Staatslexikon der Görres-Gesellschaft fil K. 1164;

Müller-Büchi, Karl Ludwig von Haller S. 222.
19 Die erste Haller-Biographie veröffentlichte er 1915, Karl Ludwig von Malier.

Ein Lebensbild, in: Görres-Gesellschaft zur Pflege der Wissenschaft im katholischen
Deutschland 1915 Heft 2; sie trug viel dazu bei, den vergessenen Staatstheoretiker
wieder bekannt zu machen. Seine 1933 veröffentlichte zweite Biographie, s. Literatur,

stellt eine Zusammenfassung seiner Haller-Forschung dar.
Die Haller-Biographie von K. Guggisberg, s. Literatur, lehnt sich z. T. sehr eng

an Reinhard an und bietet wenig Neues. Wenn Guggisberg Reinhard apologetische
Einstellung vorwirft, so trifft ihn dieser Vorwurf noch viel mehr, nur im umgekehrten
Sinn, wie Wilhelm, Karl Ludwig von Haller, S. 458 ff., mit Recht hervorhebt.
Reinhard ist auch den weit verzweigten Beziehungen Hallers nachgegangen und hat
eine Reihe aufschlußreicher Korrespondenzen veröffentlicht. Zusammenstellung
Reinhard S. xi ff., Weilenmann S. 144.

20 Vgl. Weilenmann S. 38 ff., 86 ff., 96 ff.
•' Guggisberg, Haller/Chr. S. 212.



190 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830

1820 erschien der vierte Band der Restauration, der «Von den

unabhängigen geistlichen Herren- oder den Priesterstaaten» handelt22. Erst
vierzehn Jahre später kam der Fortsetzungsband heraus, die «Makro-
biotik der geistlichen Herrschaften oder Priesterstaaten» 23, worin Haller
viele Ratschläge wiederholt, die er vorher an die Patrimonialherren richtete.

Bewußt wird die katholische Kirche, d. h. «die allgemeine christliche
Kirche», wie er sie nennt, als«das Ideal einer vollkommenen Gesellschaft»

gepriesen und ihre Struktur als «eine höhere Synthese von Monarchie
und Republik aufgefaßt» 24.

Es waren die politischen Studien, die Haller zur katholischen Kirche
führten. Die grauenvollen Revolutionsjahre hatten wiederum den Sinn
für Bindung und Autorität geweckt, und diesem Ruf konnte die katholische

Kirche kraft ihres Selbstverständnisses weit besser entsprechen als

jede andere kirchliche Richtung25. Der Einmarsch der französischen

Revolutionstruppen zwang auch Haller zur Emigration 26 und diese

bitteren Jahre wurden ihm zu einem Anschauungsunterricht mit
entscheidenden Folgen: Er kam zu Überzeugung, daß die alles nivellierende

sozialpolitische Lehre Rousseaus von Grund auf falsch sei. Von da an sah

er in der Autorität das einzige vernunftgemäße und wissenschaftlich

begründete Fundament einer Gesellschaft. Die Autorität erschien ihm
als die große Wahrheit; ihre Repräsentanten sollten wieder die Throne

besteigen. Dieser Ideengang führte Haller notwendig zur stärksten
autoritativen und antirevolutionären Macht, zur katholischen Kirche, als

Schützerin der Legitimität und Bollwerk gegen die Revolution 27, die

Haller in ihren gesamten Erscheinungsformen regelrecht verteufelt28.

22 Haller, StW IV Drittes Hauptstück § 38^13.
23 a. 0. V §44-45.
24 Reinhard S. 73.
25 Schnabel Tf S. 19 f.
26 Die psychologische Bedeutung des Emigrationserlebnisses für die spätere

Entwicklung Hallers hebt besonders E. F. J. Müller-Büchi S. 220 hervor. Gerade
diese harten Jahre der Entbehrung ließen den «Restaurator» bis zu den letzten
Ursachen der Revolution vordringen. Und da «die Heimat durch ihr früheres
Verhalten diese Ursachen der Revolution recht eigentlich erst gelegt, so kann der

Emigrant bis zum Verzicht und bis zur geistigen Annulierung der Heimat
fortschreiten : für ihn sind die Ideen, die das wahre Glück der Heimat ausmachen, das

Höchste, und die Heimat hat nur Dauerwert, wenn sie ihre Verhältnisse und
Zustände nach den wahren Ideen ordnet. Die geistige Heimat - sagt Bonald - ist die
wahre Heimat der Menschen, und nur bei Tieren ist die Heimat gleichbedeutend
mit dem Boden».

27 Vogt S. 185.
28 Vgl. hiezu seine Schrift, Satan und die Revoluzion. Luzern 1834.



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830 191

Überdies übte der universale Charakter der katholischen Kirche auf den
«Restaurator» eine besondere Anziehungskraft aus, denn darin fand er
seinen Kosmopolitismus, herkommend vom aufklärerischen Weltbürgertum,

verwirklicht. Als Weltkirche verband sie seine lose verbundenen

patriarchalischen Kleinstaaten zu einer höheren Einheit unter der
geistigmoralischen Leitung des Papsttums 29.

Hallers Staatstheorie wurde von den Ultras nicht nur lebhaft begrüßt,
sie nahmen auch regen Anteil an seinem literarischen Schaffen, sprach er
doch aus, was auch in ihnen selber als mehr oder weniger bestimmte Sehnsucht

lebte. Die Konservativisten, allen voran der Genfer Stadtpfarrer
Vuarin, lieferten ihrem Gesinnungsfreund die geistigen Waffen für seine

Ansichten über die Sendung der katholischen Kirche und des Papsttums
als der letzten, unbedingt verpflichtenden Autorität.

Vuarin legte großen Wert darauf, mit dem «Restaurator» in vermehrten

Kontakt zu treten. Nach ihrer ersten Begegnung in Genf, im Frühjahr
1819, orientierte er Haller regelmäßig über die schriftstellerische Tätigkeit

der zeitgenössischen Traditionalisten, de Bonald, La Mennais und
de Maistre. Auf diese Weise bekam Haller Kenntnis vom Werke Bonaids,
Theorie du pouvoir politique et religieux dans la societe civile, demontre

par le raisonnement et par l'histoire (3 vol. Constance 1796), das wegen
seiner reaktionären Ideen vom Direktorium konfisziert wurde 30. Vuarin
empfahl dem Staatsrechtler ebenfalls das Buch des heute fast unbekannten

Jesuiten Augustin Barruel31, De Tautorite du Pape (2 vol. Paris 1803),
worin lange vor de Maistre der Anspruch des Papsttums auf Restauration
seiner alten Stellung angemeldet wurde. Entgegen dessen überholter Idee
einer päpstlichen Universalmonarchie setzte jedoch Barruel die jesuitische
Tradition Kardinal Bellarmins fort und bekämpfte daher die «potestas
directa» des Papstes auf die Staatsgewalt und ließ lediglich eine « potestas

indirecta papae in temporalibus» gelten, betonte aber die spirituelle

Seite der päpstlichen Primatialgewalt. Haller, der eher dem von de

Maistre wieder aufgenommenen hochmittelalterlichen Papstbild verpflichtet

war, zitiert zwar Barruel im vierten Band der Staatstheorie, doch
weist er ausdrücklich darauf hin, daß der Jesuit die weltlichen Potentaten

äußerst schonend behandle 32. Bezeichnend fällt die Stellungnahme
Hallers zum Buche de Maistres, Du Pape (Lyon 1819), aus. Er rühmt die

29 Weilenmann S. 138 ff.
30 Vuarin an Haller, 17. Mai 1819. StAF Corr. Haller.
31 s. Art. von R. Metz, LThK II K. 2 f.
32 Haller StW S. 376 Anm. 39.



192 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830

stilistische Meisterschaft und sieht den Hauptwert des Werkes darin, daß

es einen weiteren Beweis für den päpstlichen Primat erbringt; auch hebt
er eigens die Ausführungen über den Zölibat hervor 33. - Dies ist nicht
verwunderlich, denn Haller hatte eine persönliche Zuneigung zur
Ehelosigkeit; das Mönchtum pries er neben dem Papsttum als die stärkste
Stütze der abendländischen Kirche 34.

Vuarin verwies Haller ferner auf das Buch des Dijoner Chorherrn
M. Robelot35, L'influence de la reformation de Luther sur la croyance
religieuse, la politique et le progres des lumieres (Lyon 1822), worin der
Franzose eine enge geistige Abhängigkeit zwischen Reformation,
Aufklärung und Revolution sehen will, eine These, die Haller bekanntlich
in seinem Spätwerk, Über die Geschichte der kirchlichen Revolution
oder protestantischen Reform des Kantons Bern und umliegender
Gegenden (Luzern 1836), ebenfalls verfocht. Zu den geistigen Beratern
Hallers zählte auch Uffleger. Er lenkte seine Aufmerksamkeit auf die
klassischen Werke der Kirchenväter und das Schrifttum des noch «un-
bekehrten» La Mennais. Das Buch, La tradition de l'eglise sur VInstitution

des Eveques (Liege 1814), worin La Mennais zu einer scharfen

Kritik der Kirchenpolitik Napoleons ausholte, empfahl Uffleger mit den

Worten 36:

«eile nous montre le grand Schisme d'oeeident, comme occasionant la
naissance de cette opinion: toute puissance Spirituelle et Temporelle
appartient aux communautes, eile n'appartient que par collation ou
delegation aux Papes, aux Souverains; on y appereoit aussi que les
demöles entre Philipe le bei et Boniface VIII contribuerent aussi ä faire
naitre cette opinion, qui explique, pour quoi les francais, commancant
par Pierre d'Ailly, Jean Gerson, Jean Mayor, Jacques Alain, Edmond
Richcr, Simon Vigor, Louis Ellies du Pin, Fauvel etc., enseignoient

33 Haller an Salis, 20. Februar 1820. Burgerb. B: «Cet ouvrage du Cte. Maistre
que je vous fais venir m'a ete donne en cadeau par M. l'abbe Vuarin. II n'est pas
classique quant ä la forme doctrinalc, mais neanmoins exterieurement remarquable.
C'est l'ouvrage d'un homme du monde instruit, bien pensant et maitre de la langue.
Les chapitres les plus importans, les plus nouveaux sont les preuves tirees de la liturgie
Russe encor en usage, en faveur de la Suprematie de Pierre et de ses successeurs — et le

chapitre sur le coelibat qui est d'une erudition immense».
34 Guggisberg, Haller/Chr. S. 224. - In dieser Hinsicht bezeichnend ist sein

beklommener Ausruf: «Ah! Pourquoi faut-il que je suis marie, attache par tant de

liens ä un monde auquel je ne cesse de contredire». Haller an Salis, 3. November
1819. Burgerb. B.

35 Vuarin an Haller, 13. Januar 1820. StAF Corr. Malier.
36 Uffleger an Haller, 22. April 1820. a. O.



Karl-Ludwig von Haller (1768-1854)

Porträt von Josef Butler
Photo Benedikt Rast



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830 193

simultanemant la Superiorite des conciles Sur le Pape, et le pouvoir et
la Superiorite des peuples Sur les Rois, Source, qui peut vous interresser,
pour remonter plus haut encore votre histoire ou Litteratur der
Staatswissenschaft ».

Neben den Franzosen zitiert Haller öfters Graf Friedrich-Leopold zu
Stolbergs Geschichte der Religion Jestt Christi (15 Teile Heidelberg 1811-
1818) und selbstverständlich kennt er auch die großen geschichtlichen
Werke seines Landsmanns Johannes von Müller37: «die schier
unbegreifliche Belesenheit des Verfassers setzt einem geradezu in Staunen»38.

Hallers Darlegungen über die Priesterstaaten sind «eine allgemeine
philosophische Theorie aller geistlichen Gesellschaften». Der Keim des

Werkes ist nach seinem eigenen Zeugnis aus der einfachen und
vorkonzipierten Idee erwachsen, an der Seite eines begüterten Landeigentümers
oder militärischen Führers «einen ursprünglichen Lehrer» anzunehmen,
dem sich Jünger und Gläubige anschließen, woraus dann allmählich eine

festgegliederte Gesellschaft hervorging 39. Das beste Beispiel einer
solchen Organisation sieht Haller in der katholischen Kirche. Natürlich
ist dies eine einseitig profane Schau der Kirche, die ihn lediglich als

gesellschaftspolitische Erscheinung interessiert. Das Wesentliche an dieser

Kirche, ihr gnadenhaftes und sakramentales Sein, hat er «nur beiläufig»
zur Darstellung gebracht, obwohl er selber zugibt, daß sich letztlich das

«Kirchengebäude» aus dem Glauben heraus entwickelte40. Der Jurist
gesteht offenmütig, daß er sich in Sachen Theologie nur fragmentarische
Kenntnisse angeeignet habe, überhaupt nur soviele, als zur Abfassung
eines solchen Werkes unbedingt nötig waren 41.

Im Herbst 1819 las er zu diesem Behuf die Dogmengeschichte des

nachmaligen Straßburger Bischofs, Francois-Marie Le Pappe de Trevern 42,

Discussion amicale 43 sur l'eglise anglicane et en general sur la reforma-
tion (2 vol. Paris 1818) 44. Das Werk ist eine Frucht der Emigrationserlebnisse

in England, wo Le Pappe die Haltung der Anglikaner gegenüber

37 Werke zusammengestellt bei R. Eeller/E. Bonjour, Geschichtsschreibung
der Schweiz II S. 654 ff.

38 Reinhard S. 80.
39 Haller, StW IV Vorrede S. IV.
40 a. 0. S. vir
41 a. 0. S. 62.
42 Vgl. F. Reibel, Die Bischöfe von Straßburg. Straßburg 1952 S. 27 ff.
43 So zit. im Brief Hallers an Yenni vom 26. Dezember 1819. Vogt S. 289 f.
44 2. Aufl. Paris 1824, 3. 1829 mit Ergänzungsband, Defense de la discussion

amicale.



194 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830

der römischen Kirche kennengelernt hatte. Seine dogmengeschichtliche

Abhandlung steht am Anfang der Oxford-Bewegung. Ahnlich wie später
Kardinal Newman in seinem Essay On the development of Christian
doctrine (1845) will Le Pappe beweisen, daß allein die katholische Kirche
die Fülle des frühchristlichen Glaubensgutes bewahrt hat, und die
einzelnen protestantischen Bekenntnisse lediglich Teilwahrheiten übernommen

haben. Deshalb fordert er die Protestanten auf, die Glaubensspaltung
zu beenden und «in den Schoß der wahren Kirche» zurückzukehren.

Weiter anhaltende Unsicherheit auf theologischem Gebiet veranlaßte

Haller, das «katholische Buch der Restauration» einem autorisierten
Vertreter der Kirche zur Begutachtung vorzulegen. Zu diesem Zweck
verwies ihn Uffleger im April 1819 an Bischof Yenni45. Nun bot sich eine

günstige Gelegenheit zur Kontaktnahme, denn bereits zwei Jahre zuvor
hatte Abbe1 Vuarin den Bischof auf die katholisierenden Neigungen des

«Restaurators» aufmerksam gemacht und eine sofortige Fühlungnahme
nahegelegt46. Yenni drängte sich indessen keineswegs auf und wartete
geduldig, bis Haller selbst den ersten Schritt tat.

Mit einer geradezu kindlichen Einfachheit richtet Haller am 7. Juni
1819 47 den ersten Brief an «seinen Diözesanbischof» 48: Bestimmt durch
das große Vertrauen, das mir die Wirksamkeit und das Wissen Euer
Gnaden einflößen, unterbreite ich vor der Drucklegung den vierten
Band der Restauration ihrem Urteil; dieser stellt keine kirchenrechtliche
oder theologische Abhandlung dar, sondern eine Theorie aller geistlichen
Körperschaften. Einige dieser Gebilde haben aber einen so hohen Grad

an Macht und innerer Selbständigkeit erreicht, daß sie einen Staat zu

formen vermögen. In der «allgemeinen christlichen Kirche» hat man das

berühmteste und reinste Vorbild zu sehen; sie übertrifft an Glanz jede

ähnliche Gesellschaft durch ihre Heiligkeit, Allumfassenheit und Unver-

gänglichkeit sowie die Fülle der ihr gegebenen Mittel. Infolge Unkenntnis
der theologischen Materie sowie einer lebhaften Einbildungskraft könnten

sich jedoch Ungenauigkeiten und Irrtümer einschleichen, die der

kirchlichen Lehre widersprächen. Der Bischof möchte deshalb das Manuskript

nach solchen Fehlern durchsehen.

45 Uffleger an Haller, 5. April 1819. Corr. Haller.
40 Vuarin an Yenni, 14. Oktober 1817. BiAF.
47 Vogt S. 187 f.
48 Die zur Zeit der Helvetik gegründete katholische Kirchgemeinde Bern stand

unter der geistlichen Leitung des Bischofs von Lausanne, da die links der Aare
stehende Pfarrkirche auf dessen Jurisdiktionsgebiet entfiel. Isele S. 179.



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830 195

Voller Freude erklärte sich Yenni bereit, das Werk nach der
Richtschnur der orthodoxen Lehre zu überprüfen und zweifelte keinesfalls
daran: «... que ce 4e volume ne jete un grand jour sur des verites du
plus haut interet qu'on attaque avec tant de ferveur. L'Eglise y parait
dans toute sa beaute et son autorite divine y est solidement etablie»49.
Bei der Zensurarbeit hatte Yenni nicht das vollständige Exemplar vor
Augen. Haller war immer noch mit der Redaktion beschäftigt und stellte
dem Bischof während rund eines halben Jahres Teilstück für Teilstück zu.

Das erste Kapitel des vierten Bandes 50, bei der Durchzählung das

67., behandelt Ursprung und Wesen des Priesterstaates. Eine solche

Herrschaft ist nach Haller von oben herab gestiftet, da ein Oberhaupt
von Natur aus nicht von unten her geschaffen werden kann. Deshalb
sind gelehrte Bücher, die von demokratischer Delegation der Kirchengewalt

sprechen, von der Grille des bürgerlichen Kontraktes befallen 51.

Gleich die erste Lektüre entlockt Yenni eine Lobeshymne: «J'applaudis
de tout mon cceur aux principes que vous y eLablissez d'une maniere si

victorieuse et lumineuse»52. Herkommend von der Anschauung der allein
seligmachenden Kirche und ihres ausschließlich göttlichen Ursprungs,
bittet der Bischof, Haller möchte die etwas zu weit gefaßte Formulierung,
daß Gott jedem Volk seine Lehrer und überlegenen Geister sende, enger
fassen, denn dadurch könnte der Eindruck entstehen, als ob im Grunde
jede Religion von Gott stamme.

Diese Ansicht ist für Haller bezeichnend. Das Christentum ist seiner
Ansicht nach nicht das radikal Andere, sondern lediglich die Erfüllung
des mosaischen Gesetzes, Vervollständigung des von allen lokalen
Irrtümern gereinigten, uralten allgemeinen Glaubens der Menschheit.
Zwischen den einzelnen Religionen besteht kein Gradunterschied 53. Aus
diesem Grund kommt Haller Bischof Yenni nur halbwegs entgegen. Die

ursprüngliche Formulierung: «Gleich wie sie, die himmlische Güte, in

49 Yenni an Haller, 19. Juni 1819. StAF Corr. Haller. Prälat Reinhard hatte
die Absicht, die Beziehungen Hallers zu den kirchlichen Persönlichkeiten der
Schweiz ausführlich zu behandeln, doch verunmöglichte sein allzu früher Tod die
Ausführung des Vorhabens. Der Entwurf zu dieser Studie, Manuskript von 6 Seiten,
wurde mir von Herrn Professor Vasella selig wenige Wochen vor seinem Tode in
gütiger Weise zur Verfügung gestellt.

50 Haller, StW IV S. 1 ff.; vgl. Reinhard S. 69 f., Guggisberg, Haller/Chr.
S. 212.

51 Haller, StW IV S. 9 Anm. 7.
32 Yenni an Haller, 22. Juni 1819. StAF Corr. Haller.
33 Guggisberg, Haller/Chr. S. 210.



196 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830

allen Ländern Herrschaften geordnet hat, so gibt sie auch jedem Volke
seine Lehrer, seine überlegenen Geister...»54, schränkt er in der
endgültigen Fassung mit der Bemerkung ein: daß «nur wenige diese Himmelsgabe

nach dem Willen Gottes, viele leider gegen denselben anwenden» 55.

Haller identifiziert auch ohne weiteres «Kirche» mit «Reich Gottes»

und verficht eine streng theokratische Konzeption des Begriffs 56. Einen

entsprechenden Hinweis Yennis, die Himmelreichsgleichnisse Jesu nicht
zu überspitzt diesseitsgerichtet auszulegen, sondern eher eschatologisch
zu deuten 57, übergeht er völlig. Die Auffassung Gregors des Großen, der
den Terminus «Gottes Reich» vielfach auf die (pilgernde) Kirche anwendet,

überbietet Haller, indem er dieses Reich in gesellschaftspolitischer
Ausprägung auf dieser Erde errichten will58.

Kommentarlos übergeht Yenni das zweite (68.) Kapitel59 über
Rechtmäßigkeit und Zweck der geistlichen Herrschaften, die Haller als die

«freieste, zwangsloseste und wohltätigste» von allen anpreist60. Die

Verbindung von Mitra und Zepter erscheint ihm als ein Ideal. Scharf
zieht er gegen die «Sophisten» los, die da von der Autonomie der
Vernunft reden und jede Autorität in geistlichen Dingen für Despotismus
halten. Endziel des Priesterstaates ist nicht etwa die Förderung von
Wohlfahrt, sondern die Festigung des wahren Glaubens. Eine derartige
Unterwerfung des eigenen Ichs ist «schön und herrlich» 61.

Im dritten (69.) Kapitel62 verteidigt Haller die Notwendigkeit einer

«sichtbaren Kirche» zur Erhaltung der einen Glaubenslehre. Er betont
dabei sehr stark den universalen Charakter der «allgemeinen christlichen

54 Zit. im Brief a. O. Anm. 52.
|55 Haller, StW IV S. 6. - Das druckfertige Manuskript zur 1. Aufl. ist nicht

mehr erhalten; in der Burgerb. B befindet sich die Reinschrift der 2. Aufl., Karl
Ludwig von Haller, Restauration der Staatswissenschaft (Original). Mss. hist.
helv. XVIII 87 (Bd. 4).

56 Guggisberg, Haller/Chr. S. 216; s. Haller, StW IV S. 16 ff.
57 Yenny an Haller, a. O. Anm. 52: «Ce que vous dites dans votre note g page 18

de la signification des mots: Himmel-Reich, Gottesreich, me parait etre un peu
attenue. II me semble qu'on doit entendre principalement (peut-etre exclusivement)
du ciel les textes suivants: Math. XVIII, 3,4; Math. XIX, 21 (s. Haller, StW IV
S. 17 Anm. 11). J'ai consulte sur le sens de ces expressions notre professeur d'exe-

gese. Vous trouverez sa note k la page 18. et vous y verrez en effet que selon S. Gre-

goire, ces mots doivent s'entendre le plus souvent de l'Eglise».
58 Vgl. Haller, StW IV S. 29 ff.
59 a. O. S. 29 ff.; vgl. Reinhard S. 70, Guggisberg, Haller/Chr. S. 217.
<>» Haller, StW IV S. 29.
61 a. 0. S. 38.
62 a. O. S. 49 ff.; vgl. Reinhard S. 70, Guggisberg, Haller/Chr. S. 202.



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830 197

Kirche». Er meint jedoch nicht die Allumfassenheit der mittelalterlichen
Kirche, sondern stützt sich auf die kosmopolitischen Ideen der Aufklärung.

Die Zusammenfassung der menschlichen Gesellschaft zu einem
höheren religiösen und politischen Verband mit betont moralischen
Zielen sieht Haller in der katholischen Kirche verwirklicht. Heinz Weilenmann

vertritt die Auffassung, daß Haller zwar vom weltbürgerlichen
Staat der Aufklärung abrückt, aber wegen des ethischen Moments nicht
bis zum romantischen, religiös bestimmten Universalismus gelangt,
sondern einen ihm eigenen kirchlichen Kosmopolitismus propagiert63.
Yenni billigt in diesem Zusammenhang ausdrücklich den Begriff der

«allgemeinen christlichen Kirche» anstelle der «katholischen» 64. Meistens
ist jene identisch mit der römischen Kirche, denn die verschiedenen

protestantischen Bekenntnisse bezeichnet Haller gewöhnlich als Sekten.
Die Zustimmung des Bischofs zu diesem Terminus mochte auch von der
Gedankenwelt der Hl. Allianz getragen sein, die von der «nation chre-
tienne» und in etwas nivellierender Form von der «Einheit der großen
christlichen Kirche in ihren drei Gliedern» sprach 65.

Erstmals tritt die Problematik des Hallerschen Kirchenverständnisses
vollends zu Tage, wenn er sich auf die theologische Ebene hinausläßt.
Selbst eine nur annähernde Bekanntschaft mit dieser Materie geht ihm
ab und er denkt hierin noch durchaus protestantisch. Die katholische
Kirche ist für den «Restaurator» vor allem wertvoll als Stütze gegen die

Revolution, die dogmatische Besinnung fehlt noch ganz 66. An dieser
Stelle gewinnt nun aber die Mitarbeit Yennis entscheidende Bedeutung,
vor allem im Hinblick auf die theologisch-dogmatische Wegleitung des

kommenden Konvertiten.
Herkommend vom zwinglianischen Symbolismus deutet Haller das

Abendmahl als Gedächtnis und glaubt dabei auch der katholischen
Auffassung zu entsprechen 67. Da sieht sich natürlich der Bischof herausgefordert.

In sachlicher Weise setzt nun Yenni dem Unwissenden die
Sakramentenlehre auseinander: «Puisque nous envisageons les sacrements

63 Weilenmann S. 138.
64 Yenni an Haller, 3. Juli 1819. StAF Corr. Haller.
65 Schnabel II S. 44 f.
66 Guggisberg, Haller/Chr. S. 212, vertritt die Auffassung, daß Haller die

dogmatische Besinnung zur Zeit der Konversion und während der darauffolgenden
Jahre fast ganz fehlt; dies trifft allerdings auf Grund des neuen Quellenmaterials
nicht zu.

67 Haller, StW IV S. 60.



198 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830

comme des signes efficaces de la gräce, je crois devoir vous conseiller d'ap-
porter cette epithete ou une autre semblable au mot Symbole» 68. Haller
geht aber vorläufig nicht darauf ein und beharrt auf dieser Fassung. Er
versichert jedoch, einstweilen darüber nachzudenken, wie die beiden

Begriffe «Symbol» und «Sinnbild» verdeutlicht werden könnten 69.

Von nicht geringer Bedeutung ist ferner die Bitte Yennis, Haller möchte

sich in Zukunft der von Rom autorisierten Bibelausgabe, der Vulgata
bedienen. Selbstverständlich erklärt sich der «Restaurator» bereit, dem
Wunsch nach Verwendung einer «legitimen» Schriftausgabe
nachzukommen. Auf diese Weise entwächst Haller immer mehr der protestantischen

Terminologie. So ersetzt er zum Beispiel auf Anraten Yennis
den alttestamentlich-lutherischen Begriff «Presbyter» (Ältester) durch
«Priester» 70.

Aufschlußreich für die allmähliche dogmatische Besinnung Hallers
ist das vierte (70.) Kapitel71 über die wesentlichen Bestandteile der
äußeren Kirche. Ausführlich beschreibt er ihre scharf gezeichnete Hierarchie

sowie die Pflege des religiösen Sinnes durch Beobachtung von Fasten,

Almosengeben und Wallfahrten. Einerseits zollt Yenni dem Autor großes

Lob, da er neben der schriftlichen Überlieferung die mündliche hervorhebt

- die «lebendige Rede» als das einzige Mittel anpreist, um irgendeine

Lehre allgemein zu verbreiten 72; anderseits aber rät er Haller an,
die noch ganz protestantischen Vorstellungen von der «Einsegnung der

Ehe» und der «Confirmation der Erwachsenen» aufzugeben und die beiden

«Bräuche» als «Sakramente» zu betrachten:«. ; car nous nous servons
aussi de l'e'criture pour pröner que la confirmation est un sacrement aussi

que le mariage, qui ne demande pas k la verite de droit divin la benedic-

tion du pretre» 73.

Zwar läßt Haller die beiden Begriffe unverändert stehen. Er rückt den

ethischen Gehalt der Ehe in den Vordergrund, denn sie fördert gute
Entschlüsse und begünstigt die Tugend 7+. Doch nähert er sich merklich
der katholischen Glaubenslehre und sieht die Kirche erstmals in ihrem

eigentlichen übernatürlichen Wesen - als Vermittlerin der Gnade. Nun-

68 Yenni an Haller, 23. Juni 1819. StAF Corr. Haller.
69 Haller an Yenni, 27. Juni 1819. Vogt S. 189.
'° Haller, StW IV S. 62; vgl. Vogt S. 189.
71 Haller, StW IV S. 80 ff.; vgl. Reinhard S. 70.
« Haller, StW IV S. 101.
73 Yenni an Haller, 29. Juni 1819. StAF Corr. Haller.
74 Haller, StW IV S. 114.



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830 199

mehr begreift er die Wirkursächlichkeit des Sakraments als ex opere

operato, da Taufe, Konfirmation, Abendmahl, Ehe und Beichte «wahre,

von eigenem Zuthun unabhängige Mittel der Heiligung» sind, «deren die
Menschen ohne die durch göttliche Veranstaltung verhandene Kirche
entbehren müßten» 75.

Es sind dies die ersten zaghaften Schritte in einer bisher unbekannten
Welt. Und immer wieder strauchelt Haller. So redet er im gleichen Atemzug

von Beichte, Fußwaschung und Tröstung der Kranken, ohne dabei
die wesentlichen Unterschiede herauszuschälen 76. Allerdings entschuldigt
er sich im Vorwort für diese unzulässige Vermischung von Sakramenten
und Privatübungen und meint, der wissenschaftlichen Ordnung halber
müßte man eigentlich eine säuberliche Trennung vornehmen 77. In dem
1834 erschienenen fünften Band der Restauration hat Haller dann die

Forderung selber verwirklicht78.
Aber schon jetzt ist das Verständnis der katholischen Lehre unverkennbar.

Hallers Aussage über das Beichtsakrament zeigt dies recht anschaulich.

In seinem Nachruf auf Johann-Kaspar Lavater aus dem Jahre 180179

betrachtete er die Beichte lediglich als «eine periodische moralische

Selbstprüfung»80; jetzt aber ist sie das «periodische Bekenntnis der

Sünden», dem eine «aufrichtige Reue» zur Wiedererlangung der
Kindschaft Gottes vorausgehen muß 81. Die erste Äußerung ist stark von der

Aufklärung geprägt, der das Bewußtsein um Sünde und Bemühen um
das ewige Heil fern lag; die zweite jedoch ist ein deutliches Zeichen für
die Abkehr Hallers vom einseitigen Moralismus und seine allmähliche

Hinwendung zum christlichen Glauben.
Das Problem der zeitweisen dogmatischen Ungenauigkeit im «katholischen

Teil der Restauration» wirft Bischof Yenni einmal ganz
grundsätzlich auf. Er befürchtet, daß Haller dadurch Verwirrung stiften könnte
und legt ihm deshalb nahe, jeweils in Glaubensfragen ausdrücklich darauf
hinzuweisen, daß er sich nicht immer an die genau kirchliche Auslegung
halte 82. Haller nahm sich diesen Rat zu Herzen und gibt in einer Anmerkung

ausdrücklich zu verstehen, es sei keineswegs seine Absicht, die vom

75 a. 0. S. 101.
76 a. 0. S. 114 f.
77 a. 0. Vorrede S. xxxn.
78 a. 0. V S. 97 ff.
79 C. L. von Haller, Denkmal der Wahrheit auf Caspar Lavater. Weimar 1801.
80 a. 0. S. 39.
81 Haller, StW IV S. 101 und 103.
82 a. O. Anm. 73.



200 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830

kirchlichen Lehramt verfügte Interpretation in Sachen des Glaubens

anzuzweifeln; dieser Autorität wolle er umso weniger widersprechen, da

die Theologie nicht sein Hauptstudium gewesen sei, hätte er sie doch nur
«in Eile» eingesehen 83. -Die römischen Monsignori staunten dann gleichwohl

über die Genauigkeit, mit der sich der protestantische Jurist selbst

in theologischen Materien ausdrückte 84.

Das fünfte Kapitel (71.) 85 über die natürlichen Verhältnisse in
geistlichen Verbänden handelt im besonderen von der Notwendigkeit eines

Oberhauptes im Priesterstaat, vom Papst. Für Haller ist das Papsttum
eine von Anfang an feststehende Größe in all ihren Erscheinungsformen:
Der Papst war immer die oberste Autorität in Sachen der Lehre und der

Disziplin. Soweit «sein Recht und seine Macht reicht, ist sein Anspruch
Regel, Richtschnur und Gesetz über alle geistlichen Angelegenheiten
und im ganzen Umfang der Kirche» 86. Haller kündigt damit die
Unfehlbarkeitslehre an, die er zwar nicht grundsätzlich verfocht, da sie noch

nicht in seinem Gesichtskreis lag 87.

Yenni fühlte bei der Lektüre dieses Kapitels immer deutlicher, wie

notwendig es wäre, zum großen Grundsatz der göttlichen Autorität
zurückzukehren, denn allein darin habe man die einzige Quelle jeder
vom Menschen ausgeübten Gewalt zu sehen, und dieser Grundsatz sollte

vor allem in bezug auf die Stellung der kirchlichen Hierarchie in der

menschlichen Gesellschaft erneut zur Anwendung kommen. Seiner
Ansicht nach wird Haller dem revolutionären Zeitgeist durch die starke

Betonung der päpstlichen Autorität einen Todesschlag versetzen 88. Haller

sekundierte den Bischof mit den Worten: Die Throne könnten wiederum

ihre angestammte Macht ausüben, wenn das Volk zum Gehorsam

gegenüber der göttlichen Autorität zurückgeführt werde. Es gelte, nach

all den grausamen Erfahrungen einzusehen, daß auch auf politischer
Ebene, sobald man sich von der obersten legitimen Gewalt losmache,

das Chaos ausbreche, indem jeder die ihm passende Staatsverfassung
entwerfen wolle, von der keine von Dauer sei89. - In dieser Argumentation

fallen Religion und Politik zusammen.

83 Haller, StW IV Anm. 1 S. 82.
84 Haller an Hurter, 16. Juli 1845. Scherer, Hurter II S. 131
85 Haller, StW IV S. 136 ff.; Reinhard S. 70, Guggisberg, Haller/Chr. S. 213 f.
86 Guggisberg, Haller/Chr. S. 213; vgl. Haller, StW IV S. 148, 161 und 214 ff.
87 Guggisberg, Haller/Chr. S. 213.
88 Yenni an Haller, 12. August 1819. StAF Corr. Haller.
89 Haller an Yenni, 30. August 1819. Vogt S. 190.



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830 201

Für den Staatsrechtler Haller ist die Bestimmung des Verhältnisses

von Kirche und Staat von besonderer Wichtigkeit, da ihm der äußere

Rechtszustand der Kirche ebenso wichtig ist, wie das religiöse Leben
selber90. Haller sieht verschiedene Möglichkeiten der gegenseitigen
Beziehungen, aber durchwegs geht er darauf aus, das Ideal der Kirchenfreiheit

hochzuhalten und lehnt daher jede Staatsomnipotenz ab. Die
Kirche soll von jeder staatlichen Bevormundung befreit sein, weil sie

als geistliche Gewalt selbständig über der weltlichen steht 91. Damit
widersprach Haller seinem großen Zeitgenossen Hegel, für den die Dinge
gerade umgekehrt liegen. Wenn zwar für beide der Staat göttlichen
Ursprungs ist, betrachtet ihn Hegel, anders als Haller, als allmächtig.
Indem die Religion dem Staatszweck dienen muß, wird die Freiheit der
Kirche geradezu verunmöglicht, eine Anschauung, die Haller aufs schärfste

bekämpfte 92.

Im sechsten bis zwölften (73.-78.) Kapitel93 behandelt Haller vorzüglich

das Verhältnis von Kirche und Staat. Ausgehend von der höheren

Qualität der geistlichen Gewalt, vertritt er die Ansicht, daß der «Fürst
des Glaubens» über sich keine menschliche Autorität anzuerkennen hat94.

Befindet sich die allgemeine christliche Kirche in einem Staat, dessen

Herrscher einen andern Glauben bekennt, steht zwar die weltliche Macht
über der geistlichen, weil derjenige das Recht besitzt, der die Herrschaft
ausübt. Dennoch bleibt die Kirche in ihren spirituellen Rechten gegenüber

den weltlichen Fürsten unabhängig, und so darf sich dieser niemals
in die kirchlichen Angelegenheiten einmischen, denn die innere Verwaltung

des Priesterstaates ist Privatrecht, das ihm, insofern er kein fremdes

Recht beleidigt, nicht entrissen werden kann. Bei allfälligen
Rechtskollisionen muß immer die geistliche Gewalt den Sieg davontragen. Haller
lehnt deshalb das «Placet regium» sowie den Grundsatz «cujus regio ejus

90 Vgl. Guggisberg, Haller/Chr. S. 216 ff.; Weilenmann S. 133 f.
91 Haller, StW IV S. 23 f.
92 In der 1821 erschienenen Studie, Grundlinien zur Philosophie des Rechtes, holt

Hegel zu einer scharfen Kritik gegen die Staatstheorie des «Restaurators» aus und
wirft ihm darin vor, seinen Staat nur auf dem Natürlichen, Äußerlichen und
Zufälligen aufzubauen, ohne im Staat als solchem einen vernünftigen Grund zu
entdecken. Mit seiner Konzeption sprach Haller dem Staat die von Hegel zuerkannte
«metaphysische Würde» ab. Vgl. W. Kämpfer, Die Kritik Hegels an der
Staatsauffassung Karl Ludwig von Hallers, in Festgabe Max Obrecht. Solothurn 1961
S. 26 ff., besonders S. 30.

93 Haller, StW IV S. 173 ff.; vgl. Reinhard S. 70 f.
94 Haller, StW IV S. 176.



202 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830

et religio» strikte ab. Der protestantische Fürst soll sich aus diesem

Grunde endlich von der fixen Idee losmachen, die katholische Kirche
gleich seiner Landeskirche als Staatsanstalt zu betrachten, indem er ihr
den Charakter einer autonomen religiösen Gesellschaft zuerkennt 95.

Besitzen die Katholiken in einem Staat die Mehrheit oder bekennt sich der
Herrscher selbst zur «allgemeinen christlichen Kirche», ist ihre Stellung
äußerst günstig. Der Regent hat sich auch hier in geistlichen Dingen dem

«Fürst des Glaubens» zu unterwerfen. Haller fordert zwar grundsätzlich
die Trennung von Kirche und Staat im Sinne des hl. Anthanasius, der
sich nichts Ungeheuerlicheres vorstellen konnte, als die Einmischung
der weltlichen Machthaber in Sachen des Glaubens, praktisch aber soll

zwischen «Thron und Altar» eine enge Zusammenarbeit angestrebt
werden 96.

Offenbar stimmte Yenni den Ausführungen Hallers zu, denn er übergeht

die langatmigen Theorien ohne weiteren Kommentar. Der Bischof

bringt in diesem Zusammenhang lediglich das damals aktuelle Problem
der Säkularisation der Kirchengüter zur Sprache und dankt dem
«Restaurator» für seine Verteidigung des kirchlichen Territorialstaates 97.

Dieser ist nach Haller unveräußerlich, da die geistlichen Würdenträger
in ihrer Eigenschaft als Lehrer und Hirten nur Verwalter und Nutznießer,
nicht aber Eigentümer des ihnen anvertrauten Patrimoniums sind. Mit
dieser Anschauung'lieferte Haller die rechtliche Begründung für den

Protest der Kirchenfürsten anläßlich der gewaltigen Säkularisation der

deutschen Reichskirche durch den Regensburger Deputationshauptschluß

von 1803 98, den er als eine Rechtsusurpation darstellt ". Höchst

befriedigt zeigte sich Yenni ferner über Hallers Loblied auf das Papsttum,
insbesondere empfand er große Freude an der Darstellung der Konzilien.

Wie wir bereits angetönt haben, gehört Haller zu den geistigen
Wegbereitern der Unfehlbarkeitslehre; allerdings hat er sie nicht so ausdrücklich

formuliert wie sein Zeitgenosse de Maistre. Haller legt das

Hauptgewicht vielmehr auf die äußere Erscheinung der päpstlichen Macht als

der «ersten, größten, vornehmsten und gewaltigsten» 10°. Aber gerade

95 Guggisberg, Haller/Chr. S. 217; vgl. Haller, StW IV S. 353 f.
96 Guggisberg, Haller/Chr. S. 218 f.; vgl. Haller, StW IV S. 372.
97 Yenni an Haller, 19. November 1819. StAF Corr. Haller.
98 Vgl. Schnabel IV S. 5 ff.
99 Haller, StW IV S. 381.

100 a. O. S. 53.



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830 203

das dreizehnte (79.) Kapitel101 seiner Restauration zeigt, wie sehr auch

er die absolute Lehrautorität des Papstes in Sachen des Glaubens, der

Rechtssprechung und Disziplin forderte.
Als Verfechter des hierarchischen Gedankens verwirft Haller die kon-

ziliare Idee. Seiner Ansicht nach versinnbildet die allgemeine
Kirchenversammlung nur insofern die höchste kirchliche Gewalt, als in ihr die

Übereinstimmung zwischen Haupt und Gliedern augenscheinlich
dargestellt wird und die höchste Autorität des Papstes zusätzlich durch den

«Beifall der Bischöfe», «seiner ersten Gehilfen», eine Bestätigung
erfährt 102. Nur in Zeiten der Gefahr ist es angebracht, ein Konzil einzuberufen;

herrscht Friede, dann genügt die päpstliche Autorität allein. Kraft
ihrer absoluten Priorität über die bischöfliche bleibt immer das Wort des

Papstes entscheidend. Als unumschränktes Oberhaupt der Kirche kann
er Vorschläge der Bischöfe annehmen oder ablehnen, überhaupt können
die «Gehilfen» ohne den hinzukommenden Willen des «Glaubensfürsten»
keine definitiven Urteile fällen, keine Gesetze machen und keine gültigen
Beschlüsse fassen. Die Bischöfe sind nicht einmal die Repräsentanten
der Kirche, denn eine solche Vorstellung würde nur dem Zeitgeist
Vorschub leisten, der da behauptet, den Regenten des Priesterstaates sei

die Gewalt von unten her verliehen 103.

Nach Haller ist der Konziliarismus ein Produkt des pseudophilosophischen

Staatsrechts, das, ausgehend von der Volkssouveränität,
anstelle von Pflicht und Gerechtigkeit das Stimm- und Wahlrecht setzt104.

Im Glauben, mit seiner Restauration die Sache Gottes zu vertreten,
verdiabolisiert Haller immer wieder die gegnerische Position. So ist die
Idee der Superiorität der Konzilien über den Papst ein Werk Satans,
denn der Teufel wirft die natürliche Ordnung durcheinander, indem er
die Glieder über das Haupt setzt105.

Im Manuskript zur zweiten Auflage des vierten Bandes von 1822 geht
Haller noch weiter, die Formulierung spitzt sich zu: Gleich den Reichstagen

sind die Konzilien grundsätzlich «nur rathgebende und einbilligende
Versammlungen», berufen aus Liebe und Zutrauen, um in gefahrvollen

101 a. O. S. 314 ff.; vgl. Reinhard S. 71, Guggisberg, Haller/Chr. S. 215 f. Die
zwei letzten, vierzehntes (80.) und fünfzehntes (81.) Kapitel, übergeht Yenni
kommentarlos.

102 Haller, StW IV S. 322.
103 a. 0. S. 321.
104 a. O. S. 322 Anm. 7.
105 a. 0. S. 322 f. Anm. 7.



204 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830

Zeiten das Oberhaupt der Kirche der Einsicht und der Beistimmung
«seiner ersten Gehilfen» zu versichern 106. Die Funktion der Bischöfe
auf einem Konzil ist somit praktisch der eines Konsultors gleichgestellt.

Selbst der als Kurialist verschriene Yenni erhob nun seine Stimme, da

Haller nunmehr päpstlicher war als der Papst. In seiner Intervention
versuchte der Bischof mit den Mitteln der kirchlichen Rechtslehre Haller
von seinem extremen Papalismus abzubringen. Der bedeutsame Brief
lautet107:

«Je suis entierement d'accord avec vous sur la superiorite proprement
dite des Papes sur les conciles generaux, que vous etablissez victorieuse-
ment. Mais il convient de faire sans öter aux eveques une prerogative
qui leur est inherante, Celle d'etre de vrais juges en matieres de foi et de

moeurs, soit dans leurs dioceses, soit dans les conciles. Bienque leur
jugement puisse etre reforme par le Chef de l'Eglise et qu'il ait besoin
de sa confirmation, c'est cependant un jugement. Assembles en conciles,
les Eveques n'ont pas seulement voix consultative, mais dilibirative;
ils n'emcttent pas seulement leur opinion, comme le font leurs th6ologiens
et les abbes meme mitres, ils prononcent, ils jugent. Vous ne le niez pas
formellement; mais vous vous exprimez de manierc ä le faire entendre
en certains passages; vous vous servez aussi de certaines comparaisons
qui supposent que tel est votre assentiment.
Je vous conseille en consequence d'omettre ces comparaisons et de
retoucher ces passages qui paraitraient deroger ä la prerogative ci-dessus

enonces dont il me semble ä propos de faire mention.»

Diese Aufforderung veranlaßte dann Haller zu einer Textänderung in
der endgültigen Fassung der zweiten Auflage. Und so billigt er den
Bischöfen ausdrücklich «ihre Richterfunktion in Gegenständen des Glaubens

und der Sitte» zu, aber nicht allein, sondern nur untergeordneterweise

; ihr Urteil kann vom Oberhaupt der Kirche reformiert werden oder

bedarf seiner Bestätigung, den hinkenden Vergleich zwischen Reichstag
und Konzil läßt er bestehen 108. Die ideelle Haltung des «Restaurators»
bleibt unverändert: nach wie vor nimmt der Papst eine alles beherrschende

Stellung ein; die Schlüssel, das Sinnbild der höchsten Gewalt, sind

allein dem Petrus und seinen Nachfolgern verliehen 109.

106 K. L. v. Haller, Restauration der Staatswissenschaft (Original). Burgerb. B.

Mss. hist. helv. XVIII, 87 S. 367 f.
107 Yenni an Haller, 16. Februar 1821. StAF Corr. Haller. - Dies ist die einzige

Bemerkung Yennis zur 2. Aufl. des 4. Bds., der 1822 im Druck erschien.
108 Haller, StW IV (1822) S. 323.
109 a. O. (1822) S. 57.



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830 205

Wie kaum einer hatte Haller das Wiedererstarken des Papsttums in
der Restaurationsepoche begrüßt. So bekennt er Graf Salis:«..., le Pape
deviendra plus puissant que jamais et de ma part je n'en suis pas ef-

fraye!» n0. Wegen seiner papstkirchlichen Idee war Haller in den Augen
der Liberalen der «Prototyp des die Freiheit gefährdenden Ultramontanen»

m. Als Gegner der Idee des Nationalstaates weist er selber den

gegen den Ultramontanismus erhobenen Vorwurf zurück, der Katholik
sei einer auswärtigen Macht verpflichtet und deshalb als Staatsbürger
nicht ohne weiteres zuverlässig112. Als ein kirchlicher Kosmopolit bekennt
er sich zur universalen Organisation der römischen Kirche; aus diesem

Grunde bekämpft er die voranschreitende Nationalisierung der
mittelalterlichen Bistumsgrenzen.

Im April 1820 kommentierte Yenni den Abschluß des Werkes mit den

Worten: «Comme cette religion que vous defendez avec tant de force,

votre quatrieme volume deviendra un signe de contradiction, mais vous
goüterez la douce satisfaction d'avoir combattu pour la plus belle des

causes, celle de Dieu et de son Eglise»113. Der Beifall des Bischofs zu der
«schwachen Arbeit» wirkte auf Haller beruhigend. Er dankte Yenni für
seine «nützlichen Hinweise und Richtigstellungen», da sich sonst bedeutende

Irrtümer in den Text eingeschlichen hätten 114.

Haller schätzt das Mitwirken Yennis richtig ein, wenn er vorrangig
den bischöflichen Beifall hervorhebt und erst in zweiter Linie für die

Korrekturarbeit dankt. Haller sprach aus, was auch Yenni ersehnte:
die Rückkehr zur vorrevolutionären Ordnung in Kirche und Staat. Seine

Mitarbeit an der Restaurationsschrift ist durchaus nicht befruchtend;
sie erschöpft sich allein in der theologischen und kanonischen
Zensurfunktion des autorisierten Vertreters der Kirche.

Die Veröffentlichung des vierten Bandes stürzte Haller in schwerste

Gewissenskonflikte. Sollte er bekennen, den Schleier der konfessionellen

Einstellung lüften und darlegen, wie ihn Bischof Yenni bisher unbekannten

Wahrheiten entgegenführte? Nach seinem eigenen Zeugnis aus der
Konversionsschrift hatte er ein solches Vorgehen absichtlich unterlassen,
in der Hoffnung, daß das Werk größere Wirkung erzielen werde, wenn

110 Haller an Salis, 3. April 1818. Burgerb. B.
111 Müller-Büchi S. 222.
112 Haller, StW IV S. 214; vgl. Guggisberg, Haller/Chr. S. 214.
113 Yenni an Haller, 16. April 1820. StAF Corr. Haller.
114 Haller an Yenni, 5. Mai 1820. BiAF.



206 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830

es scheinbar aus der Hand eines Protestanten stamme U5. In liberaler
Sicht entsprach sein Verhalten ganz und gar den «sittlichen Grundsätzen
des Jesuitismus»116.

Hin und her getrieben vom Zwiespalt, fällt Haller die Abfassung des

Vorworts zum vierten Band, dem «wichtigsten, schwierigsten und
kühnsten»117, außerordentlich schwer: «Mit Zittern gieng ich an denselben,

mit Zittern gehe ich wieder davon, und was ich vorher geahndet hatte,
das bestätigte sich bey jeder Linie seiner Bearbeitung. Die Heiligkeit des

Gegenstandes ergriff mein Gemüt und die Ergießung meiner dießörtigen
Gefühle hat vielleicht selbst der Gedrängtheit geschadet, nach deren ich
sonst von ganzem Herzen strebe» 118. Wenn ihm auch Bischof Yenni
bereits die Krone der Gerechtigkeit und Unsterblichkeit verhieß, die

tröstlichen Worte vermochten die Befürchtungen nicht zu verscheuchen,
daß dieses Buch des bernischen Geheimrates Haller auf die unmittelbare
Umgebung seiner Vaterstadt wie ein Fanal wirken werde. Von dieser

seelischen Unruhe geben die nachstehenden Worte aus einem Brief an

Yenni Zeugnis. Kurz vor der Ausgabe des vierten Bandes schrieb Haller
im August 1820 an Yenni119:

«Mon äme est de nouveau tourmente de crainte et d'inquieLude, tout
mon physique tremble en pensent aux passions que va exiter l'apparition
de mon 4e volume et ä l'orage qui grondera peut etre sur ma tete. Dijä
on me dit catholique dans toute la ville, vü mes discours et ma derniere
brochure 12°. On pr6tendra que comme magistrat j'attaque la religion
du pays, et avec le peu de bonne volonte que nos deux avoyers I21 ont
pour mois, je ne serai pas surpris de les voir faire un 6clat en Grand ou
Petit Conseil. Cette nuit encore j'ai prie Dieu avec ferveur non de me

meriager, car avec son secour j'espere de pouvoir tout supporter, mais

115 Haller, Konversionsschrift S. 8.
116 H. Treitschke, Deutsche Geschichte im neunzehnten Jahrhundert. 2 Bde.

Leipzig 1882 II S. 96 (Neuausgabe 1926), zit. bei Guggisberg, Haller/Chr. S. 195.
117 Haller, StW IV Vorrede S. i.
118 a. O. S. I. In diesem Zusammenhang schrieb er am 12. Mai 1820 an Yenni.

BiAF: «Bienquc j'aime le style serrd, je ne resiste pas assez k la passion d'etre
complet, et je tombe malgre moi dans la faute que l'on reproche aux Allemands,
c'est de dire tout ce qu'ils savent et de ne savoir sacrifier aucun resultat de leurs
lectures».

119 Haller an Yenni, 18. August 1820. a. O.
120 Über die Constitution des spanischen Cortes (1820).
121 Nikolaus Friedrich von Mülinen, 1760-1835. HBLS V S. 181; Nikolaus

Rudolf von Wattenwyl, 1760-1832. a. O. VII S. 431.



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830 207

d'accorder sa gräce ä ma femme 122 et ä mes enfans 123 pour l'aide ä

souffrir les peines avec calme et rfeignation et pour les changer bientöt
en satisfaction. Veuillez, Monseigneur, ajouter ä cette effet vos prieres
aux miennes! Neanmoins je sens que si je m'unie ä Dieu et que Dieu ne
s'unit ä moi pour me fortifier, je succomberai peut etre ä un tourment
interieur qui me devore».

Deutlich kommt in einem Brief an Graf Salis zum Ausdruck, daß

Haller nicht so sehr den bevorstehenden Sturm «der Jakobiner aus
Aarau» befürchtete, als vielmehr vor den Konsequenzen für seine Familie
und die eigene Existenz zurückschreckte, sowie um die Vorwürfe aus der
nahen Verwandtschaft bangte 124:

«Que diront une femme cherie, des enfans qui commencent ä avancer
en age, mes freres, mes soeurs, mes parens, le public et le gouvernement
meme, d'un livre qui sous la forme politique, est essentiellement catholique

romaine orthodoxe d'un bout ä l'autre: qui non seulement justifie,
mais qui etablie comme seule veritable, la n6cessit6 d'une eglise visible,
sa hierarchie et sa Constitution, touts ses moyens de sanctification, la
tradition, la primaute du Pape, Sa souverainete, Sa superiorite' dans les
conciles comme hors les conciles etc. etc. et tout cela avec un eclat de

preuves irr6sistibles et, avec un style extraord. et cette eloquence du
coeur qui est le produit de la conviction.»

Ende August 1820 erschien der vierte Band der Restauration im Druck.
Allein die erwartete Sturmflut der Entrüstung blieb aus. Haller hatte
sich über die erahnten Auswirkungen völlig getäuscht. Er, der die
geistige Isoliertheit kaum zu ertragen vermochte, hatte die Phantasie zu
hoch schießen lassen. Das protestantische Bern nahm das Erscheinen
des Werkes kaum zur Kenntnis: «Voilä 3 mois et demie que cet ouvrage

122 Catharina, geborene von Wattenwyl, 1806 Heirat, 1828 Konversion, t 1849.
Reinhard S. 145.

Nach einem Brief Hallers an Graf Salis zu urteilen, hatte sie wenig Verständnis
für die Lage ihres Gatten: «Ma pauvre femme ne voit pas ces miseres sous leur
veritable point de vue. Comme eile est habitue que tout aille son gre et qu'elle a
jamais eu de contrariete', je conjecterai qu'il y a un reste d'orgueil blessä et c'est
la maladie la plus incurable parcequ'elle est reveille k chaque instant par la petite
bagatelle». Haller an Salis, 8. Juli 1820. Burgerb. B.

123 Seine Tochter Cecile konvertierte 1825; seine beiden Söhne Karl und
Albert, später Weihbischof von Chur, 1826. Reinhard S. 132 ff. (Hallers Briefe
an seine beiden Söhne aus den Jahren 1828/49 befinden sich bei Mr. Andre de
Boccard, 19, av. de Moleson, Fribourg).

124 Haller an Salis, 3. November 1819. Burgerb. B.



208 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830

a paru et pas une äme parmi nos Protestants ne m'en a encore fait les

moindres reflexions»125, lautet die überraschte Feststellung. Sollte er
dies der Barmherzigkeit Gottes zuschreiben, die ihn vor einer unerträglichen

Kreuzigung verschonen wollte, oder waren Gleichgültigkeit, Trägheit

und Unwissenheit bereits dermaßen fortgeschritten, daß die «Feinde
der Religion» sein Werk absichtlich mit Stillschweigen übergingen 126

Bis 1842 hatte Haller von den insgesamt 1600 Exemplaren etwas über
drei Viertel absetzen können, den Rest konnte er nicht mehr verkaufen127.

Es war ein hoffnungsloses Ringen mit dem «bösen Zeitgeist»! Die
Epoche des Liberalismus hatte für den politischen Reaktionär und Theo-
kraten wenig übrig. Aber Haller gab nicht auf, er kämpfte erbittert weiter.

1834 erschien die Fortsetzung zum vierten Band, die Makrobiotik
der geistlichen Herrschaften oder Priesterstaaten, wovon er nur 300

Exemplare absetzen konnte 128. Ein Jahr zuvor gedachte er das kleine

Grüpplein seiner Gesinnungsgefährten zu sammeln. Mit dem Aufruf,
Entwurf eines Bundes der Getreuen zum Schutz der Religion, der Gerechtigkeit

und der wahren Freiheit (1833), plante Haller, eine antirevolutionäre

Bewegung ins Leben zu rufen, die sich den Bestrebungen der
schweizerischen Liberalen und der geheimen Gesellschaften widersetzen sollte 129.

Sogleich machten sich der nachmalige Jesuit P. Helfer und alt Kantonsrichter

Uffleger an die Arbeit und gingen im Freiburger Land auf die
Suche nach Getreuen, um die Hallerschen Prinzipien - zu restaurieren 130.

125 a. O. 3. Dezember 1820.
126 a. O. 8. Juli 1821.
127 Die 1. Aufl. von 1820 zählte 600, die 2. von 1822 1000 Exemplare; 1842 besaß

Haller hievon noch 329. Haller an Hurter, 10. Oktober 1842. Scherer, Hurter

II S. 93.
128 a. O. Anm. 127.
129 Vgl. Reinhard S. 161 ff.; Guggisberg, Haller S. 171 ff.
130 Der diesbezügliche Rechenschaftsbericht Helfers an Hallcr vom 4. Mai 1834,

StAF Corr. Haller, lautet: «Ma liste de personnes propres ä seconder la resurection
(si je puis m'exprimer ainsi) de vos vrais principes, pour Fribourg, n'est pas pour le

moment composee que de 44 noms: mais il sont sufrisans pour pouvoir par leur

moyen appeler tous les zeles de leur connaissance; ils sont une chaine, qui embrasse

tout le canton. Un seul nom designe toute une famille; et il en est, qui sont
tres nombreuses, telles que les Gottrau, Muller etc.» Schon im Brief vom 18. August
1833, a. O., zeichnete Uffleger als chef des Fideles, dem sich auch die Pfarrer von
Freiburg, Bösingen, Düdingen und Tafers angeschlossen hatten.



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830 209

2. Der Einfluß des Bischofs auf die Konversion des Restaurators m

Am 17. Oktober 1820 132 trat Haller in Gegenwart Yennis im Landhaus
der Familie Hubert de Boccard 133 zu Jetschwil134 zum katholischen Glauben

über; tags darauf empfing er in der bischöflichen Residenz zu Freiburg

die Sakramente der Firmung und der Kommunion.
Es war dies kein plötzlicher Gesinnungswechsel, kein Damaskus,

sondern der Schlußpunkt einer langjährigen Entwicklung. Haller bekennt in
seiner Konversionsschrift selber, daß er schon 1808 «in der Seele Katholik»

gewesen sei und nur noch dem Namen nach Protestant blieb 13ä. In
der Sicht Peter Vogelsangers 136 verkörpert Haller, gleich wie Hurter und
Newman, «den Typus der klaren, ruhigen, schrittweisen und überlegten
Annäherung an den Katholizismus. Die Konversion erscheint hier als

Folge konsequenter Entwicklung innerlich katholischer Seelen. Alle
Kämpfe und Konflikte, alle Zweifel und Auseinandersetzungen haben
nicht den Charakter eines Bruches der inneren Lebenslinie, sondern

spielen lediglich die Rolle des Katalysators»137.

131 Eine kritische Monographie über Hallers Konversion fehlt bis heute. Die
knappen Abhandlungen von J. Butler, Carl Ludwig von Haller, Eidgenosse und
Glaubensheld. Freiburg 1939, in: Kleine Lebensbilder nr. 21, und Rosenthal, I
1. Abt. S. 348 ff., gehören eher der Erbauungsliteratur an. Die beiden Haller-Biographen

Reinhard und Guggisberg stellen die Konversion allein nach Hallcrs
Bekenntnisschrift dar. - Die im folgenden Abschnitt erstmals verwerteten
Briefwechsel Hallers mit Hurter, Salis und Yenni werfen neues Licht auf den Glaubenswechsel

des «Restaurators».
132 Haller, Konversionsschrift S. 12; irrtümlich bei Guggisberg, Haller/Chr.

S. 195 und Haller S. 128, 7. Oktober; vgl. ferner Yenni an Haller, 2. Oktober 1820,
StAF Corr. Haller, worin der 17. als Datum verabredet wurde.

133 1826/27 in der Baukommission zur Errichtung des Jesuitenpensionats. Raemy
S. 145.

134 Zur Geschichte und künstlerischen Ausgestaltung vgl. G. de Montenach, Le
chäteau de Jetschwyl, in: Fribourg Artistique, Cahier II, III et IV de 1911.

135 Haller, Konversionsschreiben S. 6.
136 Seine Monographie über die Konversion Friedrich Hurters ist meiner Ansicht

nach von J. Butler zu Unrecht in ein schiefes Licht gestellt worden, s. Rezension
in: ZSKG 48 (1954) S. 214 ff. Butler hält sich über Gebühr bei (allerdings recht
unglücklichen) Seitenhieben gegen traditionelle katholische Frömmigkeitsbräuchc
auf und übersieht die großen Entwicklungslinien, wie sie Vogelsanger glänzend
aufzuzeigen versteht. Seine These, daß Hurters Konversion zuerst aus kirchenpolitischen

- also eigentlich profanen Motiven - heraus erfolgte und das spezifisch
religiöse - glaubensmäßige Moment davor zurücktritt, bleibt grundlegend, stellt
man den Glaubenswechsel in den richtigen geistesgeschichtlichen Zusammenhang
mit der romantischen Konversionsbewegung.

137 Vogelsanger S. 30.



210 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830

Wenn auch die allmählich gewachsene «innere Umkehr» das Entscheidende

war, so bedeutete für Haller der Konversionsakt, die «äußere

Versiegelung», «das Letztgültige und Unabänderliche vor Gott und den

Menschen»138, gleichwohl einen folgenschweren Bruch mit der
Vergangenheit.

In Anbetracht der außerordentlichen Umstände hatte Bischof Yenni
dem berühmten Schriftsteller erlaubt, geheim zu konvertieren. Das

Gebot, den Glauben öffentlich zu bekennen, sei zwar verpflichtend, nicht
aber das öffentliche Bekenntnis der GlaubenswrÄe 139. Haller kam diese

Dispens sehr gelegen, denn er wollte jedes Aufsehen vermeiden und die
Seinen nicht betrüben. - Auch «war es meine Absicht, dieses Geheimnis

tief in meiner Seele zu bewahren, und es nur in einem günstigen Augenblicke

zu klären, oder, wenn dieser Augenblick nicht erscheinen sollte,

wenigstens bey der Annäherung meines Todes und in meinem
Testamente» 140.

Im Dezember 1820 leistete Haller gewohnheitsgemäß den Amtseid
als Geheim- und Großrat des Freistaates Bern. An Weihnachten nahm er

auch am reformierten Abendmahl teil141. Wenige Wochen später setzte

Yenni Prinz Adolf von Mecklenburg-Schwerin 142, der Haller im Sommer

zuvor auf die Möglichkeit eines heimlichen Übertritts hingewiesen hatte,
über dessen Konversion in Kenntnis, vergaß aber dabei zu erwähnen,
die Angelegenheit nach außen hin zu verschweigen. Prinz von Mecklenburg

war 1819 selber in Genf zur katholischen Kirche übergetreten und

erzählte nun voller Freude in seinem Bekanntenkreis vom Glaubenswechsel

des «Restaurators», wobei er das Ereignis «als einen Triumpf
für die gute Sache» auslegte 143.

Bald danach drang die unerhörte Kunde aus Deutschland über den

Rhein. In heimtückischer Schadenfreude, einen Sünder ertappt zu haben,

nahm die Aarauer Zeitung vom 14. März 1821 vom Gerücht Notiz und

ließ folgende Meldung ausgehen: «Die umlaufende Sage, daß ein bekanntes

Regierungsmitglied einer schweizerischen protestantischen Stadt

138 K. Brem, Konvertit und Kirche. Bekenntnis als Weg im Wandel von fünf
Jahrhunderten. Zürich 1964 S. 113.

139 Yenni an Haller, 3. Dezember 1819. StAF Corr. Haller.
140 Haller, Konversionsschreiben S. 12.
141 Vgl. Reinhard S. 101 ff., Guggisberg, Haller S. 136 ff., ferner Oechsli II

S. 545.
142 Vgl. Rosenthal I 1. Abt. S. 332 f.
143 Mecklenburg an Haller, 22. März 1821, StAF Corr. Haller, worin er

ausdrücklich von der «Unvorsichtigkeit» Yennis spricht.



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830 211

schon verflossenen Herbst im bischöflichen Haus zu Freiburg zur
katholischen Glaubenslehre (die man dem Freisinn weniger günstig glauben
will als die protestantische) übergegangen sey, wurde lange für einen

witzigen Einfall gehalten, da dem Katholiken auch die Öffentlichkeit des

Bekenntnisses ziemt; nun aber wird das Bekenntnis in Freiburg mit
offener und ganz bestimmter Zuversicht besprochen»144. Die verschleierte

Anzeige wurde sogleich auf Haller gedeutet, der am Tage vorher in Paris

angekommen war, um ein «persönliches und wissenschaftliches Ziel» zu

verfolgen 145.

Der bayrische Gesandte Olry unterrichtete Haller unverzüglich über
den Vorfall146. Die Nachricht erschütterte ihn zutiefst und er wurde darob
krank. Zeitungsschreiber, denen die protestantische Religion ebensowenig

am Herzen lag wie die katholische - «ewige Feinde seines Vaterlandes

und Person» 147 - hatten das Geheimnis verraten. Hierauf entschloß
sich Haller auf Anraten von La Mennais 148, «die ganze Wahrheit» zu
bekennen, wie es sich für einen redlichen Mann und Christen gehörte.

Obgleich die öffentliche Bekenntnisschrift des Konvertiten noch nicht
vorlag, griff der Berner Kleine Rat bereits am 25. April 1821 zu besonderen

Maßnahmen, um den «Fall-Haller» eingehend zu prüfen 149. In
Vorahnung der Dinge ließ Haller von Paris aus seine Angehörigen wissen,
daß er aus dem Geheimen Rat austreten wolle, aber das Großratsmandat
beibehalten möchte. Doch nun schritt der «hintergangene» Staat härter
ein, als es sich Haller wohl vorgestellt hatte: Am 7. Mai wurde der « Kryp-
tokatholik» auf Antrag der Regierung vorläufig von seinen Ämtern
suspendiert und am 11. Juni für unfähig erklärt, je wieder in den Großen
Rat einzuziehen. Wenn auch keine gesetzliche Grundlage für diesen

Ausschluß bestand und jeder Präzedenzfall fehlte, argumentierte die

überwiegende Mehrheit, die totale Entlassung des Katholiken aus den

öffentlichen Ämtern dränge sich aus Staatssicherheitsgründen auf und
sei nicht als eine Strafe zu betrachten; die Amtsenthebung sei vielmehr

144 Zit. im Brief Olrys an Haller vom 14. März 1821. a. 0.
145 Reinhard S. 108 Anm. 133.
146 Die Geschäftigkeit des bayrischen Gesandten war den Bernern schon im

Oktober 1820 aufgefallen, als Olry das«Treffen von Jetschwil arrangierte». Nachdem
die Konversion einmal publik war, schrieb man sie seinem Fanatismus und seiner
Proselytenmacherei zu. Vgl. Olry an Salis, 6. Juni 1821. BAr. Depositen Franz
von Olry, Korrespondenz mit Joh. von Salis-Soglio 1820-1829.

147 Haller, Konversionsschreiben S. 13.
148 Reinhard S. 101.
149 Vgl. ausführlich Tillier II S. 167 ff., ferner Reinhard S. 107 f.



212 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830

ein Diktum des Souveräns und kein richterlicher Entscheid. Im übrigen
gäbe es noch andere Verbrechen mehr die kein positives Gesetz ahnde
und auch in solchen Fällen müsse der Staat der öffentlichen Sicherheit

wegen einschreiten.
Das Vorgehen zeugt von der ausgeprägten Intoleranz, wie sie damals

auf katholischer und protestantischer Seite vorherrschte. Die Vehemenz
des Urteils ist besonders auf die Tatsache der geheimen Konversion
zurückzuführen. Der Berner Kleine Rat, der auf Grund des staatskirchlichen
Systems auch als geistliche Oberbehörde waltete, betrachtete die Haltung
Hallers als heuchlerisch: Das Lippenbekenntnis des verkappten Katholiken

zum reformierten Glauben diente allein dem Zweck, das materielle
Auskommen und die persönliche Ruhe sicherzustellen. In einem solch

unaufrichtigen Verhalten glaubte das protestantische Bern «den im
Geheimen wirkenden jesuitischen Geist wittern» zu müssen 150. Was lag

näher, als den Glaubenswechsel dem Einfluß des «Freiburger Jesuitismus»
zuzuschreiben 151 - Diese, nach dem quellenkundlichen Befund unhaltbare

Behauptung, muß im Zusammenhang mit der Auffassung über die

sogenannte «Jesuitenmoral» 152 gesehen werden. Kurt Guggisberg, der

Haller für einen den Nationalstaat gefährdenden Ultramontanen hält153,

sucht deshalb das Vorgehen Berns aus staatspolitischen Erwägungen
heraus verständlich zu machen: Nach der Meinung seiner protestantischen

Zeitgenossen hegte Haller mit der heimlichen Konversion die
Absicht, das Zutrauen der Berner zu mißbrauchen und ihrem Staat ad

majorem Papae gloriam zu schaden 154.

Die Teilnahme des Konvertiten am reformierten Abendmahl mag
anfechtbar sein und als heuchlerisch hingestellt werden; aber anderseits

auch den Übertritt zur katholischen Kirche als unaufrichtig anzuprangern
und darin nur einen «goüt de celebrit^» sehen zu wollen 155, ist völlig
abwegig, denn Hallers Konversion war eine Angelegenheit verstandesmäßiger

Überlegung und Konsequenz. Edgar Bonjour schreibt dazu: «Deshalb

an der aufrichtigen Innerlichkeit von Hallers religiösem Erlebnis

150 Guggisberg, Haller S. 137.
151 Oechsli II S. 540. - Kein einziger Brief der Haller-Korrespondenz von 1818-20

läßt auf eine Kontaktnahme Hallers mit den Jesuiten in Freiburg in bezug auf seine

Konversion schließen.
152 Schlagwort der Radikalen, mit dem man die Jesuiten unter Zumutung aller

nur erdenklichen Greueltaten bewarf. Strobel S. 163.
153 Guggisberg, Haller/Chr. S. 214.
154 Guggisberg, Haller S. 137.
155 Haller an Salis, 21. Juni 1821. Burgerb. B.



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830 213

zu zweifeln und ihm gar noch Heuchelei vorzuwerfen, blieb seinen
politischen Gegnern vorbehalten, denen der Sinn für das Unsichtbare ebenso

mangelte wie für das Wesen außerordentlicher Menschen, aus deren

Unergründlichkeit immer wieder Überraschendes hervorbrechen kann. Der
Ausschluß aus dem Großen Rat widerspiegelt die eindeutige Intoleranz
der Epoche. Hallers bittere Bemerkung, daß, wäre er Atheist geworden,
kein Hahn darnach gekräht hätte, entbehrt nicht einer beschähmenden
Wahrheit» 156.

Das Vorgehen Berns erregte selbst im Ausland großes Aufsehen. Bo-
nald bezichtigte die Republik des «religiösen Rigorismus» und «engstirnigen

Konfessionalismus», den man im Zeitalter der Toleranz für
überwunden glaubte 157. Emmanuel-Friedrich von Fischer 158, der an Stelle
Hallers in den Großen Rat einzog, wies die Behauptung, wonach die
Berner Behörden gesetzwidrig gehandelt hätten, mit der Begründung
zurück, der Souverän eines Freistaates stehe über allen Gesetzen 159.

Bischof Yenni bedauerte, daß der freundeidgenössische Nachbar nicht
auf halbem Wege stehen blieb: abyssus abyssum invocat 16°, lautete sein

Kommentar.
Am 12. Mai 1821 ließ Haller sein Konversionsschreiben, Lettre ä sa

famille, pour lui declarer son retour ä l'Eglise catholique, apostolique et

romaine, ausgehen161. In dieser fünfundzwanzig Seiten umfassenden
Flugschrift schildert er lebendig und offen die äußern und innern Motive seines

Konfessionswechsels. Da die bedeutenden deutschen Konvertiten, wie
Graf Stolberg, Friedrich Schlegel und Zacharias Werner, keine öffentlichen

Bekenntnisschriften verfaßten, kommt Hallers «Sendschreiben» 162

eine besondere Bedeutung zu. Der Brief wirkte wie ein «Kampfruf» und
wurde von den Protestanten als eine «kecke Herausforderung» empfunden

163. Vom gewaltigen Echo der Flugschrift zeugen die zahlreichen

156 Bonjour, Haller S. 426.
137 Correspondance entre M. le Vicomte de Bonald et M. Fischer. Geneve

1821 S. 1.
158 1786-1870, 1827/31 letzter regierender Schultheiß der Republik. HBLS III

S. 163.
159 a. O. Anm. 157 S. 6.
160 Yenni an Haller, 17. Juni 1821. StAF Corr. Haller.
161 Guggisberg, Haller S. 135. - Haller hatte zuerst seine Frau über die

Veröffentlichung orientiert. Vgl. Haller an Salis, 2. November 1821. Burgerb. B.
162 Die offizielle deutsche Übersetzung lautet: C. L. von Haller, Sendschreiben

an seine Familie, worin er ihr seinen Rücktritt in die römisch-katholische Kirche
eröffnet. Freyburg in der Schweiz 1821.

163 Reinhard S. 102; Guggisberg, Haller S. 135.



214 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830

Übersetzungen: man zählt insgesamt elf verschiedene französische
Ausgaben, zwölf deutsche, sechs italienische 164, mehrere englische in einer
Londoner und Washingtoner Ausgabe, dazu kommen je eine flämische,
holländische, spanische und polnische; der Brief erreichte nahezu fünfzig
Auflagen 165.

Anfangs Juni 1821 kehrte Haller aus Paris zurück, wo er eine neue

geistige Heimat gefunden hatte. Am IL, am gleichen Tag, als er -«ohne
Anklage, ohne Verhör und ohne Verantwortung» - vom Großen Rat
ausgestoßen wurde, traf er in Bern ein 166. Nunmehr war er in den offiziellen

Kreisen seiner Vaterstadt geächtet und verfemt. Haller stellte aber

überraschend fest, daß sich der Haß «der kleinen Leute»vielmehr gegen die

«von Wattenwyl-Clique» richtete, denn ihm selber winkte man von allen
Seiten freundlich zu, wenn er durch die Straßen ging167. Seine Gemahlin

Catharina, eine geborene von Wattenwyl, hielt ebenfalls fest zu ihrem
Gatten, obwohl er sie seit Jahren «vergessen» hatte. Ihrer Ansicht nach

wäre Karl-Ludwig niemals zur katholischen Kirche übergetreten, hätte
er geahnt, daß ihn dieser Schritt in Bern die Existenz kosten würde 168.

Für die gegenseitige Entfremdung zwischen den Ehegatten spricht die
Tatsache, daß es Haller an Mut und Zutrauen gebrach, die Frau von Anfang
an in das Geheimnis seiner Konversion einzuweihen 169.

Den ganzen Sommer und Herbst verbrachte Haller mit seiner Familie
auf dem Schloß Münsingen 170, wo er zahlreiche Besuche von Gesinnungsfreunden

erhielt, so unter anderem von Olry, Abbe Vuarin und Provikar
de Bilieux. An Weihnachten kehrte er nach Bern zurück. Doch war er

entschlossen, der Vaterstadt, die seiner Geisteshaltung fremd und
verständnislos gegenüberstand, den Rücken zu kehren: «Je n'ai rien k

esperer k Berne p. ma famille et il convient de faire respirer ä ma femme

et ä mes enfans un autre air» m.
Haller gedachte ursprünglich, nach Wien überzusiedeln, da er zum

Kreise um Metternich seit vielen Jahren freundschaftliche Beziehungen

164 Besorgt von Bonald. Vgl. Bonald an Haller, 24. August 1821. StAF Corr.

Haller.
165 Reinhard S. 113 f.
166 Haller an Hurter, 28. August 1844. Scherer, Hurter II S. 136.
167 a. 0. Anm. 166.
168 Catharina an Karl Ludwig, 9. Mai 1821. StAF Corr. Haller.
169 a. O. Anm. 166.
170 Vgl. Reinhard S. 116 f.
171 Haller an Salis, 18. Januar 1821. Burgerb. B.



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830 215

unterhielt172. Da aber die Antwort lange auf sich warten ließ, richtete
er seine Blicke nach Paris. Am 21. Februar 1822 begab er sich zum
Abschiedsbesuch nach Freiburg, wo ihm Bischof Yenni, d'Uffleger und de

Boccard mehrere Tage Gastfreundschaft gewährten 173. Darauf nahm er
zusammen mit seiner Familie in der Seinestadt Wohnsitz und fand 1824

eine Anstellung im französischen Außenministerium174. Aber bereits 1830

fegte die Juli-Revolution den «Restaurator» hinweg. Als neue und letzte
Heimat wählte sich Haller die Ambassadorenstadt Solothurn 175 aus, zu
der er sich wegen ihres katholisch-aristokratischen Charakters hingezogen
fühlte. Dort starb er hochbetagt im Jahre 1854.

Haller steht am Anfang einer langen Reihe von Schweizer Konvertiten

176. Fünfundzwanzig Jahre später trat auch der Antistes der Schaffhauser

Landeskirche, Friedrich Hurter, zum katholischen Glauben über.
Den Ideen des «Restaurators» nahestehend, beglückwünschte er Haller
zur Herausgabe seines epochemachenden Werkes, der Restauration der
Staatswissenschaft, und forderte ihn auf, daran kein Jota zu ändern l77.

Haller selber verfolgte die Entwicklung des protestantischen Pfarrers
zum Katholizismus hin mit wachem Auge, doch riet er Hurter mit
eindringlichen Worten von der Möglichkeit einer geheimen Konversion ab:
«Glauben Sie, theuerster Freund, meiner Erfahrung, ich würde mir und
selbst den Meinigen unendliche Leiden erspart haben, wenn ich es gewagt
hätte, mich bey dem ersten Gerücht öffentlich zu erklären und werfe mir
nur meinen damaligen Kleinmuth, die menschliche Schwachheit vor.
Dagegen sah ich seither an mehr als hundert Beyspielen, daß diejenigen
welche ganz einfach und ohne Scheu sich zum Übertritt entschließen,
auch vor der Welt am besten wegkommen und sogar von Protestanten
am wenigsten getadelt werden» 178. Die Tatsache der «heimlichen» Kon-

172 Vgl. Reinhard, Karl Ludwig von Hallcrs Beziehungen zum Kreis um Metternich,

in: Historisch-politische Blätter 162 (1918) S. 168 ff.
173 Reinhard S. 117. - Gibt Uffleger versehentlich den Vornamen Louis.
174 a. 0. S. 118 ff.
175 a. 0. S. 154 ff.
176 Zu nennen sind die drei Zürcher, Johann-Georg Esslinger, vgl. Rosenthal I

2. Abt. S. 32 ff.; Karl-Gustaf Ritter von Schulthess-Rechberg, a. 0. S. 326 ff.;
und Rudolf Hess, a. O. S. 354 ff.; sodann die beiden Bündner, Balthasar von
Castelberg, Antistes von Ilanz, a. 0. I 1. Abt. S. 439 ff.; und Freiherr Ulysses
von Salis-Soglio, a. O. I 2. Abt. S. 358; schließlich die schon genannten, Hurter,
Salis und Zeerleder.

177 Vgl. Haller an La Mennais, 8. Oktober 1821. publ. von H. Flamans/H.
Aebischer, Deux conversions sensationnelles k Fribourg, in: NEF 57 (1925) S. 13.

178 Haller an Hurter, 4. September 1840. Scherer, Hurter I S. 58 f.



216 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830

version blieb für Haller stets eine unangenehme Erinnerung, obschon
sie mit der ausdrücklichen Erlaubnis Bischof Yennis geschehen war. Die

eindringliche Mahnung an seinen Gesinnungsfreund, «den offenen Weg»179

zu wählen, mochte auf dessen Entschluß nicht wenig Einfluß ausgeübt
haben, denn Hurter wies daraufhin die Einladung seines geistlichen
Ratgebers in Monte Cassino, geheim zu konvertieren180, zurück und trat 1844

in Rom vor der Weltöffentlichkeit in die katholische Kirche ein.

Bei der Betrachtung der inneren Motive, die Haller schließlich zum
schicksalsschweren Schritt bestimmten, gilt es vorweg, das Problem der

Religiosität des Konvertiten aufzuwerfen.
Haller ein areligiöser Geist! - Nach Kurt Guggisberg erweckt Haller

den Eindruck, im tiefsten Grund seines Herzens nicht religiös zu sein 181.

In der Sicht Bruno Wilhelms geht Guggisbergs Haller-Biographie bewußt
darauf aus, die Religiosität des «Restaurators» im eigentlich christlichen
Sinn - als lebendiger Glaube an einen persönlichen Gott - zu bezweifeln182.

Für diese These sprechen sicher gewichtige Gründe, denn Haller denkt

vor allem rationalistisch. Von der Aufklärung herkommend, verspürt
er einen deutlichen Hang zum Pantheismus. «Gott und Natur» sind für
ihn vielfach identisch. Gott wird weniger persönlich als im Walten der

Natur erlebt. Überdies hat Haller mit der Aufklärung den stark betonten

Vorsehungsglauben gemein 183. Er selber bekennt in seinem Konversionsschreiben,

in jungen Jahren einer rationalistischen Weltanschauung
verpflichtet gewesen zu sein, indem er damals einer sogenannten «natürlichen»

oder besser «selbst gebildeten Religion» angehangen habe und

immerfort der «gesunden Vernunft» gefolgt sei 184. Eine Konzeption, die

dem Deismus der Aufklärung nahe steht.
Nun aber darf man nach dem eigenen Zeugnis Hallers seine

voranschreitende Entwicklung zum «lebendigen Glauben» hin nicht verkennen.
Heinz Weilenmann urteilt denn auch bereits differenzierter. Er hält zwar
an der These fest, daß sich die Religiosität des «Restaurators» wesentlich

179 Haller an Hurter, 29. August 1845. a. 0. II S. 136.
iso Vogelsanger S. 203.
181 Guggisberg, Haller/Chr. S. 208.
182 Wilhelm S. 472 f.
183 Guggisberg, Haller/Chr. 219 verweist mit Recht auf Haller, StW I Vorrede

xxxix, xlviii und 261 f., II 417.
184 Haller, Konversionsschrift S. 4.



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830 217

auf die Verehrung des «natürlichen Pflichtgesetzes» beschränke, doch
hebt er zugleich hervor, daß sich Haller von der alten Anschauung, «daß

Gott direkt auf die Welt einwirke, und daß ein ewiger Kampf zwischen
Gut und Böse, zwischen Gott und Satan stattfinde, nicht ganz lösen»

konnte. Deshalb wird Haller ein «teilweiser Glaube» an einen persönlichen

Gott zugebilligt185. Aber «das gerecht-einfühlende Verständnis
für die religiös-christliche Komponente in Hallers Denken» geht Weilenmann

ab 186.

Die Problematik der Hallerschen Religiosität findet zwar auch ihren
Ausdruck in der Beurteilung des Christentums. Die Botschaft Christi
ist für ihn lediglich der von allen Irrtümern gereinigte uralte allgemeine
Menschheitsglaube 187. Allein diese Anschauung ist nur Wegstation einer

langen und vielschichtigen Entwicklung. Eine Hinwendung zur «theisti-
schen Religiosität» unmittelbar vor der Konversion ist unverkennbar.

Im Vorwort zum vierten Band der Restauration kommt Haller eigens
darauf zu sprechen und gesteht, daß ihm zwar «religiöse und kirchliche
Gegenstände» früher nie zuwider waren, aber doch fremd. Nie hätte er

geglaubt, daß er jemals an diesen Werten lebendiges Interesse finden
würde 188. Und in dieser neu gewonnenen Religiosität realisiert er sein

Verhältnis zum persönlichen transzendenten Gott, den er in schwerster
Stunde um durchhaltende Kraft bittet.

Im April 1821, als seine Familie noch im Ungewissen über die Konversion

war, schrieb er an Graf Salis: «Je me recommande donc k vos prieres,
mon respectable ami, pourque Dieu accorde la grace ä ma famille de

recevoir cette nouvelle» 189. Zur gleichen Zeit forderte er seinen Vetter,
Ludwig von Zeerleder 190, mit den Worten heraus: «II faudra se declarer

pour ou contre moi... Si vous vous rangez de mon cöte, j'en remercirai
Dieu autant pour vous que pour moi, si vouz penchez plus ou moins de

l'autre j'en gemirai sans doute, mais le meme Dieu qui m'enverra cette
croix m'aidera aussi k le supporter»191. Das sind nicht Worte eines
Rationalisten! Vielmehr sind die beiden Briefstellen das Bekenntnis eines

185 Weilenmann S. 21 und 22.
186 Zitat aus der Rezension des Werkes von H. Wicki, in: ZSKG 50 (1956) S. 411.
187 Guggisberg, Haller/Chr. S. 209.
188 Haller, StW IV Vorrede S. xi.
189 Haller an Salis, 4. April 1821. Burgerb. B.
im 1772_1840, Bankier, Klein- und Großrat von Bern, rettete 1798 beträchtliche

Summen der Berner Staatskasse vor dem Zugriff der Franzosen, Gesandter Berns
am Wiener Kongreß, ebenfalls Vertreter von Uri und Zug. HBLS VII S. 629.

191 Haller an Zeerleder, 28. Oktober 1821. Burgerb. B Mss. h. h. XLIV. 177.



218 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830

christlichen Geistes! - Briefe gehören zwar zur «bescheidensten Literaturgattung»,

aber «zur intim aufschlußreichsten» 192. In seiner Eigenschaft
als Briefschreiber bekommen wir Haller von dieser unbekannten Seite

zu Gesicht. Unzweifelhaft zeugen die beiden Äußerungen auch vom
eigentlich christlichen Element in seinem Denken. Haller wird sich
allmählich des christlichen Wesens bewußt. Bedeutete ihm einst die Erscheinung

Jesu keine eigentlich neue Gottesoffenbarung, da er Christus nur
als einen «Restaurator» betrachtete, der den alten Glauben zu neuer
Geltung erhob 193, sieht er später den Kreuzestod Christi in der
heilsgeschichtlichen Perspektive als das «wahre und große Opfer, das die Welt
mit Gott versöhnte»194.

Die Hinwendung zum «lebendigen Glauben» zeigt sich auch konkret:
An den «Stunden der Andacht»195, geschrieben aus der rationalistischen
Sicht Zschokkes, hätte er als «Verehrer des natürlichen Sitten- und

Pflichtgesetzes» inneres Gefallen finden müssen. Denn in diesem

Erbauungswerk wird besonders die moralische Vollkommenheit und
Glückseligkeit im Diesseits gepredigt. Sündenbewußtsein sowie ernstes Bemühen

um das ewige Heil treten ganz in den Hintergrund, um die
Abendstunden nicht durch letzte Fragen zu beunruhigen. Nun aber wandte
sich Haller 1820 gegen dieses Buch und ersuchte Bischof Yenni, den
Verkauf in der Diözese Lausanne zu verbieten, weil der Verfasser darauf
abziele, den eigentlichen Charakter des Christentums, als einer übernatürlichen

Offenbarungsreligion, zu untergraben: «Tendant ä sapper toute
la religion revelee»196, schreibt er wörtlich. Das Studium des katholischen
Dogmas vor der Konversion ist ebenfalls ein Kennzeichen dieser
Erkenntnis.

Haller sagt in seiner Konversionsschrift aus, daß er in einem «streng
calvinistischen System» erzogen worden sei 197. Allein die «natürliche
Religion» des jungen Mannes lockerte die Bindung zum reformierten

192 Zitat aus K. Pfleger, Kundschafter der Existenztiefe. 2. Aufl. Frankfurt
1959 S. 106.

193 Guggisberg, Haller/Chr. S. 219.
194 Haller, StW V S. 182.
195 Eines der beliebtesten religiös-literarischen Werke des beginnenden 19.

Jahrhunderts, erschien seit 1808 in der Schweiz als Sonntagsblatt, 1816 in Buchform;
der große Absatz erforderte jährlich eine Neuauflage; 1842 bekannte sich Zschokke
als deren Verfasser. Vgl. Schnabel IV S. 371 ff.

196 Haller an Yenni, 23. März 1820. BiAF. - Yenni verbot hierauf die
Weiterverbreitung des Werkes. BiAF Circ, 5. Juni 1820.

197 Haller, Konversionsschreiben S. 4.



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830 219

Glauben der Kindheitsjahre, so daß seine Konversion nicht so sehr als

ein Glaubenswcfe/, als vielmehr eine stufenweise Entwicklung von der
religiösen Indifferenz zum Katholizismus hin zu werten ist, wobei den
«Restaurator» in erster Linie nicht das Glaubensmäßige zu dieser Kirche
führt, sondern - das profane Verlangen nach einem antirevolutionären
Hort und einer weltumspannenden Autorität seiner lose verbundenen
Kleinstaaten.

Der Übertritt Hallers zur katholischen Kirche gehört in den Rahmen
der romantischen Konversionsbewegung. Auf diesem Hintergrund hat
Peter Vogelsanger 19S eine Strukturanalyse der Konversionen ausgearbeitet.

Er stellt in seiner Untersuchung drei Motivkreise auf, die zur
Konversion führen:

1. das ästhetisch-liturgische Motiv,
2. das kirchenpolitische Motiv,
3. das dogmatisch-lehrhafte Motiv.

Als heuristisches Prinzip können wir diese Typologie auch im Fall
Haller übernehmen, um die Fülle der Konversionsmotive zu ordnen.
Dabei bin ich mir bewußt, mit diesen drei Motiven nicht den Schlüssel

zur Erklärung des Phänomens «Konversion» gefunden zu haben. Denn
ein Glaubenswechsel ist im Grunde dermaßen komplex, daß mit diesen

drei Motiven allein eigentlich wenig gewonnen ist. Meistens ist es ja nicht
nur ein Motiv, das die Konversion hervorruft, gewöhnlich wirken mehrere

Beweggründe zusammen, wobei wiederum das eine Motiv das andere

überwiegt.
Das ästhetisch-liturgische Motiv x": Es ist das Element, das in der

romantischen Konversionsbewegung überwiegt und überhaupt auf sensitive
und sentimentale Naturen faszinierend wirkt. Das Sinnhaft-Symbolische
rückte besonders in der katholischen Liturgie des Barocks in besonders

greifbare Nähe. Die schmucken Altarbilder, die schimmernde Zierde
der Kirchen, die wallenden Priestergewänder, brennende Kerzen und
duftender Weihrauch, bunte Prozessionen sowie die eindrucksvollen
Handlungen üben auf ein empfindsames Gemüt einen nachhaltigen
Eindruck aus. Von dieser Komponente des Katholizismus, der stimmungs-
mäßigen, fühlt sich die subjektiv-religiöse Haltung des Romantikers,

198 Vgl. Vogelsanger S. 16 ff. - Diese Typologie hat neuerdings Essinger, Wege
nach Rom S. 49 ff., zur schematischen Einordnung der Konversionen benutzt.

199 Vogelsanger S. 18.



220 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830

die im Grunde dem klar umrissenen Dogma fremd gegenübersteht,

angesprochen, Haller nicht ausgenommen 20°.

So bekennt er in seiner Konversionsschrift: «Die Schönheit der
katholischen Tempel hob immer mein Gemüt zu religiösen Gedanken und

Empfindungen empor; die Nacktheit der unsrigen, aus denen man sogar
das letzte Sinnbild des Christentums entfernt hat, die trockene Einförmigkeit

unseres Gottesdienstes mißfielen mir stets. Oft schien es mir, als

mangelte uns etwas, als wären wir Fremdlinge mitten unter den
Christen»201. Im gleichen Sinne äußert er sich über die Bischofsweihe des

Solothurner Prälaten Glutz-Ruchti. Die schönen Zeremonien, die
Prozession und das Ehrengeleit durch die katholischen Dörfer vermögen ihn

zu erbauen: Überall säumten Männer, Frauen und Kinder die Straßen;
bestreuten den Weg mit Blumen und baten den neuen Hirten kniefällig
um seinen Segen. Gerechter Gott, welch ein ergreifender Anblick im

Vergleich mit der Trockenheit und Gleichgültigkeit bei den Bewohnern

unserer protestantischen Gegenden! 202 Deshalb will er seine Kinder aus

der «Eisgrube des Protestantismus» herausführen 203.

Haller hatte sich eingehend mit der Liturgie befaßt. Schon 1808 kaufte

er sich in Wien «ein kleines Büchlein», worin Kultgegenstände und
Zeremonien erklärt waren; unmittelbar vor der Konversion beschaffte er sich

ein «großes Buch», das alle Riten der hl. Messe genauestens erläuterte204.-
Alle diese Motive sind jedoch nur Begleiterscheinungen. Die eigentlichen
Gründe, die den «Restaurator» zur katholischen Kirche aufschauen

ließen, waren bezeichnenderweise politischer Natur.
Das kirchenpolitische Motiv 205: Haller kam in der Tat über die politischen

Studien zur katholischen Kirche. Den festgegliederten Aufbau
der Gesellschaft, wie er ihn für seinen ständischen Patrimonialstaat
forderte, fand er in der «allgemeinen christlichen Kirche» schon verwirklicht

: «... ihre scharf gezeichnete Hierarchie von dem Stifter herab in
verschiedener Gradation, bis zum Volk der Gläubigen»206, ist auch Vor-

200 Hierin urteilt Schnabel II S. 29 unrichtig, wenn er sagt, daß die ästhetischen
Motive der Romantiker Hallcr ganz fremd waren.

201 Haller, Konversionsschreiben S. 3 f.
202 Haller an Salis, 8. September 1820. Burgerb. B.
203 Haller an Metternich, 15. Januar 1822. publ. von Reinhard, a. 0. Anm. 172

S. 173.
204 Haller, Konversionsschreiben S. 5; Haller an Salis, 19. Januar 1819.

Burgerb. B.
205 Vgl. Vogelsanger S. 18 f.
206 Haller, StW IV Vorrede S. xm.



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830 221

bild für seine Staatenwelt. Neben dem hierarchischen Moment sieht Haller
besonders das universale. Trotz radikaler Ablehnung der Aufklärung
pflichtet er der Idee des Weltbürgerstaates bei. Allerdings will Haller
keine Universalrepublik, denn sie würde seiner Ansicht nach jede persönliche

Freiheit verunmöglichen; allein die geistige Autorität vermag eine

weltumspannende Menschheitsfamilie zu bilden. Den Völkerstaat findet
er schon längst realisiert, stellt doch die katholische Kirche seit jeher
den «wahren Weltbürgerstaat, das über den ganzen Erdkreis sich
erstreckende Gemeinwesen» 207 dar. Als völkervereinende Macht verbindet
somit die «allgemeine christliche Kirche» die kleinen Patrimonialstaaten
zu einer höheren Einheit. Haller betont dabei vor allem die ethischen

Aufgaben der Kirche; sie muß den «Charakter eines alle Völker umschließenden

moralischen Bandes»208 haben. In dieser weltvereinigenden
geistigen Herrschaft, dem sichtbaren Reich Gottes auf Erden, wären alle
Menschen Brüder und Freunde, geeint durch den gleichen Glauben, das

gleiche Gesetz und die gleiche Liebe; nationale Unterschiede würden
ausgelöscht.

Große Anziehungskraft üben auf Haller ferner die Komponenten der
Stabilität und Autorität der katholischen Kirche aus. Behaftet mit dem

Trauma der Revolution, die eine totale Umwälzung der bisherigen
Gesellschaftsordnung nach sich zog, bewundert er die «allgemeine christliche
Kirche, die seit achtzehn Jahrhunderten die Probe bestanden hat, und
vielleicht eben deswegen von jenen Sophistenzünften so sehr gehaßt
wird, weil es sich hier um nichts geringeres als gewissermaßen um den

Besitz der höchsten Gewalt, d.h. um die oberste Autorität in geistlichen
Dingen handelt»209. Auf der Suche nach einem festen Grund und einer
konservativen Ordnungsmacht, die der zerstörenden Wucht der Revolution

standhält, entdeckt Haller in der katholischen Kirche «die

allgemeine, die nothwendige, die unzerstörbare Gesellschaft, die allen Wechsel

irdischer Güter und weltlicher Herrschaft überlebt» hat210. Nach
Kurt Aland sind diese beiden Elemente für Politiker und Juristen besonders

ausschlaggebend, weil sie «unter dem Vorzeichen der Restauration
im Katholizismus die Macht der erhaltenden Ordnung sehen, im
Protestantismus dagegen die Auflösung»2U. Bei Haller wirken Romantik und

207 a. 0. V Vorrede S. xxn, zit. bei Weilenmann S. 85.
208 a. 0. V Vorrede S. x, zit. bei Weilenmann S. 136.
209 a. 0. VI S. 558; vgl. Weilenmann S. 136.
210 Weilenmann S. 138.
211 K. Aland, Über den Glaubenswechsel in der Geschichte des Christentums.

Berlin 1961 S. 125, in: Theologische Bibliothek Töpelmann Heft 5.



222 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830

Restauration zusammen. Helmut Essinger fängt deshalb das Ineinanderfließen

dieser beiden Faktoren in das Paradox der «iuristischen Romantik»

ein, ein Begriff, unter dem auch die Konversionen des Strafrechtslehrers

Karl-Ernst Jarcke (1824) und des Kanonisten Georg-Philipps
(1828) zu betrachten sind212. Haller sieht aber in der katholischen Kirche
nicht nur den sicheren Garanten gegen die Revolution, sie ist ihm vor
allem auch «notwendige Ergänzung seines Staatssystems: als Ordnerin
und Verkünderin menschlichen Zusammenlebens stützt sie die Prinzipien
seiner Doktrin und erfüllt die leere Konstruktion seines Staatsbegriffes
gleichsam mit höherem Sinn. Im stabilen alten Glauben sah Haller das

stärkste Bollwerk gegen die Anarchie der Revolution. Fortan bildeten

Religion und Politik in seinem System eine unlösliche Einheit» 213.

Von der hierarchischen Struktur der Kirche schließt Häher ohne
weiteres auf die ständisch gegliederte Gesellschaft. Und so kommt er zur
recht einfachen Gleichung: Protestantismus - Revolution - Liberalismus

- Anarchie; Katholizismus - Restauration - Legitimität - Autorität214.
Zur selben Zeit gab Lamennais diese fatale Konfusion zwischen

religiösem und politischem Weltbild auf und stellte die Forderung, daß die

katholische Kirche die Freundin jeder Regierungs- und Gesellschaftsform

sei; statt «Thron und Altar» hieß nunmehr die Parole «Gott und die

Freiheit» 215. Auch der deutsche Publizist Karl-Ernst Jarcke 216, der 1838

zusammen mit Joseph von Görres die historisch-politischen Blätter ins

Leben rief, widersetzte sich entschieden dem schiefen Schematismus

Hallers, indem er sagte:«Es gibt eine von Christo eingesetzte katholische

Kirche, aber es gibt kein politisches Gegenstück derselben, keinen der

Kirche entsprechenden katholischen Staat, der die Offenbarung Gottes

hinter sich und die Verheißung auf Dauer bis zum Ende der Zeiten vor
sich hätte»217. Auf der andern Seite machte sich der Freiburger Kantonsrichter

Uffleger zum deutlichsten Sprecher der Identifikation zwischen

Katholizismus und Royalismus, bzw. Aristokratismus, wenn er Haller
schreibt: «Nous qui avons deduit de rEcriture-Sainte et de la Constitution

de notre 6glise le principe que l'autorite' et la puissance ou le pou-

212 Essinger S. 41.
213 Bonjour, Haller S. 425.
214 Guggisberg, Haller/Chr. S. 200.
215 Schnabel IV S. 186.
216 Vgl. Reinhard, Karl Ernst Jarcke an Karl Ludwig von Haller, in: Historischpolitische

Blätter 154 (1914) S. 402 ff.
217 Zit. bei Schnabel IV S. 180.



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830 223

voir viennent de Dieu, qui en faison (sie!) l'application au Systeme politique»

218. Die Affinität, Katholizismus - Monarchismus, Protestantismus-
Volkssouveränität, ist aber nicht ohne weiteres von der Hand zu weisen.

Auch Sören Kierkegaard hat sich über diesen «merkwürdigen Zusammenhang»

aufgehalten 219.

Hallers Übertritt zum Katholizismus ergab sich aus seinen Staats- und
kirchenrechtlichen Ideen mit zwingender Folgerichtigkeit. Dabei waren
aber die in der katholischen Kirche verwirklichten Komponenten des

autoritativen, stabilen, hierarchischen und universalen ausschlaggebend, nicht das

religiöse Bedürfnis! Friedrich Curtius sieht deshalb den Ursprung seiner

Konversion im «Verlangen des Politikers nach einem umfassenden Prinzip

für die Ordnung der Staatenwelt»220. Wie stark Hallers Schau der
katholischen Kirche politisch bestimmt war, kommt sehr deutlich in
einem Brief an Metternich aus dem Jahre 1821 zum Ausdruck, worin es

heißt: «Une certaine rectitude de jugement et surtout mes eLudes poli-
tiques antirevolutionaires m'ont fait reconnaitre peu k peu que l'eglise
Catholique est la seule eglise Chretienne veritable et legitime, et qu'en
religion comme dans les gouvernements civils, tout ce qui se separe de

son chef ou de son centre naturelle, ne mene qu'ä des revolutions et des

usurpations sans fin ou k une dissolution totale. Divers ecrits de ma part
ont prouve que je partage ces prineipes depuis longtemps, et le 4e volume
de la restauration qui a paru l'annee derniere, en est le developpement
complet. Conduit par la Providence et ne pouvant plus resister k la force
de ma conviction, je suis donc reuni ä cette eglise. ..»221. Die monarchische

Struktur, vor allem aber das im Papsttum sichtbar verwirklichte
Autoritätsprinzip, führten Haller zur katholischen Kirche. Als ein extremer
Papalist unterschreibt er ohne weiteres die Gleichung: Katholizismus ist

218 Uffleger an Haller, 25. Mai 1820. StAF Corr. Haller.
219 Am 13. Oktober 1835 vertraute er seinem Tagebuch folgende Worte an: «Es

ist ein merkwürdiger Zusammenhang, der zwischen dem Protestantismus und der
modernen politischen Anschauung statthat, es ist ein Kampf um dasselbe, um die
Souveränität des Volkes, weshalb es auch interessant ist, zu sehen, wie die eigentlichen

Royalisten, insofern sie nämlich nicht eine Anschauung in der einen und eine
wesentlich verschiedene in der anderen Sache, die doch beide in einem Individuum
auf dieselben Prinzipien gegründet werden müssen, haben wollen, - dem Katholizismus

sich nähern». Sören Kierkegaard, Tagebücher 1834-1855. Übersetzt von
Th. Haecker, 4. Aufl. München 1953 S. 51 f.

220 F. Curtius, Karl Ludwig von Haller im Lichte unserer Tage, in: Hochland 19
(1921/22) S. 918.

221 Haller an Metternich, 15. Mai 1821. publ. von H. Türler, in: Berner
Taschenbuch 27 (1922) S. 259.



224 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830

Papsttum.Wie 1826 der LeipzigerPhilosoph, Wilhelm-Traugott Krug 222,

ein «eifersüchtiger Hüter des Protestantismus»223, in einer seiner
zahlreichen Broschüren heftig polemisierend über das Papsttum herfiel und
dieses lediglich als eine nachträglich etablierte Institution des Frühmittelalters

hinstellte, erklärte sich Haller bereit, wiederum aus der katholischen

Kirche auszutreten, würde sich diese Auffassung als richtig erweisen.

So bekennt er Graf Salis: «S'il (Krug) le peut, je suis pret ä abjurer la

religion catholique et je crois que je n'ai rien k risquer en faisant cette
promesse»224. Haller ist von der Göttlichkeit des Papsttums zutiefst
überzeugt; er verweist auf dabei nicht weniger als vierzig Bibelstellen225.
Den Eindruck seines Romaufenthaltes im Herbst 1818 hält er wie folgt
fest226:

A Rome dont le premier aspect annonce la capital du monde chretien
et oü je n'ai passer que 6 jours, tous les portes m'etaient ouvertes,
quoique je n'eusse pas une seule lettre de recommandation. Mgr. Zeno,
notre ancien Nonce, me dit d'abord que le Cardinal Consalvi avait
demande apres moi et voulait me voir. Je fus introduit le premier d'une
antichambre rempli de monde et ai eu avec lui une conversation longuc
et tres interessante. On voulut aussi que je mc fis presenter au St. Pere

qui me recut de la maniere la plus affectueuse. Quelle simplicite dans
tout son palais et comme tout y porte un caractere religieux. Quel digne
chef de la Chretienti, immortel Restauratrice de l'iglise.»

Haller sieht in der katholischen Kirche vorwiegend ihre gesellschaftsbildende,

tatsächlich konkrete organisatorische Kraft; das Mysterium
fidei tritt in den Hintergrund. Das kirchenpolitische Motiv hat die
Konversion erwirkt. In diesem Punkt pflichte ich Kurt Guggisberg bei: Kein
«heiliges göttliches Muß» 227 hat Haller zum Katholizismus geführt. Der

Kirche als Heils- und Gnadensantalt begegnet der «Restaurator»
«beiläufig» wenige Monate vor der Konversion - durch Begegnung mit
Bischof Yenni.

222 1770-1842, 1794 Professor in Wittenberg, 1801 Frankfurt. 1805 Königsberg,
1809 Leipzig, vertrat als Philosoph einen politischen und kirchlichen Liberalismus,
s. Art. von Prandtl, ADB XVII S. 220 ff.

223 Guggisberg, Haller S. 139.
224 Haller an Salis, 27. Mai 1826. Burgerb. B.
225 Haller, StW IV S. 55 ff.; vgl. Guggisberg, Haller/Chr. S. 215.
226 Haller an Salis, 4. Oktober 1818. Burgerb. B.
227 Guggisberg, Haller S. 134; anderseits möchte Wilhelm gerade das

wahrhaben.



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830 225

Das dogmatisch-lehrhafte Motiv 228: Es spielt notwendigerweise in der
romantischen Konversionsbewegung eine untergeordnete Rolle, denn
das subjektivistische Denken des «Romantikers» fügt sich nur ungern
einer klar definierten Glaubenslehre, wie sie die katholische Kirche
vertritt.

Daß aber bei Haller die dogmatische Besinnung fast ganz fehlt229, ist
wenn nicht falsch, doch zumindest übertrieben. Wie bereits dargelegt
wurde, erwähnt Haller in einem Brief vom Dezember 1819, daß er sich
dem dogmengeschichtlichen Werk, Discussion amicale sur l'eglise angli-
cane et sur la reLormation en general, befasse 230. Und gerade mit Hilfe
dieses Buches stößt Haller zum Wesen der katholischen Kirche vor: ihrer
gnadenvermittelnden und heilsgeschichtlichen Wirklichkeit. Wenn er
sich auch in bezug auf das Glaubensbekenntnis keinen generellen
Schwierigkeiten gegenübersieht, bekennt er Bischof Yenni seine verborgenen
Zweifel an der Transsubstantiationslehre. Die katholische Auffassung
vom Abendmahl macht dem Protestanten zu schaffen: «Le seul point
qui m'embarrassait encore un peu, c'^tait je vous l'avoue, la presence
reelle dans 1'Eucharistie» 231. Also ist er doch zum «Brennpunkt der
katholischen Frömmigkeit»232 vorgedrungen! Haller gesteht, daß ihn die
Lektüre der «Discussion amicale» und der Vergleich des VI. Kapitels des

Johannes-Evangeliums mit den Einsetzungsworten Jesu sowie die
Tradition der Kirche, die den wörtlichen Sinn - das ist und nicht das bedeutet

den Leib des Herrn - bekräftige, in dieser schwierigen Frage erschüttert

habe und deshalb sei er nunmehr bereit zu gehorchen.

Haller selber spricht von der Kapitulation der Ratio vor dem Mysterium

fidei. Er schreibt hiezu in seiner Konversionsschrift: «Es erschrecken
Euch vielleicht einige Glaubenslehren der katholischen Kirche? Meine
theuren Freunde! Jede Religion hat ihre Geheimnisse; sie sind noth-
wendig, um unsern Hochmuth zu demüthigen, unsern Glauben zu
befestigen, und unsere Seele bis zum unbegreiflichen, d.h. bis zur Gottheit
zu erheben»233.

228 Vogelsanger S. 19.
229 Guggisberg, Haller/Chr. S. 209.
230 s. Anm. 43 und 44 des 1. Abschnitts dieses Kapitels.
231 Haller an Yenni, 26. Dezember 1819. Vogt S. 289.
232 Nach K. Guggisberg, Haller/Chr. S. 208, war Haller der Glaube an die

katholische Abendmahlslehre, dem «Brennpunkt der katholischen Frömmigkeit»,
vor und unmittelbar nach der Konversion fremd. - Der oben zit. Brief Hallers lag
bereits veröffentlicht vor (1907), als Professor Guggisberg seine erste Haller-Studie
schrieb (1936).

233 Haller, Konversionsschreiben S. 20.



226 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830

Es ist, als ob man im Zweifel an die Wandlungslehre 234 in Haller
nochmals den Protestanten aufwachen sehe. Aber auch er besteht diese

«letzte Belastungsprobe»235. Ein solcher Glaubensakt, die definierte
und approbierte Lehre der römischen Kirche für wahr zu halten - im
Vertrauen eben auf die Göttlichkeit dieser Kirche - ist aus der Sicht
der protestantischen Erlebnistheologie ein «verkatholisierter Glaubensbegriff»

236. Der Gegensatz ersteht notwendigerweise aus dem verschiedenen

kirchlichen Selbstverständnis.
Wäre der «Restaurator» beim kirchenpolitischen Motivkreis stehen

geblieben, indem er bloß die «Geschlossenheit», «das (im letzten nur
profan empfundene) Autoritative der katholischen Kirche, ihre geschichtliche

Stabilität, ihre Prdnung und Vielräumigkeit gesehen hätte» 237,

müßte ihm eigentlich die Qualität eines Konvertiten abgesprochen
werden.

Tatsächlich versuchte dann Bischof Yenni, Haller vom gnadenhaften
und sakramentalen Sein der einen Kirche zu überzeugen und im Gehorsam

ihren Glauben anzunehmen. Als Antwort auf die Schwierigkeiten
Hallers in bezug auf die katholische Abendmahlslehre schrieb der
Bischof: «Je ne suis pas surpris des difficultes qui effrayent en quelque
sorte votre raison, lorsque vous vous §tes occupes du mystere de la pre-
sence reelle. Je suis au contraire edifie des r^flexions judicieuses que vous
faites k ce sujet. La raison, second^e par la gräce et par la droiture de

votre cceur, vous a conduit ä lafoi. Entre dans ce sanctuaire, l'usage que
vous en ferez, sera de la soumettre k cette intelligence infinie dont eile

£mane, et k cette autorite visible ötablie par le divin legislateur pour
dteider et regner tout ce, qui a rapport k la foi...». Und dann erneut der

Appell an das Sendungsbewußtsein: «Choisi par le Seigneur pour defendre

la cause de sa religion, vous serez, Monsieur le Conseiller, un autre
Comte de Stolberg, un autre Bossuet» 238.

234 Auch Newman hatte vor seiner Konversion (1844) nicht an die katholische
Abendmahlslehre glauben können. Als er aber einmal die katholische Kirche als die

Vermittlerin der göttlichen Wahrheit erkannt und aufgrund seiner Väterstudien
entdeckt hatte, daß diese Auffassung über die Eucharistie als ein Teil der christlichen

Offenbarung angesehen werden muß, begann auch er - im Gehorsam gegenüber

Gott und seiner Kirche - zu glauben. John Henry Kardinal Newman,
Apologia pro vita sua. Geschichte meiner religiösen Überzeugungen. Übersetzt von
M. Knöpfler. Mainz 1951 S. 276, in: Ausgewählte Werke von J. H. Newman Bd l.

235 Charakteristik nach Vogelsanger S. 198.
236 So nach Guggisberg, Haller/Chr. S. 221.
237 K. Rahner, Schriften zur Theologie. Einsiedeln 1956 III S. 447.
238 Yenni an Haller, 13. Januar 1820. StAF Corr. Haller.



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830 227

Aber auch das dogmatisch-lehrhafte Motiv sieht Haller unter dem

Gesichtspunkt des kirchenpolitischen, insofern er nämlich den universalen
Charakter des Glaubens, «das formale Moment der Lehreinheit und
Lehrautorität», das «semper et ubique et ab omnibus creditum des katholischen

Dogmas»239 hervorhebt. Vordergründig zieht ihn also nicht der
Glaube als solcher an, sondern dessen profane Manifestation als einheitliche

Lehre. In diesem Sinne schreibt er an Hurter vom «Vortheil der
höheren Einheit» 240. Seinen Ideengang stellt Haller wie folgt dar: Vorerst
habe er «nur das schöne und herrliche Gebäude der Kirche» bewundert,
aber gerade durch das Studium der äußeren kirchlichen Struktur sei er

«von der Wirkung auf die Ursache, auf die Vortrefflichkeit der Lehre
selbst» gestoßen 241; im Grunde führe eines zum andern 242. Dem gemeinsamen

Glauben in der «allgemeinen christlichen Kirche», der Einheitlichkeit

des Dogmas in allen Ländern und zu allen Zeiten 243, stellt der «

Restaurator» die unzähligen Varianten in bezug auf Kirchenverfassung
und Lehre im Protestantismus gegenüber, wo alles der«Privat-Vernunft»
überlassen ist244. Nach Haller ist der zeitgenössische Protestantismus

nur noch äußerer Sammelbegriff verschiedenster sich widersprechender
Bekenntnisse: «Es giebt keinen gemeinsamen Glauben mehr; jeder bildet
sich, für sich, seine besondere Religion oder hat gar keine; jeder erklärt
die Bibel nach seinem Gutdünken, oder glaubt nicht einmal daran. Unsere

Religionslehrer selbst sind unter einander uneins, und wissen nicht mehr
was sie glauben, noch was sie zu lehren haben; der Eine behauptet des

Morgens, was der Andere des Nachmittags widerlegt; und diese

Widersprüche fangen an selbst den Laien ärgerlich zu werden; denn wenn die
Hirten den Weg nicht mehr kennen, wie kann sich die Herde ihrer Führerschaft

vertrauen?» 245. Haller wird nicht müde, immer wieder die
«Zerrissenheit» des Protestantismus der «Geschlossenheit» des Katholizismus
gegenüberzustellen. So schreibt er an Graf Salis: «Quel contraste instructif
entre cette agonie du protestantisme et la majeste avec la quelle se releve
l'^difice de l'eglise catholique»246. Seiner Ansicht nach müssen sich die

239 Vogelsanger S. 19.
240 Haller an Hurter, 12. März 1839. Scherer, Hurter I S. 39.
241 Haller an Hurter, 4. September 1840. a. O. S. 69 f.
242 Haller an Hurter, 14. November 1844. a. 0. II S. 113.
243 Haeler, StW IV S. 49.
244 a. 0. S. 68, vgl. zudem Vorrede S. xxiv.
245 Haller, Konversionsschreiben S. 19.
246 Haller an Salis, 26. Dezember 1817. Burgerb. B.



228 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830

Protestanten in Ermangelung eines gemeinsamen Glaubens um den

Stuhl Petri scharen, als den gemeinsamen Mittelpunkt247. Die Alternative
spitzt sich zu: hier katholische Kirche; dort Antichrist.

Ohne Zweifel waren noch andere, in diesen drei Gruppen nicht unmittelbar

zum Ausdruck kommende Motive für die Konversion mitbestimmend.

So etwa Hallers Neigung zu Askese, Zölibat und Mönchtum. Vor
allem aber trugen auch die persönlichen Begegnungen mit katholischen
Priestern viel dazu bei248.

Betrachtet man den Einfluß Yennis auf die Konversion des «Restaurators»

unter dem psychagogischen Aspekt, glaube ich sagen zu dürfen,
daß Haller in Verbindung mit dem Bischof den Weg der inneren
Umkehr auf spezifisch-theologischem Gebiet erarbeitet hat. Durch Yenni
wurde Haller neben der ihm eigenen profanen Schau der Kirche allmählich

der «andern Seite», der glaubensmäßigen und gnadenhaften
Wirklichkeit gewahr. Leider schweigen die Briefe darüber. Naheliegende
Gründe veranlaßten Haller, diese Probleme in unmittelbarer Gegenwart
des Bischofs zu erörtern; dreimal war er zu diesem Zweck in Freiburg 249.

Er hatte ein so großes Zutrauen zu Prälat Yenni, daß er allein vor ihm
konvertieren wollte: «Quand je vous vois, il me semble voir un etre sur-

naturel, la charite de Jesus Christ.. ,»250. Die Rolle der katechetischen

Unterweisung durch den Vertreter der Kirche darf indes nicht überschätzt

werden, denn als ein großer Denker hat Haller den Glauben auf
erkenntniseigenem Wege bewältigt und gefunden. Yenni ist auch nicht in Prose-

lytenmacherei verfallen. Haller bekennt: «Während diesem ganzen
Zwischenräume drang der Bischof keineswegs weiter in mich, dies ist

gar nicht der Geist der Kirche, wie ihr vielleicht glauben möget; sie thut
keinem Zwang an, allein sie öffnet demjenigen der anklopft; sie sieht

kommen; sie läßt die Gnade Gottes wirken, welche stark genug ist, wenn
sie einmal das menschliche Herz gerührt hat» 251.

Bei der Beurteilung der Vorrangigkeit der einzelnen Motive liegt das

Hauptgewicht eindeutig auf dem kirchenpolitischen. Romantische
Einflüsse, Stimmungsbilder und Gefühlswallungen aus dem ästhetisch-liturgischen

Bereich schwingen nur untergründig mit, denn in seinem inner-

247 Haller, Konversionsschreiben S. 24.
248 Vgl. a. O. S. 5 ff.
249 Vgl. Haller an Yenni, 21. April 1820. BiAF; Haller an Salis. 8. Juni 1820.

Burgerb. B.
250 Haller an Yenni, 28. März 1820. BiAF.
251 Haller, Konversionsschreiben S. 11 f.



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830 229

sten Kern ist Haller als ein Mann der Ordnung im Handeln wie im Denken
alles andere als «romantisch» im Sinne des maßlos Subjektiven. Seine

Konversion erfolgte vielmehr von einem «restaurativen» Standpunkt
aus, der den äußersten Gegensatz zum «romantischen» darstellt. Statt
sich, wie die Romantiker, schwärmerischer Unendlichkeit, schweifender
Freiheit und geistiger Selbstherrlichkeit hinzugeben, entschloß sich

Haller als «Restaurator» durch seinen Glaubenswechsel für das Eine,
Objektive, «ein dem ständigen Fluß der Dinge entzogenes Statisches,
Ruhendes, Absolutes» 252. In seiner Konversion ist das Romantische nur
Einschlag, nur peripherer Einfluß, denn als «romantischer Geist» hätte
er sich niemals einer Sache verschrieben. Friedrich Schlegel und Clemens

Brentano sind «romantische Konvertiten», weil deren KatholischerA?w

einen deutlichen innneren Bruch mit der bisherigen Lebenslinie bedeutet.
Bei Haller jedoch, ähnlich wie bei Eichendorff, geht es um ein Katholisch-
sein, einmal bedingt durch deren Anderssein von Natur, vor allem aber
durch ihre restaurative Grundhaltung, die sie organisch in den
Katholizismus hineinwachsen läßt 253. Überzeugt, in der katholischen Kirche
die einzige Stütze gegen Revolution und Anarchie zu besitzen und
zugleich im Papsttum eine willkommene Ergänzung für seine staatspolitischen

Gebilde gefunden zu haben, realisiert Haller diese Erkenntnis
folgerichtig - mit der Konversion. Problematisch ist dabei der
übersteigerte Papalismus, von dem er - auf der Suche nach einer weltumspannenden

Autorität - seinen neuen Glauben abhängig macht. Das ekklesio-
logische Verständnis des «Restaurators» bleibt fragwürdig; allein
entscheidend ist für Haller die gesellschaftspolitische Funktion der
katholischen Kirche.

«•..; sie läßt die Gnade Gottes wirken, .»! Das letzte Wegstück
einer Konversion ist letztlich unergründliches und unaussprechbares
Geheimnis. Und «wovon man nicht sprechen kann, darüber muß man
schweigen»254.

232 A. von Martin, Romantische Konversionen, in: Logos, Internationale
Zeitschrift für Philosophie der Kultur 17 (1928) S. 149.

253 Vgl. a. O. S. 161 ff.
254 Zitat aus L. Wittgenstein, Tractatus logico-philosophicus. Logisch-philosophische

Abhandlung. Memmingen 1966 S. 115, in: Edition Suhrkamp SV nr. 12.


	Bischof Yenni und Karl-Ludwig von Haller

