Zeitschrift: Freiburger Geschichtsblatter
Herausgeber: Deutscher Geschichtsforschender Verein des Kantons Freiburg
Band: 55 (1967)

Artikel: Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Ditzese Lausanne 1815-1830 : ein
Beitrag zur Geschichte der Restauration in der Schweiz

Autor: Vonlanthen, Hugo

Kapitel: 4: Bischof Yenni und Karl-Ludwig von Haller

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-338583

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-338583
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VIERTES KAPITEL

Bischof Yenni und Karl-Ludwig von Haller

1. Zensor des vierten Bandes der Restauration der Staatswissenschaft

1816 liel3 Haller als 48jdhriger den ersten Band der Restauration der
Staatswissenschaft ausgehen !. Darin rief er die Welt auf, sich von der
«Chimdre des kiinstlich-biirgerlichen Zustands» abzuwenden und wieder-
um zur «natiirlich-geselligen» Ordnung zuriickzukehren. Seine Staats-
lehre sollte die «urspriinglichen Verhiltnisse» restaurieren und die Un-
haltbarkeit des Contrat social darlegen. Es galt, die stindische Gliede-
rung und die aristokratische Regierungsweise nach dem totalen Zusam-
menbruch neu zu errichten.

Haller verneint den modernen Begriff der Souverinitiat 2. Der Staat
wird nicht als eine Gemeinschaft eigener Art betrachtet, sondern als ein
Aufbau von Familien und Korporationen. Die Gewalt des Souverins
bleibt beschrinkt auf die des pater familias oder des Grundherrn. Das
Herrschaftsverhdltnis ist demnach wesentlich patriarchalisch. Der
Ausdruck «Patrimonialstaat» stammt wohl von Haller selber. «Er will
besagen, daB die fiirstliche Gewalt lediglich privatrechtlicher Natur sei,
dal sie sich auf dem erblichen Eigentum am Staatsboden, dem «Patri-
monium» aufbaue, nur auf den Doménen herrsche der Monarch unmittel-
bar, nur aus ihnen konne er direktes Einkommen ziehen» 3. Diese Theorie
vernichtete die Einheit des Staates, an ithre Stelle traten wieder Provin-
zen, Verbinde und kleinste Herrschaften wie die Grundholde. Haller
betrachtete den Staat als eine Familie im GroBlen. Seine « Restauration»
war somit ein einziger Protest gegen die moderne staatliche Entwicklung,

1 1. Aufl. I-VI 1816-34; vgl. REINHARD, Karl Ludwig von Haller S. 58 ff.
2 Vgl. ScunaBeL II S. 26 f.
34 0.8.28.



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Didzese Lausanne 1815-1830 187

deren Tendenz es war, die mittelalterliche, hierarchisch gegliederte Stin-
deordnung abzutragen und die Souverdnitit und Zentralisation des
Staates auszubauen. Die gutgemeinte Konzeption ist gescheitert, weil sie
an den Realititen vorbeisah. Das Urteil Franz Schnabels iiber die Re-
stauration als solche gilt auch fiir Hallers Staatstheorie: «sie war ein
Experiment, das scheitern muf3te, weil es der Wahrheit des Lebens wider-
sprach, die nicht gestattet, eine vollzogene Entwicklung mit allen von
ihr ausgesagten Folgerungen zu widerrufen und an irgendeinem belie-
bigen Punkte der geschichtlichen Vergangenheit nochmals einzusetzen,
das Geschehene vollig ungeschehen zu machen *.

Haller war iiberzeugt, dafl seine Lehre vom Staat die von Gott selbst
in die Sozialordnung hineingelegten Grundlagen betone und herausstelle,
denn er gibt vor, «den Anspruch der Natur, das Wort Gottes selbst»
getroffen zu haben und erwartet deshalb von seinem Werk «himmlischen
Segen» 3. Sein prophetisches SendungsbewufBtsein ¢, die moderne Staats-
theorie von der Wurzel her auszurotten und die alten Wahrheiten neu
zu verkiinden, kommt in einem Brief an Graf Salis zum Ausdruck: «Elle
(ma théorie) doit écraser le Jacobinisme de fond en comble et y substituer
les véritables doctrines. .. Ce ne sera plus un succés passager, mais une
bataille de Waterloo, il ne me suffit pas de donner un soufflet a la hydre,
je veux 'anéantir. Je vous ai souvent dit, mon cher Comte, que la Pro-
vidence m’avoit destiné a détruire le Jacobinisme et a rétablir les véri-
tables doctrines sur la terre» 7.

Als einer der ersten begliickwiinschte der Freiburger Kantonsrichter
Uffleger den Restaurator zu seinem Werk: «. .., qui détruit jusqu’aux
fondements le Temple qu’a érigé la philosophie moderne» . Die ent-
scheidendste Anhingerschaft fand Haller jedoch in der ostelbischen
Ritterschaft. Seine patriarchalische Staatslehre konnte sehr leicht an den
noch fortdauernden Feudalismus ankniipfen und die Privilegierten vor
den Angriffen der Reformer schiitzen. Hallers Lehre rief den alten histo-
rischen Gewalten, den Fiirsten, Ministerialen, Gutsherren und Zunft-
genossen in Erinnerung, daB sie alles fiir immer als Privateigentum be-
sitzen und die Untertanen jedes Entgegenkommen der Landesviiter als
einen Gnadenerweis betrachten miissen °.

a. 0. S. 28.

HALLER, StW I Vorrede S. xx1X.

Vgl. GuccisBErG, Haller/Chr. S. 196.

HALLER an Salis, 30. Oktober 1816. Burgerb. B.

UFFLEGER an Haller, 10. September 1817. StAF Corr. Haller.
Vgl. ScunaseL 11 S. 31 ff.

O @ N L



188 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Didzese Lausanne 1815-1830

In Berlin und in der Umgebung Friedrich Wilhelms IV. wurden solche
Ideen begrii3t, man sprach sogar von einer Berufung Hallers in die preu-
Bische Hauptstadt, die dann aber wegen seiner Konversion unterblieb.
Selbst Schleiermacher, dessen Werdegang von den verschiedensten Ein-
driicken mitbestimmt wurde, nahm Stellung zur Theorie des «Restau-
rators» '°. Als Anhdnger der Steinschen Reformen ! hatte er sich aber
kaum dafiir ausgesprochen. Haller war an der Ausbreitung seines Gedan-
kengutes hochst interessiert und plante deshalb im Frithjahr 1817 zu-
sammen mit Graf Salis eine Reise nach Norddeutschland: «afin de former
des liaisons littéraires avec des personnes instruites et bien pensantes» 2.

Haller muB3 Resonanz finden. Und so registriert er den Pendelausschlag
jedes Erfolges oder MiBlerfolges seines Werkes genauestens. Allgemein
wunderte er sich iiber das begrenzte Echo und war enttduscht, daBl man
anfinglich die « Restauration» mit Schweigen iiberging. Allein in Bayern,
wo die restaurativen Kreise die vom modernen Staatsgedanken gelei-
teten Bestrebungen des Grafen Maximilian Montgelas riickgingig zu
machen versuchten 13, erregte seine Lehre groles Aufsehen. Die Univer-
sitit Gottingen war wider Erwarten neben Berlin die geistige Haupt-
tragerin der Hallerschen Reaktion .

Als im Oktober 1817 die deutsch-nationalen Burschenschaften auf dem
Wartburgfest ¥ tiber «undeutsche und volksfeindliche Schriften» Feuer-
gericht hielten, wurde auch Hallers Staatstheorie mitverhéhnt. Unter
Pfui-Rufen der Burschen, wie: «Der Gsell will, das Deutschland keine
Verfassung habe» 1%, warf man die «Restauration» auf den Scheiter-
haufen. Haller deutete diesen Vorfall als eine «illustration réelle» fiir die

10 Vgl. HALLER an Salis, 26. Dezember 1817. Burgerb. B.

11 ScHNABEL IV S. 316.

12 g. 0. Anm. 7.

13 ScunaBEL II S. 11, 13 und 28.

14 HALLER an Salis, @. 0. Anm. 10: «On me mande que mon ouvrage fait beaucoup
de sensation a Munich et a Goéttingen. Du reste je n’ai encore aucune notion de
I'effet qu’il a produit en Allemagne. Pas une Gazette n’en a parlé. L’Allemagne
méme observe un profond silence. {...)

Nos jeunes gens mandent de Gottingen a leurs grande étonnement que les pro-
fesseurs les plus célébres, Lactorius qui a plus de 250 écoliers, Heeren qui en a plus
que 150, Bouterweck, Hugo et méme Schulze se déclarent ouvertement pour mon
ouvrage, le recommandant dans leurs legons en adoptant les principes etc. Les
jeunes gens reviendront dans leur patrie et y formeront un partie ...».

15 Vgl. ScuNaBeL 11 S. 245 ff.

16 J. voN GerracH, Ernst Ludwig von Gerlach. Aufzeichnungen aus seinem
Leben und Wirken 1795-1877. 2 Bde. Schwerin 1903 1 S. 105, zit. bei GUGGISBERG,

Haller/Chr. S. 226.



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diézese Lausanne 1815-1830 189

Geisteshaltung dieser Leute, die von politischer Freiheit und nationaler
Einheit traumten 7,

Die Zeit des vorherrschenden Liberalismus war natiirlich dem « Restau-
rator» nicht giinstig gesinnt. Er wurde als ein Feind der Freiheit gebrand-
markt. Heute aber, da wir von seinem Werk Distanz gewonnen haben,
hat uns Haller wieder etwas zu sagen. Zwar bleibt die «reaktive Vergeb-
lichkeit» seiner Staatstheorie fraglos; angesichts des zwanzigsten Jahr-
hunderts aber, das den furchtbaren Zusammenbruch der «Chimire des
kiinstlich-biirgerlichen Zustands» immer wieder neu durchleidet, ringt
sich die Ansicht durch, daf3 Hallers prinzipielle Widerlegung des Staates
auch der Einsicht in das Wesen des heraufziehenden staatlichen Despo-
tismus entsprang 8.

Seit etwa zwel Jahrzehnten erlebt die Haller-Forschung eine eigent-
liche Renaissance. Vor allem hat sich der Elsdsser Ewald Reinhard darum
verdient gemacht 1°. Neuerdings hat Heinz Weilenmann den Versuch
unternommen, die Ideen des «Restaurators» mit der Aufklirung, dem
deutschen Idealismus und der Romantik zu konfrontieren 2°.

Entsprechend ihrem Hauptzweck wurden Hallers Theorien vorziiglich
in politischer, sozialer und volkswirtschaftlicher Hinsicht behandelt. Eine
Betrachtung von der kirchengeschichtlichen Seite her hat erstmals Kurt
Guggisberg in seiner Studie, Das Christentum in Hallers Restauration
der Staatswissenschaft, zur Darstellung gebracht. Darin hebt der Autor
mit Recht hervor, wie auffallend bei Haller das hierarchisch-juristische
und autoritative Geprdge der katholischen Kirche iiberwiegt und wie
sehr ihr Charakter als Heils- und Gnadenanstalt zuriicktritt 2!

17 a. 0. Anm. 10,

18 5, Art. von O. KSHLER, Staatslexikon der Goérres-Gesellschaft I11 K. 1164;
MULLER-Biticu1, Karl Ludwig von Haller S. 222,

Y Die erste Haller-Biographie verdffentlichte er 1915, Karl Ludwig von Haller.
Ein Lebensbild, in: Gorres-Gesellschaft zur Pflege der Wissenschaft im katholischen
Deutschland 1915 Heft 2; sie trug viel dazu bei, den vergessenen Staatstheoretiker
wieder bekannt zu machen. Seine 1933 verdffentlichte zweite Biographie, s. Litera-
tur, stellt eine Zusammenfassung seiner Haller-Forschung dar.

Die Haller-Biographie von K. GUGGISBERG, s. Literatur, lehnt sich z. T. sehr eng
an Reinhard an und bietet wenig Neues. Wenn Guggisberg Reinhard apologetische
Einstellung vorwirft, so trifft ihn dieser Vorwurf noch viel mehr, nur im umgekehrten
Sinn, wie WiLHELM, Karl Ludwig von Haller, S. 458 ff., mit Recht hervorhebt.
Reinhard ist auch den weit verzweigten Beziehungen Hallers nachgegangen und hat
eine Reihe aufschluBreicher Korrespondenzen verdffentlicht. Zusammenstellung
REINHARD S. x1 ff., WEILENMANN S. 144,

% Vgl. WEILENMANN S. 38 ff., 86 ff., 96 fi.

‘! GucGGisBERG, Haller/Chr. S. 212,



190 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Ditzese Lausanne 1815-1830

1820 erschien der vierte Band der Restauration, der « Von den unab-
hingigen geistlichen Herren- oder den Priesterstaaten» handelt 2. Erst
vierzehn Jahre spiter kam der Fortsetzungsband heraus, die « Makro-
biotik der geistlichen Herrschaften oder Priesterstaaten» 23, worin Haller
viele Ratschlidge wiederholt, die er vorher an die Patrimonialherren rich-
tete. Bewul3t wird die katholische Kirche, d. h. «die allgemeine christliche
Kirche», wie er sie nennt, als «das Ideal einer vollkommenen Gesellschaft»
gepriesen und ihre Struktur als «eine hohere Synthese von Monarchie
und Republik aufgefal3ty» 2+,

Es waren die politischen Studien, die Haller zur katholischen Kirche
fithrten. Die grauenvollen Revolutionsjahre hatten wiederum den Sinn
fiir Bindung und Autoritdt geweckt, und diesem Ruf konnte die katho-
lische Kirche kraft ihres Selbstverstindnisses weit besser entsprechen als
jede andere kirchliche Richtung . Der Einmarsch der franzosischen
Revolutionstruppen zwang auch Haller zur Emigration ?® und diese
bitteren Jahre wurden ihm zu einem Anschauungsunterricht mit ent-
scheidenden Folgen: Er kam zu Uberzeugung, daB die alles nivellierende
sozialpolitische Lehre Rousseaus von Grund auf falsch sei. Von da an sah
er in der Autoritit das einzige vernunftgemidfBe und wissenschaftlich
begriindete Fundament einer Gesellschaft. Die Autoritdt erschien ihm
als die groBe Wahrheit; ihre Reprisentanten sollten wieder die Throne
besteigen. Dieser Ideengang fithrte Haller notwendig zur starksten auto-
ritativen und antirevolutiondren Macht, zur katholischen Kirche, als
Schiitzerin der Legitimitit und Bollwerk gegen die Revolution %7, die
Haller in ihren gesamten Erscheinungsformen regelrecht verteufelt 28

22 HALLER, StW IV Drittes Hauptstiick § 38-43.

23 q. 0.V §44-45,

24+ REINHARD S. 73.

25 ScuNABEL II S. 19 f.

26 Die psychologische Bedeutung des Emigrationserlebnisses fiir die spitere
Entwicklung Hallers hebt besonders E. F. J. MULLER-BUcHI S. 220 hervor. Gerade
diese harten Jahre der Entbehrung lieBen den «Restaurator» bis zu den letzten
Ursachen der Revolution vordringen. Und da «die Heimat durch ihr fritheres Ver-
halten diese Ursachen der Revolution recht eigentlich erst gelegt, so kann der
Emigrant bis zum Verzicht und bis zur geistigen Annulierung der Heimat fort-
schreiten: fiir ihn sind die Ideen, die das wahre Gliick der Heimat ausmachen, das
Héchste, und die Heimat hat nur Dauerwert, wenn sie ihre Verhéltnisse und Zu-
stinde nach den wahren Ideen ordnet. Die geistige Heimat — sagt Bonald — ist die
wahre Heimat der Menschen, und nur bei Tieren ist die Heimat gleichbedeutend
mit dem Bodeny.

27 VogT S. 185.

28 Vgl. hiezu seine Schrift, Satan und die Revoluzion. Luzern 1834.



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Didzese Lausanne 1815-1830 191

Uberdies iibte der universale Charakter der katholischen Kirche auf den
«Restaurator» eine besondere Anziehungskraft aus, denn darin fand er
seinen Kosmopolitismus, herkommend vom aufklirerischen Weltbiirger-
tum, verwirklicht. Als Weltkirche verband sie seine lose verbundenen
patriarchalischen Kleinstaaten zu einer htheren Einheit unter der geistig-
moralischen Leitung des Papsttums .

Hallers Staatstheorie wurde von den Ultras nicht nur lebhaft begrii(t,
sie nahmen auch regen Anteil an seinem literarischen Schaffen, sprach er
doch aus, was auch in ithnen selber als mehr oder weniger bestimmte Sehn-
sucht lebte. Die Konservativisten, allen voran der Genfer Stadtpfarrer
Vuarin, lieferten ihrem Gesinnungsfreund die geistigen Walffen fiir seine
Ansichten iiber die Sendung der katholischen Kirche und des Papsttums
als der letzten, unbedingt verpflichtenden Autoritit.

Vuarin legte groBen Wert darauf, mit dem «Restaurator» in vermehr-
ten Kontakt zu treten. Nach ihrer ersten Begegnung in Genf, im Frithjahr
1819, orientierte er Haller regelmiBig iiber die schriftstellerische Tétig-
keit der zeitgendssischen Traditionalisten, de Bonald, La Mennais und
de Maistre. Auf diese Weise bekam Haller Kenntnis vom Werke Bonalds,
Théorie du pouvoir politique et religieux dans la société civile, démontré
par le raisonnement et par I'histoive (3 vol. Constance 1796), das wegen
seiner reaktionidren Ideen vom Direktorium konfisziert wurde 3°. Vuarin
empfahl dem Staatsrechtler ebenfalls das Buch des heute fast unbekann-
ten Jesuiten Augustin Barruel 3, De I’autorité du Pape (2 vol. Paris 1803),
worin lange vor de Maistre der Anspruch des Papsttums auf Restauration
seiner alten Stellung angemeldet wurde. Entgegen dessen iiberholter Idee
einer pipstlichen Universalmonarchie setzte jedoch Barruel die jesuitische
Tradition Kardinal Bellarmins fort und bekimpfte daher die «potestas
directa » des Papstes auf die Staatsgewalt und lieB lediglich eine « potes-
tas indirecta papae in temporalibus» gelten, betonte aber die spiritu-
elle Seite der papstlichen Primatialgewalt. Haller, der eher dem von de
Maistre wieder aufgenommenen hochmittelalterlichen Papstbild verpflich-
tet war, zitiert zwar Barruel im vierten Band der Staatstheorie, doch
weist er ausdriicklich darauf hin, daB der Jesuit die weltlichen Poten-
taten duBerst schonend behandle 32. Bezeichnend féllt die Stellungnahme
Hallers zum Buche de Maistres, Du Pape (Lyon 1819), aus. Er riihmt die

* WEILENMANN S. 138 fi.

¥ Vuarin an Haller, 17. Mai 1819. StAF Corr. Haller.
s, Art. von R. MeTz, LThK II K. 2 {.

3 HALLER StW S. 376 Anm. 39.



192 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Ditzese Lausanne 1815-1830

stilistische Meisterschaft und sieht den Hauptwert des Werkes darin, dafl
es einen weiteren Beweis fiir den papstlichen Primat erbringt; auch hebt
er eigens die Ausfiihrungen {iber den Zolibat hervor 33. — Dies ist nicht
verwunderlich, denn Haller hatte eine personliche Zuneigung zur Ehe-
losigkeit; das Ménchtum pries er neben dem Papsttum als die stirkste
Stiitze der abendlindischen Kirche 3*.

Vuarin verwies Haller ferner auf das Buch des Dijoner Chorherrn
M. Robelot 3, L'influence de la réformation de Luther sur la croyance
religieuse, la politique et le progres des lumieres (Lyon 1822), worin der
Franzose eine enge geistige Abhdngigkeit zwischen Reformation, Auf-
klirung und Revolution sehen will, eine These, die Haller bekanntlich
in seinem Spitwerk, Uber die Geschichte der Fkirchlichen Revolution
oder protestantischen Reform des Kantons Bern und wmliegender Ge-
genden (Luzern 1836), ebenfalls verfocht. Zu den geistigen Beratern
Hallers zihlte auch Utffleger. Er lenkte seine Aufmerksamkeit auf die
klassischen Werke der Kirchenviter und das Schrifttum des noch «un-
bekehrten» La Mennais. Das Buch, La tradition de I’église sur l'insti-
tution des Evéques (Liége 1814), worin La Mennais zu einer scharfen
Kritik der Kirchenpolitik Napoleons ausholte, empfahl Uffleger mit den
Worten 36:

«elle nous montre le grand Schisme d’occident, comme occasionant la
naissance de cette opinion: toute puissance Spirituelle et Temporelle
appartient aux communautés, elle n’appartient que par collation ou
délégation aux Papes, aux Souverains; on y appergoit aussi que les
démélés entre Philipe le bel et Boniface VIII contribuérent aussi a faire
naitre cette opinion, qui explique, pour quoi les frangais, commangant
par Pierre d’Ailly, Jean Gerson, Jean Mayor, Jacques Alain, Edmond
Richer, Simon Vigor, Louis Ellies du Pin, Fauvel etc., enseignoient

33 Haller an Salis, 20. Februar 1820. Burgerb. B: «Cet ouvrage du Cte. Maistre
que je vous fais venir m’a été donné en cadeau par M. 'abbé Vuarin. 1l n'est pas
classique quant a la forme doctrinale, mais néanmoins extérieurement remarquable.
C’est I'ouvrage d’un homme du monde instruit, bien pensant et maitre de la langue.
Les chapitres les plus importans, les plus nouveaux sont les preuves tivées de la liturgie
Russe encor en usage, en faveur de la suprématie de Pierve et de ses successeurs — et le
chapitre sur le coelibat qui est d’une érudition immense».

3% GUGGISBERG, Haller/Chr. S. 224, — In dieser Hinsicht bezeichnend ist sein
beklommener Ausruf: « Ah! Pourquoi faut-il que je suis marié, attaché par tant de
liens & un monde auquel je ne cesse de contredire». HALLER an Salis, 3. November
1819. Burgerb. B.

35 Vuarin an Haller, 13. Januar 1820. StAF Corr. Haller.

36 UrFLEGER an Haller, 22. April 1820. a. O.



Karl-Ludwig von Haller (1768 -1854)

Portriat von Josef Biitler
Photo Benedikt Rast



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diézese Lausanne 1815-1830 193

simultanémant la Supériorité des conciles Sur le Pape, et le pouvoir et
la Supériorité des peuples Sur les Rois, Source, qui peut vous interresser,
pour remonter plus haut encore votre histoire ou Litteratur der Staats-
wissenschaft».

Neben den I'ranzosen zitiert Haller 6fters Graf Friedrich-Leopold zu
Stolbergs Geschichte der Religion [esu Christi (15 Teile Heidelberg 1811
1818) und selbstverstidndlich kennt er auch die groBen geschichtlichen
Werke seines Landsmanns Johannes von Miiller 37: «die schier unbe-
greifliche Belesenheit des Verfassers setzt einem geradezu in Staunen» 3,

Hallers Darlegungen iiber die Priesterstaaten sind «eine allgemeine
philosophische Theorie aller geistlichen Gesellschaften». Der Keim des
Werkes ist nach seinem eigenen Zeugnis aus der einfachen und vorkon-
zipierten Idee erwachsen, an der Seite eines begiiterten Landeigentiimers
oder militdrischen Fiihrers «einen urspriinglichen Lehrer» anzunehmen,
dem sich Jiinger und Gldubige anschlieBen, woraus dann allméhlich eine
festgegliederte Gesellschaft hervorging 3. Das beste Beispiel einer sol-
chen Organisation sieht Haller in der katholischen Kirche. Natiirlich
ist dies eine einseitig profane Schau der Kirche, die ihn lediglich als gesell-
schaftspolitische Erscheinung interessiert. Das Wesentliche an dieser
Kirche, ihr gnadenhaftes und sakramentales Sein, hat er «nur beildufig»
zur Darstellung gebracht, obwohl er selber zugibt, daB3 sich letztlich das
«Kirchengebdude» aus dem Glauben heraus entwickelte ¥°. Der Jurist
gesteht offenmiitig, daB er sich in Sachen Theologie nur fragmentarische
Kenntnisse angeeignet habe, iiberhaupt nur soviele, als zur Abfassung
eines solchen Werkes unbedingt nétig waren *1.

Im Herbst 1819 las er zu diesem Behuf die Dogmengeschichte des nach-
maligen StraBburger Bischofs, Frangois-Marie Le Pappe de Trévern *2,
Discussion amicale ** sur I'église anglicane et en général sur la réforma-
tion (2 vol. Paris 1818) #¢. Das Werk ist eine Frucht der Emigrationser-
lebnisse in England, wo Le Pappe die Haltung der Anglikaner gegeniiber

¥ Werke zusammengestellt bei R. FELLER/E. BoNjouR, Geschichtsschreibung
der Schweiz 11 S. 654 ff.

3 REINHARD S. 80.

3 HALLER, StW IV Vorrede S. 1v.

0 4.0, 8. viI.

1. 0. 8. 62,

* Vgl. F. ReiBeL, Die Bischofe von StraBburg. StraBburg 1952 S. 27 ff.
So zit. im Brief HALLERs an Yenni vom 26. Dezember 1819. VoaT S. 289 {.

2. Aufl. Paris 1824, 3. 1829 mit Erginzungsband, Défense de la discussion
amicale.

13



194 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Didzese Lausanne 1815-1830

der rémischen Kirche kennengelernt hatte. Seine dogmengeschichtliche
Abhandlung steht am Anfang der Oxford-Bewegung. Ahnlich wie spiter
Kardinal Newman in seinem Essay On the development of christian
doctrine (1845) will Le Pappe beweisen, daB allein die katholische Kirche
die Fiille des frithchristlichen Glaubensgutes bewahrt hat, und die ein-
zelnen protestantischen Bekenntnisse lediglich Teilwahrheiten iibernom-
men haben. Deshalb fordert er die Protestanten auf, die Glaubensspaltung
zu beenden und «in den SchoB der wahren Kirche» zuriickzukehren.

Weiter anhaltende Unsicherheit auf theologischem Gebiet veranlaBte
Haller, das «katholische Buch der Restauration» einem autorisierten
Vertreter der Kirche zur Begutachtung vorzulegen. Zu diesem Zweck
verwies ihn Uffleger im April 1819 an Bischof Yenni #. Nun bot sich eine
giinstige Gelegenheit zur Kontaktnahme, denn bereits zwei Jahre zuvor
hatte Abbé Vuarin den Bischof auf die katholisierenden Neigungen des
«Restaurators» aufmerksam gemacht und eine sofortige Fiihlungnahme
nahegelegt **. Yenni driangte sich indessen keineswegs auf und wartete
geduldig, bis Haller selbst den ersten Schritt tat.

Mit einer geradezu kindlichen Einfachheit richtet Haller am 7. Juni
1819 47 den ersten Brief an «seinen Didzesanbischof» *8: Bestimmt durch
das grofe Vertrauen, das mir die Wirksamkeit und das Wissen Euer
Gnaden einfloBen, unterbreite ich vor der Drucklegung den vierten
Band der Restauration ihrem Urteil; dieser stellt keine kirchenrechtliche
oder theologische Abhandlung dar, sondern eine Theorie aller geistlichen
Korperschaften. Einige dieser Gebilde haben aber einen so hohen Grad
an Macht und innerer Selbstindigkeit erreicht, dall sie einen Staat zu
formen vermégen. In der «allgemeinen christlichen Kirche» hat man das
beriihmteste und reinste Vorbild zu sehen; sie iibertrifft an Glanz jede
dhnliche Gesellschaft durch ihre Heiligkeit, Allumfassenheit und Unver-
ginglichkeit sowie die Fiille der ihr gegebenen Mittel. Infolge Unkenntnis
der theologischen Materie sowie einer lebhaften Einbildungskraft kénn-
ten sich jedoch Ungenauigkeiten und Irrtiimer einschleichen, die der
kirchlichen Lehre widersprachen. Der Bischof méchte deshalb das Manu-
skript nach solchen Fehlern durchsehen.

* UFFLEGER an Haller, 5. April 1819. Corr. Haller.

% VuariN an Yenni, 14. Oktober 1817. BiAF.

¥ Voart S. 187 f.

48 Die zur Zeit der Helvetik gegriindete katholische Kirchgemeinde Bern stand
unter der geistlichen Leitung des Bischofs von Lausanne, da die links der Aare
stehende Pfarrkirche auf dessen Jurisdiktionsgebiet entfiel. IseLE S. 179.



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Didzese Lausanne 1815-1830 195

Voller Freude erklirte sich Yenni bereit, das Werk nach der Richt-
schnur der orthodoxen Lehre zu iiberpriifen und zweifelte keinesfalls
daran: «... que ce 4¢ volume ne jete un grand jour sur des vérités du
plus haut intérét qu'on attaque avec tant de ferveur. L'Eglise y parait
dans toute sa beauté et son autorité divine y est solidement établiey *°.
Bei der Zensurarbeit hatte Yenni nicht das vollstindige Exemplar vor
Augen. Haller war immer noch mit der Redaktion beschiftigt und stellte
dem Bischof wihrend rund eines halben Jahres Teilstiick fiir Teilstiick zu.

Das erste Kapitel des vierten Bandes *°, bei der Durchzihlung das
67., behandelt Ursprung und Wesen des Priesterstaates. Eine solche
Herrschaft ist nach Haller von oben herab gestiftet, da ein Oberhaupt
von Natur aus nicht von unten her geschaffen werden kann. Deshalb
sind gelehrte Biicher, die von demokratischer Delegation der Kirchen-
gewalt sprechen, von der Grille des biirgerlichen Kontraktes befallen 3.

Gleich die erste Lektiire entlockt Yenni eine Lobeshymne: « J'applaudis
de tout mon cceur aux principes que vous y établissez d’une maniére si
victorieuse et lumineuse» 2. Herkommend von der Anschauung der allein
seligmachenden Kirche und ihres ausschlieflich gottlichen Ursprungs,
bittet der Bischof, Haller méchte die etwas zu weit gefaBte Formulierung,
daB Gott jedem Volk seine Lehrer und iiberlegenen Geister sende, enger
fassen, denn dadurch kénnte der Eindruck entstehen, als ob im Grunde
jede Religion von Gott stamme.

Diese Ansicht ist fiir Haller bezeichnend. Das Christentum ist seiner
Ansicht nach nicht das radikal Andere, sondern lediglich die Erfiillung
des mosaischen Gesetzes, Vervollstindigung des von allen lokalen Irr-
timern gereinigten, uralten allgemeinen Glaubens der Menschheit. Zwi-
schen den einzelnen Religionen besteht kein Gradunterschied 3. Aus
diesem Grund kommt Haller Bischof Yenni nur halbwegs entgegen. Die
urspriingliche Formulierung: «Gleich wie sie, die himmlische Giite, in

* YENNI an Haller, 19. Juni 1819. StAF Corr. Haller. Prilat Reinhard hatte
die Absicht, die Beziehungen Hallers zu den kirchlichen Personlichkeiten der
Schweiz ausfithrlich zu behandeln, doch verunméglichte sein allzu frither Tod die
Ausfiihrung des Vorhabens. Der Entwurf zu dieser Studie, Manuskript von 6 Seiten,
wurde mir von Herrn Professor Vasella selig wenige Wochen vor seinem Tode in
giitiger Weise zur Verfiigung gestellt.

% HaLLER, StW IV S.1 ff.; vgl. REINHARD S. 69 ., GucGIsBERG, Haller/Chr.
S. 212,

! HALLER, StW IV S. 9 Anm. 7.

2 YENNI an Haller, 22. Juni 1819. StAF Corr. Haller.

* GucaIsBERG, Haller/Chr. S. 210.



196 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Ditzese Lausanne 1815-1830

allen Landern Herrschaften geordnet hat, so gibt sie auch jedem Volke
seine Lehrer, seine iiberlegenen Geister...» %, schriankt er in der end-
giiltigen Fassung mit der Bemerkung ein:dal «nur wenige diese Himmels-
gabe nach dem Willen Gottes, viele leider gegen denselben anwenden» *°.

Haller identifiziert auch ohne weiteres « Kirche» mit «Reich Gottes»
und verficht eine streng theokratische Konzeption des Begriffs 5. Einen
entsprechenden Hinweis Yennis, die Himmelreichsgleichnisse Jesu nicht
zu iiberspitzt diesseitsgerichtet auszulegen, sondern eher eschatologisch
zu deuten %7, iibergeht er vollig. Die Auffassung Gregors des GroBen, der
den Terminus «Gottes Reich» vielfach auf die (pilgernde) Kirche anwen-
det, iiberbietet Haller, indem er dieses Reich in gesellschaftspolitischer
Auspragung auf dieser Erde errichten will 3.

Kommentarlos tibergeht Yenni das zweite (68.) Kapitel 3 iiber Recht-
mabigkeit und Zweck der geistlichen Herrschaften, die Haller als die
«freieste, zwangsloseste und wohltitigste» von allen anpreist ¢. Die
Verbindung von Mitra und Zepter erscheint ihm als ein Ideal. Scharf
zieht er gegen die «Sophisten» los, die da von der Autonomie der Ver-
nunft reden und jede Autoritdt in geistlichen Dingen fiir Despotismus
halten. Endziel des Priesterstaates ist nicht etwa die Férderung von
Wohlfahrt, sondern die Festigung des wahren Glaubens. Eine derartige
Unterwerfung des eigenen Ichs ist «schén und herrlich» .

Im dritten (69.) Kapitel ¢? verteidigt Haller die Notwendigkeit einer
«sichtbaren Kirche» zur Erhaltung der eimen Glaubenslehre. Er betont
dabei sehr stark den universalen Charakter der «allgemeinen christlichen

>+ Zit. im Brief a. 0. Anm. 52.

ESS HALLER, StW [V S. 6. — Das druckfertige Manuskript zur 1. Aufl. ist nicht
mehr erhalten; in der Burgerb. B befindet sich die Reinschrift der 2. Aufl.,, KArL
Lupwic voN HALLER, Restauration der Staatswissenschaft (Original). Mss. hist.
helv. XVIII 87 (Bd. 4).

%6 GUGGISBERG, Haller/Chr. S. 216; s. HALLER, StW IV 5. 16 ff.

57 YENNY an Haller, a. O. Anm. 52: «Ce que vous dites dans votre note g page 18
de la signification des mots: Himmel-Reich, Gottesreich, me parait étre un peu
atténué. 11 me semble qu’on doit entendre principalement (peut-étre exclusivement)
du ciel les textes suivants: Math. XVIII, 3,4; Math. X1X, 21 (s. HALLER, StW IV
S. 17 Anm. 11). J’ai consulté sur le sens de ces expressions notre professeur d’exé-
gese. Vous trouverez sa note & la page 18. et vous y verrez en effet que selon S. Gré-
goire, ces mots doivent s’entendre le plus souvent de I'Eglise».

38 Vgl. HALLER, StW IV S. 29 ff.

59 . 0.S. 29 ff.; vgl. REiNHARD S. 70, GUGGISBERG, Haller/Chr. S. 217.

0 HALLER, StW IV S. 29,

61 gq. 0. S. 38.

62 g, 0. S. 49 ff.; vgl. REINHARD S. 70, GUuGGISBERG, Haller/Chr. S. 202.



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Didzese Lausanne 1815-1830 197

Kirche». Er meint jedoch nicht die Allumfassenheit der mittelalterlichen
Kirche, sondern stiitzt sich auf die kosmopolitischen Ideen der Aufkli-
rung. Die Zusammenfassung der menschlichen Gesellschaft zu einem
hoheren religiosen und politischen Verband mit betont moralischen
Zielen sieht Haller in der katholischen Kirche verwirklicht. Heinz Weilen-
mann vertritt die Auffassung, dal Haller zwar vom weltbiirgerlichen
Staat der Aufklirung abriickt, aber wegen des ethischen Moments nicht
bis zum romantischen, religiés bestimmten Universalismus gelangt,
sondern einen ihm eigenen kirchlichen Kosmopolitismus propagiert 3.
Yenni billigt in diesem Zusammenhang ausdriicklich den Begriff der
«allgemeinen christlichen Kirche» anstelle der «katholischen» . Meistens
ist jene identisch mit der romischen Kirche, denn die verschiedenen
protestantischen Bekenntnisse bezeichnet Haller gewohnlich als Sekten.
Die Zustimmung des Bischofs zu diesem Terminus mochte auch von der
Gedankenwelt der HI. Allianz getragen sein, die von der «nation chré-
tienne» und in etwas nivellierender Form von der «Einheit der grofen
christlichen Kirche in ihren drei Gliedern» sprach .

Erstmals tritt die Problematik des Hallerschen Kirchenverstindnisses
vollends zu Tage, wenn er sich auf die theologische Ebene hinauslaft.
Selbst eine nur annihernde Bekanntschaft mit dieser Materie geht ihm
ab und er denkt hierin noch durchaus protestantisch. Die katholische
Kirche ist fiir den « Restaurator» vor allem wertvoll als Stiitze gegen die
Revolution, die dogmatische Besinnung fehlt noch ganz %%, An dieser
Stelle gewinnt nun aber die Mitarbeit Yennis entscheidende Bedeutung,
vor allem im Hinblick auf die theologisch-dogmatische Wegleitung des
kommenden Konvertiten.

Herkommend vom zwinglianischen Symbolismus deutet Haller das
Abendmahl als Gedéchtnis und glaubt dabei auch der katholischen Auf-
fassung zu entsprechen ¢7. Da sieht sich natiirlich der Bischof herausge-
fordert. In sachlicher Weise setzt nun Yenni dem Unwissenden die Sakra-
mentenlehre auseinander: «Puisque nous envisageons les sacrements

63 WEILENMANN S. 138.

® YENNI an Haller, 3. Juli 1819. StAF Corr. Haller.

% ScHNABEL I1 S. 44 f,

% GuacisBerG, Haller/Chr. S. 212, vertritt die Auffassung, daB Haller die dog-
matische Besinnung zur Zeit der Konversion und wihrend der darauffolgenden
Jahre fast ganz fehlt; dies trifit allerdings auf Grund des neuen Quellenmaterials
nicht zu.

87 HALLER, StW IV S. 60.



198 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Ditzese Lausanne 1815-1830

comme des signes efficaces de la grace, je crois devoir vous conseiller d’ap-
porter cette épithéte ou une autre semblable au mot symbole» 68, Haller
geht aber vorldufig nicht darauf ein und beharrt auf dieser Fassung. Er
versichert jedoch, einstweilen dariiber nachzudenken, wie die beiden
Begriffe «Symbol» und «Sinnbild» verdeutlicht werden kénnten 9°,

Von nicht geringer Bedeutung ist ferner die Bitte Yennis, Haller méch-
te sich in Zukunft der von Rom autorisierten Bibelausgabe, der Vulgata
bedienen. Selbstverstandlich erkliart sich der « Restaurator» bereit, dem
Wunsch nach Verwendung einer «legitimen» Schriftausgabe nachzu-
kommen. Auf diese Weise entwédchst Haller immer mehr der protestan-
tischen Terminologie. So ersetzt er zum Beispiel auf Anraten Yennis
den alttestamentlich-lutherischen Begriff «Presbyter» (Altester) durch
«Priester» 7°.

AufschluBireich fiir die allmihliche dogmatische Besinnung Hallers
ist das vierte (70.) Kapitel 7* iiber die wesentlichen Bestandteile der
duBeren Kirche. Ausfiihrlich beschreibt er ihre scharf gezeichnete Hierar-
chie sowie die Pflege des religiosen Sinnes durch Beobachtung von Fasten,
Almosengeben und Wallfahrten. Einerseits zollt Yenni dem Autor groBes
Lob, da er neben der schriftlichen Uberlieferung die miindliche hervor-
hebt — die «lebendige Rede» als das einzige Mittel anpreist, um irgend-
eine Lehre allgemein zu verbreiten 7?; anderseits aber rdt er Haller an,
die noch ganz protestantischen Vorstellungen von der «Einsegnung der
Ehe» und der «Confirmation der Erwachsenen» aufzugeben und die beiden
«Brauche» als «Sakramente» zu betrachten: «...; car nous nous servons
aussi de 1'écriture pour proner que la confirmation est un sacrement aussi
que le mariage, qui ne demande pas 4 la vérité de droit divin la bénédic-
tion du prétre» 73.

Zwar 1aBt Haller die beiden Begriffe unverdndert stehen. Er riickt den
ethischen Gehalt der Ehe in den Vordergrund, denn sie fordert gute
Entschliisse und begiinstigt die Tugend *. Doch nédhert er sich merklich
der katholischen Glaubenslehre und sieht die Kirche erstmals in ihrem
eigentlichen iibernatiirlichen Wesen — als Vermittlerin der Gnade. Nun-

68 YENNI an Haller, 23. Juni 1819. StAF Corr. Haller.
6 HALLER an Yenni, 27. Juni 1819. VoGt S. 189.

70 HALLER, StW IV S. 62; vgl. Vot S. 189.

7t HALLER, StW IV 8. 80 ff.; vgl. REmnHARD S. 70.

72 HALLER, StW IV S. 101.

73 YENNI an Haller, 29. Juni 1819. StAF Corr. Haller.
7 HALLER, StW IV S, 114,



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Didzese Lausanne 1815-1830 199

mehr begreift er die Wirkursidchlichkeit des Sakraments als ex opere
operato, da Taufe, Konfirmation, Abendmahl, Ehe und Beichte «wahre,
von eigenem Zuthun unabhidngige Mittel der Heiligung» sind, «deren die
Menschen ohne die durch gottliche Veranstaltung verhandene Kirche
entbehren miil3ten» 7>.

Es sind dies die ersten zaghaften Schritte in einer bisher unbekannten
Welt. Und immer wieder strauchelt Haller. So redet er im gleichen Atem-
zug von Beichte, FuBwaschung und Tréstung der Kranken, ohne dabei
die wesentlichen Unterschiede herauszuschilen 7. Allerdings entschuldigt
er sich im Vorwort fiir diese unzuldssige Vermischung von Sakramenten
und Privatiibungen und meint, der wissenschaftlichen Ordnung halber
miilte man eigentlich eine sduberliche Trennung vornehmen 77. In dem
1834 erschienenen fiinften Band der Restauration hat Haller dann die
Forderung selber verwirklicht 78.

Aber schon jetzt ist das Verstiandnis der katholischen Lehre unverkenn-
bar. Hallers Aussage tiber das Beichtsakrament zeigt dies recht anschau-
lich. In seinem Nachruf auf Johann-Kaspar Lavater aus dem Jahre 1801 7
betrachtete er die Beichte lediglich als «eine periodische moralische
Selbstpriifung» 89; jetzt aber ist sie das «periodische Bekenntnis der
Stinden», dem eine «aufrichtige Reue» zur Wiedererlangung der Kind-
schaft Gottes vorausgehen muB 8. Die erste AuBerung ist stark von der
Aufklirung gepriigt, der das BewuBtsein um Siinde und Bemiihen um
das ewige Heil fern lag; die zweite jedoch ist ein deutliches Zeichen fiir
die Abkehr Hallers vom einseitigen Moralismus und seine allmidhliche
Hinwendung zum christlichen Glauben.

Das Problem der zeitweisen dogmatischen Ungenauigkeit im «katho-
lischen Teil der Restauration» wirft Bischof Yenni einmal ganz grund-
sitzlich auf. Er befiirchtet, daB3 Haller dadurch Verwirrung stiften konnte
und legt ihm deshalb nahe, jeweils in Glaubensfragen ausdriicklich darauf
hinzuweisen, daB er sich nicht immer an die genau kirchliche Auslegung
halte 8. Haller nahm sich diesen Rat zu Herzen und gibt in einer Anmer-
kung ausdriicklich zu verstehen, es sei keineswegs seine Absicht, die vom

75
76
77
78

.0.8.101.

.0.S8.114 1.

. 0. Vorrede S. xxxII.

. 0.V S.97 ff.

7 C. L. voN HALLER, Denkmal der Wahrheit auf Caspar Lavater. Weimar 1801.
8 a.0.8S. 39,

8t HALLER, StW IV S. 101 und 103.

8 4. 0. Anm. 73.

Q| ! 8



200 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Didzese Lausanne 1815-1830

kirchlichen Lehramt verfiigte Interpretation in Sachen des Glaubens
anzuzweifeln; dieser Autoritdt wolle er umso weniger widersprechen, da
die Theologie nicht sein Hauptstudium gewesen sei, hitte er sie doch nur
«in Eile» eingesehen #. — Die rémischen Monsignori staunten dann gleich-
wohl iiber die Genauigkeit, mit der sich der protestantische Jurist selbst
in theologischen Materien ausdriickte 8.

Das fiinfte Kapitel (71.) 8 iiber die natiirlichen Verhiltnisse in geist-
lichen Verbanden handelt im besonderen von der Notwendigkeit eines
Oberhauptes im Priesterstaat, vom Papst. Fiir Haller ist das Papsttum
eine von Anfang an feststehende Gr68e in all ihren Erscheinungsformen:
Der Papst war immer die oberste Autoritdt in Sachen der Lehre und der
Disziplin. Soweit «sein Recht und seine Macht reicht, ist sein Anspruch
Regel, Richtschnur und Gesetz iiber alle geistlichen Angelegenheiten
und im ganzen Umfang der Kirche» #. Haller kiindigt damit die Unfehl-
barkeitslehre an, die er zwar nicht grundsitzlich verfocht, da sie noch
nicht in seinem Gesichtskreis lag #.

Yenni fiihlte bei der Lektiire dieses Kapitels immer deutlicher, wie
notwendig es widre, zum grofen Grundsatz der gottlichen Autoritit
zuriickzukehren, denn allein darin habe man die einzige Quelle jeder
vom Menschen ausgeiibten Gewalt zu sehen, und dieser Grundsatz sollte
vor allem in bezug auf die Stellung der kirchlichen Hierarchie in der
menschlichen Gesellschaft erneut zur Anwendung kommen. Seiner An-
sicht nach wird Haller dem revolutiondren Zeitgeist durch die starke
Betonung der papstlichen Autoritit einen Todesschlag versetzen #. Hal-
ler sekundierte den Bischof mit den Worten: Die Throne kénnten wieder-
um ihre angestammte Macht ausiiben, wenn das Volk zum Gehorsam
gegeniiber der gottlichen Autoritat zuriickgefithrt werde. Es gelte, nach
all den grausamen Erfahrungen einzusehen, da auch auf politischer
Ebene, sobald man sich von der obersten legitimen Gewalt losmache,
das Chaos ausbreche, indem jeder die ihm passende Staatsverfassung
entwerfen wolle, von der keine von Dauer sei . — In dieser Argumen-
tation fallen Religion und Politik zusammen.

83 HALLER, StW IV Anm. 1 S. 82.

8% HALLER an Hurter, 16. Juli 1845. ScHERER, Hurter 11 S. 131

85 HALLER, StW IV S. 136 ff.; REINHARD S. 70, GUGGISBERG, Haller/Chr. S. 213 f.
8 (GUGGISBERG, Haller/Chr. S. 213; vgl. HALLER, StW IV S. 148, 161 und 214 ff.
87 GUGGISBERG, Haller/Chr. S. 213.

8 YENNI an Haller, 12. August 1819. StAF Corr. Haller.

89 HALLER an Yenni, 30. August 1819. VoaT S. 190.



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Didzese Lausanne 1815-1830 201

Idir den Staatsrechtler Haller ist die Bestimmung des Verhiltnisses
von Kirche und Staat von besonderer Wichtigkeit, da ihm der duflere
Rechtszustand der Kirche ebenso wichtig ist, wie das religiose Leben
selber °. Haller sieht verschiedene Moglichkeiten der gegenseitigen
Beziehungen, aber durchwegs geht er darauf aus, das Ideal der Kirchen-
freiheit hochzuhalten und lehnt daher jede Staatsomnipotenz ab. Die
Kirche soll von jeder staatlichen Bevormundung befreit sein, weil sie
als geistliche Gewalt selbstindig iiber der weltlichen steht ?'. Damit
widersprach Haller seinem groflen Zeitgenossen Hegel, fiir den die Dinge
gerade umgekehrt liegen. Wenn zwar fiir beide der Staat gottlichen
Ursprungs ist, betrachtet ihn Hegel, anders als Haller, als allméchtig.
Indem die Religion dem Staatszweck dienen mul3, wird die Freiheit der
Kirche geradezu verunmoglicht, eine Anschauung, die Haller aufs schirf-
ste bekampfte 2.

Im sechsten bis zwolften (73.-78.) Kapitel *3 behandelt Haller vorziig-
lich das Verhiltnis von Kirche und Staat. Ausgehend von der hoheren
Qualitit der geistlichen Gewalt, vertritt er die Ansicht, daB3 der «Fiirst
des Glaubens» iiber sich keine menschliche Autoritit anzuerkennen hat 9.

Befindet sich die allgemeine christliche Kirche in einem Staat, dessen
Herrscher einen andern Glauben bekennt, steht zwar die weltliche Macht
liber der geistlichen, weil derjenige das Recht besitzt, der die Herrschaft
ausiibt. Dennoch bleibt die Kirche in ihren spirituellen Rechten gegen-
tiber den weltlichen Fiirsten unabhéngig, und so darf sich dieser niemals
in die kirchlichen Angelegenheiten einmischen, denn die innere Verwal-
tung des Priesterstaates ist Privatrecht, das ihm, insofern er kein fremdes
Recht beleidigt, nicht entrissen werden kann. Bei allfilligen Rechts-
kollisionen muB immer die geistliche Gewalt den Sieg davontragen. Haller
lehnt deshalb das «Placet regium» sowie den Grundsatz «cujus regio ejus

% Vgl. GuGGIsBERG, Haller/Chr. S. 216 ff.; WEILENMANN S. 133 f.

o HALLER, StW IV S. 23 f.

%2 In der 1821 erschienenen Studie, Grundlinien zur Philosophie des Rechtes, holt
Hegel zu einer scharfen Kritik gegen die Staatstheorie des « Restaurators» aus und
wirft ihm darin vor, seinen Staat nur auf dem Natiirlichen, AuBerlichen und Zu-
filligen aufzubauen, ohne im Staat als solchem einen verniinftigen Grund zu ent-
decken. Mit seiner Konzeption sprach Haller dem Staat die von Hegel zuerkannte
¢metaphysische Wiirde» ab. Vgl. W. KAMmprFER, Die Kritik Hegels an der Staats-
auffassung Karl Ludwig von Hallers, in Festgabe Max Obrecht. Solothurn 1961
S. 26 ff., besonders S. 30.

% HALLER, StW 1V S. 173 ff.; vgl. RErvuagp S. 70 f.

% HALLER, StW 1V S. 176.



202 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Ditzese Lausanne 1815-1830

et religio» strikte ab. Der protestantische Fiirst soll sich aus diesem
Grunde endlich von der fixen Idee losmachen, die katholische Kirche
gleich seiner Landeskirche als Staatsanstalt zu betrachten, indem er ihr
den Charakter einer autonomen religiosen Gesellschaft zuerkennt *>. Be-
sitzen die Katholiken in einem Staat die Mehrheit oder bekennt sich der
Herrscher selbst zur «allgemeinen christlichen Kirche», ist ihre Stellung
duBerst giinstig. Der Regent hat sich auch hier in geistlichen Dingen dem
«Fiirst des Glaubens» zu unterwerfen. Haller fordert zwar grundsitzlich
die Trennung von Kirche und Staat im Sinne des hl. Anthanasius, der
sich nichts Ungeheuerlicheres vorstellen konnte, als die Einmischung
der weltlichen Machthaber in Sachen des Glaubens, praktisch aber soll
zwischen «Thron und Altar» eine enge Zusammenarbeit angestrebt
werden .

Offenbar stimmte Yenni den Ausfiihrungen Hallers zu, denn er iiber-
geht die langatmigen Theorien ohne weiteren Kommentar. Der Bischof
bringt in diesem Zusammenhang lediglich das damals aktuelle Problem
der Sdkularisation der Kirchengiiter zur Sprache und dankt dem «Re-
staurator» fiir seine Verteidigung des kirchlichen Territorialstaates 7.
Dieser ist nach Haller unverduBerlich, da die geistlichen Wiirdentrager
in ihrer Eigenschaft als Lehrer und Hirten nur Verwalter und NutznieQer,
nicht aber Eigentiimer des ihnen anvertrauten Patrimoniums sind. Mit
dieser Anschauung'lieferte Haller die rechtliche Begriindung fiir den
Protest der Kirchenfiirsten anlidBlich der gewaltigen Sdkularisation der
deutschen Reichskirche durch den Regensburger Deputationshaupt-
schluB3 von 1803 %8, den er als eine Rechtsusurpation darstellt *°. Hochst
befriedigt zeigte sich Yenni ferner iiber Hallers Loblied auf das Papsttum,
insbesondere empfand er groBe Freude an der Darstellung der Konzilien.

Wie wir bereits angetént haben, gehort Haller zu den geistigen Weg-
bereitern der Unfehlbarkeitslehre; allerdings hat er sie nicht so ausdriick-
lich formuliert wie sein Zeitgenosse de Maistre. Haller legt das Haupt-
gewicht vielmehr auf die duBlere Erscheinung der pidpstlichen Macht als
der «ersten, groBten, vornehmsten und gewaltigsten» 190, Aber gerade

95 GUGGISBERG, Haller/Chr. S. 217; vgl. HALLER, StW IV S. 353 {.
9% GUGGISBERG, Haller/Chr. S. 218 {.; vgl. HALLER, StW IV S. 372.
97 YENNI an Haller, 19. November 1819. StAF Corr. Haller.

9 Vgl. ScuNaBEL IV S. 5 ff.

9 HALLER, StW IV S. 381.

100 g, 0. S. 53.



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diézese Lausanne 1815-1830 203

das dreizehnte (79.) Kapitel 1 seiner Restauration zeigt, wie sehr auch
er die absolute Lehrautoritit des Papstes in Sachen des Glaubens, der
Rechtssprechung und Disziplin forderte.

Als Verfechter des hierarchischen Gedankens verwirft Haller die kon-
ziliare Idee. Seiner Ansicht nach versinnbildet die allgemeine Kirchen-
versammlung nur insofern die héchste kirchliche Gewalt, als in ihr die
Ubereinstimmung zwischen Haupt und Gliedern augenscheinlich dar-
gestellt wird und die hochste Autoritit des Papstes zusitzlich durch den
«Beifall der Bischéfe», «seiner ersten Gehilfen», eine Bestdtigung er-
fahrt 192 Nur in Zeiten der Gefahr ist es angebracht, ein Konzil einzube-
rufen; herrscht Friede, dann gentigt die papstliche Autoritét allein. Kraft
ihrer absoluten Prioritit tiber die bischofliche bleibt immer das Wort des
Papstes entscheidend. Als unumschrianktes Oberhaupt der Kirche kann
er Vorschlidge der Bischofe annehmen oder ablehnen, tiberhaupt kénnen
die «Gehilfen» ohne den hinzukommenden Willen des «Glaubensfiirsten»
keine definitiven Urteile fillen, keine Gesetze machen und keine giiltigen
Beschliisse fassen. Die Bischofe sind nicht einmal die Repridsentanten
der Kirche, denn eine solche Vorstellung wiirde nur dem Zeitgeist Vor-
schub leisten, der da behauptet, den Regenten des Priesterstaates sei
die Gewalt von unten her verliehen 1.

Nach Haller ist der Konziliarismus ein Produkt des pseudophiloso-
phischen Staatsrechts, das, ausgehend von der Volkssouverdnitidt, an-
stelle von Pflicht und Gerechtigkeit das Stimm- und Wahlrecht setzt 1%,
Im Glauben, mit seiner Restauration die Sache Gottes zu vertreten,
verdiabolisiert Haller immer wieder die gegnerische Position. So ist die
Idee der Superioritit der Konzilien iiber den Papst ein Werk Satans,
denn der Teufel wirft die natiirliche Ordnung durcheinander, indem er
die Glieder iiber das Haupt setzt 1.

Im Manuskript zur zweiten Auflage des vierten Bandes von 1822 geht
Haller noch weiter, die Formulierung spitzt sich zu: Gleich den Reichs-
tagen sind die Konzilien grundsitzlich «nur rathgebende und einbilligende
Versammlungen», berufen aus Liebe und Zutrauen, um in gefahrvollen

Y1 . 0. S. 314 ff.; vgl. REINHARD S. 71, GUGGISBERG, Haller/Chr. S. 215 {. Die
zwei letzten, vierzehntes (80.) und finfzehntes (81.) Kapitel, iibergeht Yenni
kommentarlos.

102 HALLER, StW IV S. 322.

13 2. 0. S. 321.

" @.0.S. 322 Anm. 7.

% @.0.8.3221. Anm. 7.



204 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diézese Lausanne 1815-1830

Zeiten das Oberhaupt der Kirche der Einsicht und der Beistimmung
«seiner ersten Gehilfen» zu versichern 1%. Die IFunktion der Bischofe
auf einem Konzil ist somit praktisch der eines Konsultors gleichgestellt.

Selbst der als Kurialist verschriene Yenni erhob nun seine Stimme, da
Haller nunmehr pdpstlicher war als der Papst. In seiner Intervention
versuchte der Bischof mit den Mitteln der kirchlichen Rechtslehre Haller
von seinem extremen Papalismus abzubringen. Der bedeutsame Brief
lautet 107:

«Je suis entierement d’accord avec vous sur la supériorité proprement
dite des Papes sur les conciles généraux, que vous établissez victorieuse-
ment. Mais il convient de faire sans Oter aux évéques une prérogative
qui leur est inhérante, celle d’étre de vrais juges en matiéres de foi et de
moeurs, soit dans leurs dioceses, soit dans les conciles. Bienque leur
jugement puisse étre réformé par le Chef de I'Eglise et qu’il ait besoin
de sa confirmation, c’est cependant un jugement. Assemblés en conciles,
les Evéques n’ont pas seulement voix consultative, mais délibérative;
ilsn’émettent pas seulement leur opinion, comme le font leurs théologiens
et les abbés méme mitrés, ils prononcent, ils jugent. Vous ne le niez pas
formellement; mais vous vous exprimez de maniére a le faire entendre
en certains passages; vous vous servez aussi de certaines comparaisons
qui supposent que tel est votre assentiment.

Je vous conseille en conséquence d’omettre ces comparaisons et de
retoucher ces passages qui paraitraient déroger a la prérogative ci-dessus
énoncés dont il me semble a propos de faire mention.»

Diese Aufforderung veranlaBte dann Haller zu einer Textdnderung in
der endgiiltigen Fassung der zweiten Auflage. Und so billigt er den Bi-
schofen ausdriicklich «ihre Richterfunktion in Gegenstinden des Glau-
bens und der Sitte» zu, aber nicht allein, sondern nur untergeordneter-
weise; ihr Urteil kann vom Oberhaupt der Kirche reformiert werden oder
bedarf seiner Bestitigung, den hinkenden Vergleich zwischen Reichstag
und Konzil 148t er bestehen 1%. Die ideelle Haltung des « Restaurators»
bleibt unverdndert: nach wie vor nimmt der Papst eine alles beherrschen-
de Stellung ein; die Schliissel, das Sinnbild der hochsten Gewalt, sind
allein dem Petrus und seinen Nachfolgern verliehen 1%

106 K. I.. v. HALLER, Restauration der Staatswissenschaft (Original). Burgerb. B.
Mss. hist. helv. XVIII, 87 S. 367 {.

107 YENNT an Haller, 16. Februar 1821. StAF Corr. Haller. — Dies ist die einzige
Bemerkung Yennis zur 2. Aufl. des 4. Bds., der 1822 im Druck erschien.

108 HALLER, StW IV (1822) S. 323.

109 g, 0. (1822) S. 57.



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Didzese Lausanne 1815-1830 205

Wie kaum einer hatte Haller das Wiedererstarken des Papsttums in
der Restaurationsepoche begriilit. So bekennt er Graf Salis: «. . ., le Pape
deviendra plus puissant que jamais et de ma part je n’en suis pas ef-
frayé!» 119 Wegen seiner papstkirchlichen Idee war Haller in den Augen
der Liberalen der «Prototyp des die Freiheit gefihrdenden Ultramon-
tanen» 111, Als Gegner der Idee des Nationalstaates weist er selber den
gegen den Ultramontanismus erhobenen Vorwurf zuriick, der Katholik
sel einer auswirtigen Macht verpflichtet und deshalb als Staatsbiirger
nicht ohne weiteres zuverldssig 1'%, Als ein kirchlicher Kosmopolit bekennt
er sich zur universalen Organisation der romischen Kirche; aus diesem
Grunde bekdampft er die voranschreitende Nationalisierung der mittel-
alterlichen Bistumsgrenzen.

Im April 1820 kommentierte Yenni den Abschlull des Werkes mit den
Worten: «Comme cette religion que vous défendez avec tant de force,
votre quatriéme volume deviendra un signe de contradiction, mais vous
gotiterez la douce satisfaction d’avoir combattu pour la plus belle des
causes, celle de Dieu et de son Eglise» 113. Der Beifall des Bischofs zu der
«schwachen Arbeit» wirkte auf Haller beruhigend. Er dankte Yenni fiir
seine «niitzlichen Hinweise und Richtigstellungen», da sich sonst bedeu-
tende Irrtiimer in den Text eingeschlichen hdtten 14,

Haller schitzt das Mitwirken Yennis richtig ein, wenn er vorrangig
den bischéflichen Beifall hervorhebt und erst in zweiter Linie fiir die
Korrekturarbeit dankt. Haller sprach aus, was auch Yenni ersehnte:
die Riickkehr zur vorrevolutioniren Ordnung in Kirche und Staat. Seine
Mitarbeit an der Restaurationsschrift ist durchaus nicht befruchtend;
sie erschépft sich allein in der theologischen und kanonischen Zensur-
funktion des autorisierten Vertreters der Kirche.

Die Versffentlichung des vierten Bandes stiirzte Haller in schwerste
Gewissenskonflikte. Sollte er bekennen, den Schleier der konfessionellen
Einstellung liiften und darlegen, wie ihn Bischof Yenni bisher unbekann-
ten Wahrheiten entgegenfiihrte? Nach seinem eigenen Zeugnis aus der
Konversionsschrift hatte er ein solches Vorgehen absichtlich unterlassen,
in der Hoffnung, daB das Werk groBere Wirkung erzielen werde, wenn

HALLER an Salis, 3. April 1818. Burgerb. B.

MULLER-BicHI S. 222.

? HaLLER, StW IV S. 214; vgl. GUGGISBERG, Haller/Chr. S. 214.
" YENNI an Haller, 16. April 1820. StAF Corr. Haller.

HALLER an Yenni, 5. Mai 1820. BiAF,

111
1

—



206 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diézese Lausanne 1815-1830

es scheinbar aus der Hand eines Protestanten stamme 15, In liberaler
Sicht entsprach sein Verhalten ganz und gar den «sittlichen Grundsitzen
des Jesuitismus» 116,

Hin und her getrieben vom Zwiespalt, fallt Haller die Abfassung des
Vorworts zum vierten Band, dem «wichtigsten, schwierigsten und kiihn-
sten» 117, auBerordentlich schwer: «Mit Zittern gieng ich an denselben,
mit Zittern gehe ich wieder davon, und was ich vorher geahndet hatte,
das bestitigte sich bey jeder Linie seiner Bearbeitung. Die Heiligkeit des
Gegenstandes ergriff mein Gemiit und die ErgieBung meiner dieortigen
Gefiihle hat vielleicht selbst der Gedrdngtheit geschadet, nach deren ich
sonst von ganzem Herzen strebe» '8, Wenn ihm auch Bischof Yenni
bereits die Krone der Gerechtigkeit und Unsterblichkeit verhiel3, die
trostlichen Worte vermochten die Befiirchtungen nicht zu verscheuchen,
daB dieses Buch des bernischen Geheimrates Haller auf die unmittelbare
Umgebung seiner Vaterstadt wie ein Fanal wirken werde. Von dieser
seelischen Unruhe geben die nachstehenden Worte aus einem Brief an
Yenni Zeugnis. Kurz vor der Ausgabe des vierten Bandes schrieb Haller
im August 1820 an Yenni 119:

«Mon ame est de nouveau tourmenté de crainte et d’inquiétude, tout
mon physique tremble en pensent aux passions que va exiter I’apparition
de mon 4e volume et & ’orage qui grondera peut étre sur ma téte. Déja
on me dit catholique dans toute la ville, vii mes discours et ma derniere
brochure !?°, On prétendra que comme magistrat j’attaque la religion
du pays, et avec le peu de bonne volonté que nos deux avoyers '*! ont
pour mois, je ne serai pas surpris de les voir faire un éclat en Grand ou
Petit Conseil. Cette nuit encore j’ai prié Dieu avec ferveur non de me
ménager, car avec son secour j'espére de pouvoir tout supporter, mais

115 HaLLER, Konversionsschrift S. 8.

16 H., TREITSCHKE, Deutsche Geschichte im neunzehnten Jahrhundert. 2 Bde.
Leipzig 1882 IT S. 96 (Neuausgabe 1926), zit. bei GuaGIsBERG, Haller/Chr. S. 195.

17 HALLER, StW IV Vorrede S. 1.

118 g. 0. S. 1. In diesem Zusammenhang schrieb er am 12. Mai 1820 an Yenni.
BiAF: «Bienque j'aime le style serré, je ne résiste pas assez a la passion d’étre
complet, et je tombe malgré moi dans la faute que 1'on reproche aux Allemands,
c’est de dire tout ce qu’ils savent et de ne savoir sacrifier aucun résultat de leurs
lectures».

119 HALLER an Yenni, 18. August 1820. a. O.

120 Tber die Constitution des spanischen Cortes (1820).

121 N1koLAUS FRIEDRICH VON MULINEN, 1760-1835. HBLS V S. 181; NIKOLAUS
RupoLr voN WATTENWYL, 1760-1832. a. O. VII S. 431.



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diézese Lausanne 1815-1830 207

d’accorder sa grace a ma femme '* et & mes enfans '*® pour l'aide a
souffrir les peines avec calme et résignation et pour les changer bientdt
en satisfaction. Veuillez, Monseigneur, ajouter a cette effet vos priéres
aux miennes! Néanmoins je sens que si je m’unie a Dieu et que Dieu ne
s’unit a moi pour me fortifier, je succomberai peut étre a un tourment
intérieur qui me dévore».

Deutlich kommt in einem Brief an Graf Salis zum Ausdruck, daB3
Haller nicht so sehr den bevorstehenden Sturm «der Jakobiner aus
Aarau» befiirchtete, als vielmehr vor den Konsequenzen fiir seine Familie
und die eigene Existenz zuriickschreckte, sowie um die Vorwiirfe aus der
nahen Verwandtschaft bangte 124:

«Que diront une femme chérie, des enfans qui commencent a4 avancer
en age, mes freres, mes soeurs, mes parens, le public et le gouvernement
méme, d’un livre qui sous la forme politique, est essentiellement catho-
ligue romaine ovthodoxe d’'un bout a I’autre: qui non seulement justifie,
mais qui établie comme seule véritable, la nécessité d'une église visible,
sa hierarchie et sa constitution, touts ses moyens de sanctification, la
tradition, la primauté du Pape, Sa souveraineté, Sa supériorité dans les
conciles comme hors les conciles etc. etc. et tout cela avec un éclat de
preuves irrésistibles et, avec un style extraord. et cette éloquence du
coeur qui est le produit de la conviction.»

Ende August 1820 erschien der vierte Band der Restauration im Druck.
Allein die erwartete Sturmflut der Entriistung blieb aus. Haller hatte
sich iiber die erahnten Auswirkungen véllig getiuscht. Er, der die gei-
stige Isoliertheit kaum zu ertragen vermochte, hatte die Phantasie zu
hoch schieBen lassen. Das protestantische Bern nahm das Erscheinen
des Werkes kaum zur Kenntnis: « Voila 3 mois et demie que cet ouvrage

122 CATHARINA, geborene von Wattenwyl, 1806 Heirat, 1828 Konversion, 1849,
REINHARD S. 145,

Nach einem Brief Hallers an Graf Salis zu urteilen, hatte sie wenig Verstindnis
fur die Lage ihres Gatten: «Ma pauvre femme ne voit pas ces miséres sous leur
véritable point de vue. Comme elle est habitué que tout aille son gré et qu’elle a
jamais eu de contrariété, je conjecterai qu’il y a un reste d’orgueil blessé et c’est
la maladie la plus incurable parcequ’elle est réveillé & chaque instant par la petite
bagatelle». HALLER an Salis, 8. Juli 1820. Burgerb. B.

123 Seine Tochter CfciLe konvertierte 1825: seine beiden Séhne KarL und
ALBERT, spiter Weihbischof von Chur, 1826. REINHARD S. 132 ff. (Hallers Briefe
an seine beiden Sthne aus den Jahren 1828/49 befinden sich bei Mr. André de
Boccard, 19, av. de Moléson, Fribourg).

' HALLER an Salis, 3. November 1819. Burgerb. B.



208 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Didzese Lausanne 1815-1830

a paru et pas une ame parmi nos Protestants ne m’en a encore fait les
moindres réflexions» 125, lautet die iiberraschte Feststellung. Sollte er
dies der Barmherzigkeit Gottes zuschreiben, die ihn vor einer unertrig-
lichen Kreuzigung verschonen wollte, oder waren Gleichgiiltigkeit, Trig-
heit und Unwissenheit bereits dermaBen fortgeschritten, dal3 die « Feinde
der Religion» sein Werk absichtlich mit Stillschweigen {ibergingen 126?
Bis 1842 hatte Haller von den insgesamt 1600 Exemplaren etwas iiber
drei Viertel absetzen kénnen, den Rest konnte er nicht mehr verkaufen 127,

Es war ein hoffnungsloses Ringen mit dem «bosen Zeitgeist»! Die
Epoche des Liberalismus hatte fiir den politischen Reaktionir und Theo-
kraten wenig tibrig. Aber Haller gab nicht auf, er kimpfte erbittert wei-
ter. 1834 erschien die Fortsetzung zum vierten Band, die Makrobiotik
der geistlichen Herrschaften oder Priesterstaaten, wovon er nur 300
Exemplare absetzen konnte 1?%. Ein Jahr zuvor gedachte er das kleine
Griipplein seiner Gesinnungsgefihrten zu sammeln. Mit dem Aufruf,
Entwurf eines Bundes der Getreuen zum Schutz der Religion, der Gerech-
tigkeit und der wahren Freiheit (1833), plante Haller, eine antirevolutio-
niare Bewegung ins Leben zu rufen, die sich den Bestrebungen der schwei-
zerischen Liberalen und der geheimen Gesellschaften widersetzen sollte 1%,
Sogleich machten sich der nachmalige Jesuit P. Helfer und alt Kantons-
richter Uffleger an die Arbeit und gingen im Freiburger Land auf die
Suche nach Getreuen, um die Hallerschen Prinzipien — zu restaurieren 13°.

125 q. O. 3. Dezember 1820.

126 g. 0. 8. Juli 1821,

127 Die 1. Aufl. von 1820 zdhlte 600, die 2. von 1822 1000 Exemplare; 1842 besall
Haller hievon noch 329. HALLER an Hurter, 10. Oktober 1842. ScHERER, Hur-
ter II S. 93.

128 g. 0. Anm. 127.

129 Vgl. REINHARD S. 161 ff.; GucGIisBERG, Haller S. 171 ff.

130 Der diesbeziigliche Rechenschaftsbericht HELFERs an Haller vom 4. Mai 1834,
StAF Corr. Haller, lautet: «Ma liste de personnes propres a seconder la résurection
(si je puis m’exprimer ainsi) de vos vrais principes, pour Fribourg, n’est pas pour le
moment composée que de 44 noms: mais il sont suffisans pour pouvoir par leur
moyen appeler tous les zé/és de leur connaissance; ils sont une chaine, qui embrasse
tout le canton. (...) Un seul nom désigne toute une famille; et il en est, qui sont
trés nombreuses, telles que les Gottrau, Muller etc.» Schon im Brief vom 18. August
1833, a. O., zeichnete Uftleger als chef des Fidéles, dem sich auch die Pfarrer von
Freiburg, Bosingen, Diidingen und Tafers angeschlossen hatten.



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Ditdzese Lausanne 1815-1830 209

2. Der Einfluf} des Bischofs auf die Konversion des Restaurators !3!

Am 17. Oktober 1820 132 trat Haller in Gegenwart Yennis im Landhaus
der Familie Hubert de Boccard '3 zu Jetschwil 13* zum katholischen Glau-
ben iiber; tags darauf empfing er in der bischéflichen Residenz zu Frei-
burg die Sakramente der IFirmung und der Kommunion.

Es war dies kein plotzlicher Gesinnungswechsel, kein Damaskus, son-
dern der SchluBpunkt einer langjihrigen Entwicklung. Haller bekennt in
seiner Konversionsschrift selber, dall er schon 1808 «in der Seele Katho-
lik» gewesen sei und nur noch dem Namen nach Protestant blieb 135, In
der Sicht Peter Vogelsangers 13 verkorpert Haller, gleich wie Hurter und
Newman, «den Typus der klaren, ruhigen, schrittweisen und tiberlegten
Anndherung an den Katholizismus. Die Konversion erscheint hier als
Folge konsequenter Entwicklung innerlich katholischer Seelen. Alle
Kimpfe und Konflikte, alle Zweifel und Auseinandersetzungen haben
nicht den Charakter eines Bruches der inneren Lebenslinie, sondern
spielen lediglich die Rolle des Katalysators» 137,

131 Eine kritische Monographie iiber Hallers Konversion fehlt bis heute. Die
knappen Abhandlungen von J. BuTLER, Carl Ludwig von Haller, Eidgenosse und
Glaubensheld. Freiburg 1939, in: Kleine Lebensbilder nr. 21, und RoSENTHAL, I
1. Abt. S. 348 ff., gehéren eher der Erbauungsliteratur an. Die beiden Haller-Bio-
graphen REINHARD und GuccisBeERG stellen die Konversion allein nach Hallers
Bekenntnisschrift dar. — Die im folgenden Abschnitt erstmals verwerteten Brief-
wechsel Hallers mit HURTER, SaLis und YENNI werfen neues Licht auf den Glaubens-
wechsel des « Restauratorsy.

132 Harver, Konversionsschrift S. 12; irrtiimlich bei GuccisBeErG, Haller/Chr.
S.195 und Haller S. 128, 7. Oktober; vgl. ferner YENNI an Haller, 2. Oktober 1820,
StAF Corr. Haller, worin der 17. als Datum verabredet wurde.

133 1826/27 in der Baukommission zur Errichtung des Jesuitenpensionats. RAEMY
S. 145,

3% Zur Geschichte und kiinstlerischen Ausgestaltung vgl. G. DE MONTENACH, Le
chateau de Jetschwyl, in: Fribourg Artistique, Cahier 11, I1I et IV de 1911.

135 HaLLER, Konversionsschreiben S. 6.

B3¢ Seine Monographie iiber die Konversion Friedrich Hurters ist meiner Ansicht
nach von J. BUTLER zu Unrecht in ein schiefes Licht gestellt worden, s. Rezension
in: ZSKG 48 (1954) S. 214 ff. Biitler hilt sich iber Gebithr bei (allerdings recht
ungliicklichen) Seitenhieben gegen traditionelle katholische Fréommigkeitsbrauche
auf und iibersieht die groBen Entwicklungslinien, wie sie Vogelsanger glinzend auf-
zuzeigen versteht. Seine These, daB Hurters Konversion zuerst aus kirchenpoli-
tischen — also eigentlich profanen Motiven — heraus erfolgte und das spezifisch
religiése — glaubensmiBige Moment davor zuriicktritt, bleibt grundlegend, stellt
man den Glaubenswechsel in den richtigen geistesgeschichtlichen Zusammenhang
mit der romantischen Konversionsbewegung.

57 VOGELSANGER S. 30.

14



210 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Ditzese Lausanne 1815-1830

Wenn auch die allméhlich gewachsene «innere Umkehr» das Entschei-
dende war, so bedeutete fiir Haller der Konversionsakt, die «iulere
Versiegelung», «das Letztgiiltige und Unabédnderliche vor Gott und den
Menschen» 138, gleichwohl einen folgenschweren Bruch mit der Vergan-
genheit.

In Anbetracht der auBerordentlichen Umstidnde hatte Bischof Yenni
dem bertihmten Schriftsteller erlaubt, geheim zu konvertieren. Das
Gebot, den Glauben offentlich zu bekennen, sei zwar verpflichtend, nicht
aber das offentliche Bekenntnis der Glaubenswerke 13°. Haller kam diese
Dispens sehr gelegen, denn er wollte jedes Aufsehen vermeiden und die
Seinen nicht betriiben. — Auch «war es meine Absicht, dieses (Geheimnis
tief in meiner Seele zu bewahren, und es nur in einem giinstigen Augen-
blicke zu kldren, oder, wenn dieser Augenblick nicht erscheinen sollte,
wenigstens bey der Anndherung meines Todes und in meinem Testa-
mentey 140,

Im Dezember 1820 leistete Haller gewohnheitsgemall den Amtseid
als Geheim- und GroBrat des Freistaates Bern. An Weihnachten nahm er
auch am reformierten Abendmahl teil *!. Wenige Wochen spiter setzte
Yenni Prinz Adolf von Mecklenburg-Schwerin #2, der Haller im Sommer
zuvor auf die Méglichkeit eines heimlichen Ubertritts hingewiesen hatte,
iiber dessen Konversion in Kenntnis, vergall aber dabei zu erwihnen,
die Angelegenheit nach aulen hin zu verschweigen. Prinz von Mecklen-
burg war 1819 selber in Genf zur katholischen Kirche {ibergetreten und
erzihlte nun voller Freude in seinem Bekanntenkreis vom Glaubens-
wechsel des «Restaurators», wobei er das Ereignis «als einen Triumpf
fiir die gute Sache» auslegte 143

Bald danach drang die unerhérte Kunde aus Deutschland iiber den
Rhein. In heimtiickischer Schadenfreude, einen Siinder ertappt zu haben,
nahm die Aarauer Zeitung vom 14. Mdrz 1821 vom Geriicht Notiz und
lie folgende Meldung ausgehen: «Die umlaufende Sage, daf3 ein bekann-
tes Regierungsmitglied einer schweizerischen protestantischen Stadt

138 K. Brem, Konvertit und Kirche. Bekenntnis als Weg im Wandel von fiinf
Jahrhunderten. Zuirich 1964 S. 113.

139 YENNI an Haller, 3. Dezember 1819. StAF Corr. Haller.

140 HaLLeER, Konversionsschreiben S. 12.

141 Vgl. REINHARD S. 101 ff., GUGGISBERG, Haller S. 136 ff., ferner OecHusLI 11
S. 545.

142 Vgl, RoseNTHAL I 1. Abt. S. 332 f.

143 MECKLENBURG an Haller, 22. Marz 1821, StAF Corr. Haller, worin er aus-
driicklich von der « Unvorsichtigkeit» Yennis spricht.



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Didzese Lausanne 1815-1830 211

schon verflossenen Herbst im bischéflichen Haus zu Freiburg zur katho-
lischen Glaubenslehre (die man dem Freisinn weniger giinstig glauben
will als die protestantische) {ibergegangen sey, wurde lange fiir einen wit-
zigen Einfall gehalten, da dem Katholiken auch die Offentlichkeit des
Bekenntnisses ziemt; nun aber wird das Bekenntnis in Freiburg mit
offener und ganz bestimmter Zuversicht besprochen» **. Die verschleierte
Anzeige wurde sogleich auf Haller gedeutet, der am Tage vorher in Paris
angekommen war, um ein «personliches und wissenschaftliches Ziel» zu
verfolgen 143,

Der bayrische Gesandte Olry unterrichtete Haller unverziiglich iiber
den Vorfall 146, Die Nachricht erschiitterte ihn zutiefst und er wurde darob
krank. Zeitungsschreiber, denen die protestantische Religion ebenso-
wenig am Herzen lag wie die katholische — «ewige Feinde seines Vater-
landes und Person» '*7 — hatten das Geheimnis verraten. Hierauf entschloB3
sich Haller auf Anraten von La Mennais %, «die ganze Wahrheit» zu
bekennen, wie es sich fiir einen redlichen Mann und Christen gehorte.

Obgleich die offentliche Bekenntnisschrift des Konvertiten noch nicht
vorlag, griff der Berner Kleine Rat bereits am 25. April 1821 zu beson-
deren MaBnahmen, um den «Fall-Haller» eingehend zu priifen 1#°. In
Vorahnung der Dinge lieB Haller von Paris aus seine Angehérigen wissen,
daB er aus dem Geheimen Rat austreten wolle, aber das GroBratsmandat
beibehalten méchte. Doch nun schritt der «hintergangene» Staat hirter
ein, als es sich Haller wohl vorgestellt hatte: Am 7. Mai wurde der « Kryp-
tokatholik» auf Antrag der Regierung vorliufig von seinen Amtern sus-
pendiert und am 11. Juni fiir unfihig erklirt, je wieder in den GroBen
Rat einzuziehen. Wenn auch keine gesetzliche Grundlage fiir diesen
AusschluB bestand und jeder Prizedenzfall fehlte, argumentierte die
iberwiegende Mehrheit, die totale Entlassung des Katholiken aus den
offentlichen Amtern dringe sich aus Staatssicherheitsgriinden auf und
sei nicht als eine Strafe zu betrachten; die Amtsenthebung sei vielmehr

"4 Zit. im Brief OLRYs an Haller vom 14. (!) Mirz 1821. a. O.

5 REINHARD S. 108 Anm. 133.

"6 Die Geschiftigkeit des bayrischen Gesandten war den Bernern schon im
Oktober 1820 aufgefallen, als Olry das « Treffen von Jetschwil arrangierte». Nachdem
die Konversion einmal publik war, schrieb man sie seinem Fanatismus und seiner
Proselytenmacherei zu. Vgl. OLRY an Salis, 6. Juni 1821. BAr. Depositen Franz
von Olry, Korrespondenz mit Joh. von Salis-Soglio 1820-1829.

"7 HALLER, Konversionsschreiben S. 13.

8 ReIiNHARD S. 101,

"9 Vgl. ausfithrlich TiLLier 1T S. 167 ff., ferner REINHARD S. 107 f.



212 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diézese Lausanne 1815-1830

ein Diktum des Souverins und kein richterlicher Entscheid. Im iibrigen
gibe es noch andere Verbrechen mehr (!), die kein positives Gesetz ahnde
und auch in solchen Fillen miisse der Staat der 6ffentlichen Sicherheit
wegen einschreiten.

Das Vorgehen zeugt von der ausgeprdagten Intoleranz, wie sie damals
auf katholischer und protestantischer Seite vorherrschte. Die Vehemenz
des Urteils ist besonders auf die Tatsache der geheimen Konversion zu-
riickzufithren. Der Berner Kleine Rat, der auf Grund des staatskirchlichen
Systems auch als geistliche Oberbehorde waltete, betrachtete die Haltung
Hallers als heuchlerisch: Das Lippenbekenntnis des verkappten Katho-
liken zum reformierten Glauben diente allein dem Zweck, das materielle
Auskommen und die personliche Ruhe sicherzustellen. In einem solch
unaufrichtigen Verhalten glaubte das protestantische Bern «den im
Geheimen wirkenden jesuitischen Geist wittern» zu miissen 3% Was lag
niher, als den Glaubenswechsel dem Einflull des « I'reiburger Jesuitismus»
zuzuschreiben 13! | — Diese, nach dem quellenkundlichen Befund unhalt-
bare Behauptung, mull im Zusammenhang mit der Auffassung iiber die
sogenannte « Jesuitenmoral» 132 gesehen werden. Kurt Guggisberg, der
Haller fiir einen den Nationalstaat gefihrdenden Ultramontanen hilt 153,
sucht deshalb das Vorgehen Berns aus staatspolitischen Erwédgungen
heraus verstindlich zu machen: Nach der Meinung seiner protestanti-
schen Zeitgenossen hegte Haller mit der heimlichen Konversion die Ab-
sicht, das Zutrauen der Berner zu milbrauchen und ihrem Staat ad ma-
jorem Papae gloriam zu schaden 134,

Die Teilnahme des Konvertiten am reformierten Abendmahl mag
anfechtbar sein und als heuchlerisch hingestellt werden; aber anderseits
auch den Ubertritt zur katholischen Kirche als unaufrichtig anzuprangern
und darin nur einen «goit de célébritéy sehen zu wollen %%, ist villig ab-
wegig, denn Hallers Konversion war eine Angelegenheit verstandesmafi-
ger Uberlegung und Konsequenz. Edgar Bonjour schreibt dazu: «Des-
halb an der aufrichtigen Innerlichkeit von Hallers religivsem Erlebnis

130 GUGGISBERG, Haller S. 137.

151 OgcusLI I S. 540. - Kein einziger Brief der Haller-Korrespondenz von 1818-20
148t auf eine Kontaktnahme Hallers mit den Jesuiten in Freiburg in bezug auf seine
Konversion schlieBen.

152 Schlagwort der Radikalen, mit dem man die Jesuiten unter Zumutung aller
nur erdenklichen Greueltaten bewarf. STROBEL S. 163.

153 GUGGISBERG, Haller/Chr. S. 214,

154+ GUGGISBERG, Haller S. 137.

155 HALLER an Salis, 21, Juni 1821. Burgerb. B.



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Dibzese Lausanne 1815-1830 213

zu zweifeln und ihm gar noch Heuchelei vorzuwerfen, blieb seinen poli-
tischen Gegnern vorbehalten, denen der Sinn fiir das Unsichtbare ebenso
mangelte wie fiir das Wesen aullerordentlicher Menschen, aus deren Un-
ergriindlichkeit immer wieder Uberraschendes hervorbrechen kann. Der
AusschluB3 aus dem Grolen Rat widerspiegelt die eindeutige Intoleranz
der Epoche. Hallers bittere Bemerkung, dal3, wire er Atheist geworden,
kein Hahn darnach gekrdht hétte, entbehrt nicht einer beschihmenden
Wahrheit» 156,

Das Vorgehen Berns erregte selbst im Ausland groes Aufsehen. Bo-
nald bezichtigte die Republik des «religiosen Rigorismus» und «engstir-
nigen Konfessionalismus», den man im Zeitalter der Toleranz fiir iiber-
wunden glaubte %7, Emmanuel-Friedrich von Fischer 138, der an Stelle
Hallers in den GroBen Rat einzog, wies die Behauptung, wonach die
Berner Behorden gesetzwidrig gehandelt hitten, mit der Begriindung
zurlick, der Souverdn eines Freistaates stehe iiber allen Gesetzen 159,
Bischof Yenni bedauerte, dall der freundeidgendssische Nachbar nicht
auf halbem Wege stehen blieb: abyssus abyssum invocat 1%°, lautete sein
Kommentar.

Am 12. Mai 1821 lieB Haller sein Konversionsschreiben, Leftre a sa
famille, pour lui déclarer son retour a I'Eglise catholique, apostolique et
romaine, ausgehen ¢!, In dieser fiinfundzwanzig Seiten umfassenden Flug-
schrift schildert er lebendig und offen die ZuBern und innern Motive seines
Konfessionswechsels. Da die bedeutenden deutschen Konvertiten, wie
Graf Stolberg, Friedrich Schlegel und Zacharias Werner, keine 6ffentli-
chen Bekenntnisschriften verfaBten, kommt Hallers «Sendschreibeny 162
eine besondere Bedeutung zu. Der Brief wirkte wie ein « Kampfruf» und
wurde von den Protestanten als eine «kecke Herausforderung» empfun-
den 183, Vom gewaltigen Echo der Flugschrift zeugen die zahlreichen

136 Bonjour, Haller S. 426.

157 CORRESPONDANCE ENTRE M. LE VicoMTE DE BoNaLD ET M. FI1scHER. Genéve
1821 S. 1.
s 18 1786-1870, 1827/31 letzter regierender Schultheil der Republik. HBLS 111

. 163.

%9 a. 0. Anm. 157 S. 6.

' YENNI an Haller, 17. Juni 1821. StAF Corr. Haller.

! GuacisBerG, Haller S. 135. — Haller hatte zuerst seine Frau iiber die Ver-
('Sffentlichung orientiert. Vgl. HaLLER an Salis, 2. November 1821. Burgerb. B.

%2 Die offizielle deutsche Ubersctzung lautet: C. L. voN HALLER, Sendschreiben
an seine Familie, worin er ihr seinen Riicktritt in die rémisch-katholische Kirche
erdffnet. Freyburg in der Schweiz 1821,

' REINHARD S. 102; GUGGISBERG, Haller S. 135.



214 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Ditzese Lausanne 1815-1830

Ubersetzungen: man zihlt insgesamt elf verschiedene franzosische Aus-
gaben, zwolf deutsche, sechs italienische 1, mehrere englische in einer
Londoner und Washingtoner Ausgabe, dazu kommen je eine flimische,
holldndische, spanische und polnische; der Brief erreichte nahezu fiinfzig
Auflagen 165,

Anfangs Juni 1821 kehrte Haller aus Paris zuriick, wo er eine neue
geistige Heimat gefunden hatte. Am 11., am gleichen Tag, als er — «ohne
Anklage, ohne Verhér und ohne Verantwortung» — vom Grofen Rat
ausgestoBen wurde, traf er in Bern ein 1. Nunmehr war er in den offiziel-
len Kreisen seiner Vaterstadt gedchtet und verfemt. Haller stellte aber
iiberraschend fest, daB sich der HaB «der kleinen Leute» vielmehr gegen die
«von Wattenwyl-Clique» richtete, denn ihm selber winkte man von allen
Seiten freundlich zu, wenn er durch die StraBlen ging 7. Seine Gemah-
lin Catharina, eine geborene von Wattenwyl, hielt ebenfalls fest zu ihrem
(ratten, obwohl er sie seit Jahren «vergessen» hatte. Ihrer Ansicht nach
wire Karl-Ludwig niemals zur katholischen Kirche iibergetreten, hitte
er geahnt, dafBl ihn dieser Schritt in Bern die Existenz kosten wiirde 1.
Fiir die gegenseitige Entfremdung zwischen den Ehegatten spricht die Tat-
sache, daf} es Haller an Mut und Zutrauen gebrach, die Frau von Anfang
an in das Geheimnis seiner Konversion einzuweihen 169,

Den ganzen Sommer und Herbst verbrachte Haller mit seiner Familie
auf dem SchloB3 Miinsingen 17°, wo er zahlreiche Besuche von Gesinnungs-
freunden erhielt, so unter anderem von Olry, Abbé Vuarin und Provikar
de Bilieux. An Weihnachten kehrte er nach Bern zuriick. Doch war er
entschlossen, der Vaterstadt, die seiner Geisteshaltung fremd und ver-
stindnislos gegeniiberstand, den Riicken zu kehren: «Je n’ai rien a
espérer a Berne p. ma famille et il convient de faire respirer & ma femme
et 4 mes enfans un autre air» 171,

Haller gedachte urspriinglich, nach Wien iiberzusiedeln, da er zum
Kreise um Metternich seit vielen Jahren freundschaftliche Beziehungen

16+ Besorgt von Bonald. Vgl. BoNaLD an Haller, 24. August 1821. StAF Corr.
Haller.

165 REINHARD S. 113 f.

166 HALLER an Hurter, 28. August 1844. ScHERER, Hurter II S. 136.

167 g, 0. Anm. 166.

168 CATHARINA an Karl Ludwig, 9. Mai 1821. StAF Corr. Haller.

169 5, 0. Anm. 166.

170 Vgl. REINHARD S. 116 f.

171 HALLER an Salis, 18. Januar 1821. Burgerb. B.



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Didzese Lausanne 1815-1830 215

unterhielt 172, Da aber die Antwort lange auf sich warten lieB, richtete
er seine Blicke nach Paris. Am 21. Februar 1822 begab er sich zum Ab-
schiedsbesuch nach Freiburg, wo ihm Bischof Yenni, d'Uffleger und de
Boccard mehrere Tage Gastfreundschaft gewdhrten 173. Darauf nahm er
zusammen mit seiner Familie in der Seinestadt Wohnsitz und fand 1824
eine Anstellung im franzosischen AuBenministerium '7¢. Aber bereits 1830
fegte die Juli-Revolution den «Restaurator» hinweg. Als neue und letzte
Heimat wihlte sich Haller die Ambassadorenstadt Solothurn 75 aus, zu
der er sich wegen ihres katholisch-aristokratischen Charakters hingezogen
fithlte. Dort starb er hochbetagt im Jahre 1854.

Haller steht am Anfang einer langen Reihe von Schweizer Konver-
titen 176, Fiinfundzwanzig Jahre spiter trat auch der Antistes der Schaff-
hauser Landeskirche, Friedrich Hurter, zum katholischen Glauben iiber.
Den Ideen des «Restaurators» nahestehend, begliickwiinschte er Haller
zur Herausgabe seines epochemachenden Werkes, der Restauration der
Staatswissenschaft, und forderte ihn auf, daran kein Jota zu dndern 177.

Haller selber verfolgte die Entwicklung des protestantischen Pfarrers
zum Katholizismus hin mit wachem Auge, doch riet er Hurter mit ein-
dringlichen Worten von der Méglichkeit einer geheimen Konversion ab:
«Glauben Sie, theuerster Freund, meiner Erfahrung, ich wiirde mir und
selbst den Meinigen unendliche Leiden erspart haben, wenn ich es gewagt
hitte, mich bey dem ersten Geriicht 6ffentlich zu erkliren und werfe mir
nur meinen damaligen Kleinmuth, die menschliche Schwachheit vor.
Dagegen sah ich seither an mehr als hundert Beyspielen, daB diejenigen
welche ganz einfach und ohne Scheu sich zum Ubertritt entschlieBen,
auch vor der Welt am besten wegkommen und sogar von Protestanten
am wenigsten getadelt werden» 178, Die Tatsache der «heimlichen» Kon-

72 Vgl. REmNHARD, Karl Ludwig von Hallers Beziehungen zum Kreis um Metter-
nich, in: Historisch-politische Blitter 162 (1918) S. 168 fi.

3 REINHARD S. 117. — Gibt Uffleger versehentlich den Vornamen Louis.

4 a.0.S. 118 fi.

13 4. 0. S. 154 1.

'7® Zu nennen sind die drei Ziircher, JoHANN-GEORG ESSLINGER, vgl. ROSENTHAL I
2. Abt. S. 32 ff.; KARL-GUSTAF RITTER VON SCHULTHESS-RECHBERG, a. 0. S. 326 ff.;
und Ruporr Hess, a. 0. S. 354 ff.; sodann die beiden Biindner, BALTHASAR VON
CASTELBERG, Antistes von Ilanz, a. 0. I 1. Abt. S. 439 ff.; und Freiherr ULYSSES
VON SALIs-SoGLIo, a. O. T 2. Abt. S. 358; schlieBlich die schon genannten, HURTER,
SALIS und ZEERLEDER.

i Vgl. HALLER an La Mennais, 8. Oktober 1821. publ. von H. FLamans/H. AEBI-
SCHER, Deux conversions sensationnelles & Fribourg, in: NEF 57 (1925) S. 13.

"% HALLER an Hurter, 4. September 1840. ScHERER, Hurter I S. 58 f.



216 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Didzese LLausanne 1815-1830

version blieb fiir Haller stets eine unangenehme Erinnerung, obschon
sie mit der ausdriicklichen Erlaubnis Bischof Yennis geschehen war. Die
eindringliche Mahnung an seinen Gesinnungsfreund, «den offenen Weg» 17
zu wihlen, mochte auf dessen Entschlufl nicht wenig Einflul ausgeiibt
haben, denn Hurter wies daraufhin die Einladung seines geistlichen Rat-
gebers in Monte Cassino, geheim zu konvertieren ¥, zuriick und trat 1844
in Rom vor der Weltéffentlichkeit in die katholische Kirche ein.

Bei der Betrachtung der inneren Motive, die Haller schlieBlich zum
schicksalsschweren Schritt bestimmten, gilt es vorweg, das Problem der
Religiositdt des Konvertiten aufzuwerfen.

Haller ein areligitoser Geist! — Nach Kurt Guggisberg erweckt Haller
den Eindruck, im tiefsten Grund seines Herzens nicht religios zu sein 8.
In der Sicht Bruno Wilhelms geht Guggisbergs Haller-Biographie bewuBt
darauf aus, die Religiositit des « Restaurators» im eigentlich christlichen
Sinn - als lebendiger Glaube an einen persénlichen Gott — zu bezweifeln 182,
Fiir diese These sprechen sicher gewichtige Griinde, denn Haller denkt
vor allem rationalistisch. Von der Aufklirung herkommend, verspiirt
er einen deutlichen Hang zum Pantheismus. « Gott und Natur» sind fiir
ihn vielfach identisch. Gott wird weniger personlich als im Walten der
Natur erlebt. Uberdies hat Haller mit der Aufklirung den stark betonten
Vorsehungsglauben gemein 183, Er selber bekennt in seinem Konversions-
schreiben, in jungen Jahren einer rationalistischen Weltanschauung
verpflichtet gewesen zu sein, indem er damals einer sogenannten «natiir-
lichen» oder besser «selbst gebildeten Religion» angehangen habe und
immerfort der «gesunden Vernunft» gefolgt sei ¥, Eine Konzeption, die
dem Deismus der Aufklirung nahe steht.

Nun aber darf man nach dem eigenen Zeugnis Hallers seine voran-
schreitende Entwicklung zum «lebendigen Glauben» hin nicht verkennen.
Heinz Weilenmann urteilt denn auch bereits differenzierter. Er hilt zwar
an der These fest, daB sich die Religiositit des « Restaurators» wesentlich

17% HaLLER an Hurter, 29. August 1845. a. O. 11 S. 136.

180 VOGELSANGER S. 203.

181 GUuGGISBERG, Haller/Chr. S. 208.

182 WILHELM S. 472 f.

183 GuaGcIsSBERG, Haller/Chr. 219 verweist mit Recht auf HALLER, StW I Vorrede
S. xxx1x, xrvrir und 261 f., 11 417.

18+ HALLER, Konversionsschrift S. 4.



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Didzese Lausanne 1815-1830 217

auf die Verehrung des «natiirlichen Pflichtgesetzes» beschrinke, doch
hebt er zugleich hervor, dal3 sich Haller von der alten Anschauung, «dal
Gott direkt auf die Welt einwirke, und dal} ein ewiger Kampf zwischen
Gut und Bése, zwischen Gott und Satan stattfinde, nicht ganz lsen»
konnte. Deshalb wird Haller ein «teilweiser Glaube» an einen persoén-
lichen Gott zugebilligt 185, Aber «das gerecht-einfithlende Verstindnis
fiir die religios-christliche Komponente in Hallers Denken» geht Weilen-
mann ab 186,

Die Problematik der Hallerschen Religiositdt findet zwar auch ihren
Ausdruck in der Beurteilung des Christentums. Die Botschaft Christi
ist fiir ihn lediglich der von allen Irrtiitmern gereinigte uralte allgemeine
Menschheitsglaube '#7. Allein diese Anschauung ist nur Wegstation einer
langen und vielschichtigen Entwicklung. Eine Hinwendung zur «theisti-
schen Religiositit» unmittelbar vor der Konversion ist unverkennbar.

Im Vorwort zum vierten Band der Restauration kommt Haller eigens
darauf zu sprechen und gesteht, dall ihm zwar «religiése und kirchliche
Gegenstinde» frither nie zuwider waren, aber doch fremd. Nie hiitte er
geglaubt, daB3 er jemals an diesen Werten lebendiges Interesse finden
wiirde #8, Und in dieser neu gewonnenen Religiositit realisiert er sein
Verhdltnis zum personlichen transzendenten Gott, den er in schwerster
Stunde um durchhaltende Kraft bittet.

Im April 1821, als seine Familie noch im Ungewissen iiber die Konver-
sion war, schrieb er an Graf Salis: « Je me recommande donc a vos priéres,
mon respectable ami, pourque Dieu accorde la grace a ma famille de
recevoir cette nouvelle» . Zur gleichen Zeit forderte er seinen Vetter,
Ludwig von Zeerleder 1°°, mit den Worten heraus: «Il faudra se déclarer
pour ou contre moi. .. Si vous vous rangez de mon c6té, j'en remercirai
Dieu autant pour vous que pour moi, si vouz penchez plus ou moins de
l'autre j’en gémirai sans doute, mais le méme Dieu qui m’enverra cette
croix m’aidera aussi a le supporter» %1, Das sind nicht Worte eines Ratio-
nalisten! Vielmehr sind die beiden Briefstellen das Bekenntnis eines

18 WgiLEnManN S. 21 und 22.

186 Zitat aus der Rezension des Werkes von H. Wickr, in: ZSKG 50 (1956) S. 411.

%7 GueeisBeRrG, Haller/Chr. S. 209.

188 HaLLEr, StW IV Vorrede S. x1.

8 HALLER an Salis, 4. April 1821. Burgerb. B.

190 1772-1840, Bankier, Klein- und GroBrat von Bern, rettete 1798 betrichtliche
Summen der Berner Staatskasse vor dem Zugriff der Franzosen, Gesandter Berns
am Wiener KongreB, ebenfalls Vertreter von Uri und Zug. HBLS VII S. 629.

19" HALLER an Zeerleder, 28. Oktober 1821. Burgerb. B Mss. h. h. XLIV. 177.



218 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Ditzese Lausanne 1815-1830

christlichen Geistes! — Briefe gehdren zwar zur «bescheidensten Literatur-
gattung», aber «zur intim aufschluBreichsten» 2. In seiner Eigenschaft
als Briefschreiber bekommen wir Haller von dieser unbekannten Seite
zu Gesicht. Unzweifelhaft zeugen die beiden AuBerungen auch vom
eigentlich christlichen Element in seinem Denken. Haller wird sich all-
mihlich des christlichen Wesens bewuBt. Bedeutete ihm einst die Erschei-
nung Jesu keine eigentlich neue Gottesoffenbarung, da er Christus nur
als einen «Restaurator» betrachtete, der den alten Glauben zu neuer
Geltung erhob 1%, sieht er spdter den Kreuzestod Christi in der heils-
geschichtlichen Perspektive als das «wahre und groB3e Opfer, das die Welt
mit Gott versohnte» 14,

Die Hinwendung zum «lebendigen Glauben» zeigt sich auch konkret:
An den «Stunden der Andacht» 195, geschrieben aus der rationalistischen
Sicht Zschokkes, hiatte er als «Verehrer des natiirlichen Sitten- und
Pflichtgesetzes» inneres Gefallen finden miissen. Denn in diesem Erbau-
ungswerk wird besonders die moralische Vollkommenheit und Gliick-
seligkeit im Diesseits gepredigt. Siindenbewultsein sowie ernstes Bemii-
hen um das ewige Heil treten ganz in den Hintergrund, um die Abend-
stunden nicht durch letzte Fragen zu beunruhigen. Nun aber wandte
sich Haller 1820 gegen dieses Buch und ersuchte Bischof Yenni, den Ver-
kauf in der Didzese Lausanne zu verbieten, weil der Verfasser darauf
abziele, den eigentlichen Charakter des Christentums, als einer iibernatiir-
lichen Offenbarungsreligion, zu untergraben: « Tendant A sapper toute
la religion révéléen» 1%, schreibt er wortlich. Das Studium des katholischen
Dogmas vor der Konversion ist ebenfalls ein Kennzeichen dieser Er-
kenntnis.

Haller sagt in seiner Konversionsschrift aus, daB er in einem «streng
calvinistischen System» erzogen worden sei 1°7. Allein die «natiirliche
Religion» des jungen Mannes lockerte die Bindung zum reformierten

192 Zitat aus K. PFLEGER, Kundschafter der Existenztiefe. 2. Aufl. Frankfurt
1959 S. 106.

193 GUGGISBERG, Haller/Chr. S. 219,

194 HALLER, StW V S. 182.

195 Eines der beliebtesten religids-literarischen Werke des beginnenden 19. Jahr-
hunderts, erschien seit 1808 in der Schweiz als Sonntagsblatt, 1816 in Buchform;
der groBBe Absatz erforderte jahrlich eine Neuauflage; 1842 bekannte sich ZSCHOKKE
als deren Verfasser. Vgl. ScaNaABEL IV S. 371 ff.

196 HALLER an Yenni, 23. Midrz 1820. BiAF. — Yenni verbot hierauf die Weiter-
verbreitung des Werkes. BiAF Circ., 5. Juni 1820.

197 HavLLER, Konversionsschreiben S. 4,



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Didzese Lausanne 1815-1830 219

Glauben der Kindheitsjahre, so dal seine Konversion nicht so sehr als
ein Glaubenswechsel, als vielmehr eine stufenweise Entwicklung von der
religiosen Indifferenz zum Katholizismus hin zu werten ist, wobei den
«Restaurator» in erster Linie nicht das GlaubensméiBige zu dieser Kirche
fithrt, sondern — das profane Verlangen nach einem antirevolutioniren
Hort und einer weltumspannenden Autoritit seiner lose verbundenen
Kleinstaaten.

Der Ubertritt Hallers zur katholischen Kirche gehort in den Rahmen
der romantischen Konversionsbewegung. Auf diesem Hintergrund hat
Peter Vogelsanger 1% eine Strukturanalyse der Konversionen ausgearbei-
tet. Er stellt in seiner Untersuchung drei Motivkreise auf, die zur Kon-
version fiithren:

1. das dsthetisch-liturgische Motiv,
2. das kirchenpolitische Motiv,
3. das dogmatisch-lehrhafte Motiv.

Als heuristisches Prinzip kénnen wir diese Typologie auch im Fall
Haller iibernehmen, um die Fiille der Konversionsmotive zu ordnen.
Dabei bin ich mir bewuf3t, mit diesen drei Motiven nicht den Schliissel
zur Erklarung des Phidnomens « Konversion» gefunden zu haben. Denn
ein Glaubenswechsel ist im Grunde dermafen komplex, daB3 mit diesen
drei Motiven allein eigentlich wenig gewonnen ist. Meistens ist es ja nicht
nur ein Motiv, das die Konversion hervorruft, gewohnlich wirken mehrere
Beweggriinde zusammen, wobei wiederum das eine Motiv das andere
lberwiegt.

Das dsthetisch-liturgische Motiv 1°°: Es ist das Element, das in der ro-
mantischen Konversionsbewegung iiberwiegt und {iberhaupt auf sensitive
und sentimentale Naturen faszinierend wirkt. Das Sinnhaft-Symbolische
riickte besonders in der katholischen Liturgie des Barocks in besonders
greifbare Nihe. Die schmucken Altarbilder, die schimmernde Zierde
der Kirchen, die wallenden Priestergewinder, brennende Kerzen und
duftender Weihrauch, bunte Prozessionen sowie die eindrucksvollen
Handlungen iiben auf ein empfindsames Gemiit einen nachhaltigen Ein-
druck aus. Von dieser Komponente des Katholizismus, der stimmungs-
miBigen, fithlt sich die subjektiv-religiose Haltung des Romantikers,

198 Vgl. VoGELSANGER S. 16 ff. — Diese Typologie hat neuerdings EssINGER, Wege
nach Rom S. 49 ff., zur schematischen Einordnung der Konversionen benutzt.
% VOGELSANGER S. 18.



220 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Ditdzese Lausanne 1815-1830

die im Grunde dem klar umrissenen Dogma fremd gegeniibersteht,
angesprochen, Haller nicht ausgenommen 2%,

So bekennt er in seiner Konversionsschrift: «Die Schonheit der katho-
lischen Tempel hob immer mein Gemiit zu religiosen Gedanken und
Empfindungen empor; die Nacktheit der unsrigen, aus denen man sogar
das letzte Sinnbild des Christentums entfernt hat, die trockene Einférmig-
keit unseres Gottesdienstes millfielen mir stets. Oft schien es mir, als
mangelte uns etwas, als wiren wir Fremdlinge mitten unter den Chri-
sten» 291, Im gleichen Sinne duBert er sich iiber die Bischofsweihe des
Solothurner Prilaten Glutz-Ruchti. Die schonen Zeremonien, die Pro-
zession und das Ehrengeleit durch die katholischen Dérfer vermégen ihn
zu erbauen: Uberall siumten Manner, Frauen und Kinder die StraBen;
bestreuten den Weg mit Blumen und baten den neuen Hirten kniefillig
um seinen Segen. Gerechter Gott, welch ein ergreifender Anblick im
Vergleich mit der Trockenheit und Gleichgiiltigkeit bei den Bewohnern
unserer protestantischen Gegenden! 292 Deshalb will er seine Kinder aus
der «Eisgrube des Protestantismus» herausfithren 203,

Haller hatte sich eingehend mit der Liturgie befait. Schon 1808 kaufte
er sich in Wien «ein kleines Biichlein», worin Kultgegenstinde und Zere-
monien erklirt waren: unmittelbar vor der Konversion beschaffte er sich
ein «grofes Buchy, das alle Riten der hl. Messe genauestens erlduterte °¢.—
Alle diese Motive sind jedoch nur Begleiterscheinungen. Die eigentlichen
Griinde, die den «Restaurator» zur katholischen Kirche aufschauen
lieBen, waren bezeichnenderweise politischer Natur.

Das kirchenpolitische Motiv 205: Haller kam in der Tat iiber die politi-
schen Studien zur katholischen Kirche. Den festgegliederten Aufbau
der Gesellschaft, wie er ihn fiir seinen stdndischen Patrimonialstaat
forderte, fand er in der «allgemeinen christlichen Kirche» schon verwirk-
licht: «...ihre scharf gezeichnete Hierarchie von dem Stifter herab in
verschiedener Gradation, bis zum Volk der Glaubigen» 2°¢, ist auch Vor-

200 Hierin urteilt ScuNaBEL IT S. 29 unrichtig, wenn er sagt, da3 die dsthetischen
Motive der Romantiker Haller ganz fremd waren.

201 HALLER, Konversionsschreiben S. 3 f.

202 HALLER an Salis, 8. September 1820. Burgerb. B.

203 HALLER an Metternich, 15. Januar 1822, publ. von REINHARD, a. O. Anm. 172
S. 173.

204 HarLER, Konversionsschreiben S.5; HALLER an Salis, 19. Januar 1819.
Burgerb. B.

205 Vgl. VOGELSANGER S. 18 f.

206 HALLER, StW IV Vorrede S. x111.



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Didzese Lausanne 1815-1830 221

bild fiir seine Staatenwelt. Neben dem Azerarchischen Moment sieht Haller
besonders das wumiversale. Trotz radikaler Ablehnung der Aufklirung
pflichtet er der Idee des Weltbiirgerstaates bei. Allerdings will Haller
keine Universalrepublik, denn sie wiirde seiner Ansicht nach jede person-
liche Freiheit verunmoglichen; allein die geistige Autoritit vermag eine
weltumspannende Menschheitsfamilie zu bilden. Den Vélkerstaat findet
er schon lingst realisiert, stellt doch die katholische Kirche seit jeher
den «wahren Weltbiirgerstaat, das tiber den ganzen Erdkreis sich er-
streckende Gemeinwesen» 27 dar. Als vélkervereinende Macht verbindet
somit die «allgemeine christliche Kirche» die kleinen Patrimonialstaaten
zu einer hoheren Einheit. Haller betont dabei vor allem die ethischen
Aufgaben der Kirche; sie mull den «Charakter eines alle Volker umschlie-
Benden moralischen Bandes» 2°® haben. In dieser weltvereinigenden
geistigen Herrschaft, dem sichtbaren Reich Gottes auf Erden, wiren alle
Menschen Briider und Freunde, geeint durch den gleichen Glauben, das
gleiche Gesetz und die gleiche Liebe; nationale Unterschiede wiirden
ausgeloscht.

GroBe Anziehungskraft {iben auf Haller ferner die Komponenten der
Stabilitat und Autoritdat der katholischen Kirche aus. Behaftet mit dem
Trauma der Revolution, die eine totale Umwilzung der bisherigen Gesell-
schaftsordnung nach sich zog, bewundert er die «allgemeine christliche
Kirche, die seit achtzehn Jahrhunderten die Probe bestanden hat, und
vielleicht eben deswegen von jenen Sophistenziinften so sehr gehalt
wird, weil es sich hier um nichts geringeres als gewissermafen um den
Besitz der hochsten Gewalt, d.h. um die oberste Autoritit in geistlichen
Dingen handelt» 2%, Auf der Suche nach einem festen Grund und einer
konservativen Ordnungsmacht, die der zerstorenden Wucht der Revo-
lution standhilt, entdeckt Haller in der katholischen Kirche «die all-
gemeine, die nothwendige, die unzerstorbare Gesellschaft, die allen Wech-
sel irdischer Giiter und weltlicher Herrschaft iiberlebt» hat 2. Nach
Kurt Aland sind diese beiden Elemente fiir Politiker und Juristen beson-
ders ausschlaggebend, weil sie «unter dem Vorzeichen der Restauration
im Katholizismus die Macht der erhaltenden Ordnung sehen, im Prote-
stantismus dagegen die Auflosung» 211, Bei Haller wirken Romantik und

27 g@. 0. V Vorrede S. xxi11, zit. bei WEILENMANN S, 85.
208 @, 0. V Vorrede S. x, zit. bei WEILENMANN S. 136.
29 @. 0. VI S.558; vgl. WEILENMANN S. 136.

210 WEILENMANN S. 138.

21 K. Aranp, Uber den Glaubenswechsel in der Geschichte des Christentums.
Berlin 1961 S. 125, in: Theologische Bibliothek Topelmann Heft 5.

i

1



222 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Ditzese Lausanne 1815-1830

Restauration zusammen. Helmut Essinger fangt deshalb das Ineinander-
flieBen dieser beiden FFaktoren in das Paradox der «iuristischen Roman-
tik» ein, ein Begriff, unter dem auch die Konversionen des Strafrechts-
lehrers Karl-Ernst Jarcke (1824) und des Kanonisten Georg-Philipps
(1828) zu betrachten sind ?12. Haller sieht aber in der katholischen Kirche
nicht nur den sicheren Garanten gegen die Revolution, sie ist ihm vor
allem auch «notwendige Ergdnzung seines Staatssystems: als Ordnerin
und Verkiinderin menschlichen Zusammenlebens stiitzt sie die Prinzipien
seiner Doktrin und erfiillt die leere Konstruktion seines Staatsbegriffes
gleichsam mit hoherem Sinn. Im stabilen alten Glauben sah Haller das
stiarkste Bollwerk gegen die Anarchie der Revolution. Fortan bildeten
Religion und Politik in seinem System eine unlésliche Einheit» 213.

Von der hierarchischen Struktur der Kirche schlieft Haller ohne wei-
teres auf die stindisch gegliederte Gesellschaft. Und so kommt er zur
recht einfachen Gleichung: Protestantismus — Revolution — Liberalismus
— Anarchie; Katholizismus — Restauration — Legitimitat — Autoritit 2.
Zur selben Zeit gab Lamennais diese fatale Konfusion zwischen reli-
giosem und politischem Weltbild auf und stellte die Forderung, da3 die
katholische Kirche die Freundin jeder Regierungs- und Gesellschafts-
form sei; statt « Thron und Altar» hiel nunmehr die Parole « Gott und die
Freiheit» 25, Auch der deutsche Publizist Karl-Ernst Jarcke 21¢, der 1838
zusammen mit Joseph von Gorres die historisch-politischen Blitter ins
Leben rief, widersetzte sich entschieden dem schiefen Schematismus
Hallers, indem er sagte: « Es gibt eine von Christo eingesetzte katholische
Kirche, aber es gibt kein politisches Gegenstiick derselben, keinen der
Kirche entsprechenden katholischen Staat, der die Offenbarung Gottes
hinter sich und die VerheiBung auf Dauer bis zum Ende der Zeiten vor
sich hatte»#7. Auf der andern Seite machte sich der Freiburger Kantons-
richter Uffleger zum deutlichsten Sprecher der Identifikation zwischen
Katholizismus und Royalismus, bzw. Aristokratismus, wenn er Haller
schreibt: «Nous qui avons déduit de ’Ecriture-Sainte et de la Consti-
tution de notre église le principe que I'autorité et la puissance ou le pou-

212 ESSINGER S. 41.

213 BoNJoUR, Haller S. 425.

21* GuGGISBERG, Haller/Chr. S. 200.

215 ScHNABEL IV S, 186.

216 Vgl. REINHARD, Karl Ernst Jarcke an Karl Ludwig von Haller, in: Historisch-
politische Bldtter 154 (1914) S. 402 ff.

217 7it. bei ScHNABEL IV S, 180.

—_



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diézese Lausanne 1815-1830 223

voir viennent de Dieu, qui en faison (sic!) I'application au Systéme politi-
que» 218, Die Affinitdt, Katholizismus — Monarchismus, Protestantismus —
Volkssouverianitit, ist aber nicht ohne weiteres von der Hand zu weisen.
Auch Soren Kierkegaard hat sich tiber diesen «merkwiirdigen Zusammen-
hang» aufgehalten 219,

Hallers Ubertritt zum Katholizismus ergab sich aus seinen staats- und
kirchenrechtlichen Ideen mit zwingender Folgerichtigkeit. Daber waren
aber die in der katholischen Kirche verwirklichten Komponenten des auto-
ritativen, stabilen, hievarchischen und universalen ausschlaggebend, nicht das
religidse Bediirfnis! Friedrich Curtius sieht deshalb den Ursprung seiner
Konversion im « Verlangen des Politikers nach einem umfassenden Prin-
zip fiir die Ordnung der Staatenwelt» 22°, Wie stark Hallers Schau der
katholischen Kirche politisch bestimmt war, kommt sehr deutlich in
einem Brief an Metternich aus dem Jahre 1821 zum Ausdruck, worin es
heiBt: «Une certaine rectitude de jugement et surtout mes études poli-
tiques antirévolutionaires m’ont fait reconnaitre peu a peu que 1’église
Catholique est la seule église Chrétienne véritable et légitime, et qu’en
religion comme dans les gouvernements civils, tout ce qui se sépare de
son chef ou de son centre naturelle, ne méne qu’a des révolutions et des
usurpations sans fin ou a une dissolution totale. Divers écrits de ma part
ont prouvé que je partage ces principes depuis longtemps, et le 4¢ volume
de la restauration qui a paru l'année derniére, en est le développement
complet. Conduit par la Providence et ne pouvant plus résister a la force
de ma conviction, je suis donc réuni a cette église. . .» 2?1, Die monarchische
Struktur, vor allem aber das im Papsttum sichtbar verwirklichte Autori-
titsprinzip, fithrten Haller zur katholischen Kirche. Als ein extremer
Papalist unterschreibt er ohne weiteres die Gleichung: Katholizismus ist

#8 UFFLEGER an Haller, 25. Mai 1820. StAF Corr. Haller.

9 Am 13. Oktober 1835 vertraute er seinem Tagebuch folgende Worte an: «Es
ist ein merkwiirdiger Zusammenhang, der zwischen dem Protestantismus und der
modernen politischen Anschauung statthat, es ist ein Kampf um dasselbe, um die
Souverdnitit des Volkes, weshalb es auch interessant ist, zu sehen, wie die eigent-
lichen Royalisten, insofern sie namlich nicht eine Anschauung in der einen und eine
wesentlich verschiedene in der anderen Sache, die doch beide in einem Individuum
auf dieselben Prinzipien gegriindet werden miissen, haben wollen, — dem Katholi-
zismus sich nihern». SOREN KIERKEGAARD, Tagebiicher 1834-1855. Ubersetzt von
Th. Haecker, 4. Aufl. Miinchen 1953 S. 51 f.

20 F. Curtivs, Karl Ludwig von Haller im Lichte unserer Tage, in: Hochland 19
(1921/22) S, 918.

21 HALLER an Metternich, 15. Mai 1821. publ. von H. TURLER, in: Berner
Taschenbuch 27 (1922) S. 259.



224 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Didzese Lausanne 1815-1830

Papsttum.Wie 1826 der LeipzigerPhilosoph, Wilhelm-Traugott Krug 222,
ein «eifersiichtiger Hiiter des Protestantismus» 223, in einer seiner zahl-
reichen Broschiiren heftig polemisierend {iber das Papsttum herfiel und
dieses lediglich als eine nachtriglich etablierte Institution des Frithmittel-
alters hinstellte, erklirte sich Haller bereit, wiederum aus der katholi-
schen Kirche auszutreten, wiirde sich diese Auffassung als richtig erwei-
sen. So bekennt er GrafSalis: «S'il (Krug) le peut, je suis prét a abjurer la
religion catholique et je crois que je n'ai rien & risquer en faisant cette
promesse» ##*. Haller ist von der Gottlichkeit des Papsttums zutiefst
iberzeugt; er verweist auf dabei nicht weniger als vierzig Bibelstellen 225.
Den Eindruck seines Romaufenthaltes im Herbst 1818 hilt er wie folgt
fest 2265,

A Rome dont le premier aspect annonce la capital du monde chrétien
et ol je n'ai passer que 6 jours, tous les portes m’étaient ouvertes,
quoique je n’eusse pas une seule lettre de recommandation. Mgr. Zeno,
notre ancien Nonce, me dit d’abord que le Cardinal Consalvi avait
demandé apres moi et voulait me voir. Je fus introduit le premier d’une
antichambre rempli de monde et ai eu avec lui une conversation longue
et trés intéressante. On voulut aussi que je me fis présenter au St. Pére
qui me recut de la maniere la plus affectueuse. Quelle simplicité dans
tout son palais et comme tout y porte un caractere religieux. Quel digne
chef de la Chvétienté, immortel Restauratvice de I'église.»

Haller sieht in der katholischen Kirche vorwiegend ihre gesellschafts-
bildende, tatsichlich konkrete organisatorische Kraft; das Mysterium
fidei tritt in den Hintergrund. Das kirchenpolitische Motiv hat die Kon-
version erwirkt. In diesem Punkt pflichte ich Kurt Guggisberg bei: Kein
«heiliges gottliches MuB» 227 hat Haller zum Katholizismus gefiihrt. Der
Kirche als Heils- und Gnadensantalt begegnet der « Restaurator» «bei-
laufig» wenige Monate vor der Konversion — durch Begegnung mit
Bischof Yenni.

222 1770-1842, 1794 Professor in Wittenberg, 1801 Frankfurt, 1805 Konigsberg,
1809 lLeipzig, vertrat als Philosoph einen politischen und kirchlichen Liberalismus.
s. Art. von PranDTL, ADB XVII S. 220 ff.

223 GUGGISBERG, Haller S. 139.

224 HALLER an Salis, 27. Mai 1826. Burgerb. B.

225 HALLER, StW IV S, 55 ft.; vgl. GuGcGisBERG, Haller/Chr. S. 215.

226 HALLER an Salis, 4. Oktober 1818. Burgerb. B.

221 GUGGISBERG, Haller S. 134; anderseits mochte WILHELM gerade das wahr-
haben. “



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Ditzese Lausanne 1815-1830 225

Das dogmatisch-lehrhafte Motiv ?*8: Es spielt notwendigerweise in der
romantischen Konversionsbewegung eine untergeordnete Rolle, denn
das subjektivistische Denken des «Romantikers» fiigt sich nur ungern
einer klar definierten Glaubenslehre, wie sie die katholische Kirche
vertritt.

Dal} aber bei Haller die dogmatische Besinnung fast ganz fehlt 2%, ist
wenn nicht falsch, doch zumindest {ibertrieben. Wie bereits dargelegt
wurde, erwahnt Haller in einem Brief vom Dezember 1819, dal3 er sich
dem dogmengeschichtlichen Werk, Discussion amicale sur I'église angli-
cane et sur la réformation en général, befasse 23°. Und gerade mit Hilfe
dieses Buches st68t Haller zum Wesen der katholischen Kirche vor: ihrer
gnadenvermittelnden und heilsgeschichtlichen Wirklichkeit. Wenn er
sich auch in bezug auf das Glaubensbekenntnis keinen generellen Schwie-
rigkeiten gegeniibersieht, bekennt er Bischof Yenni seine verborgenen
Zweifel an der Transsubstantiationslehre. Die katholische Auffassung
vom Abendmahl macht dem Protestanten zu schaffen: «Le seul point
qui m’embarrassait encore un peu, c’était je vous I'avoue, la présence
réelle dans |’ Eucharistie» 231, Also ist er doch zum « Brennpunkt der katho-
lischen Frommigkeit» 232 vorgedrungen! Haller gesteht, daB ihn die
Lektiire der «Discussion amicale» und der Vergleich des VI. Kapitels des
Johannes-Evangeliums mit den Einsetzungsworten Jesu sowie die Tra-
dition der Kirche, die den wortlichen Sinn — das 7s¢ und nicht das bedeu-
tet den Leib des Herrn — bekriftige, in dieser schwierigen Frage erschiit-
tert habe und deshalb sei er nunmehr bereit zu gehorchen.

Haller selber spricht von der Kapitulation der Ratio vor dem Myste-
rium fidei. Er schreibt hiezu in seiner Konversionsschrift : « Es erschrecken
Euch vielleicht einige Glaubenslehren der katholischen Kirche? Meine
theuren Freunde! Jede Religion hat ihre Geheimnisse; sie sind noth-
wendig, um unsern Hochmuth zu demiithigen, unsern Glauben zu befe-
stigen, und unsere Seele bis zum unbegreiflichen, d.h. bis zur Gottheit
zu erheben» 233,

28 VOGELSANGER S. 19.

29 GUGGISBERG, Haller/Chr. S. 209.

B0 s. Anm. 43 und 44 des 1. Abschnitts dieses Kapitels.

31 HALLER an Yenni, 26. Dezember 1819, VocT S. 2809.

2 Nach K. GucGISBERG, Haller/Chr. S. 208, war Haller der Glaube an die
katholische Abendmahlslehre, dem «Brennpunkt der katholischen Frommigkeit»,
vor und unmittelbar nach der Konversion fremd. — Der oben zit. Brief Hallers lag
bereits versffentlicht vor (1907), als Professor Guggisberg seine erste Haller-Studie
schrieb (1936).

23 HarLLeR, Konversionsschreiben S. 20.

15



226 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Didzese Lausanne 1815-1830

Es ist, als ob man im Zweifel an die Wandlungslehre 23 in Haller
nochmals den Protestanten aufwachen sehe. Aber auch er besteht diese
«letzte Belastungsprobe» ?*5. Ein solcher Glaubensakt, die definierte
und approbierte Lehre der romischen Kirche fiir wahr zu halten — im
Vertrauen eben auf die Gottlichkeit dieser Kirche — ist aus der Sicht
der protestantischen Erlebnistheologie ein «verkatholisierter Glaubens-
begriff» 3%, Der Gegensatz ersteht notwendigerweise aus dem verschie-
denen kirchlichen Selbstverstdandnis.

Wire der «Restaurator» beim kirchenpolitischen Motivkreis stehen
geblieben, indem er bloB die «Geschlossenheity», «das (im letzten nur
profan empfundene) Autoritative der katholischen Kirche, ihre geschicht-
liche Stabilitdt, ihre Prdnung und Vielriumigkeit gesehen hitte» 237,
miilte ihm eigentlich die Qualitdt eines Konvertiten abgesprochen
werden.

Tatsdchlich versuchte dann Bischof Yenni, Haller vom gnadenhaften
und sakramentalen Sein der einen Kirche zu iiberzeugen und im Gehor-
sam ihren Glauben anzunehmen. Als Antwort auf die Schwierigkeiten
Hallers in bezug auf die katholische Abendmahlslehre schrieb der Bi-
schof: «Je ne suis pas surpris des difficultés qui effrayent en quelque
sorte votre raison, lorsque vous vous étes occupés du mystere de la pré-
sence réelle. Je suis au contraire édifié des réflexions judicieuses que vous
faites a ce sujet. La raison, secondée par la grice et par la droiture de
votre cceur, vous a conduit a la for. Entré dans ce sanctuaire, I'usage que
vous en ferez, sera de la soumeltre a cette intelligence infinie dont elle
émane, et i cette auforité visible établie par le divin législateur pour
décider et régner tout ce, qui a rapport a la foi. . .». Und dann erneut der
Appell an das SendungsbewuBtsein: «Choisi par le Seigneur pour défendre
la cause de sa religion, vous serez, Monsieur le Conseiller, un autre
Comte de Stolberg, un autre Bossuet» 238,

23+ Auch Newman hatte vor seiner Konversion (1844) nicht an die katholische
Abendmahlslehre glauben kénnen. Als er aber einmal die katholische Kirche als die
Vermittlerin der goéttlichen Wahrheit erkannt und aufgrund seiner Viterstudien
entdeckt hatte, daB3 diese Auffassung iiber die Eucharistie als ein Teil der christ-
lichen Offenbarung angesehen werden mul3, begann auch er — im Gehorsam gegen-
iiber Gott und seiner Kirche — zu glauben. JoHN HENRY KARDINAL NEWMAN,
Apologia pro vita sua. Geschichte meiner religitsen Uberzeugungen. Ubersetzt von
M. Knopfler. Mainz 1951 S. 276, in: Ausgewihlte Werke von J. H. Newman Bd. 1.

235 Charakteristik nach VOGELSANGER S. 198.

236 So nach GuccisBerg, Haller/Chr. S. 221.

237 K. RAHNER, Schriften zur Theologie. Einsiedeln 1956 III S. 447.

238 YNNI an Haller, 13. Januar 1820. StAF Corr. Haller.



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diézese Lausanne 1815-1830 227

Aber auch das dogmatisch-lehrhafte Motiv sieht Haller unter dem
Gesichtspunkt des kirchenpolitischen, insofern er namlich den universalen
Charakter des Glaubens, «das formale Moment der Lehreinheit und Lehr-
autoritdt», das «semper et ubique et ab omnibus creditum des katholi-
schen Dogmas» 2 hervorhebt. Vordergriindig zieht ihn also nicht der
Glaube als solcher an, sondern dessen profane Manifestation als einkeit-
liche Lehre. In diesem Sinne schreibt er an Hurter vom «Vortheil der
héheren Einheit» 240, Seinen Ideengang stellt Haller wie folgt dar: Vorerst
habe er «nur das schone und herrliche Gebdude der Kirche» bewundert,
aber gerade durch das Studium der duBeren kirchlichen Struktur sei er
«von der Wirkung auf die Ursache, auf die Vortrefflichkeit der Lehre
selbst» gestoBen ?*; im Grunde fiithre eines zum andern 2*2. Dem gemein-
samen Glauben in der «allgemeinen christlichen Kirche», der Einheitlich-
keit des Dogmas in allen Landern und zu allen Zeiten #%3, stellt der «Re-
staurator» die unzdhligen Varianten in bezug auf Kirchenverfassung
und Lehre im Protestantismus gegeniiber, wo alles der « Privat-Vernunft»
tiberlassen ist 2%, Nach Haller ist der zeitgendssische Protestantismus
nur noch duBerer Sammelbegriff verschiedenster sich widersprechender
Bekenntnisse: « Es giebt keinen gemeinsamen Glauben mehr; jeder bildet
sich, fiir sich, seine besondere Religion oder hat gar keine; jeder erklirt
die Bibel nach seinem Gutdiinken, oder glaubt nicht einmal daran. Unsere
Religionslehrer selbst sind unter einander uneins, und wissen nicht mehr
was sie glauben, noch was sie zu lehren haben; der Eine behauptet des
Morgens, was der Andere des Nachmittags widerlegt; und diese Wider-
spriiche fangen an selbst den Laien drgerlich zu werden; denn wenn die
Hirten den Weg nicht mehr kennen, wie kann sich die Herde ihrer Fiihrer-
schaft vertrauen?» 245. Haller wird nicht miide, immer wieder die «Zer-
rissenheit» des Protestantismus der «Geschlossenheit» des Katholizismus
gegeniiberzustellen. So schreibt er an Graf Salis: «Quel contraste instructif
entre cette agonie du protestantisme et la majesté avec la quelle se reléve
I'édifice de 1'église catholique» 246, Seiner Ansicht nach miissen sich die

239 VOGELSANGER S. 19.

20 HarLLER an Hurter, 12. Mirz 1839. ScHERER, Hurter I S. 39.
#! HALLER an Hurter, 4. September 1840. a. 0. S. 69 f.

#2 HaLLER an Hurter, 14. November 1844, a. O. 11 S. 113,

#3 HALLER, StW IV S. 49,

* a.0.S. 68, vgl. zudem Vorrede S. XX1v.

HaLLER, Konversionsschreiben S. 19,

6 HALLER an Salis, 26. Dezember 1817. Burgerb. B.

245



228 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Didzese Lausanne 1815-1830

Protestanten in Ermangelung eines gemeinsamen Glaubens um den
Stuhl Petri scharen, als den gemeinsamen Mittelpunkt >47. Die Alternative
spitzt sich zu: hier katholische Kirche; dort Antichrist.

Ohne Zweifel waren noch andere, in diesen drei Gruppen nicht unmit-
telbar zum Ausdruck kommende Motive fiir die Konversion mitbestim-
mend. So etwa Hallers Neigung zu Askese, Zolibat und Monchtum. Vor
allem aber trugen auch die persénlichen Begegnungen mit katholischen
Priestern viel dazu bei 248,

Betrachtet man den EinfluB Yennis auf die Konversion des « Restau-
rators» unter dem psychagogischen Aspekt, glaube ich sagen zu diirfen,
daB Haller in Verbindung mit dem Bischof den Weg der inneren Um-
kehr auf spezifisch-theologischem Gebiet erarbeitet hat. Durch Yenni
wurde Haller neben der ihm eigenen profanen Schau der Kirche allmih-
lich der «andern Seite», der glaubensmidBigen und gnadenhaften Wirk-
lichkeit gewahr. Leider schweigen die Briefe dariiber. Naheliegende
Griinde veranlaBten Haller, diese Probleme in unmittelbarer Gegenwart
des Bischofs zu erértern; dreimal war er zu diesem Zweck in Freiburg 2+.
Er hatte ein so groes Zutrauen zu Prilat Yenni, dal3 er allein vor ihm
konvertieren wollte: «Quand je vous vois, il me semble voir un étre sur-
naturel, la charité de Jésus Christ...»2%%. Die Rolle der katechetischen
Unterweisung durch den Vertreter der Kirche darf indes nicht iberschatzt
werden, denn als ein groBer Denker hat Haller den Glauben auf erkennt-
niseigenem Wege bewiltigt und gefunden. Yenni ist auch nicht in Prose-
lytenmacherei verfallen. Haller bekennt: «Wihrend diesem ganzen
Zwischenraume drang der Bischof keineswegs weiter in mich, dies ist
gar nicht der Geist der Kirche, wie ihr vielleicht glauben moget; sie thut
keinem Zwang an, allein sie 6ffnet demjenigen der anklopft; sie sieht
kommen; sie it die Gnade Gottes wirken, welche stark genug ist, wenn
sie einmal das menschliche Herz geriihrt hat» 1.

Bei der Beurteilung der Vorrangigkeit der einzelnen Motive liegt das
Hauptgewicht eindeutig auf dem kirchenpolitischen. Romantische Ein-
fliisse, Stimmungsbilder und Gefithlswallungen aus dem &dsthetisch-litur-
gischen Bereich schwingen nur untergriindig mit, denn in seinem inner-

247 HaLLER, Konversionsschreiben S. 24.

248 Vol, a. 0. S. 5 ff.

249 Vgl, HALLER an Yenni, 21. April 1820. BiAF; HALLER an Salis, 8. Juni 1820.
Burgerb. B.

250 HALLER an Yenni, 28. Mirz 1820. BiAF.

251 HaLLER, Konversionsschreiben S. 11 {.



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Ditzese Lausanne 1815-1830 229

sten Kern ist Haller als ein Mann der Ordnung im Handeln wie im Denken
alles andere als «romantisch» im Sinne des maBlos Subjektiven. Seine
Konversion erfolgte vielmehr von einem «restaurativen» Standpunkt
aus, der den duBersten Gegensatz zum «romantischen» darstellt. Statt
sich, wie die Romantiker, schwiarmerischer Unendlichkeit, schweifender
Freiheit und geistiger Selbstherrlichkeit hinzugeben, entschloB sich
Haller als «Restaurator» durch seinen Glaubenswechsel fiir das Eine,
Objektive, «ein dem stindigen FluB der Dinge entzogenes Statisches,
Ruhendes, Absolutes» 252, In seiner Konversion ist das Romantische nur
Einschlag, nur peripherer EinfluB, denn als «romantischer Geist» hitte
er sich niemals einer Sache verschrieben. Friedrich Schlegel und Clemens
Brentano sind «romantische Konvertiten», weil deren Katholischwerden
einen deutlichen innneren Bruch mit der bisherigen Lebenslinie bedeutet.
Bei Haller jedoch, dhnlich wie bei Eichendorff, geht es um ein Katholisch-
sein, einmal bedingt durch deren Anderssein von Natur, vor allem aber
durch ihre restaurative Grundhaltung, die sie organisch in den Katho-
lizismus hineinwachsen liBt 253. Uberzeugt, in der katholischen Kirche
die einzige Stiitze gegen Revolution und Anarchie zu besitzen und zu-
gleich im Papsttum eine willkommene Erginzung fiir seine staatspoli-
tischen Gebilde gefunden zu haben, realisiert Haller diese Erkenntnis
folgerichtig — mit der Konversion. Problematisch ist dabei der iiber-
steigerte Papalismus, von dem er — auf der Suche nach einer weltumspan-
nenden Autoritit — seinen neuen Glauben abhingig macht. Das ekklesio-
logische Verstindnis des «Restaurators» bleibt fragwiirdig; allein ent-
scheidend ist fiir Haller die gesellschaftspolitische Funktion der katho-
lischen Kirche.

«...; sie 1dBt die Gnade Gottes wirken, ...»! Das letzte Wegstiick
einer Konversion ist letztlich unergriindliches und unaussprechbares

Geheimnis. Und «wovon man nicht sprechen kann, dariiber muB man
schweigen» 254,

32 A. von MaRTIN, Romantische Konversionen, in: Logos, Internationale Zeit-
schrift far Philosophie der Kultur 17 (1928) S. 149.

3 Vgl. a. 0. S. 161 ff.

#% Zitat aus L. WITTGENSTEIN, Tractatus logico-philosophicus. Logisch-philo-
sophische Abhandlung. Memmingen 1966 S. 115, in: Edition Suhrkamp SV nr. 12.



	Bischof Yenni und Karl-Ludwig von Haller

