
Zeitschrift: Freiburger Geschichtsblätter

Herausgeber: Deutscher Geschichtsforschender Verein des Kantons Freiburg

Band: 55 (1967)

Artikel: Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830 : ein
Beitrag zur Geschichte der Restauration in der Schweiz

Autor: Vonlanthen, Hugo

Kapitel: 3: Der höhere Unterricht zur Zeit der patrizischen Restauration

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-338583

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-338583
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DRITTES KAPITEL

Der höhere Unterricht

zur Zeit der patrizischen Restauration

1. Die Wiederberufung der Jesuiten nach Freiburg 1818 '

Als Klemens XIV. am 16. August 1773 auf Druck der bourbonischen
Höfe die Gesellschaft Jesu aufhob, ging das von Petrus Canisius 1580

gegründete Jesuitenkollegium St. Michael zwangsläufig in andere Hände
über. Am 6. September nahm der Kleine Rat vom «leidigen Gerücht»

Kenntnis, verfügte sogleich eine Inventarisation 2 und wenige Monate

später eine Sequestration 3 der Ordensgüter, aus denen ein Fonds zu
Gunsten der studierenden Jugend errichtet wurde 4. Auf Ersuchen des

Rates 5 setzten jedoch die Patres, nunmehr Weltgeistliche, ihre
Schultätigkeit fort, so daß eine gewisse Kontinuität gewahrt blieb. Eine vom
Diözesanbischof erlassene Hausordnung trat an die Stelle der ignatiani-
schen Ordenssatzungen 6. Die wachsenden Ausgaben für den Unterhalt
der staatlichen Lehranstalt sowie die Lohnforderungen der fünfzehn

1 Wichtigste Quellen publ. von Strobel nr. 49-79, Literatur zusammengestellt
S. 30 Anm. 6, knappe Zusammenfassung S. 30 ff. - In Ergänzung zu Strobel benutze
ich die Quellen im BiAF, Nonce, Ordres religieux und St-Michel; ferner die Akten
der Priestervereinigung, KUBF Corr. eccl., sowie die Haller-Korrespondenz im
StAF; schließlich die Nuntiaturberichte 1816/18, BAr Vat. nr. 130, und die Briefe
Hallers an Salis, Burgerb. B.

2 StAF Ratsmanual nr. 324 fol. 497 f.
3 StAF Protocoll einer wohlbestellten Collegii-Administration ab anno 1774 ad

annum 1785, Sitzung vom 14. Januar 1774, in: Livres auxiliaires de l'administration
nr. 26.

4 Erreichte 1818 einen Stand von rund einer Million Franken. Strobel nr. 59.
5 Gesuch vom 9. September 1773, a. 0. Anm. 2 fol. 497. Die Kommunität zählte

damals 19 Patres und 7 Laienbrüder. KUBF HCF II S. 10.
<• KUBF HCF II S. 6, Kopie.



<ä>'Ä

Pater Gregor Girard (1765-1850)

Porträt von Jean-Baptist Bonjour
Photo P. Maurice Moullet, O. M. Conv.



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830 129

ordentlichen Professoren zwangen die Regierung, sich nach zusätzlichen

Einnahmequellen umzusehen. Allein der Staatssäckel sollte unbehelligt
bleiben. 1777 gab Pius VI. trotz heftigen Widerstrebens dem hartnäckigen
Drängen der gnädigen Herren von Freiburg nach und erlaubte die
Säkularisation der Kartause Valsainte (Heiligtal) 7; deren Güter wurden in der

Folge zu ungleichen Teilen dem Kollegiumsfonds, der bischöflichen Mensa

und dem Fiskus übertragen 8.

Überall, wo die Bischöfe den Jesuiten das päpstliche Aufhebungsbreve
verkündeten, lösten sich ihre Häuser allmählich auf. Nur im fernen Rußland

konnte ein kleiner Ordenssplitter fortbestehen, da die eigenmächtige

Zarin Katharina II. die Veröffentlichung des kirchlichen Erlasses

zu hintertreiben wußte; in der übrigen Welt dagegen blieben der Gesellschaft

Jesu auf Jahrzehnte hinaus alle Tore verschlossen 9. Aber schon

bald setzten die Bemühungen einzelner ExJesuiten ein, den Orden neu
aufleben zu lassen. Im deutschen Sprachgebiet gilt der Berner Konvertit,
P. Nikolaus-Joseph-Albert von Dießbach 10, als deren hevorragendster
Vertreter. Getragen von der Überzeugung, daß die Wiedererrichtung der
Gesellschaft Jesu für die Kirche von höchster Dringlichkeit sei, bot er

7 StAF Collegii Commission-Manual S. 87 ff., Kopie der Bulle vom 14. Februar
1777, in: Livres auxiliaires de 1'administration nr. 27.

8 Danach fielen alle im Kanton Freiburg gelegenen Grundstücke mit ihren Zinsen,
Zehnten und Lasten sowie das Klostervermögen an den Kollegiumsfonds (Art. II);
aus dessen Mitteln mußte aber die weitere Erfüllung der einst der Kartause
übermachten frommen Stiftungen bestritten werden, ferner mußte daraus das Honorar
für einen Kollegiumsprediger deutscher und welscher Zunge aufgebracht werden,
wie auch der Unterhalt zwei neu zu errichtender Lehrstühle für Kirchengeschichte
und Bibelexegese, schließlich die Studienkosten zweier Theologiestudenten an
deutschen oder französischen Universitäten (Art. III). Grundstücke, die außerhalb
des Kantons Freiburg lagen, wurden mit ihren Zinsen, Zehnten und Lasten dem
Staat übertragen (Art. VIII). In Anbetracht der spärlichen Einkünfte der bischöflichen

Mensa wurde der Diözese eine jährliche Rente zugesprochen.
Zur Geschichte des Klosters vgl. D.-A. Courtray, Histoire de la Valsainte.

Fribourg 1914, betreffend die Aufhebung S. 335 ff.; ferner J. Jordan, Lasuppression
de la chartreuse de la Part-Dieu (1848) et le retablissement de celle de la Valsainte
(1861-1863). Fribourg 1961.

9 Pfülf S. 5 f., Strobel S. 3 f.
10 1732-1798, Major im Schweizerregiment in Turin, nach dem Tode seiner Gattin

1759 Eintritt in die Gesellschaft Jesu zu Chieri, Volksmissionar im Piemont und
in der Schweiz, gründete 1778 das Oeuvre de VAmitie chretienne, einen Geheimbund
gegen Josephinismus und Febronianismus, 1782 schlug ihn Pius VI. zum Bischof
von Lausanne vor, doch der Freiburger Kleine Rat wies die Präsentation von sich.
Literatur, LThK III K. 381; ferner C. Bona, Le «Amicizie», Societä segrete e rina-
scita religiosa (1770-1830), Parte Prima, Nikolaus Joseph Albert von Dießbach, in:
Bibl. di Storia recente NS 6 (1962) S. 1 ff.



130 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830

seine ganze Kraft zu diesem Zweck auf. 1787 kam er nach Freiburg, wo
er eine ungeahnte Aktivität entfaltete. Nach dem Ausbruch der
französischen Revolution trat er in Verhandlungen mit exilierten Bischöfen u,
um eine gemeinsam verfaßte Bittschrift des französischen Episkopats
zustande zu bringen, durch die der Papst zur Wiederherstellung des

Jesuitenordens bewegt werden sollte. Auch knüpfte Dießbach in diesem
Sinne Fäden zu den führenden katholischen Orten Luzern, Solothurn
und Freiburg. Der Franzoseneinfall bereitete jedoch seinen Bestrebungen
ein jähes Ende 12.

Nachdem Pius VII. 1801 die Gesellschaft Jesu für Rußland «offiziell»

wiederhergestellt und sie 1804 auch im Königreich Neapel und Sizilien

wiedereingeführt hatte 13, kamen auch in Freiburg die Dinge erneut in
Gang: Die Jesuiten sollten wiederum in die Saanestadt einziehen und
die Leitung des Kollegiums St. Michael übernehmen. Hinter diesen

Bemühungen standen die altgesinnten Kreise, denen es darum zu tun war,
sich dem Strom der offenbarungsfeindlichen Aufklärungsphilosophie
entgegenzustemmen und die von der «gottlosen Revolution» zerstörten
kirchlichen und politischen Zustände wiederaufzurichten. Die Jesuiten
als Stoßtrupp der Kirche und der Reaktion schlechthin sollten dieses Ziel
verwirklichen 14. 1805 versuchte Bischof Guisolan die Sache der Jesuiten

vor die Tagsatzung zu bringen. Die Furcht aber, «Frankreich zu
mißfallen»15, bestimmte indessen Landammann Louis d'Affry, dem
Oberhirten eine ausweichende Antwort zu erteilen. Einige Kollegiumsprofessoren,

unter denen noch alte Jesuiten lebten, sollen, ungehalten ob des

Machtspruchs Napoleons gegen das Wiederaufkommen des Ordens,
Verbindungen aufgenommen haben, um im geheimen den Jesuiten in Rußland

beizutreten. Doch schien ein solches Ansinnen gegenüber dem

Korsen als zu gefährlich 16.

Als mit dem Sturz Napoleons das größte Hindernis gegen das

Neuaufleben des Ordens dahinfiel, stellte der im Triumph aus der Gefangen-

11 Zeitgenössische Quellen schätzen die Zahl der in den 1790er Jahren in den
Kanton Freiburg geflüchteten französischen Bischöfe, Priester, Religiösen und
Laien zwischen 1500 und 5000. Vgl. T. de Raemy, L'emigration francaise dans le
Canton de Fribourg (1789-1798), in: ASHF 14 (1935) S. 76 f.

12 Pfülf S. 9.
13 Strobel S. 4.
14 a. O. S. 26.
15 So nach dem Schreiben eines Freiburger Geistlichen an den Rektor des

Kollegiums Solothurn vom 16. April 1806. a. O. nr. 50.
16 a. O. S. 29.



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830 131

schaff zurückkehrende Pius VII. durch die Bulle Sollicitudo omnium

vom 7. August 1814 17 die Gesellschaft Jesu für den ganzen Erdkreis
wieder her.

Nun suchte man in Freiburg die Dinge umso mehr voranzutreiben.
Die Bewegung ging diesmal vom Diözesanklerus aus. Generalvikar
Schaller, ein Exjesuit, meinte einmal in diesen Jahren, man sei «der

Sozietät sehr ergeben»18. In der Frage der Wiederberufung der Jesuiten
verhielt sich die Regierung allerdings zurückhaltend, obschon sie Nuntius
Testaferrata mehrmals Zusicherungen gemacht hatte 19, Von
staatspolitischen Überlegungen geleitet, waren eine Zeitlang selbst die liberalen
Patrizier bereit, der jesuitenfreundlichen Volksstimmung auf dem Lande

entgegenzukommen, «weil es nötig war, die Untertanen für sich zu
gewinnen »20.

Den eigentlichen Stoßtrupp unter den Diözesangeistlichen, die sich
entschieden für eine Rückkehr des Ordens aussprachen, bildete eine

Gruppe innerhalb der Correspondance ecclesiastique. Allen voran waren
Professor Gaudard und Pfarrer Yenni, einstige Schüler des Kollegiums
Germanikum Wortführer für die Sache der Jesuiten. So rief Yenni
im Juli 1814 seinen Gesinnungsgefährten zu, im Hinblick auf die
bevorstehende Widerherstellung der Gesellschaft Jesu sich nicht gleichgültig
oder gar gegnerisch zu verhalten 21. Ein halbes Jahr später wagte er sich
schon deutlicher hervor: «Res est magni momenti, clamandum est: je
desire de tout mon cceur le retablissement des jesuites ici, soit pour cela

soit pour la conservation du 20. 1. 15. 9. 11. 30» (Col/1/ege) 22. Dem Orden

17 Mirbt nr. 564.
18 Generalvikar Schaller an den Rektor des Kollegiums Solothurn, 22. Juli

1815. Strobel nr. 55.
19 Nach Pfülf S. 17 f. erstmals 1814, dann wieder 1816, doch kann er weder

Namen, noch genaue Daten anführen. Der Rechenschaftsbericht Testaferratas an
das römische Staatssekretariat vom Juni 1816 bestätigt indes diese Behauptung,
wenn es darin heißt: «A Friburgibus repetitas habui assecurationes de favorabili
emittendo decreto». BAr Vat. nr. 130.

20 Vgl. hiezu das Schreiben eines Freiburger Geistlichen an P. Godinot in Sitten
vom 28. Oktober 1814. Strobel nr. 52. Nach der Relatio des preußischen
Gesandten, Grüner, nach Berlin zu schließen, war das Restaurationsregime in Freiburg

unter der Bevölkerung wenig beliebt. So schrieb er am 15. April 1817: «Das
Gouvernement, seines wenigen Einflusses sich bewußt, sucht durch Verhütung
öffentlicher Anklagen solchen zu befestigen. Dennoch genießt es weder Achtung
noch Ansehen». Zit. bei Pieth S. 15, Datum S. 55.

21 Zirkular vom 14. Juli 1814. KUBF Corr. eccl.
22 Zirkular vom 13. Dezember 1814. a. O. - Auflösung der Zahlen gemäß Schlüssel

Anm. 13 I. Kapitel 2. Abschnitt.



132 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830

sollte demnach die Aufgabe zufallen, das Kollegium in seinem Bestand
zu «erhalten». Ein bewußter Seitenhieb gegen allfällige
Neuerungsbestrebungen Auf Vorschlag von Professor Gaudard wurde anfangs 1815

ein Jesuitenkomitee gegründet mit dem Ziel, die ersten Gespräche mit
den Ordensmännern im Wallis einzuleiten, vor allem aber die Gemüter
auf die kommende Wiederkehr der Patres vorzubereiten 23. Neben Yenni
gehörten diesem Ausschuß auch der Regens und der Ökonom des
Priesterseminars an, Pierre-Etienne Gottofrey 24 und Pierre-Joseph Clerc 25. Als
Bischof konnte Yenni sein Herzensanliegen von höherer Warte aus mit
umso mehr Nachdruck verfechten. Getreulich setzte er die
jesuitenfreundlichen Bestrebungen fort und widersprach somit dem «wahren
Geist» der Correspondance ecclesiastique, der zuerst auf die Förderung
der einheimischen Kräfte unter dem Diözesanklerus ausging. Noch im
gleichen Jahre ließ sich Yenni über die Zustände in den Jesuitenkollegien
von Brig und Sitten 26 genauestens informieren 27, wobei ihm nicht
entgehen konnte, welch enorme Anfangsschwierigkeiten der neuerstandene
Orden zu überwinden hatte.

Die entscheidende Stoßkraft im Vorbereitungsstadium der Jesuitenberufung

war aber die Luzerner Nuntiatur. Angesichts der darniederliegenden

kirchlichen Zustände hatte Testaferrata «alles versucht», um
das Wiederaufleben der einstigen Jesuitenkollegien in Gang zu setzen.
Über eine allfällige Rückkehr des Ordens nach Freiburg äußerte er sich

Kardinal Consalvi gegenüber zuversichtlich, währenddessen die Lage in
Luzern angesichts des dort herrschenden «Zeitgeistes» aussichtslos sei28.

Auch sein Nachfolger Nuntius Zeno wirkte in derselben Richtung und

23 Nachtrag zum obigen Zirkular.
24 1752-1826, von Echallens, 1776 Priester, 1807/10 Direktor des Exerzitienhauses,

1810/26 Regens. Marmier, Sdminaire S. 26.
25 1779-1858, von Grenilles, 1805 Priester, 1805/08 Kaplan in Botterens (Bot-

teringen), 1808/26 Ökonom, 1826/42 Regens, a. O. S. 28.
26 Seit 1810 hielten sich nachmalige Jesuiten im Kollegium Sitten auf. Brig

wurde ihnen wenige Monate vor der Wiederherstellung des Ordens vom
Landeshauptmann angeboten. Vgl. Pfülf S. 47 ff., Strobel S. 7 ff.

27 Am 12. Januar 1816 schrieb ihm der einstige Freiburger Kollegiumsprediger,
der Belgier P. Antoine Petitjean, vgl. Pfülf S. 68 f., daß sich in Brig und Sitten
je 4 Jesuitenpatres aufhielten; bereits hätten sich 13 Novizen eingefunden, wobei
diejenigen des zweiten Jahres ausnahmsweise den Studien oblägen, um sofort für
den Unterricht eingesetzt werden zu können. BiAF Corr. SJ.

28 So heißt es in seinem Anm. 19 angeführten Bericht: «Pro reviviscentia eiusdem
Societatis in Collegii Lucernae, Solodori et Friburgensi omnia tentavi. A commissione
Status Lucernensis omnimodo petitio mea rejecta fuit, utpote genio saeculi hoc est
incredulitati et morum corruptioni prorsus contraria».



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830 133

unternahm bereits konkrete Vorstöße. Im Juli 1817 erteilte er Bischof
Yenni den regelrechten «Befehl», unter den Freiburger Ratsherren zu
agieren, um im Großen Rat eine Mehrheitsbildung für die Rückkehr
der Jesuiten zu erreichen 29. Damit stellte sich der Nuntius der
Verhaltensweise des Papstes entgegen, der zwar die Restauration der alten

Ordensniederlassungen in den verschiedenen Ländern befürwortete, ohne

sich aber bei den betreffenden Regierungen aufdrängen zu wollen 30.

Der fügsame Bischof nahm wohl das für einen Nuntius der nachtriden-
tinischen Zeit nicht ungewöhnliche Geheiß ohne weiteres an und sah nun
die eigenen Bemühungen durch «seinen Vorgesetzten» gedeckt. Zur
Ausführung des Befehls dürfte Yenni jedoch in seiner bekannten Zurückhaltung

das Gespräch hinter den Kulissen einer lautstarken Werbung

vorgezogen haben. Entscheidende Bedeutung sollte aber den personellen
Veränderungen auf der Nuntiatur zukommen. Im Herbst 1817 wurde
Erzbischof Zeno nach Paris berufen, worauf Ehrendomherr Wully seine

Sekretärstelle in Luzern aufgab und sich von Yenni zum bischöflichen
Kanzler wäh'en ließ 31. Der bisherige Amtsinhaber, Kaspar-Melchior
Fasel32 aus Düdingen, mußte das Feld unverzüglich räumen und trat
vom einflußreichen Posten zurück. Hinter diesem außerordentlichen

Vorgehen stand unzweifelhaft die Absicht, mit Hilfe von Wully die

Jesuitenberufung in Bälde durchzusetzen. Er handelte in der Folge
gleichsam als Vorposten der Nuntiatur. Wie wir noch sehen werden,
sollte sich nunmehr der bischöfliche Kanzler des Befehls von Nuntius
Zeno annehmen, indem er die Führerschaft des konservativen Patriziats
in drei Zusammenkünften für die Rückkehr der Jesuiten zu ereifern
verstand. Unterdessen suchte auch Internuntius Silvestro Belli «mit allem

Nachdruck», auf den «gutgesinnten Prälaten» Yenni einzuwirken, um
die Angelegenheit ständig in Bewegung zu halten 33.

29 Die diesbezügliche Instruktion des Nuntius an Bischof Yenni ist leider nicht
mehr erhalten; hingegen ist ihr Inhalt in einem Regest folgenden Wortlauts
umschrieben : Nonce: Agir aupres des Conseillers pour obtenir par une majoritc le rappel
des Jesuites. Schreiben vom 16. Juli 1817. BiAF Nonce 2.

30 Vgl. Consalvi an Belli, 17. Oktober 1818. Strobel nr. 76.
31 Vgl. das Glückwunschschreiben des Bischofs von Basel, Fran50is-Xavier

de Neveu, vom 19. November 1817. BiAF Schachtel Chan. Wicki; Correspondance
Chan. Wully. Nach der Darstellung in der Zürcher Zeitung vom 3. November 1818
drängte sich Wully regelrecht auf. Strobel nr. 71. Diese Information stammt
wahrscheinlich von Staatsschreiber Appenthel, dem Freiburger Korrespondenten
der liberalen Schweizer Presse.

32 1768-1833, theologische Studien in Annecy und Padua, Kanzler der Bischöfe
Guisolan und Yenni. BiAF Lib. II. ep. Beiblatt.

33 Belli an Consalvi, 8. August 1818. BAr Vat. nr. 130: «Fin dall'anno scorso



134 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830

Recht behutsam ließen sich 1818 die Jesuiten aus dem Wallis selber
vernehmen. Verständlicherweise waren die Patres daran interessiert,
sich nach einem Ort umzusehen, der ihnen vermehrte geistige
Ausstrahlungskraft bot, als die beiden «versteckten» Kollegien Brig und Sitten.
So gab der Obere der helvetischen Mission 34, P. Guiseppe Sineo della
Torre 35, einem gewiegten Jesuitenfreund in Freiburg, Amtsstatthalter
Balthasar Müller36, zu verstehen, daß er das Kollegium St. Michael
«allen anderen in der Schweiz vorziehe, nicht wegen seiner intakten
Fundation, sondern aus vielen anderen Gründen, die nichts mit
zeitlichen Vorteilen zu tun haben»37. Aber auch - oder vor allem -«zeitliche»
Gründe zwangen P. Sineo, nach einer neuen Niederlassung Ausschau zu
halten. Denn im Wallis zählte man bereits sechzehn Patres, doch benötigten

die beiden Kollegien lediglich die Hälfte. Die Einkünfte der zwei
Häuser waren zudem so gering, daß die inzwischen auf rund vierzig
Mitglieder angewachsene Ordensgemeinschaft kaum ernährt werden
konnte. Von einer unmittelbaren Einflußnahme der Jesuiten auf
Rückeroberung ihrer alten Bastion im Üchtland kann indessen keine Rede
sein 38, auch nicht auf die Willensbildung in den maßgebenden Kreisen

Freiburgs, wie es sich etwa die Nuntiatur erlaubt hatte. Dort formierten
sich die Kräfte vielmehr selber, und weltanschauhche Gründe schieden
die Geister voneinander.

Das Restaurationsregime selbst bildete das eigentliche Hindernis für die

Jesuitenberufung; in dieser Frage gingen die Auffassungen des kirchlich-

insinuai a quel ottimo prelato di far de'passi a quest oggetto (Jesuitenberufung)
e con tutto l'impegno ha tradatto».

34 In Anbetracht der provisorischen Zustände der Ordensniederlassung wurde
dieser Status von 1810 an beibehalten, 1821 wurde die Vize-, 1826 die Oberdeutsche
Provinz (Schweiz) errichtet. Vgl. Pfülf S. 47 ff., 102 ff., 132 ff.

35 1761-1842, von Turin, Begründer des deutschen Zweiges der neu erstandenen
Gesellschaft Jesu, schloß sich dem Freundeskreis um P. Dießbach an, kam 1805
ins Wallis, stand an der Spitze jener Bewegung, die zum Eintritt seiner Kongregation

in den Jesuitenorden führte, nach 1818 Leiter der italienischen Provinz.
Koch K. 1762.

36 t 1829, Großrat 1816/25, Statthalter des Amtsschultheißen. HBLS V S. 184.
37 Sineo an Müller, 12. Juli 1818. Strobel nr. 61.
38 Das kategorische Urteil Strobels, wonach sich die Jesuiten selber bei der

Berufung auf Grund des Quellenbefunds «völlig passiv» verhalten hätten (S. 36) -
das Urteil ist übrigens bezeichnend für die (vielfach apologetische) Grundthese
seiner sonst guten Darstellung, trifft allerdings im Fall Freiburg zu. Die Schreiben
der Jesuiten an Bischof Yenni beschränken sich auf sachliche Beantwortung der
gestellten Fragen; niemals wird dem Oberhirten nahegelegt, die Jesuitenberufung
«durchzusetzen». Auch die näheren Umstände bei der Übernahme des Kollegiums
zeigen, wie sehr die allgemeine Zurückhaltung vorherrschend war.



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830 135

konservativen und liberal-freisinnigen Patriziats auseinander. Die beiden

profiliertesten Köpfe unter den kulturell aufgeklärten Aristokraten
waren Schultheiß Werro und Staatsrat Montenach. Beide machten aus
ihrer betont etatistischen und staatskirchlichen Gesinnung keinen Hehl.
Wenn sie sich zwar - im Gegensatz zum liberalen Patriziat von Luzern

- nicht in die «iura in sacra», in die spezifisch spirituellen Rechte der
Kirche einmischten 39, verfochten sie umsomehr ihre Ansprüche bezüglich

der «iura circa sacra», der gemischten Angelegenheiten. Sie hingen
der These an, daß der Staat allein für die Schule zuständig sei und waren
in dem Sinne antiklerikal, als sie der Kirche das Mitspracherecht in
Erziehungs- und Bildungsfragen aberkannten. Der liberale Staatsschreiber

Appenthel faßte diese Grundhaltung in die programmatischen
Worte: «Sehr weise jedoch hielten sich die Patrizier zu Freiburg, gleich
jenen von Venedig, fest an der Staatsmaxime, die Macht der Priester
nicht aufkommen zu lassen; die gesalbte Schar war in den Tempel
eingebannt, der Bischof selbst ohne Einfluß in die öffentliche Sache» 40.

Hier treten die ideellen Hintergründe offen zu Tage, warum diese

Männer entschieden gegen die Übernahme der höheren Bildungsanstalt
Freiburgs durch den ultramontanen Jesuitenorden opponieren mußten,
woUten sie ihrer Sache treu bleiben. Anderseits waren die konservativen
Patrizier und altgesinnten Kreise bestrebt, wenigstens den Mittelschulunterricht

in kirchlicher Hand zu behalten, nachdem das Volksschulwesen

seit der Helvetik immer mehr der Verstaatlichung anheimfiel.
Man ging bewußt darauf aus, den Laisierungsprozeß im Schulwesen

aufzuhalten, der seit der Wiedereinsetzung des mehrheitlich aus Liberalen

zusammengesetzten Erziehungsrates 41 voranschritt. Bischof und Klerus
sowie die kirchlich gesinnten Laien riefen nach einem Gegenmittel, um
der Verweltlichung der Erziehung Einhalt zu gebieten: nach den Jesuiten.
Die Rettung der höheren Schule für die Kirche war der Sinn der Freiburger

Jesuitenberufung 42.

39 Darauf weist vor allem A. Maillard in seiner (unveröffentlichten)
Habilitationsschrift, Les idees politiques et sociales dans les Cantons de Geneve, Vaud
et Fribourg pendant la Restauration et la Regeneration. Fribourg 1955 S. 228.

40 Müller-Friedberg, bzw. Appenthel, II S. 448. Die Äußerung selber stammt
von Montenach, vgl. Sudan S. 67 f.

41 Zählte 1818 fünf Mitglieder, drei liberale und zwei konservative Patrizier,
Montenach präsidierte. StAF Protocoll des Erziehungsrathes des Standes Freiburg
1816-1827 S. 21 ff.

42 Strobel S. 31.



136 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830

Vorgeplänkel und eigentliche Machtprobe bildete die Aufnahme der
Redemptoristen 43 im Januar 1818. Schon damals zeichneten sich die

gegnerischen Fronten deutlich ab. Bezeichnenderweise bezichtigten dabei
die liberalen Patrizier die kirchliche Kongregation der Machtpolitik, da
sie es auf die Leitung des Priesterseminars oder gar des Kollegiums
abgesehen hätte 44. Während der Sommersession des Großen Rates hob

man zuversichtlich zum Großangriff an. - Der bischöfliche Kanzler
Wully brachte den Stein ins Rohen. In drei Unterredungen mit
konservativen Patriziern -«den wahren Freunden der Kirche», wie er sie nannte

- erreichte der Eiferer schließlich das Ziel seines ehemaligen Meisters,
Nuntius Zeno: die Jesuitenberufung über eine Beeinflussung der
Ratsherren durchzusetzen. Da aber die überwiegende Mehrheit der Räte
ohnehin jesuitenfreundlich eingestellt war, handelte es sich nur noch

darum, den Vorstoß auf Großratsebene durchzubringen. Anläßlich der

dritten Zusammenkunft im Mai 1818 konnte Wully Amtsstatthalter
Müller dazu bewegen, den entscheidenden Schritt zu wagen 45. Die
Tatsache, daß es soweit kam, war nicht das Ergebnis einer von außen

herbeigeführten Mehrheitsbildung; diese war bereits vorhanden. Es

handelte sich allein um die Frage der Initiative im günstigen Augenblick.
Am 16. Juni stellte Großrat Müller, offenbar zur völligen Überraschung

des Gegners, im Großen Rat den Antrag auf Berufung der Jesuiten. Es

gelte, dem ungerecht vertriebenen Orden Recht widerfahren zu lassen,

indem man ihn nach Freiburg zurückrufe. Seine Motion schließt mit den

Worten: «Es hängt von uns ab, dies ungesäumt zu tun. Unsere

Zeitgenossen werden unser Andenken segnen, wenn sie die Früchte dieser

Herstellung genießen»46. Der Antrag wurde darauf mit einer beachtlichen

Mehrheit von 65 zu 16 Stimmen angenommen 47. Wie damals

üblich, eine schlecht besuchte Sitzung, wenn man bedenkt, daß der

Große Rat insgesamt 144 Mitglieder zählte, von denen 108 aus patri-

43 Vgl. Landtwing, Die Redemptoristen in Freiburg in der Schweiz S. 16 ff.
44 a. 0. S. 19.
45 Dies geht hervor aus seinem Orientierungsschreiben zu Händen der Corres-

pondence ecclesiastique vom Mai 1818, worin es u. a. heißt: «J'ai cu trois entre-
tiens avec plusieurs conseillers que l'on doit considerer comme de vrais amis de

l'Eglise, ils m'ont dit qu'au cas oü les 13 9 5 Jes/uites/) viendraient k Fribourg,
ils seraient enchantes (unleserlich). Mr. le Conseiller Muller en tenant compte
de mon conseil (et celui du Nonce), prendra l'initiative en faveur de leur retour».
KUBF Corr. eccl.

46 Strobel nr. 57.
47 StAF PGR S. 340 f.



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830 137

zischen und nur 36 aus bürgerlichen Familien stammten 48. Das Geschäftsreglement

erlaubte jedoch kein unmittelbares Eintreten auf Motionen
der Großräte, sondern schrieb vor, daß über die Annahme derselben der
Staatsrat das letzte Wort zu sprechen habe. Daher hatte sich die Regierung

mit dieser Angelegenheit zu befassen.

Tags darauf gelangte Bischof Yenni an den Staatsrat, um eine positive
Stellungnahme zum Antrag zu erreichen. Er legte in seinem Schreiben

dar, die Rückberufung der Jesuiten sei für das Wohl von Kirche und
Staat von höchster Bedeutung: dieses doppelte Motiv möchte die Obrigkeit

bestimmen, der Motion zuzustimmen. Auch die Kollegiumsprofessoren

sähen darin viele Vorteile 49. Trotz der bischöflichen Empfehlung
faßte aber die Mehrheit der dreizehn Staatsräte 50 einen gegenteiligen
Beschluß bei einem mehr oder weniger zufähigen Abstimmungsergebnis
von sechs gegen fünf, wobei einer abwesend war und der Amtschultheiß
(Werro) sich verfassungsgemäß der Stimme enthalten mußte51. Am
19. Juni trat die Regierung mit ihrem ablehnenden Antrag vor den
Großen Rat52. Darin wurde zwar die Jesuitenberufung nicht
grundsätzlich abgelehnt, sondern im gegenwärtigen Moment als nicht
angebracht befunden. Das Hauptargument richtete sich gegen die Neu-

jesuiten, die angeblich nicht mehr die «Urstoffe» der ignatianischen
Gründung in sich trügen; der eben wiedererstandene Orden bestehe

lediglich aus Männern «mit dem Jesuitenkleide angetan». Diese Leute

verfügten nicht über die universale Bildung ihrer Vorgänger, die bekanntlich

einen ordentlichen Studiengang von dreizehn Jahren zu absolvieren

hatten, bevor sie in den Unterricht geschickt wurden. - Ein deutlicher
Vorwurf gegen die äußerst kurze Ausbildungsdauer der jungen Jesuiten,

48 G. Castella S. 477.
49 Yenni an den Freiburger Staatsrat, 17. Juni 1818. Strobel nr. 58.
50 Die höchste vollziehende, verwaltende und richterliche Gewalt übte der

28köpfige Kleine Rat aus, bestehend aus dem Staatsrat von 13 (Vorsitz
Amtsschultheiß) und der Appellationsrat (Kantonsgericht unter dem Vorsitz des alt
Schultheißen) von 15 Mitgliedern. Dem Staatsrat oblag die Ausführung der Gesetze
und Verordnungen sowie die Handhabung des Polizeistrafrechtes. Der Appellationsrat

beurteilte in letzter Instanz alle «bürgerlichen und peinlichen Rechtsfälle»; in
Kriminalsachen, die die Todesstrafe nach sich zogen, befand der gesamte Kleine Rat.

51 Das Staatsratsprotokoll, StAF PST S. 262, verschweigt das kritische
Abstimmungsergebnis. Pfülf S. 73 erwähnt das obige Resultat, spricht aber irrtümlich
von zwei Abwesenden. Das genaue Resultat sowie die näheren Umstände schildert
Kantonsrichter Uffleger (s. weiter unten) in einem Brief an Haller vom 20. Juni
1818. StAF Corr. Haller.

52 Strobel nr. 59.



138 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830

die mit vollendetem Noviziat bereits für die Lehrtätigkeit herangezogen
wurden 53.

Deshalb ersuchte Bischof Yenni den schweizerischen Ordensleiter,

hervorragende Männer nach Freiburg zu entsenden: «Quelques sujets
d'un rare merite, des sujets brillants, eminents: vous en avez en France,
en Russie, en Italie. Je le repete, trois ä quatre de toute epreuve, ä talents
et ä connaissances extraordinaires, qui sachent meriter le pardon de leur
succes»54. Nach P. Sineo hatte zwar der Einwand der Jesuitengegner

nur «den Schein der Wahrheit für sich» und war dazu angetan, «auf
Gutdenkende Eindruck zu machen. Aber es stimmt nicht...»55. Und
doch stimmte es! Denn sein Gegenargument zum Vorwurf der mangelhaften

Ausbildung ist lediglich quantitativer Natur, wenn er sich damit
rechtfertigt, daß die Jesuiten im Wallis den Personalmangel bereits
überwunden hätten, seine Ordensgenossenschaft zähle 37 Mitglieder,
10 Schweizer und 27 Ausländer. Ohne Zweifel gebe es unter diesen viele

junge Leute, aber man täusche sich, wenn man sie für Kinder halte 56.

Trotz der Beschönigungen mußte P. Sineo zugestehen, die hochgespannten

Erwartungen Yennis nicht erfüllen zu können 57.

Das folgende Argument bringt deutlich die schulpolitischen Hintergründe

des ablehnenden Antrags zum Ausdruck: Die Übergabe des

Kollegiums an eine geistliche Korporation widerspreche dem Gesetz,

wonach die Überwachung und Leitung des öffentlichen Unterrichts dem
Staat zustehe 58. Den kräftigsten Trumpf sparte man auf den Schluß:
Das beträchtliche Vermögen des Kohegiums - rund eine Million Schweizer

Franken - laufe Gefahr, in fremde Hände überzugehen, denn nach
den Ordensregeln der Gesehschaft Jesu gehörten die Güter nicht einem

53 s. Anm. 27.
54 Yenni an Sineo, Oktober 1818. KUBF HCF II S. 115, Kopie.
55 Sineo an Müller, 18. Juli 1818. Strobel nr. 61.
56 Anspielung in Zusammenhang mit Anm. 27.
57 Er antwortete am 9. Oktober 1818 auf das Gesuch Yennis: «Votre Grandeur

m'a effraye en me parlant des qualites que ceux qui seroient destines pour Fribourg
doivent avoir. Elle peut bien imaginer que quoique nous soyons ici vrais Jesuites
depuis plus de huit ans, ce n'est que depuis le retablissement en 1814 qu'on pü se

faire connaitre comme tels et recevoir des novices. En si peu de temps on ne peut
encore avoir des hommes d'un meTite aussi eleve' que celui qu'EUe exprime. (...);
mais Elle peut etre persuade que nous ferons d'abord tout ce que nous pourrons,
et que nous tächerons d'annee en annee d'avanccr vers la perfection». BiAF Corr. SJ.

58 Dies deckt sich allerdings nicht mit dem Wortlaut des Gesetzestextes, der
dem staatlichen Erziehungsrat lediglich die «Überwachung», nicht die Entscheidung
über die «Leitung», zuerkannte. Sudan S. 69.



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830 139

einzigen Haus, sondern der betreffende Vorsteher könne darüber nach
Belieben zu Gunsten anderer Niederlassungen verfügen. Die Freiburger
müßten in diesem Fall machtlos zusehen, wie beträchtliche Gelder außer
Landes geschafft würden. Diese drei Einwände hätten den Staatsrat
nach «reiflicher und kühler» Überlegung bestimmt, die Motion im
gegenwärtigen Zeitpunkt entschieden abzulehnen. Der Große Rat lehnte jedoch
den Antrag des Staatsrates mit 61 gegen 42 Stimmen ab 59. Auf Grund
des Geschäftsreglements blieb aber der staatsrätliche Beschluß gleichwohl

rechtskräftig, da es einer Zweidrittelsmehrheit des Großen Rates

bedurfte, um einen Entscheid der Regierung zu widerrufen.
Ein anschauliches Bild über die näheren Begleitumstände der Jesuitenberufung

entwirft der bisher unbekannte Briefwechsel des Freiburger
Kantonsrichters, Jean-Francois-Gaspard d'Uffleger 60, mit Karl-Ludwig
von Haller. Die beiden hatten sich ein Jahr zuvor in Wünnewil kennengelernt

61. Eine enge geistige Verwandtschaft verband sie zu dauernder
Freundschaft. Der «Restaurator» nahm am Schicksal der Jesuiten, die

er zu Bannerträgern seiner eigenen politisch-reaktionären Ideen stempelte
62, lebhaft Anteil. So ließ er sich auch über den Gang der Dinge in Freiburg

durch seinen dortigen Korrespondenten genauestens informieren.
Im ersten Tagesrapport schildert Uffleger mit einiger Ironie den Verlauf

der Jesuitendebatte und ihre kummervolle Auswirkung auf die

Liberalen, die ein solches Vorhaben als dem «Zeitgeist» zuwiderlaufend
ablehnten 63. Der zweite Bericht enthält in der Form einer Depesche das

59 StAF PST S. 349.
60 1769-1845, 1814/31 Großrat, 1814/15 Oberamtmann von Freiburg, 1815/31

Kantonsrichter (Appellationsrat). HBLS VII S. 110. 1800/14 Staatsarchivar,
Verfasser mehrerer historischer Abhandlungen, von denen zwei veröffentlicht sind:
Histoire de retablissement du gouvernement aristocratique dans le Canton de Fribourg,
hrg. von G. Castella, in: NEF 55 (1922) S. 1 ff.; Histoire du bouleversement opere
en decembre 1830, in: a.O. 24 (1890) S. 37 ff., Editor ungenannt; ferner Essai
historique, politique et ecclesiastique sur Fribourg. 1832. StAF Fonds Uffleger.

61 In einem Brief Hallers an Salis vom 24. Oktober 1817, Burgerb. B, ist Uffleger
folgendermaßen charakterisiert: «II est fort instruit, pense comme nous, s'interesse
beaucoup de mon ouvrage (Restauration der Staatswissenschaft) et m'en a montre
d'autres que je connaissais point».

62 Vgl. hiezu den folgenden Abschnitt.
63 Uffleger an Haller, 17. Juni 1818, StAF Corr. Haller: «II faut que je vous

fasse part du chagrin que notre grand conseil fait aux liberaux; M. le Lieutenant
d'Avoyer Muller a fait hier une Motion au grand conseil pour rappeler les Jesuites
et leurs confier notre College, le conseil d'Etat est charge\ peut-etre malgre lui,
d'examiner la proposition et d'en faire un rapport, Vous voyez maintenant
combien l'obscurantisme domine dans notre Senat, o temporal o mores! on a invoque
en vain Vesprit du temps, ...»



140 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830

fatale Abstimmungsergebnis im Staatsrat 64. Allein die umständlichen
Ausführungen des Regierungsantrags veranlaßten Uffleger, erneut zur
Feder zu greifen, so daß sich die Eilbotschaft zu einem ausführlichen

Rapport ausweitet: Die aufgeklärten Herren im Staatsrat seien erbost

gewesen über den anmaßenden Entscheid des Großen Rates, sich gegen
den Beschluß der Landesobrigkeit auszusprechen. Nach Auffassung des

Staatsrates komme die Übergabe des Kollegiums an einen kirchlichen
Orden einem Angriff auf die unveräußerlichen Rechte des Erziehungsrates

gleich. Diesem Einwand hält jedoch Uffleger entgegen, daß nach
dem Gesetzestext der Erziehungsbehörde lediglich die Überwachung,
nicht aber der grundsätzliche Entscheid über die Leitung einer Schule

zustehe 65. Statt der weitschweifigen Erklärungen über den angeblichen
Unterschied zwischen Alt- und Neujesuiten und der damit raffiniert
eingeflochtenen Vortäuschung einer jesuitenfreundlichen Haltung, die
dazu angetan war, dem konservativen Gegner Sand in die Augen zu
streuen, hätte nach Uffleger Montenach zusammen mit seinen Gefolgsleuten

sagen müssen: «Nous n'en voulons point» 66.

Am 24. Juni, St.Johannistag, rächte sich die hintergangene Mehrheit,
indem von den neun zu ersetzenden Großräten lediglich drei liberale
Patrizier gewählt wurden, von denen zudem der eine in französischen
Diensten stand und somit von Freiburg abwesend war 67. Auch mußte
Amtschultheiß Werro, «die eigentliche Triebkraft der Regierung» 68, das

Präsidium im Staatsrat abtreten. Die Konservativen versuchten erneut,
den altbewährten Francois-Antoine Techtermann69 in den Sattel zu
heben. In den Augen Karl Müllers von Friedberg galt er zwar als «ein

beschränkter Kopf, aber ein desto fanatisierterer Römling, dem das

Priesterwort über Alles und der Pabst als der unumschränkte
Weltgebieter galt»70. Aus Altersgründen verzichtete jedoch Techtermann auf
eine Wiederwahl und verreiste sogleich zu einem Kuraufenthalt. Die
kirchlich-konservativen Kreise konnten indessen den Greis dazu bewegen,

das Amtsschultheißenamt nochmals zu übernehmen. Am 3. August

64 Uffleger an Haller, 20. Juni 1818. a. O.
65 s. Anm. 58.
66 a. 0. Anm. 64.
« StAF PGR S. 355.
68 Strobel nr. 52.
69 1741-1819, seit 1814 abwechslungsweisc Schultheiß mit Werro. HBLS VI
647.
70 Müller-Friedberg, bzw. Appenthel, II S. 469.



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830 141

trat er an die Spitze der Regierung 71. Die Krise war überwunden; die

Jesuitenfreunde schöpften neue Hoffnung, wie die Kollegiumschronik
festhält72.

Nun hieß es, auf den günstigsten Augenblick zu «lauern»; erst aber
mußte der Entscheid gegen die Jesuitenberufung innerhalb des Staatsrates

selbst widerrufen werden, denn im Großen Rat konnten die
konservativen Patrizier keine Zweidrittelsmehrheit zustandebringen, die

einzig mögliche gesetzliche Basis, um den negativen Beschluß der Regierung

rückgängig zu machen 73. Bald darnach sollte der«Streich » gelingen.
Bei der Abwesenheit von zwei Jesuitengegnern, den Staatsräten

Philippe de Raemy 74 und Charles de Schaller 75, brachte Philippe de

Gottrau - Yenni war bekanntlich Präzeptor seiner Söhne - in der
Staatsratssitzung vom 17. August einen Gesetzesvorschlag ein, wonach die

Regierung diesmal die Jesuitenberufung dem Großen Rat im
befürwortenden Sinne vorlegen wolle. Der zehn Artikel umfassende Dekretsentwurf

wurde sogleich «in globo» 76 genehmigt bei einem Abstimmungsergebnis

von sechs zu vier 77. Die Jesuitenberufung war somit praktisch
in die Wege geleitet angesichts der überwiegenden Jesuitenfreundlichkeit

der Ratsherren.
Der Gegenpartei mußte das Ganze als eine geschickte Überrumpelung

vorkommen, denn der Vorstoß erfolgte völlig überraschend. Binnen
weniger als zwanzig Minuten wurde das «Jesuitengeschäft» als zehntes

von insgesamt fünfundzwanzig durchgeschleust. Dem Verlangen der

Minderheit, «es möchte reifere Prüfung des neuen, unerwarteten Antrages

71 StAF PST S. 257; vgl. Uffleger an Haller, 1. Juli 1818. a. O.
72 «In novam spem etiam ex eo erecti, quod D. Antonius Techtermann, alter

praetor, sincerus Societatis patronus, 24 junii (so wäre es ordnungsgemäß verlaufen,
stimmt indessen nicht) praesidium tarn in supremo quam in consilio Status loco
Excell. Dni. Werro suo ordine obtinuerit». KUBF HCF II S. 85.

73 Uffleger an Haller, 1. Juli 1818, StAF Corr. Haller: «Nous Spions le moment
favorable et la majorite dans le conseil d'Etat, sans la quelle nos tentatives pour-
raient devenir inutiles».

74 1809/36 Staatsrat, HBLS V S. 515, war zu dieser Zeit Tagsatzungsabgeordneter.

EA II S. 1044.
75 1772-1843, seit 1815 Staatsrat, 1833/34 Schultheiß, HBLS IV S. 145, war

krankheitshalber an der Sitzung verhindert. Vgl. Uffleger an Haller, 19. August
1818. StAF Corr. Haller.

76 Erklärung der Minderheit vom 26. September 1818 betreffend die Aufnahme
der Jesuiten in Freiburg am 15. September 1818. Freiburg 1818.

77 StAF PST S. 262, Abstimmungsergebnis erneut verschwiegen, festgehalten
in der HCF II S. 92, KUBF.



142 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830

eintreten, oder wenigstens doch derselbe artikelweise beraten werden»78,
wurde nicht stattgegeben. Im dritten Tagesrapport an Haller malt sich
Kantonsrichter Uffleger die Reaktion der Liberalen über die bevorstehende

Jesuitenberufung folgendermaßen aus 79: «Et les Freres et les Amis
et le Patriarche de la Jacobiniere d'Aarau 80, quel Chagrin pour eux!
II se prepare sans doute ä rediger un article lamentable 81 sur ce, qu'on
tente k faire retrograder les Lumieres, le Zeitgeist, la Revolution etc. etc.»

Inzwischen hob die Agitation auf Seiten der Minderheit mächtig an.
Selbst die sonst ruhige Landbevölkerung verstand man aufzupeitschen
und in den Strudel der Ereignisse hineinzuziehen. In einem
«Dunkelmännerbrief» wurden alle jesuitenfreundlichen Großräte, vor allem aber
der «ängstliche» Schultheiß Techtermann an Gut und Leben bedroht.
Auf dem Lande schmiedete man angeblich an einem Komplott, um das

Kollegium St. Michael noch vor der Rückkehr der Jesuiten dem
Erdboden gleichzumachen 82. Kein Mittel blieb unversucht, «die Verleumdung

war dabei eine rüstige und thätige Gehülfin» 83. Mit diesen Worten
kommentiert Uffleger die fiebrige Atmosphäre im Üchtland. Selbst die
liberale Publizistik Frankreichs verfolgte die Dinge in der Saanestadt
mit Aufmerksamkeit. In der anonymen Streitschrift, Epitre de Henri IV
aux habitants de Fribourg contre les Jesuites 84, versuchte Jean-Pons-

78 Zitat aus der Gegenerklärung Ufflegers, Bemerkung eines Gliedes der Mehrheit

über die den 26tea Herbstmonaths von sechs Kleinräthen ausgestellte und
unterschriebene Erklärung. Zug 1818. S. 2.

79 Uffleger an Haller, 19. August 1818. StAF Corr. Haller.
80 Anspielung auf den deutschen Emigranten, Pädagogen und Literaten Heinrich

Zschokke (1771-1848) und die liberale Aarauer Zeitung; diese erschien
1814/21 dreimal wöchentlich bei Sauerländer, 1814 durch die Zensur in Freiburg
verboten: «puisque ses prineipes ne conviennent pas ä ce canton». Zitat bei Wicki
S. 104 Anm. 2 aus A. Brugger, Geschichte der Aarauer Zeitung (1814-1821). Diss.
phil. Zürich 1914.

81 Zschokke appellierte in der Aarauer Zeitung vom 8. Oktober 1818 an das
«Zartgefühl und den Christensinn» der Jesuiten, selber von der Berufung nach
Freiburg abzusehen. Zit. bei Strobel S. 35.

82 Vor dem 15. September 1818 erhielt Techtermann folgenden Drohbrief: «Ses

deux lignie sont pour vous faire connaitre qu'il a un complot sur le pay pour de-
truire d'une maniere deplorable le couvent des Jesuites si le Grand Conseil ainsi

que ceux qui voteront pour les admettre. Vous deveniez k la victime de grandes
pertes a leur campagne si vous mettez pas obstacle vou deviendre premier de tout».
KUBF HCF II S. 93, Kopie.

83 a. O. Anm. 78.
84 Vollständiger Titel: ...; publies par un anonyme avec des notes philosophiques;

the'ologiques. Dictionnaire des ouvrages anonymes V K. 156.



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830 143

Guillaume Viennet85, die Freiburger von einer solchen «folie» abzuhalten
und beschwor die friedliebenden Bürger, den «agents de discorde» die
Rückkehr zu verweigern.

Ende August ließ Yenni unter den Kollegiumsprofessoren eine

Umfrage vornehmen. Danach «wünschten» dreizehn die Jesuitenberufung
«aus ganzem Herzen», die zwei andern hatten «nichts dagegen», mehrere
wollten sogar dem Orden beitreten. Die Zustimmung war allerdings an
einige bedeutsame Vorbehalte geknüpft. Es erklärten sich zwar
grundsätzlich alle bereit, ihre Lehrstehe auch unter jesuitischer Leitung
beizubehalten, wenn ihnen die damit verbundenen Vorteile weiterhin
gewährt würden, insbesondere die Prärogative der Beförderung auf die
höheren Lehrstühle nach altem Gewohnheitsrecht; andernfalls verlangten
die Professoren eine Pension und das Anrecht, die Unterkunft am
Kollegium beibehalten zu dürfen, ohne aber an die «ignatianische
Hausordnung» gebunden zu sein 86. Am 7. September setzte der Bischof den
Staatsrat über die Umfrage in Kenntnis 87.

In diesen Zusammenhang hinein ist das Urteil P. Girards zu stehen, der
sich über die geistige Elite Freiburgs kritisch äußerte: Diese Herren,
«die bei der Regierung von großem Gewicht seien, widersetzten sich
lebhaft dem Emporkommen jenes Ordens, nicht weil dieser der
Fortsetzung besserer Studien hinderlich sein könnte, sondern weil sie, die

Professoren, ihres guten Einkommens beraubt würden»88. Die harten
Worte waren nicht aus der Luft gegriffen. Tatsächlich herrschte zu Beginn
der Restaurationsepoche unter der Professorenschaft eine starke Opposition

gegen die Rückkehr der Jesuiten 89. Erst 1817/18 konnte der neue
Rektor, Joseph-Antoine Chappuis 90, der später in den Orden eintrat,
eine völlige Kehrtwendung bewirken. Aber es herrschte gleichwohl kein

Enthusiasmus, wie er aus dem Schreiben Yennis durchschimmert. Das

85 Geboren 1777, einer der bedeutendsten Köpfe in der liberalen Publizistik Frankreichs

des beginnenden 19. Jahrhunderts, 1827/37 Mitglied der Chambre des deputes,
seit 1830 der Academie francaise. NBG XLVI K. 132 ff.

86 Resume du scrutin fait au College le 25 aoüt 1818. BiAF St-Mich.
87 StAF PST S. 284 f.; BiAF Lib. III ep. fol. 20.
88 Zit. im Schreiben des Luzerner Chorherrn Johann-Melchior Mohr an Paul

Usteri vom 25. September 1814. Strobel nr. 51.
-89 Pfülf S. 72; Strobel S. 30.

90 1772-1834, 24. September 1817 Ernennung zum Rektor durch Bischof Yenni,
BiAF Lib. IV inst. fol. 123, 1818 Eintritt in die Gesellschaft Jesu, blieb ständig in
Freiburg. Pfülf S. 72; Strobel S. 1004. Er löste den greisen Exjesuiten Generalvikar

Schaller ab.



144 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830

Stimmungsbarometer der Einzelbefragung gleitet von Begeisterung und
wohlwollender Bereitschaft zu reserviert-kühler Zurückhaltung hinab 91.

Immerhin, der überwiegende Teil hatte sich deutlich für die Jesuiten
ausgesprochen und damit war das letzte und größte Hindernis aus dem Weg
geschafft, konnte doch die Jesuitenberufung nur mit dem Einverständnis

der Kollegiumsprofessoren Erfolg haben.
Eine Episode, die unmittelbar vor Beginn der Herbstsession vorgefallen

war, wirft Licht auf die Haltung des Franziskanerklosters zur Übergabe
des Kollegiums an die Gesellschaft Jesu. Die Absicht der liberalen Patrizier,

anstehe des Gymnasiums St. Michael eine «Akademie nach
deutschem Muster» 92 zu errichten und den bewährten Schulmann P. Girard
an deren Spitze zu stellen93 legte die Vermutung nahe, daß die
«zeitaufgeschlossenen» Franziskanerkonventualen die Leitung dieser modernen

höheren Lehranstalt hätten übernehmen können. Bischof Yenni
aber, und mit ihm das altgesinnte kirchliche Lager, stemmten sich
entschieden gegen ein solches Vorhaben, «aus Furcht, das Kollegium könnte
in seinem Personal und Lehrfach verderbliche Folgen für die Religion
zeitigen»94. Die Franziskaner wußten um diese geschlossene Gegnerschaft

und suchten schließlich mit Hilfe einer eidgenössischen Intervention

den unliebsamen Söhnen des hl. Ignatius einen zweiten Einzug nach

Freiburg zu verunmöglichen. Zu diesem Zweck pilgerte der Guardian
des Klosters, P. Seraphin Marchand 95, - während der Helvetik Mitglied
des staatlichen Erziehungsrates - nach Bern, um den Vorort zu einer

Einsprache gegen die Jesuitenberufung zu veranlassen. Selbstverständlich

ging der Berner Geheimrat auf dieses Gesuch ein.

Im vierten Tagesrapport an Haller beleuchtet Uffleger diese Mission
P. Marchands äußerst sarkastisch. Der «Club 6clairö des Cordeliers»
habe schließlich beim «Bären» Unterstützung erbeten, um einen der ihren

91 Danach «wünschten» sieben die Berufung «von ganzem Herzen», allen voran
Rektor Chappuis, drei «wünschten» sie, zwei «hielten sie für nützlich», zwei weitere
«wollten sich nicht dagegen aussprechen», darunter der Kollegiumsverwalter, der
sich sein Plätzchen an der Sonne ausdrücklich vorbehielt, Abbe Dey enthielt sich
einer Stellungnahme.

92 Sudan S. 112; Strobel S. 31.
93 Cretineau-Joly, Histoire du Sonderbund I S. 232.
94 Fontana S. 17.
95 1763-1832, von Chernecy (Berner Jura), 1781 Profeß, 30. September 1814 -

21. Oktober 1818 Guardian des Klosters in Freiburg, darauf bis 1821 in Solothurn,
1821/24 Provinzial, Förderer P. Girards. B. Fleury, Catalogue des Religieux du
Couvent des Cordeliers Mineurs Conventuels de Fribourg (1256-1905), in: ASHF 8

(1907) S. 354.



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830 145

zum «Rector magnificus» des Kollegiums zu erheben. Seiner Ansicht
nach waren die «armen Söhne des hl. Franziskus» von der orthodoxen
Lehre abgewichen und hatten die Ideale ihrer großen Vorgänger
verleugnet. Die wachsamen Männer Freiburgs hätten jedoch die eitlen
Hoffnungen der mit dem «Zeitgeist paktierenden Mönche» für immer
begraben 96. Siegesgewiß ließen die konservativen Patrizier die Dinge
auf sich zukommen.

Der entscheidende Tag war der 15. September. Rund 120 Großräte

waren zusammengetrommelt worden. Eine selten wohlbesuchte Sitzung!
In einem offenen Brief wies Bischof Yenni auf die besondere Bedeutung

der bevorstehenden Entscheidung hin: Die katholische Schweiz
richte ihre Augen nach Freiburg und sehe der Zustimmung zur Jesuitenberufung

mit Teilnahme entgegen. Da nach den Ansprüchen der Päpste
der Gesellschaft Jesu vornehmlich erzieherische Aufgaben übertragen
seien, müsse er deren Wiederherstellung in seiner Diözese dringlichst
empfehlen 97. Den Zweck moralischer Druckausübung - allerdings im
umgekehrten Sinne - verfolgte auch das Mahnschreiben des Vorortes
Bern, das ein Eilbote am Abend zuvor nach Freiburg gebracht hatte.
Deutlich wird darin die Idee nationalstaatlicher Souveränität gegen den

römischen Ultramontanismus und dessen Exponenten, die Jesuiten,
ausgespielt: Freiburg möchte sich fragen, ob «das wahre religiöse und
sittliche Bedürfnis der Schweizernation», «die Fortdauer einer glücklichen
politischen Existenz des Vaterlandes» und «die Beförderung der Eintracht
unter den Kantonen» mit der Wiederkehr der Jesuiten zu vereinbaren

96 Uffleger an Haller, 16. September 1818. StAF Corr. Haller: «Nous savions,
que le ReV. Pere Gardien des Cordeliers avait fait un voyage k Berne. II etait alle
apparament solliciter du secours aupres de l'ours comme les naturalistes de Lucerne
pour leur Eveche Febronien.

Nos pauvres enfans de St. Francois desavouent leurs Peres, ces Maitres de l'an-
cienne Scholastique les Bonaventurc les Scot etc. qui fesaient leur gloire, croient se
donner du me'rite par leur condescendence k la faiblesse de nos jours, qui ne Supporte
pas volontiers la ferveur austere de leurs severes predecesseurs. Ils ont cru par lä
se frayer le Chemin des Honneurs, et aspiraient k Nous donner un Rector magnificus
pour diriger notre universite", comme ils l'ont fait k l'academie de Lucerne qui n'est
pas en odeur de Saintete. Helas ce doux Songe est evanoui. Nous venons par notre
decret de leur öter toute esperance. Adieu le Manteau d'hermine, il faudra se

restreindre k leur humble cordon. Voilä ce qu'on peut gagner aupes de nous en
composant avec la corruption du Siecle. II n'est pas besoin de Vous repeter
ce, que nous avons pense de votre lettre de bon voisinage ex ordine mendicatorum.
II nous a semble reconnaitre les expressions et les idees de notre parti municipal,
ou si vous aimez mieux de notre Club eclaire des Cordeliers».

97 Yenni an den Großen Rat, 14. September 1818. Strobel nr. 64.



146 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830

sei. Strebe doch dieser Orden nach übermächtigem Einfluß auf die öffentlichen

Angelegenheiten, so daß «das höhere Interesse des Staates» Schaden

leide. Soweit Bern! Nun aber wird die franziskanische Urheberschaft
der Intervention unverkennbar, wenn es weiter heißt: Die Freiburger
Jesuitenberufung könnte sich auf das Schicksal mancher mit Recht
bewunderten Lehranstalten in der dortigen Stadt auswirken. Abschließend

ermahnt der Vorort den eidgenössischen Bruder, «keinen übereilten
Beschluß» zu fassen, der bei vielen Mitständen «tiefes Bedauern und
lebhafte Besorgnis erregen würde»98. Das Abstimmungsergebnis zu
Gunsten der Intervention fiel in Bern knapp aus: drei zu zwei. - Geheimrat

Haller wandte sich zusammen mit seinem Gesinnungsfreund Antoine-
Charles Gingins" unter dem Vorwand der kantonalen Souveränität

gegen eine Einmischung des Vorortes 10°. Im bereits erwähnten vierten
Tagesrapport schildert Uffleger den Eindruck, den die eidgenössische
Note bei den Freiburger Ratsherren hinterlassen habe: Dem «ceuvre
mendiee» der Franziskaner sei die entscheidende Wirkung versagt
geblieben. Das protestantische Bern hätte bezeichnenderweise nur
politische Gründe in den Vordergrund gerückt; die religiösen dagegen
außer Acht gelassen. Und gerade diese seien für das katholische Freiburg
ausschlaggebend 101.

Nach Verlesung der beiden Noten beantragte die Regierung Eintreten
auf das «Jesuitengeschäft» und legte zu diesem Behuf ein zehn Artikel
umfassendes Berufungsdekret102 vor. Während dieser entscheidenden

Stunde besprengte Regens Gottofrey von weitem das Rathaus mit

98 Bern an den Freiburger Staatsrat, 14. September 1818, abends, a. O. nr. 63.
99 1766-1823, seit 1816 Mitglied des Geheimen Rates. HBLS III S. 519.
100 Tillier, Geschichte der Eidgenossenschaft während der sogenannten

Restaurationsepoche II S. 80.
ioi Uffleger an Haller 15. September 1818. StAF Corr. Haller: «On nous a

lu une lettre d'amitie et de bon voisinage de nos Chers Allies et Combourgeois de

Berne, qui renfermait de tres prudens avis et nous temoignait le plus tendre interet
ä nos affaires. Nous y avons reconnu plusieurs expressions tres familieres k nos
Helvetiques de Frybourg et consacrees parmi eux, ce qui nous fait croire, qu'ils vous
avaient suggere eux-meme ce, qu'ils desiroient leur etre ecrit par nos Bons Allies
revetus par dessus le marche du Titre imposant de Canton directeur. En montrant
le bout de l'oreille, on nous a fait voir que toute la Cer^monie etait une oeuvre mendiee

et l'imposante machine est reste sans effet. Le Canton de Berne a ses principes et
Frybourg a les siens, Chez Nous la Religion est le principal auqucl Nous sacri-
fions tout le reste. Chez les Protestans le principal est la Politique k laquelle on fait
ceder la Religion».

102 Vgl. weiter unten im Zusammenhang mit dem endgültigen Dekret.



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830 147

Weihwasser, um die bösen Geister daraus zu vertreiben 103. Allein die
«Dämonen» rührten sich gleichwohl!

Die Einwände der liberal-patrizischen Opposition entsprangen der

gleichen Ideenwelt wie die des Vorortes Bern. Der nationalstaatliche
und etatistische Gedanke wandte sich gegen die «Ausländerei» der Jesuiten

(1) und ihr Machtstreben, mit Hilfe dessen der römische Hof seine

Weltbeherrscherpläne aufbaue (2). Der schwerwiegendste Vorwurf trifft
die Schulpolitik der Gesellschaft Jesu (3) und die Qualität der
Neujesuiten (4); dadurch werde die staatliche Mitwirkung an der Unterrichtsgestaltung

ausgeschaltet, sodann befinde sich im Wallis, wo bekanntlich
alles Wissenschaftliche im argen liege, kein einziger Mann von Talent.
Schließlich ist erneut von der Verschleuderung der Kollegiumsgelder
die Rede (5) 104. Als Außenseiter geißelte der Vertreter des liberal-demokratischen

Lagers, Großrat Jean-Pierre de Landerset105, - in der Sicht
Cretineau-Jolys, der «freiburgische Catilina» 106 - die politischen Hintergründe

der Jesuitenberufung. Das Patriziat beabsichtige, diesen Orden
als «eine Schutzwehr gegen die Volksmenge» zu verwenden 107.

Die konservativen Patrizier gingen nur zum Teil auf die Einwände
der Gegenseite ein. Die Befürchtung, die heimische Lehranstalt mit
«Ausländern» zu übersäen, sei unbegründet, da die bisherigen Professoren

am Kohegium verblieben und gegebenenfalls durch Schweizer oder sogar
durch Freiburger ersetzt werden könnten. Bei den Jesuiten herrsche
indessen kein «Nationalismus», dieser sei vielmehr durch den «religiösen
Geist» ersetzt (1). Die Ansicht, der neuerstandene Orden sei dem alten
ungleich, sei verlogen, die Wiederherstellungsbulle Pius' VII. belehre
einen eines andern. Die Behauptung, die Rückberufung der Jesuiten
stehe in Wirklichkeit einen wissenschaftlichen Rückschritt dar, sei

103 Daguet I S. 380; Oechsli II S. 337. Authentisch nach der Kollegiumschronik,
worin es heißt: «Seminarii director Dom. Jos. Gottofrey curiam munitam procul
aqua lustrali dispersit, malum scilicet demonum inde deprehensurus». KUBF HCF
II S. 98.

104 Strobel nr. 65.
105 1781-1849, von Freiburg, Advokat, 1814/49 Großrat, 1836/37 Staatsrat.

HBLS IV S. 591. Die Veröffentlichung seiner Anti-Redemptoristen- und Anti-
Jesuitenrede, Opinions prononcees dans le Grand-Conseil de Fribourg, le 16 janvier
1817 et 15 septembre 1818, au sujet de l'admission des Ligoriens et des Jesuites,
par M. Pierre de Landerset. Fribourg 1818, trug ihm eine dreimonatige Suspension

des Großratsmandates ein, da jeder öffentliche Protest gegen Beschlüsse der
Landesobrigkeit untersagt war. StAF PST, 23. September 1818 S. 346.

106 Cretineau-Joly I S. 432.
107 Daguet I S. 379.



148 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830

geradezu unbegreiflich, gelte doch dieser Orden als der gescheiteste (4).
Der Vorwurf, die Jesuiten könnten den Kollegiumsfonds für andere

Niederlassungen verwenden, treffe nicht zu, denn der Orden leiste hiefür
Garantie, diese Gelder allein für das Kollegium St. Michael einzusetzen (5);
überdies bedeute der Schülerzustrom eine Einnahmequelle. Bedeutsam
ist der Rückgriff auf die Vergangenheit, der ja bereits durch die Tatsache
der Wiederberufung gegeben ist. Alle sollen im Geiste der Väter
ausrufen: «Es lebe Canisius, Canisius erstehe wieder!» 108. Nach fünfstündiger
hitziger Debatte schritt man zur Abstimmung. Der Forderung der
liberalen Minderheit, die Angelegenheit erneut vom Staatsrat begutachten
zu lassen, wurde mit 69 gegen 48 Stimmen abgelehnt, darauf sprachen
sich 69 Großräte für und 42 gegen die Rückkehr der Jesuiten aus 109. Damit

war Art. I des Berufungsdekretes no angenommen: «Die Gesellschaft

Jesu wird im St. Michaels-Collegium dieser Stadt wieder eingeführt
werden, um allda das klösterliche Leben fortzusetzen und dem öffentlichen

Unterricht gemäß dem Institut ihres hl. Stifters obzuliegen,
welches durch die Bulle des Hl. Stuhles vom 7. 8. 1814 gebilligt ist.»

Schadenfreudig äußerte sich Uffleger über die Reaktion der Besiegten:
«Quel Eclat les «Aufgeklärte» et les «Gebildete» ne vont-ils pas faire.
Ils vont sürement declarer la Patrie en danger. Chez nous au moins ils ont
tout de bon perdu leur Proces sans espoir de retour» U1. - Nur wenige
Jahre später hätte er diese selbstsicheren Worte zurücknehmen müssen.
1830 sollten die liberal-demokratischen Kräfte den Prozeß gewinnen und
1847 die radikal-laizistischen.

Der 16. und 17. September galten der Detailberatung. Das Berufungsdekret

des Souveräns umfaßt XIII Artikel.
Bei der Regelung der wirtschaftlich-finanziellen Seite der Übergabe

trug man dem Einwand der Opposition, die Kollegiumsgelder könnten

zu fremden Zwecken eingesetzt werden, gebührend Rechnung. Dem Orden

wird daher nicht das Eigentum über Mobilien und Immobilien, Vermögen
und Einkünfte der Lehranstalt übertragen, wie dies das ursprüngliche
Dekret vorgesehen hatte, sondern die Jesuiten treten lediglich in den

«Genuß und die Verwaltung der dem öffentheben Unterricht gewidmeten

108 Strobel nr. 66. Für die Berufung sprachen Techtermann, B. v. Müller,
Ph. de Gottrau, Uffleger, Bumann und Großrat Albert von Müller, 1759-1831.
HBLS V S. 184.

109 StAF PGR, 15. September 1818 S. 364.
110 Strobel nr. 67.
111 Uffleger an Haller, 15. September 1818. StAF Corr. Haller.



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830 149

Güter» (Art. II). Die Einkünfte des Kollegiums sowie der Studienfonds
dürfen allein für den Gebrauch und den Unterhalt dieses Hauses verwendet

werden (Art. IV). Der Personalbestand der freiburgischen
Ordensniederlassung darf die Zahl dreißig, Patres, Scholastiker und Laienbrüder,
nicht übersteigen (Art. XI). Über die Finanzverwaltung der Lehranstalt
hat der Rektor dem Staatsrat jährlich Rechenschaft abzulegen (Art. V).

Natürlich kam man den Forderungen der bisherigen Professoren

entgegen: Diejenigen, die ihren Unterricht fortsetzen, können entweder
in den Orden eintreten und auch als Novizen ihr Lehramt ausüben

(Art. VI), oder verbleiben als Diözesangeistliche bei ihrer bisherigen
Stellung und Besoldung (Art. VII). Was die Beförderung angeht, unterliegen

sie allerdings den Bestimmungen der Gesellschaft Jesu (Art. VIII).
Emeritierte Professoren können ihre bisherige Wohnung im Kollegium
beibehalten und haben Anspruch auf eine Pension (Art. IX).
Lehramtskandidaten können zu den gleichen Bedingungen wie die bisherigen
Professoren zugelassen werden (Art. X).

Trotz des äußeren Sieges der Konservativen vermochte aber die liberale

Minderheit ihre Forderungen in ideeller Hinsicht gleichwohl
durchzusetzen. Denn die Jesuiten sind «den Gesetzen desStaates und den
Befehlen der Regierung unterworfen», insbesondere obliegt die
Schultätigkeit des Ordens der Oberaufsicht der zuständigen staatlichen
Behörden (Art. XII). Ferner sind die Jesuiten verpflichtet, «einen Plan
über die Lehrart und den öffentlichen Unterricht» zu erstellen, worüber
der Große Rat befindet (Art. III).

Der Schlußartikel (Art. XIII) beauftragt den Staatsrat mit der
Ausführung des Dekretes.

Erneut hob die Agitation auf der oppositionellen Seite mächtig an.
Die Jesuitenberufung drohte unter Behörden und Bevölkerung eine

Spaltung herbeizuführen. Am 26. September protestierte die liberal-
patrizische Minderheit in einer öffentlichen Erklärung 112. Darin wird
die Rückberufung der Jesuiten als «ein außerordentliches Ereignis»
bezeichnet, das geeignet sei, «das Erstaunen des Auslandes hervorzurufen
und im Gebiete der Eidgenossenschaft Unruhe zu erzeugen». Weiterhin
heißt es in der Streitschrift, die konservative Mehrheit habe eine
Maßnahme getroffen, die von «bösen Folgen» für den Wohlstand des Kantons
begleitet sein könnte. Schließlich wird behauptet, daß man unter dem
Deckmantel der Religion - mit der übrigens schon öfters Mißbrauch

112 s. Anm. 76.



150 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830

getrieben wurde - das «unheilbare Werk» vollbracht habe. Die Eintracht,
das vorzügliche Fundament des Gemeinwohls, sei von nun an für immer
zerstört. Zahlreiche Anhänger aus der städtischen Bürgerschaft brachten
den Unterzeichnern bei Fakelschein ein Ständchen dar und sangen dabei
ein Bänkellied gegen die Jesuiten 113: ohne Zweifel ein Zeichen dafür,
daß in der Stadt - im Gegensatz zum Land - eine verbreitet Jesuiten-
feindliche Stimmung herrschte. Selbst Kollegiumsschüler, denen die
«Feinde der Religion» den Kopf verdreht hatten, nahmen an dieser

Protestkundgebung teil114. Staatsrat Montenach gedachte mit einer
Note bei Kardinal Consalvi vorstellig zu werden, worin er die
Jesuitenberufung als «staatsgefährlich» darzustellen beabsichtigte, um auf diese

Weise den Hl. Stuhl von der Ausführung des Dekretes abzuhalten 115.

Kein Mittel blieb unversucht, den verängstigten Schultheißen Techtermann

wankelmütig zu machen.
Doch die siegreiche Mehrheit im Staatsrat schritt unbeirrt ein. Am

2. Oktober verbot die Regierung jede Ansammlung auf öffentlichen
Plätzen und das Singen aufrührerischer Lieder 116. Die Erlärung der
Minderheit wurde als «gesetzwidrig und ungeziemend» befunden, da die

Staatsverfassung keine Opposition gegen einmal beschlossene Dekrete des

Souveräns gestatte 117. Aus Protest verheßen die liberalen Regierungsmitglieder

die Staatsratssitzung. Entrüstet über diesen ärgerlichen
Vorfall planten einige Hitzköpfe, die fünf liberalen Vertreter in der

Regierung ihres Amtes zu entheben. Montenach dachte selbst an einen

Staatsstreich. Schließlich aber wagte keine Seite, die Dinge auf die Spitze
zu treiben. Ganz richtig meint deshalb der erste Biograph Montenachs,
Hubert Charles, daß bloß einer Kleinigkeit wegen die 1830er-Revolution
nicht bereits zwölf Jahre früher ausgebrochen sei118. Der untrügliche
«goüt du pouvoir» ließ indessen den «Türken» schon bald eine

Kehrtwendung vornehmen. Das Verhältnis zwischen Montenach und den Jesuiten

wurde zusehends freundlicher. Und wieso Ein Landpfarrer beurteilt
dieses Verhalten richtig, wenn er sagt: Montenach wird mit den Händen

1,3 StAF GS nr. 1939, mehrstrophiges, z.T. gehässiges Chanson gegen die Jesuiten.
114 KUBF HCF II S. 122.
115 Vgl. Belli an Consalvi, 21. November 1818. Strobel nr. 76.
116 StAF PST S. 299.
117 a. 0., 13. Oktober 1818 S. 308 ff.
118 Sudan, S. 120, verweist auf H. Charles, Noticc biographique sur feu

M. l'avoyer Montenach avec quelques apercus sur i'histoire contemporaine, publ.
in der Freiburger Revue, Emulation 1/2 (1842/43).



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830 151

um sich schlagen und sich nach allen Seiten wenden, bis er Schultheiß

von Freiburg sein wird 119. 1831 sollte sein Herzenswunsch in Erfüllung
gehen.

Vöhig irreführend, aber gleichwohl bezeichnend, ist der Bericht von
Internuntius Belli an das römische Staatssekretariat. Darin wird P. Girard
als einer der Miturheber der rebellischen Umtriebe bezichtigt; der
Franziskaner habe mehr als alle andern die Opposition vorangetrieben 120.

Gerade das Gegenteil trifft zu! Während dieser stürmischen Zeit sah
P. Girard seine vorzügliche Mission darin, die erregten Gemüter zu
beruhigen. Mit seiner sprichwörtlichen Großmut sah er die Tatsachen nüchtern

und bedauerte lebhaft, daß die öffentliche Meinung die Jesuitenschule

unbesehen in Gegensatz zur seinen brachte: «Me voilä donc en

guerre, tout pacifique que je suis», bemerkt er lakonisch 121.

Für Haller hatte die Jesuitenberufung ein übles Nachspiel. Der Berner
Geheimrat beschuldigte seinen Amtskollegen, zu deren Gunsten Briefe
geschrieben zu haben, auf die Uffleger im Freiburger Großen Rat
ausdrücklich verwiesen habe 122. Diese Anklage verleitete offenbar den

Luzerner Staatsmann, Franz-Bernhard Meyer von Schauensee 1Z3, zur
Behauptung, der «Restaurator» habe auf die dortige Jesuitenberufung
«eingewirkt»124. Der preußische Gesandte Grüner schlug dann prompt
aus diesem Gerücht Kapital, indem er die Romreise Hallers im Herbst
1818 125 in engste Verbindung mit dem «außerordentlichen Ereignis» in

119 Pfarrer Bourquenoud an Dey, Mai 1820. StAF Corr. Dey: «Dernierement
l'on m'e'crivait que le Türe allait souvent aux Jesuites et qu'il se passait pas de
semaine que les Jesuites n'allassent chez lui, qu'il avait dit dans une maison qu'il
esperait le plus grand bien!!! Cela me prouve que ce magistrat de la basse Suisse
qui disait du Türe: Montenach se demenera et se tournera de tous les cötes jusqu'ä ce

qu'il soit avoyer de Fribourg, avait bien raison et voyait clair: mais il pourrait fort
bien lui arriver qu'ayant mystifie les autres en 1814, il soit mystine k son tourü
Au moins c'est que les uns pretendent». Betreffend das Verhältnis Montenachs zu
den Jesuiten in den 1820er Jahren vgl. Strobel S. 39 fi.

120 In Anspielung auf die Erklärung der Minderheit gegen die Jesuitenberufung,
schrieb er am 23. Oktober 1818 an Consalvi. BAr Vat. nr. 130: «..., e si crede, che
il P. Girard sia uno de'sogetti, che piü d'ogni altro fomenta il partito opposito,
poiehe avendo egli introdotto in Friburgo un nuovo metodo di studii teme, che gli
tributani i publici fogli senza parlare di altri motivi che lo possono indurre a tal
passo».

121 Veuthey S. 147.
122 Vgl. Haller an Salis, 4. November 1818. Burgerb. B.
123 1763-1848, helvetischer Innenminister, bedeutender Politiker des Luzerner

Restaurationsregimes, fortschrittlich-liberal. HBLS V S. 108.
124 Meyer an Usteri, 8. Oktober 1818. Strobel S. 32.
125 Grund dieser Reise war allein das prasserische Treiben eines Neffen, dem



152 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830

der Saanestadt brachte 126. Haller erkundigte sich hierauf bei Uffleger
über den angeblichen Vorfall. Sein Korrespondent stellte jedoch die

Anschuldigung völlig in Abrede: Hallers Name sei während der
entscheidenden Sitzung vom 15. September nicht einmal genannt worden 127.

Ebenfalls zurückzuweisen ist die Meinung Gagliardis, wonach der
bayrische Gesandte Olry die Berufung «durchgesetzt» haben soll128. Die
unbewiesene Behauptung stammt offensichtlich auch von Grüner, der

Olry als den Haupturheber «der jesuitischen Reaktion» im Üchtland
hinstellt129. Im ausgiebigen Briefwechsel mit Bischof Yenni 13° findet sich

überhaupt keine Stelle, die damit in Zusammenhang gebracht werden
könnte.

Natürlich waren Haller und Olry als «Ultras» an der «Restauration»
der Gesellschaft Jesu, von der sie vor allem eine geistig-politische Sendung
im Sinne einer Wiederaufrichtung der vorrevolutionären Gesellschaftsordnung

erwarteten, interessiert, aber von einer aktiven Mitwirkung an

der Rückkehr der Jesuiten nach Freiburg kann nicht gesprochen werden.
Das Urteil des liberal-protestantischen Preußen Grüner ist stark vom
Affekt bestimmt, wie dies aus dem äußerst scharfen Protestschreiben

an Karl Müller von Friedberg hervorgeht131. «Haupturheber» der

Jesuitenberufung waren die Nuntiatur, der bischöfliche Kanzler Wully,
Yenni und das konservative Patriziat.

Haller leichtfertig eine große Geldsumme ausgeliehen hatte. Vgl. Haller an Salis
30. November 1818. Burgerb. B.

126 Pieth S. 110.
127 Uffleger an Haller 9. Januar 1819. StAF Corr. Haller: «...; je dis plus, que

votre nom n'a pas meme ete prononce dans la deliberation du 15. 7.bre, ni par moi,
ni par qui ce soit, j'en puis faire la preuve par l'cxibition de mes notes que je con-
serve, et que je suis pret k faire voir k quiconque le desireroit, parceque je ne fais

pas mystere de mon opinion; et que j'ose montrer k chacun et k decouvert mes
motifs. Je le repete, il est faux, que moi ou d'autres ayent foit usage de quelle lettre

que ce puisse etre de votre part, ...»
128 Gagliardi, Geschichte der Schweiz III S. 1259 (ohne Beleg).
129 Pieth S. 110.
130 In den Briefen von 1816/18 findet sich nicht einmal eine Anspielung auf den

Jesuitenorden als solchen. BiAF Berne 1484-1826, Mappe Chevalier d'Olry 1816-
1842.

131 Grüner an Müller-Friedberg, 9. November 1818: «Die Reaction in Freiburg
scheint ihren Weg mit Festigkeit verfolgen zu wollen. Aber der verrufene jesuitische
Lehrstuhl, aus faulem Galgenholz aufgerichtet, wird nach meiner Überzeugung nicht
halten und in seinem Sturze die jetzt so keck scheinenden Jünger des Obscurantis-
mus begraben». Zit. bei Dierauer, Müller-Friedberg. Lebensbild eines schweizerischen

Staatsmannes (1755-1836), in: Mitteilungen zur vaterländischen Geschichte 21

(1884) S. 435 Anm. 5.



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830 153

Um das «große Werk» in Anbetracht des heftigen Widerstandes nicht
zu gefährden, waren die altgesinnten Staatsräte entschlossen, die effektive

Übernahme des Kollegiums durch die Jesuiten nach Kräften
voranzutreiben. Am 2. Oktober stellte Schultheiß Techtermann P. Sineo das

Aufnahmedekret zu, mit der Bitte, dieses an die Ordensleitung nach Rom
weiterzuleiten 132. Allein die Jesuiten im Wallis übten höchste
Zurückhaltung. Die einengenden Bestimmungen des Dekretes wie auch die
starke Agitation der Gegenpartei bestärkten P. Sineo in der Überzeugung,

vorläufig nicht den geringsten Schritt zu unternehmen 133. Dieses Zögern
scheint in Freiburg einige Beunruhigung ausgelöst zu haben, denn man
fürchtete, ein langes Hinausschieben der Übergabe könnte die
Widerstandskräfte nur noch ermutigen und schließlich die Rückkehr der
Patres verunmöglichen. Es galt, nunmehr hart zu bleiben und zu handeln

134. Ein in diesen Tagen eintreffendes Schreiben des apostolischen
Vikars Franz-Bernhard Göldlin von Tiefenau 135 an Yenni, worin er ihn
aufforderte, nach Kräften an der Restauration des Jesuitenordens zu
arbeiten 136, mochte nicht wenig zu dieser entschiedenen Haltung
beitragen.

Im Auftrag des Bischofs (oder seines Kanzlers137) reiste Rektor
Chappuis eigens nach Brig, wo er den Obern der helvetischen Mission

zu überreden vermochte, das Kollegium St. Michael zu übernehmen. Am
9. Oktober willigte P. Sineo trotz großer Bedenken ein.

Die Patres Nicolas Godinot138 und Johann-Baptist Drach 139 ordnete

er zu diesem Zweck nach Freiburg ab. Als Delegationsleiter hatte P. Go-

132 StAF PST, 2. Oktober 1818 S. 299.
133 Vgl. Strobel nr. 73.
134 Jedenfalls ließ Haller auf Grund einer Meldung aus Freiburg Graf Salis am

4. Oktober 1818 wissen: «Vous pouvez etre sür qu'on restera ferme ä Fribourg«.
Burgerb. B.

135 1762-1819, Luzerner Geistlicher, seit 1790 Chorherr zu Beromünster, seit
1803 daselbst Propst, 1815/19 apostolischer Administrator des schweizerischen Teils
des Bistums Konstanz. HBLS III S. 583.

136 Göldlin an Yenni, 5. Oktober 1818. BiAF St-Mich. Strobel, nr. 57, auf
Cretineau-Joly I S. 430 sich stützend, verlegt das Schreiben irrtümlich in das

Jahr 1815.
137 Jedenfalls läßt sich Wully im Orientierungsschreiben an die Priestervereinigung

vom 4. Oktober 1818 über die mission fameuse wie ein Sieger aus. KUBF Corr.
eccl.

138 1761-1842, von Reims, Dr. theol. der Sorbonne, 1818/24 Provinzial in der
Schweiz, 1824/30 in Frankreich, seit 1830 wieder in der Schweiz, starb in Freiburg.
Koch K. 710.

139 1780-1846, von Lenzburg, 1818/24 und 1830/36 Rektor des Kollegiums
St. Michael in Freiburg, 1824/30 Provinzial, seit 1836 Rektorin Schwyz. a. O. K. 449.



154 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830

dinot auf Grund einer generellen Vollmacht des Ordensgenerals die

Kompetenz, mit der dortigen Regierung zu verhandeln und den Vertrag
abzuschließen 14°, wodurch ein öffentlich-rechtliches Verhältnis zwischen
der Gesehschaft Jesu und der Republik Freiburg begründet wurde.

Bezeichnend für die abwartend-unsichere Haltung P. Sineos ist seine

zweimalige Sinnesänderung. Am Tage der Ausstellung des Vollmachtschreibens

an P. Godinot ließ er Bischof Yenni in einer Depesche wissen,
die Kompetenz des Delegationsleiters gehe nur soweit, das Berufungs-
dekret anzunehmen im Falle, daß der Staatsrat - eher als man es

wünschen möchte - auf dessen Ausführung dränge 141. In einem Schreiben

vom 14. Oktober an P. Godinot widerrief er dessen Handlungsvollmacht,
indem er erklärte, er, P. Sineo, sei entgegen dem Dafürhalten der Jesuitenfreunde

in Freiburg, nicht bereit, das Kohegium St. Michael zu
übernehmen : «Sie sind nach Freiburg geschickt worden, nur um der Regierung
für das Dekret vom 15. September zu danken - das ist alles. Ich glaube,
es ist notwendig, nicht einmal den Wunsch zu hegen nach Ausführung
des Dekretes, geschweige denn ihn zu äußern. Überlassen wir es Gott!
Wenn die Opposition so stark ist, warum gegen sie das Kolleg
übernehmen. Wir wollen in kein Land gegen den Willen der Regierenden
kommen - oder mit unserem Kommen - wenn auch ohne Schuld - Anlaß

zu Unstimmigkeiten und Wirren geben» 142.

Das außerordentlich wichtige Schreiben erreichte jedoch den Adressaten

zu spät. P. Godinot hatte inzwischen bereits gehandelt. Am 15.

Oktober sprach er im Namen des Ordensgenerals urkundlich die Annahme
der Bedingungen und die Übernahme des Kollegiums .St. Michael durch
die Gesellschaft Jesu aus 143. Am 16. ratifizierte der Staatsrat den Vertrag
und verlieh dem Berufungsdekret Gesetzeskraft 144. P. Godinot hatte
demnach seine Kompetenzen nicht überschritten145. Wäre das abmahnen-

140 Das Vollmachtschreiben Sineos für Godinot vom 9. Oktober 1818, StAF
Chemise du Conseil d'Etat zur Sitzung vom 16. Oktober 1818, lautet: «..., Tibi,
Rdo, Patri Godinot omnes et singulas facultates extraordinarias alias admodum
Reverendo Patri nostro Generali reservatas Nobisque litteris patentibus sub data
20. Jun. 1816 concessas communicantes — Tibi speciatim commitemus ac Te delega-

mus, ut quaecumque negotia cum Rei publica Friburgensi perlractare, concludere ac

definire nomine et auetoritate admodum Reverendi Patris Nostri Generalis possis».
141 Sineo an Yenni, 9. Oktober 1818. BiAF St-Mich.
142 Strobel nr. 73.
143 Vertragsurkunde vom 15. Oktober 1818. StAF Chemise du Conseil d'Etat zur

Sitzung vom 16. Oktober 1818.
144 StAF PST, 16. Oktober 1818 S. 310.
145 In Unkenntnis der an Godinot erteilten Handlungsvollmacht nahm Strobel

mit Recht eine Kompetenzüberschreitung an. Vgl. S. 36.



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830 155

de Schreiben seines Obern rechtzeitig in Freiburg eingetroffen, so hätte
er nach der Meinung Otto Pfülfs nicht abgeschlossen. Wahrscheinlich
wären dann die Jesuiten niemals in die Saanestadt zurückgekehrt146. Es
ist kaum anzunehmen, daß P. Godinot mit seiner «unzähmbaren
Starrköpfigkeit», die ihn gelegentlich für Ratschläge seiner Vorgesetzten
unzugänglich machte 147, in einer so wichtigen Angelegenheit eigenmächtig

vorgegangen wäre. Vier Monate später stellte sich die Ordensleitung
voll und ganz hinter das Vorgehen P. Godinots. Im Februar 1819 erfolgte
aus Rußland die Bestätigung des Ordensgenerals148, P. Thaddaeus
Brzozowskis 149. Krönenden Abschluß der Freiburger Jesuitenberufung
bedeutete das Schreiben Pius' VII. an Bischof Yenni, worin der Papst
dem Oberhirten des Bistums Lausanne und vor allem Schultheiß
Techtermann seinen Dank aussprach 15°.

An Allerheiligen 1818 begann am Kollegium St. Michael das neue

Schuljahr - nach 46jährigem Unterbruch - erneut unter der Leitung der

Jesuiten 151. Zum Rektor wurde der Aargauer P. Drach ernannt, um ja
dem Vorwurf der «Ausländerei» zu entgehen. Als Minister stand ihm der

Belgier P. Pierre Leblanc 152 zur Seite. Drei der bisherigen Professoren,
darunter alt Rektor Chappuis, traten in den Orden ein, setzten indessen

ihre Lehrtätigkeit auch während des Noviziates fort153. Abbe Dey gab
seine Professur für Kirchengeschichte auf und zog sich als Kaplan nach

Villaz St-Pierre zurück154. Die übrigen elf Professoren behielten ihre ange-

146 Pfülf S. 74.
147 So charakterisiert ihn Haller in einem Brief an Salis vom 11. Dezember

1821. Burgerb. B: «Le P. Provincial Godinot, croyez-moi, mon eher Comte, cet
homme est un hypoerite unleserlich) qui ne dit que des mensonges. De plus
il est d'un orgueil et d'un entetement indomptable, ne veut ecouter aueun conseil ni
celui d'un parent qui l'engage k revenir dans son pays, en lui offrant de se charger
de ses enfans, ni celui du P. Provincial (von Frankreich) qui lui aurait les moyens
d'entrer dans un seminaire. Aussi il est brouille' avec tous ceux qui s'interessaient
jadis k lui. Abandonnez, mon eher Comte, cet homme ni capable de servir la bonne
cause et qui ne pourra etre guerri que par l'humiliationi.

148 Strobel S. 36.
149 1747_1820, Pole, 1805 Eintritt in den russischen Ordenszweig, erster General

des neu erstandenen Gesamtordens, a. O. S. 1103.
150 a. O. nr. 77, Original BiAF Doc. pont.
151 KUBF HCF II S. 121 f.; vgl. Pfülf S. 76 f.
152 1816/17 Leiter der belgischen Mission, 1817 Priester, 1818/19 in Freiburg,

1819/22 Rektor des Kollegiums Sitten, 1822 Abberufung nach Chambery. a. O.

Register.
133 Mit Chappuis zusammen traten auch Denis Genoud, Kanonist, und Joseph

Corboz, welscher Kollegiumsprediger, in den Orden ein. a. 0. S. 76.
154 StAF PST, 21. September 1818, S. 294.



156 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830

stammte Stellung bei. Ihnen stand eine gleiche Anzahl Jesuiten, Scholastiker

und Laienbrüder eingeschlossen, gegenüber.
Statt die Sache auf sich beruhen zu lassen, glaubte Bischof Yenni in

seinem Übereifer, die Jesuitenberufung im Fastenhirtenbrief von 1819 155

nochmals zur Sprache bringen zu müssen. Er erinnert darin an die
betrüblichen Vorfälle, wie sie die Opposition während der vergangenen
Monate in Szene gesetzt hatte und hält den Widersachern ganz einfach
die «apostolische Erklärung» Pius' VII. entgegen, die er wörtlich aufführt.
Das Vorgehen war äußerst unklug und dazu angetan, die Spannung aufs

neue zu schüren. Es ist wahrscheinlich, daß dem Bischof die unglückliche
Verlautbarung von irgendeiner Seite aufgedrängt worden ist156.

In diesen Zusammenhang hinein ist die kritische Bemerkung von
Pfarrer Bourquenoud zu stellen, der auf Grund eindeutiger Beweise zu
wissen glaubt, daß der «gutmütige Bischof» bei der Jesuitenberufung,
ohne sich dessen bewußt zu sein, von angeblichen Freunden als

Strohpuppe in den Vordergrund geschoben wurde 157. Diese Mutmaßung hat
etwas für sich. Obwohl Yenni als ein «romtreuer Prälat» und restaurativer
Geist sich dem Jesuitenorden verpflichtet fühlte, hätte ihn wohl sein

zurückhaltend-scheuer Charakter in Anbetracht der gewaltigen Widerstände

dazu bestimmt, von der Durchführung des Dekretes oder von der

Berufung überhaupt abzulassen. Aber das ständige und zielgerichtete
Pochen der Luzerner Nuntiatur, verstärkt durch die Präsenz des ihm
aufgedrängten Kanzlers Wully, der in den Augen der Liberalen den

«einfachen, nicht selbständigen Prälaten mit der Arroganz eines Zöglings
der curia romana für seine Zwecke» einsetzte 158, vermochten, daß der

furchtsame Bischof aus der ihm eigenen abwartenden Haltung heraustrat
und - von Nuntius Testaferrata, Zeno und Belli gestoßen - selbst zum

Angriff überging. Nicht zu übersehen ist der Einfluß seines Generalvikars,
des Exjesuiten Schaller, der ebenfalls nach Kräften dazu beitrug, daß

sein Orden wiederum in Freiburg einziehen konnte 159. Im Dezember 1818

trat er von seinem Amt zurück und legte im darauffolgenden Frühjahr
die zweite feierliche Profeß als Jesuit ab 160.

135 Strobel nr. 78.
156 Vgl. a. 0. S. 39.
157 Bourquenoud an Dey, Mai 1820, StAF Corr. Dey. «Des preuves existent

dejä: vous connaissez toute l'histoire du retablissement des jesuites; le bon eveque
a ete que la dupe de ses pretendu amis sans le savoir».

158 Zitat aus der Zürcher Zeitung vom 3. November 1818. Strobel nr. 71.
159 Vgl. Strobel Nr. 53, 55, 58, 136, 141/42.
160 Pfülf S. 111.



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830 157

Betrachtet man das Verhalten des Diözesanklerus und der Landbevölkerung

über die Rückkehr der Jesuiten nach Freiburg näher, lauten die
offiziellen Verlautbarungen sehr günstig. Vereinzelte Dekanate gelangten
eigens an Bischof Yenni, um ihrer Freude Ausdruck zu geben, daß der
einst «vom Philosophismus unterdrückte Orden» eine allseits anerkannte

Wiedergutmachung erfahren habe 161. Aus allen Gegenden liefen
Sympathieschreiben an die Regierung ein 162. Als Zentrum der
jesuitenfreundlichen Stimmung im Senseland trat die Pfarrei Tafers hervor 163.

Im Untergrund jedoch schwelte unter den Geistlichen, die die glorreiche
Zeit des einstigen Jesuitenkollegiums nur noch vom Hörensagen kannten,
eine deutlich spürbare Mißstimmung. Allein vom «landeseigenen Klerus»

geformt, sahen sie durch die Wiederberufung der Jesuiten die Verdienste
der einheimischen Kräfte verkannt. Voller Bitterkeit schrieb Dekan
Aebischer an Abbe Dey: «Ce qui me penait le plus dans cette affaire,
c'etait de voir le merite meconnu, les enfans du pays meprise's et chasses,

du pain enleve' k notre pauvre clerge' pour etre donne ä des etrangers
incapables de mieux faire que nous»164. Er spricht hier nicht als Außenseiter.

Das gegnerische Lager wußte um diese Widersetzlichkeit des

älteren Diözesanklerus gegen die Jesuiten und nutzte sie entsprechend
aus. Als die Radikalen in der außerordentlichen Februar-Tagsatzung
von 1845 die katholischen Stände aufforderten, die Jesuiten aus ihrem
Gebiet zu vertreiben, glaubte der Tessiner Abgeordnete Stefano Fran-
scini165 aus sicherer Quelle zu wissen: Der Orden würde in Freiburg von

161 Vgl. die Schreiben der Dekanate von St-Maire (Saane-Land), St-Protais
(Ogoz) und Part-Dieu (Greierz) im BiAF St-Mich vom Juli, September und Dezember

1818. Part-Dieu sandte bereits am 9. Dezember 1815 ein Empfehlungsschreiben
au Yenni. Strobel nr. 56.

162 Der Staatsrat erhielt vom Oktober bis Dezember 1818 Sympathieschreiben
aus den Dekanaten St-Maire und St-Henri (Glane); den Pfarreien Attalens, Chätel-
St-Denis, Gruyere, L'Echelles, Säles, Sommentier, Villaz-St-Pierre, Vuissens und
Vuisternens; den Gemeinden Bulle und Chätel-St-Dems. StAF PST S. 314 ff.

163 Am 23. Oktober und 12. Dezember nahm der Staatsrat Kenntnis von zwei
Dankesschreiben aus der Pfarrei Tafers (umfaßte damals zusätzlich die heutigen
Kirchspiele von Alterswil, St. Antoni und St. Ursen, bis 1885); am 6. November
1818 von einem Dankesschreiben der Pfarrei Bösingen. StAF PST S. 317, 336 und
330. - Bezeichnenderweise hielten die Geistlichen der ärmeren Pfarreien im
Senseoberland mehr zu den Franziskanern, diejenigen auf den reicheren Pfründen des
Unterlandes waren mehr den Jesuiten zugetan. F. Rüegg, Kulturelle Zustände im
Freiburgischen zur Zeit Pater Girard's, in: FG 43/44 (1952) S. 257.

164 Nicht näher datiertes Schreiben von 1818. StAF Corr. Dey.
165 1796-1857, Hauptführer der Tessiner Verfassungsbewegung von 1830, 1848

Bundesrat. HBLS III S. 230.



158 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830

der alten Garde der Geistlichen «verabscheut»; allein die jungen Vikare,
die durch die ignatianische Schule gegangen seien, stünden für die Söhne

Loyolas ein 166. Das Urteil ist zwar verzerrt, birgt aber einen unverkennbaren

Wahrheitskern in sich. Die Neugründung der Correspondance
ecclesiastique 1833 sollte erneut das Bewußtsein um eigenen Rang und
Würde des Diözesanklerus fördern.

Sicher war die Freiburger Jesuitenberufung ein großes Ereignis, das

über die Schweiz hinaus großes Aufsehen erregte. Sie war nach Ferdinand
Strobel «die erste große Renaissance des einst totgeglaubten Ordens,
seine erste weithin sichtbare staatliche Rehabilitierung)). «Von hier begann
er nach Europa auszustrahlen, während er damals in Frankreich und
England nur geduldet war. Die Schweiz, d.h. vor allem Freiburg, wurde
so zum ersten Zentrum des Ordens nördlich der Alpen» 167. Weltruf
erlangte das Kollegium St. Michael nach dem Bau des Jesuitenpensionats
1827; dieses zählte bisweilen über 400 Zöglinge und nahezu alle Erdteile
waren vertreten 168.

*

Die vehemente Gegnerschaft des liberalen Patriziats und der
demokratischen Bürgerschaft gegen die Jesuitenberufung entzündete sich nicht
allein an Fragen ideeller und schulpolitischer Natur. Ausmaß und Wucht
der oppositionellen Agitation läßt sich erst erklären, wenn man bedenkt,
daß die Rückkehr der Jesuiten die Bestrebungen zur Reform des

Mittelschulunterrichts gänzlich zu Fall brachten.

Einige Monate vor der Jesuitenberufung hatte nämlich P. Girard -
wohl auf Anregung des Erziehungsrates - einen Plan d'education pour
les Ecoles, Gymnase et Academie de Fribourg en Suisse 169 ausgearbeitet.
Dieses Projekt würde eine grundlegende Neuorganisation des höheren

Bildungswesens in Freiburg bedeutet haben.
Danach dauert die Ausbildungszeit am Kollegium sechs Jahre, vier

sind am Gymnasium und zwei am Athenäum zu absolvieren. Eine merkliche

Fächerverschiebung setzt der bis anhin beherrschenden Stellung des

166 Tagsatzung vom 27. Februar 1845. BAr Tagsatzungsband nr. 1808 S. 60.
167 Strobel S. 36.
168 Über den Bau und die Hausordnung vgl. Pfülf S. 164 ff. Einstige Schüler

gaben 1889/90 das Livre d'or des eleves du Pensionnat de Fribourg-en-Suisse, 1827-
1847. Nouv. ed. Montpellier 1889-1891, heraus; darin sind biographische Notizen
über alle Patres und die meisten Schüler enthalten (480 Porträts). Über die
Entstehung des Werkes vgl. Stimmen aus Maria-Laach 41 (1891) Heft 7.

169 Publ. von G. Pfulg, in: Edition du Centenaire IV, Projets d'education publique.

Fribourg 1950 S. 87 ff.



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830 159

Lateins ein Ende, indem auch die Muttersprache, Deutsch, beziehungsweise

Französisch zu gleichwertigen Hauptfächern erklärt werden. Das
Griechische wird abgeschafft und bleibt allein den Theologiestudenten
vorbehalten. - Sicherlich waren diese Änderungen zur Zeit der Restauration

revolutionäre Erneuerungen. Bittere Jugenderinnerungen des

einstigen Kollegiumsschülers mochten für diese Umgestaltung ausschlaggebend

gewesen sein 170. Zugleich schlägt P. Girard eine Fächererweiterung
vor. Bereits ab der ersten Klasse werden Geschichts- und Geographieunterricht

171 erteilt.
Abschluß der acht Jahre dauernden Mittelschulausbildung stellt

die Humanität dar, aufgeteilt in ein Logikum und Physikum; sie ist
jedoch integrierender Bestandteil der Akademie, bestehend aus drei
Fakultäten, der humanistischen, juristischen 172 und theologischen 173.

Nach P. Girard dauert das Studium der Jurisprudenz vier Jahre,
beginnend mit dem öffentlichen Recht, dem Völker- und allgemeinen Staatsrecht;

das zweite Jahr ist vorwiegend der kantonalen Gesetzgebung

gewidmet; das dritte hauptsächlich dem Kirchenrecht; das letzte Jahr
der Geschichte des römischen Rechts, der Pandektenauslegung und dem

freiburgischen Zivil- und Prozeßrecht.

170 Girard kritisierte vor allem die alles beherrschende Stellung des Lateins sowie
den allgemein lebensfremden Lehrstoff. Zur Zeit als er das Kollegium besuchte,
nannte man den Fortschrittspreis im Griechischen «Eselspreis», derart wurde hierin
das Studium vernachlässigt. Vgl. Girard S. 15. - In seinem Reformplan schreibt
P. Girard über das Griechischstudium: «Quant ä la langue grecque, ce serait perdre
du temps que de l'apprcndre ainsi qu'on l'a apprise jusqu'ici». Pfulg S. 100.

171 Seine Begründung lautet: «L'histoire est non seulement agreable en elle-
meme, mais necessaire absolument ä toutes personnes de distinetion, soit qu'elles
se vouent purement aux affaires domestiques, soit qu'elles aspirent aux connais-
sances plus elevees; partout l'histoire en est Väme, la base et le fondement. II s'agit
donc de la eultiver et de la connaitre; celle de notre Suisse merite ici, sans doute
particulierement notre attention. Toute Instruction sur l'histoire serait imparfaite
et, d'ailleurs, moins agreable et beaueoup plus difficile sans secours de la geographie;
c'est donc par l'etude de cet objet que nous devons nous frayer le chemin aux con-
naissances historiques». a. 0. S. 90.

172 1763 wurde im heutigen Albertinum eine Rechtsakademie eröffnet. J.-J. Ber-
thier/J. Schneuwly, Projets anciens de hautes eTudes catholiques en Suisse.
Preliminaires de l'Universite de Fribourg. Fribourg 1891 nr. 125; vgl. E. Bise,
L'ancien erale de droit de Fribourg, in: ASHF 9 (1911) S. 305 ff.; G. Corpataux,
Le Bätiment dit l'Academie 1762-1890, in: AF 7 (1919) S. 234 ff.

173 Bereits 1583 wollte man in Freiburg gemäß den Vorschriften des Tridentinums
ein Seminar errichten; infolge finanzieller Schwierigkeiten konnte aber das Projekt
erst 1795 verwirklicht werden. 1604 wurde am Kollegium St. Michael der erste
theologische Lehrstuhl (Kasuistik) errichtet, 1626 Kontroverstheologie, 1698
Moraltheologie. Vgl. Marmier, Seminaire S. 6 ff.



160 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830

Für die theologische Ausbildung sieht P. Girard bereits fünf Jahre 174

vor; das erste gilt allein dem Studium der Kirchengeschichte und der
Hl. Schrift175; das zweite und dritte ist der Dogmatik, der Kanonistik
und dem Naturrecht gewidmet, wobei die Moraltheologie in diesem

Zusammenhang behandelt werden soll; im vierten Jahr eignen sich die

Theologiestudierenden (nur) grundlegende Kenntnisse in Griechisch und
Hebräisch an; im fünften haben sie sich ausschließlich in Homiletik und

Pastoraltheologie zu üben.

Nach P. Girard deckt sich die äußere Organisation der Freiburger
Akademie mit der einer Universität. So schafft er das Amt des Rektors
und Kanzlers. Jeder Fakultät steht ein Dekan vor, wobei jedem zusätzlich

ein Studienpräfekt zur Seite steht, der nach der Art des englischen
Tutors für die Wegleitung der Studenten verantwortlich ist.

Entgegen der Tradition weicht P. Girard auch vom Klassensystem ab

und tritt entschieden für das Fächersystem ein, weil damit eine
wissenschaftlich solidere Ausbildung ermöglicht werde. Statt daß ein Klassenlehrer

wie bis anhin in dilettantischer Weise alle Fächer unterrichtet,
kann er sich als Fachlehrer auf einen Lehrstoff konzentrieren und darin
sich vervollkommnen.

Diese Neuerung kam einem grundsätzlichen Angriff gegen die

angestammte Schulmethode gleich, wie sie weiterhin von den Jesuiten
verfochten wurde, und zwar aus der weltanschaulichen Überlegung heraus,
daß allein das Klassensystem eine Synthese von fachlicher Bildung und

religiöser Erziehung gewährleiste. Über die Bedeutung der Religion als

Basis des Unterrichts und die Nachteile der Fächerlehre äußerte sich der
Rektor des Kollegiums St. Michael, P. Drach, in Beantwortung eines vom
Erziehungsrat ausgehenden Vorwurfs, die jesuitische Studienordnung
befände sich nicht «auf der Höhe der Zeit»176, wie folgt: «Es ist ohne

Zweifel nützlich, die jungen Leute für die Literatur, die schönen Künste
und die Wissenschaft heranzubilden; aber es ist vor allem notwendig, in
ihren Herzen diejenigen Tugenden zu nähren, welche den guten Sohn,
den guten Bürger ausmachen, welche das Glück und den Frieden der

Familien und den Wohlstand und den Ruhm des Vaterlandes sichern.

174 1943 führte Bischof M. Besson den Fünfjahreszyklus ein.
175 Die Bibelwissenschaften werden heute vor allem wegen ihres positiven Charakters

und der besseren Gedächtnisleistung der Studierenden an den Anfang der
Ausbildung gestellt. Vgl. Aufsatz von G. Muschalek, Zur Frage eines theologischen
Grundkurses in der Priesterausbildung, in: Orientierung 29 (1965) S. 54 ff.

176 Der Erziehungsrat an P. Drach, 21. Oktober 1833. Strobel nr. 102.



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830 161

Nun hat aber die Religion allein die Sendung und die Macht, diese

Tugenden zu verleihen; den ehrlichen, redlichen Mann zum Christen zu
erheben, und zugleich seine Kenntnisse und sein Glück zu fördern
Die Religion muß also der Hauptgegenstand des Unterrichts seyn; in
jeder andern Methode aber wird sie nur ein einfacher Nebenzweig, ganz
dem Rechnen, der Geometrie u.s.w. gleichgestellt» 177.

Wenn auch in den pädagogischen Postulaten P. Girards ein Zug nach

praktischem Realismus und wissenschaftlicher Gründlichkeit vordergründig

ist, bleibt seine Mittel- und Hochschule dem Ideal der christlichen
Humanität verpflichtet. Der religiöse Charakter seiner Schule sowie die
Einheit von Erziehung und Unterricht sind unbestritten. Daß die Religion
Grundlage und Ziel der Erziehung, das ideale Zentrum der Schule ist,
von dieser Wahrheit war auch P. Girard überzeugt. Sein Erziehungsgeheimnis

bestand gerade darin, daß über aller Fächerlehre hinweg die

religiös-sittliche Erziehung durchdrang 178. Da P. Girard dem Religionsunterricht

als Fach quantitativ die überragende Stellung entzog, kam
unter den konservativen Geistlichen und kirchlich gesinnten Laien der
Verdacht auf, daß er, der Mönch, dem modernen liberalen Bildungsideal

verpflichtet sei und vor allem auf eine möglichst große Wissensbildung

ausgehe, ja Verrat an der Sache der Kirche und der christlichen
Erziehung begehe. Die scheinbar so zweitrangige Frage ob Klassen- oder

Fächersystem war zu dieser Zeit von weltanschaulichen Grundsatz-
fragen belastet. Als Vertreter des Fachlehrers galt P. Girard in den

altgesinnten Kreisen als liberaler Ketzer; die Jesuiten hingegen als

Verteidiger des Klassenlehrers waren die treuen Hüter der religiösen
Bildung. Bei den Patriziern beider Richtungen war der «demokratische»
Franziskaner überdies aus politischen Gründen umstritten. Aus eng
aristokratischem Standesbewußtsein heraus, waren sie der allgemeinen
Schulbildung - wie sie P. Girard über jedes Klassendenken hinwegsehend
unterschiedslos forderte - abhold und erblickten darin den Versuch zur
Weiterverbreitung der französischen Revolution: «Volksbildung» bedeutete

«Volksbefreiung», d.h. Sturz der «gottgewollten Obrigkeit» 179. Die
Jesuiten dagegen als Anhänger des Legitimismus und der alten
Gesellschaftsordnung erschienen den Aristokraten als willkommene Stütze in
gefahrvoller Zeit.

177 Jesuitenschulen S. 132 f. Vgl. Anm. 284 des folgenden Abschnitts.
178 Egger, Girard/Rel. S. 490.
179 Egger, P. Girard und Pestalozzi, in: FG 43/44 (1952) S. 17.



162 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830

Bei der engen Verquickung der Reformpläne P. Girards mit
weltanschaulichen und politischen Fragen artet die Beurteilung seiner

Bestrebungen durch den jesuitenfreundlichen Kollegiumschronisten in
zynische Gehässigkeit aus: Der Neuerer Girard fördert religionsfeindliche
Prinzipien und trachtet im geheimen, den «modernen Philosophismus»
zu verbreiten. Noch nicht zufrieden damit, beabsichtigt der «Revolutionär»,

das Kollegium zu bestürmen und an der neu gegründeten Akademie
«Lehrstühle der Pestilenz» zu errichten und sich - unter Heranziehung
entlassener Professoren und sonstiger dahergelaufener Gestalten - selber

an deren Spitze zu stellen 18°. In die gleiche Richtung zielt die Äußerung
Bischof Yennis, mit der Jesuitenberufung ein für die Religion schädliches

Vorhaben zu verhindern 181.

Wenn auch die unberechtigten Vorwürfe von den näheren Zeitumständen

her betrachtet werden müssen, so ist die eine Behauptung völlig
abwegig. P. Girard hatte keineswegs die Absicht, seine Reformpläne
als Sprungbrett zum «Rector magnificus» der Akademie zu benutzen,
wie dies die Kohegiumschronik zu wissen vorgibt. Angebliche Ambitionen
wies P. Girard entschieden zurück. Dieser «Aufstieg» kam dem geborenen

Volksschulpädagogen einem «Abstieg» gleich 182. Mit dem Gedanken,
dem Schulmann die Leitung der Akademie zu übertragen, spielte
vielmehr der liberale Erziehungsrat183. Auf das wohl unverbindliche Angebot
ging nicht P. Girard, sondern der Guardian des Klosters, P. Seraphin
Marchand, ein. Und so nahm er denn mit seiner Pilgerreise nach Bern die
Chance wahr, die unhebsamen Konkurrenten, die Söhne des hl. Ignatius,
aus dem Felde zu schlagen, in der Hoffnung, den Söhnen des hl. Franziskus

zu einer gehobeneren Stellung zu verhelfen. Ein solches Bemühen ließ

180 «Jam dudum, ut superibus annis fuit notatum, quibus rerum novarum cupidi
varia moliri, periculosa religioni principia fovere, ac modernum philosophismum
tacite propagare incupiebant, nee his contenti etiam longius progressi castra ponere,
exercitum formare, et armato capite dominari statuerunt: ad hoc Collegium desti-
natum in quo cathedra pestilentiae errigenda, ac nova doctrina propinanda erat
juventuti; itaque speciosum coneepere propositum illud transformandi in Acade-
miam illique praeponendi P. Gregorium Girard, virum huic intento optissimum, ac
dimissis professoribus alios undequaque auxiliare advocandi». KUBF HCF II S. 123.

181 Fontana S. 17.
182 Zu diesem Gerücht nahm er anläßlich der Preisverteilung von 1818 wie folgt

Stellung: «On a pense», dit-il, «que je portais secretement mes vues vers une Instruction

plus relevee, hälasl je croirais descendre en quittant mes jeunes amis».
Veuthey S. 148.

183 N. Raedle, Le couvent des Cordeliers de Fribourg. Notices historiques.
Fribourg 1882 S. 82 f.



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830 163

sich durchaus mit der Tradition seines Ordenszweiges vereinbaren,
gehörte doch die Beschäftigung mit «höheren Dingen» wie etwa der
Mittelschulunterricht vor allem zu den honestibus occupationibus 184 der Fran-
ziskanerkonventualen.

1823 wurde P. Girard endgültig ein Opfer der Politik. Seine
Lehrmethode des wechselseitigen Unterrichts 185, ein didaktischer Notbehelf,
der an und für sich weder mit Religion noch Philosophie und schon gar
nichts mit Politik zu tun hatte, wurde 1817 von Bischof Yenni ausdrücklich

gutgeheißen. Allmählich aber geriet die Lehrmethode in Verkuppelung

mit kirchenpolitischen Fragen. Das Problem der Methode rief das

kirchliche und liberale Lager aufs Kampffeld. Die freisinnig-aristokratische

Minderheit wollte als Bannerträger der Girard-Methode den
Beweis erbringen, «daß eine staatliche, dem Einfluß der Kirche entwundene
Volksschule zu leben und blühen imstande sei» 186. Dieses Propagandamittel

mußte dem Gegner um jeden Preis entrissen werden. Und so ließ
sich Yenni - von den altgesinnten Kreisen unter Druck gesetzt - zu der

ungeheuerlichen Behauptung herbei, die Girard-Schule vernachlässige
den Religionsunterricht, ja verdränge geradezu den religiösen Geist aus
der Schulstube 187. Auf Vorstellung des Bischofs verurteilte dann der
Große Rat am 5. Juni die wechselseitige Lehrmethode mit 74 zu 44 Stimmen

und an ihre Stelle trat wiederum der angestammte Simultanunterricht.

P. Girard kehrte hierauf seiner Vaterstadt zehn Jahre lang den
Rücken und zog als Guardian und Lehrer nach Luzern 188. In einem Brief

184 a. O. S. 171.
185 Die Engländer Andrew Bell (t 1832, Strobel S. 1101) und Joseph Lan-

caster (f 1838, a. O. S. 1117) brachten diese Lehrart 1798 nach Europa; sie wurde
definiert als «die Methode, mittels deren eine Schule sich selbst unterrichten kann,
unter Aufsicht eines einzigen Lehrers». Nach P. Girard bestand «ihr Wesen darin,
daß man die Kinder durch die Kinder unterrichten läßt, von Stufe zu Stufe». Zit.
nach Scherwey S. 58 Anm. 5. Als zeitgenössische Lit. vgl. A. de Labrode, Plan
d'education pour les enfants pauvres d'apres les deux m^thodes combine'es du Dr Bell
et de M. Lancaster. Londres 1815; als neuere Darstellung vgl. D. Salmon, The
practical parts of Lancaster's Improvements and Bell's Experiment. Cambridge 1932.

186 Scherwey S. 60. Auch für den Kanton Waadt war die Verkoppelung der neuen
Lehrmethode mit den neuen Ideen charakteristisch. Vgl. G. Panchaud, Une offensive

des liberaux «eclaires» au debut du XIXe siecle: L'introduction de l'enseigne-
ment mutuel, in: Bibliotheque historique vaudoise 40 (1967) S. 213 ff.

187 Vgl. J. Bertschy, Zwey Briefe des Bischofs gegen den wechselseitigen Unterricht.

Fryburg 1923.
188 Vgl. Sudan S. 281 ff.; Veuthey S. 181 ff.; Egger S. 97 ff.; ferner A. Müller,

Pere Girard in Luzern 1824-1824, in: FG 43/44 (1952) S. 136 ff.



164 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830

Yennis an Haller kommt die enge Verquickung der «Methodenschlacht»
mit weltanschaulichen Fragen deutlich zum Ausdruck. So faßte der
Bischof die Siegesbotschaft über den Sturz P. Girards in die knappen
Worte: «La victoire sur le mutualisme (wechselseitiger Unterricht), soit
le liberalisme religieux et politique, est plus eclatante que j'osais l'es-

perer 189.

Bedenklich an der ganzen Sache ist der Einfluß der Ultras auf die

Entscheidung Yennis. Seit 1819 drängten Haller, Horrer, Olry und Salis

auf ihn ein, sich gegen die Lehrmethode des«verdächtigen Franziskaners»

auszusprechen. Dabei waren nicht etwa pädagogische, sondern allein

ideologische Motive ausschlaggebend.
Dem Konvertiten Haller war der wechselseitige Unterricht wegen

seines protestantischen Ursprungs zum vornherein suspekt; als «Restaurator»

verabscheute er die Methode wegen ihrer «liberalen» Herkunft.
Der Machtspruch des Kaisers von Österreich und des preußischen Königs
waren Grund genug, diese «Ketzermethode» zu verurteilen190. Auch

Olry trumpfte Yenni mit Autoritätsbeweisen auf. Alle «bons genies»

hätten diese Lehrart verworfen, deshalb sei die Girard-Schule insgesamt

zu verdammen X9X. Horrer warnte Yenni vor dem «Revolutionär» Girard,
dessen Verhalten dem eines Luther ähnlich sei192. Als Graf Salis 1820

Haller die Anregung machte, im Kanton Freiburg die christlichen
Schulbrüder 193 einzuführen 194 - die erklärten Gegner des wechselseitigen
Unterrichts 195 - nahm Yenni die Idee auf und fragte Haller an, ob es

nicht angebracht wäre, junge Freiburger nach Frankreich zu schicken,

um später mit ihrer Hilfe die Schulen P. Girards zu «reorganisieren» 196.

Natürlich bestärkte der «Restaurator» den Bischof in seiner Meinung:

189 Yenni an Haller, 5. Juni 1823. StAF Corr. Haller.
190 Vgl. Haller an Yenni, 30. Juni 1820. BiAF.
191 Olry an Yenni, 30. Juni 1819. BiAF Berne 1484-1826, Mappe Chevalier

d'Olry 1816-1842.
192 Horrer an Yenni, 8. Mai 1820. a. O. Mappe Chevalier d'Horrer 1822-1826.
193 Institutum Fratrum Scholarum Christianorum gegründet 1681 bzw. 1683 in

Reims und Paris. Vgl. die Monographie von K. Zaehringer, Die Schulbrüder des

hl. Johann-Baptist de la Salle. Freiburg 1962.
194 Vgl. Haller an Salis 20. Februar 1820. Burgerb. B.
195 Vor allem aber aus pädagogischen Gründen infolge tumultuarischer

Ausschreitungen durch den Kind-zu-Kind-Unterricht. G. Rigault, Histoire generale de

l'Institut des Freres des Ecoles Chretiennes, IV LTnstitut restaure (1805-1830).
Paris 1842 S. 343.

196 Yenni an Haller, 23. Juli 1820. StAF Corr. Haller. Kurz vor dem Tode Yennis
wurden 1845 die Schulbrüder in Chätel-St-Denis eingeführt. Zaehringer S. 70 f.



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830 165

«Ce serait un moyen d'extirper l'enseignement mutuel qui me parait
aussi trop prone par les philosophes pour etre innocent» 197. - Hier sind
die Letztverantwortlichen der Schulschlacht von 1823: ultraroyalistische
Kreise, die aus ideellen und politischen Überlegungen den Bischof soweit

brachten, daß er den Pädagogen Girard fallen ließ. Die Befürchtungen
von Pfarrer Bourquenoud,«Dieu veuille que l'on n'abuse pas encore de lui
(Yenni) pour deLruire l'enseignement mutuel, dont le plus grand mal est

de faciliter l'enseignement des plebeiens» 198, sollte sich bewahrheiten.
Nachdem das konservative Patriziat und der Klerus mit der Jesuitenberufung

den höheren Unterricht für die kirchliche Hand gerettet hatten,
hob man zur Rückeroberung der verstaatlichten Volksschule an, zu
deren Exponenten man völlig zu Unrecht P. Girard stempelte. Die
wirklichen Ideenträger der Staatsschule, das liberale Patriziat und die
liberaldemokratischen Kräfte vermochte man natürlich nicht zu knicken.

Ausgerechnet der Pädagoge Girard, der sich aus diesen Parteiungen
heraushalten wollte, um allein der Sache der Erziehung und Bildung zu
dienen, wurde das Schlachtopfer dieser engen Verflechtung von Schule

und Politik.
In der neuen Schulordnung von 1823 199 trat anstelle des wechselseitigen

Unterrichts die angestammte Simultanmethode. Tatsächlich hatte
das kirchliche Lager nach langen erbitterten Kämpfen die alten Positionen

auf Leitung der Volksschule zurückgewonnen. Während das Schulgesetz

von 1819 die Mitarbeit des Bischofs zurückwies, wurde ihm
nunmehr ein Mitspracherecht «über dasjenige was die Religion betrifft»
eingeräumt. Auch konnte der Oberhirte über die religiöse und sittliche
Qualität der Laienlehrkräfte befinden. Grundlegende Rechte im Hinblick
auf die Gesamterziehung der Jugend standen wieder den kirchlichen
Behörden zu.

Die liberal-demokratische 1830er Revolution brachte den Schulkampf
notwendigerweise in eine neue Phase. Der erste Gehversuch liberaler
Schulpolitik glückte in der Stadt. 1832 überging die Regierung bewußt
ein Recht des kirchlichen Oberhirten, indem sie ohne bischöfliche Ein-

197 Haller an Yenni, 8. August 1820. BiAF.
158 Bourquenoud an Dey, Mai 1820. StAF Corr. Dey. - Den Jesuiten die

Verurteilung P. Girards anzukreiden, ist völlig abwegig. In einer Erklärung vom 23. Juni
1823 sagte Yenni, die Jesuiten seien an seiner Entscheidung gegen die
Schulmethode P. Girards unbeteiligt - «absolument etrangers ä la determination que
Nous avons prise». Strobel S. 44.

199 Vgl. Sudan S. 65 ff.; Scherwey S. 55 ff.



166 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830

willigung zwei Lehrer an die städtische Sekundärschule ernannte 20°. Im
Primarschulgesetz von 1834 201 sollte der Durchbruch der staatlichen

Emanzipation gegenüber der Kirche Tatsache werden. 1847 verrannten
sich die Radikalen in einen Antiklerikalismus und Laizismus extremster
Art. Nach der Kapitulation Freiburgs im Sonderbund wies das neue

Regime am 19. November die Jesuiten nebst einer Reihe anderer Orden -
ä perpetuite - aus dem Kanton aus 202. Wenige Tage zuvor fiel ihre
Lehranstalt einer vandalischen Plünderung anheim, worauf die Ordensgüter
zu Händen des Staates eingezogen wurden. Nach genau dreißigjähriger
unermüdlicher Arbeit für Volk, Kirche und Staat wurde das Kollegium
St. Michael, «der einstige Stolz der Jesuiten diesseits der Alpen» 203,

ein Opfer radikaler Pohtik 204. Über die Ausschreitungen der eidgenössischen

Soldateska in Freiburg sprach General Henri Dufour die harten
Worte: «Je ne crois pas qu'une bataihe perdue nous eüt fait plus de

fort»205.

2. Die Sendung der Jesuiten in der Sicht der Ultras

Die Freiburger Jesuitenberufung war ein Sieg des ultramontanen über
das aufgeklärt-liberale Patriziat. Die liberal-demokratische Bürgerschaft
erbhckte darin einen Gewinn zu Gunsten der pohtischen Reaktion.

Tatsächlich hatten die «Restauratoren» dem Jesuitenorden neben der

religiösen Sendung, den alten Glauben gegenüber den Neuerungen
unverfälscht zu bewahren, vor allem auch eine geistige und politische
zugedacht: Die Jesuiten waren die Erstberufenen, die Grundsätze
der offenbarungsfeindhchen Zeitphilosophie zu zertrümmern und die
moderne Freiheitsbewegung aufzuhalten. Den einstigen Erziehern und

Predigern fiel nach der Vorstehung der Konservativisten die Aufgabe zu,
dem Volk erneut eine untertänige Gesinnung zur «gottgewollten Obrigkeit»

einzuimpfen, den Sinn für Bindung und Ordnung wiederzuerwecken,

überhaupt die Tugenden des Gehorsams und der Treue in Erinnerung
zu rufen. Werte, die mit dem Durchbruch der autonomen Vernunft in
den Grundsätzen der französischen Revolution ins Wanken gerieten 206.

200 Scherwey S. 121.
201 a. O. S. 123 ff.
202 Strobel S. 62.
203 a. O. S. 62.
204 vgl. Pfülf S. 434 ff., 479 ff.
205 Zit. bei G. Castella S. 557.
206 vgl. Charakteristik bei Schnabel II S. 19.



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830 167

Die religiöse Restauration und die besondere Hinneigung zum Jesuitenorden

waren aber vielen Staatsmännern nur Werkzeug, um mit der

Festigung der Autorität die Untertanen besser lenken zu können. Nach

Joseph Burkard Leu 207, Luzerner Theologieprofessor und nachmaliger
Jesuitengegner, bestand diese Klasse von Jesuitenfreunden «aus trägen
und faulen Seelen, welche hauptsächlich deswegen in der gegenwärtigen
Zeit sich unheimlich finden, weil sie mit dem christlichen Geiste, der
die menschliche Bildung, Wissenschaft und Kultur vorwärtstreibt, nicht
vorgeschritten sind. Solche mögen sich nicht Mühe geben, alles zu prüfen,
und das Gute zu behalten; sondern sie behalten, was sie nun einmal
haben» 208. Der Theologe geißelt die Grundhaltung der Reaktionäre und
deckt zugleich die innere Unmöglichkeit der «Restauration» auf, die mit
ihrer Rückschau das elementare Lebensgesetz der progressiven
Entwicklung verkennt. Zur Neubelebung und Festigung des Konservativismus

riefen die Reaktionäre nach den Jesuiten, indem sie ihnen die
einfache Aufgabe übertrugen, Bollwerk zu sein gegen «alles Neue» und sich
als Gralshüter «alles Alten» festzusetzen. Ehe der Orden wiedererstand,
war er dazu gemacht! Ja, er wurde mehr oder weniger zum Allheilmittel
gegen die religiöse, geistige und politische Revolution gestempelt. «Die

Jesuiten sind so in die Geschichte als Inbegriff der Reaktion eingegangen,
als Schildhalter gegen die liberale Revolution» 209.

In geistiger Verbundenheit mit den französischen Ultraroyallsten, die
das Werk der französischen Revolution von 1789 nach Möglichkeit zu
zerstören trachteten 210, nannten sich deren Gesinnungsfreunde in der
Schweiz ebenfalls «Ultras». Der bekannte bayrische Gesandte Olry hatte
ihre Grundhaltung in den treffenden Leitsatz gefaßt: Semper idem, c'est

ä dire ultra et fanatique jusqu'ä la mort2U.
Die schweizerischen Häupter des Konservativismus gruppierten sich

eng um den «Restaurator», Karl-Ludwig von Haller, mit dem sie einen

ausgiebigen Briefwechsel pflegten. Deshalb stellt die Haller-Korrespondenz

des Staatsarchives Freiburg eine der bedeutendsten Quellen dar,
will man die Bewegung der Reaktion in ihrer Spontaneität und persön-

207 1808-1865, 1851 Propst von St. Leodegar, Onkel des späteren altkatholischen
Bischofs Herzog. HBLS IV S. 663.

208 Beitrag zur Würdigung des Jesuitenordens. Luzern 1840 S. IV.
209 Strobel S. 27.
210 Vgl. G. Weill, L'eveil des nationalites et le mouvement liberal, in: Peuples

et civilisations XV S. 4L
211 Olry an Haller, 30. Januar 1822. StAF Corr. Haller.



168 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830

liehen Verknüpfung erfassen. Die politischen Grundzüge dieses

Briefwechsels hat Jean-Denis Murith in seiner Studie, Un groupe international
d'Ultras sous le Restauration et la Monarchie de Juillet212, dargestellt.
Vor allem ist der Einfluß der französischen Traditionalisten de Maistre,
La Mennais und Vicomte de Bonald hervorzuheben. Ein Charakterzug,
der den Ultras anhaftet, ist der Haß gegen den Liberalismus aller
Schattierungen. Überhaupt nährte sich ihre Zielsetzung vorzüglich aus einem

Bekämpfungsfanatismus gegen den vielgeschmähten «Zeitgeist».
Unsere Aufgabe ist es, an Hand unmittelbarer Zeugnisse aus dem

Hallerschen Korrespondentenkreis aufzuzeigen, wie sehr die Ultras in der

Schweiz an der Weiterverbreitung des Jesuitenordens interessiert waren
und wie stark sie dabei die geistige und politische Sendung des Ordens

in den Vordergrund rückten. Die Äußerungen stammen aus dem Munde
bereits bekannter Leute. Die Träger der Jesuitensympathie sind vorab
die beiden Konvertiten Haller und Salis; es folgen der Neuenburger Maire
de Pierre, Olry und Bischof Yenni; hinzu kommen der Solothurner Schultheiß

Viktor-Joseph von Aregger213, dem 1816 die Wiederberufung der
Jesuiten nach seiner Vaterstadt mißlungen war 214, sowie zwei einstige
Offiziere in französischen Diensten, der Freiburger Frederic-Paul Gaudard215

und der Berner Bernhard von Zeerleder 216, ein Vetter Hallers, der 1845

ebenfalls zur katholischen Kirche übertrat. Sie alle erwarten von den

Jesuiten eine Wiedergeburt der vorrevolutionären Zustände. Auch
verfolgen sie mit lebhafter und besorgter Anteilnahme die Schicksalsschläge
des immer wieder verfolgten Ordens. Ziel ihrer Bestrebungen, nach dem

Sieg in Freiburg, sehen sie in der Wiedereroberung der alten
Jesuitenbastionen in Solothurn und Luzern. Als innere Melodie durchzieht alle

Briefe die politische Sendung der Gesellschaft Jesu.
Nach Aregger sind die Söhne des hl. Ignatius wahrhaft und überhaupt

allein würdig, «den Sekten der Liberalen, Freimaurer und anderer Jako-

2'2 In: AF41 (1953) S. 89 ff.
213 1746-1834, seit 1767 Großrat, in der Restauration erneut Einzug in den

Staatsdienst, 1814 Schultheiß. HBLS I S. 447.
214 Ein Beschluß vom 21. Mai 1805 sah die Möglichkeit einerjesuitenberufung vor.

Am 15. Juni 1816 wurde jedoch dieser Entscheid aufgehoben mit dem Zusatz, das

«Jesuitengeschäft» nie wieder vor den Großen Rat bringen zu dürfen. Pfülf S. 70.
215 1770-1845. Murith S. 94 Anm. 2.
216 1778-1862, Gutsbesitzer auf Schloß Steinegg, 1827/31 Großrat zu Bern,

dermaßen erbittert über die radikale Gewaltpolitik gegen die katholische Kirche,
verschrieb er sich der Sonderbundspolitik. HBLS VII S. 629; Rosenthal, Con-

vertitenbilder aus dem neunzehnten Jahrhundert I 1. Abt. S. 373 ff.



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830 169

biner» Widerstand zu leisten 217. Gaudard wiederum will die Sendung des

Jesuitenkollegiums so verstanden haben, daß die bewunderungswürdigen
Erzieher eine Generation heranbilden sollen, die bereit ist, die Rechte
der Kirche gegenüber der omnipotenten Staatsmacht zu verteidigen und
die Welt von den Verirrungen der Revolution abzubringen 218. Yenni legt
ein klares Zeugnis ab für die dreifache Sendung des Ordens, denn die

Jesuiten haben «besonders den anvertrauten Glauben rein und unversehrt

zu erhalten», «dem Gifte böser Lehren vorzubeugen» und «die

Unterwerfung gegen die bestehenden Gewalten» zu lehren 219. In den Augen
der ultramontanen Freiburger Patrizier waren die herbeigerufenen Jesuiten

die willkommenen Stützen, das hergebrachte Gesicht der Saanestadt
bewahren zu helfen. Hatte einst Petrus Canisius das Üchtland vor der
«ersten Revolution» gerettet, so sollten es seine Nachfahren auch vor
der «zweiten», «die noch viel schlimmer ist»220. - Eine Gleichsetzung,
wie sie für Ultras kennzeichnend ist. So hat Haller in seiner historischen

Abhandlung, Geschichte der kirchlichen Revolution oder protestantischen
Reform des Kantons Bern und umliegender Gegenden (Luzern 1836), ein

direktes Abhängigkeitsverhältnis zwischen Reformation und Revolution

sehen wollen. Beide Ereignisse betrachtet er «als Erhebung gegen
die bestehende Ordnung und zieht die simplifizierende Linie von der
Reformation über die Aufklärung zur Revolution und zum Weltbild
schlechthin»221, wobei es zu einer irrtümlichen Überbetonung des in
diesen Erscheinungen Gemeinsamen kommt.

Höchst bedeutsam ist das Urteil der Ultras über Klemens XIV., der
bekanntlich 1773 die Gesellschaft Jesu aufhob. Die Verdammung, die Salis

Lorenzo Ganganelli entgegenschleudert, gemahnt an die Divina Comme-
dia Dantes, wenn der Graf dem Franziskaner-Papst den höchsten Rang
unter den Feinden Gottes und seiner Kirche zuerkennt222. In einem Brief
an Haller, von 1844 preist er zugleich das allen Anstürmen der Revolution
trotzende Schiff lein Petri mit den Worten: «Cette eglise se soutient au
milieu des orages en depit des Protestants, des Jansenistes, des Rois,
des Ministres, des legions d'ecrivains et de raisonnemens qui la haissent

217 Aregger an Haller, 21. November 1821. StAF Corr. Haller.
218 Gaudard an Haller, 23. Juli 1823. a. 0.
219 Yenni an den Freiburger Großen Rat, 14. September 1818. Strobel nr. 64.
220 Aus einer projesuitischen Rede im Großen Rat, 15. September 1818. a. 0.

nr. 66.
221 A. Haasbauer, Die historischen Schriften Karl Ludwig von Hallers. Diss.

phil. Basel, in: Basler Beiträge zur Geschichtswissenschaft 35 (1949) S. 145.
222 Salis an Haller, 16. Dezember 1816. StAF Corr. Haller.



170 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830

par dessus tout, en depit meme du Pape Ganganelli» 223. Bei Zeerleder

findet sich eine ähnliche Anspielung. Er mahnt Haller, sich vor den Söhnen

des hl. Franziskus in Acht zu nehmen, hätten sie sich doch in mehreren

Städten der Reformation zugeneigt, überdies sei auch Ganganelli,
der Unterdrücker des Jesuitenordens, ein Franziskaner gewesen 224.

Aber auch die Gegenseite nahm das Ganganelli-Motiv auf. Der
Konstanzer Generalvikar Wessenberg hielt Klemens XIV. als «einen der
weisesten und frömmsten Päpste» 225. Der Wiederherstellung der Gesellschaft

Jesu durch Pius VII. spricht er jede Gültigkeit ab, da die einzelnen

Regierungen nicht konsultiert worden seien. Nach Wessenberg bleibt
deshalb die Ordensaufhebung endgültig und unwiderruflich, weil der
Franziskaner Ganganelli diesen Entschluß nach «reiflichster Überlegung»

gefaßt habe226. Und so forderte Wessenberg 1847 Pius IX. auf, die scheinbare

Wiederherstellung der Gesellschaft Jesu rückgängig zu machen und
stetsfort zur mutvollen Tat Klemens XIV. zu stehen 227. Einem seiner

Freunde schrieb er ein Jahr zuvor: «Nur ein zweiter Ganganelli könnte

von Rom aus den katholischen Angelegenheiten eine Richtung geben,
wie sie das wahre Interesse der Religion und der Kirche erfordert. Aber

Ganganelli steht jetzt bei der Kurie ebensowenig im Geruch der Heiligkeit
als Kaiser Joseph II. bei den jetzigen Machthabern in Wien» 228. Um den

Neuerungen trotz allem zum Durchbruch zu verhelfen, wendet sich

Wessenberg an seine Umwelt, den römischen Hof «von dem verderblichen

Einfluß des Jesuitenordens» gänzlich zu befreien, da dieser bestrebt
sei, anstehe der Religion des Geistes, der Liebe und der Wahrheit ein

Gemisch von gesetzlichem Judentum und selbst geschaffenem Heidentum
schlimmster Art zu setzen 229. Erst dieser geistesgeschichtliche Hintergrund

erschließt uns die ganze Tragweite der Bestrebungen, wie sie das

liberale Lager Freiburgs förderte, um das Kollegium St. Michael «den

fortschrittlichen Mönchen des Ganganelli-Klosters» zu übergeben 230.

223 Salis an Haller, 9. August 1844. a. 0.
224 Zeerleder an Haller, 4. April 1844, a. 0.
225 Strobel, Zur kirchenpolitischen Stellungnahme Wessenbergs nach 1827, in:

ZSKG 36 (1942) S. 178, Zitat aus der Jenaer Zeitung 1845 S. 404.
226 a. O. S. 179, gleiche Quelle.
227 So in der anonymen Flugschrift, Erwartungen der katholischen Christenheit im

19. Jahrhundert von dem Heiligen Stuhl in Rom. Zürich 1847.
228 Strobel, Wessenberg S. 172, Zitat aus einem Brief an einen Führer des

deutschen Vormärz vom 3. März 1845.
229 a. 0. S. 171 f.
230 Cretineau-Joly I S. 232.



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830 171

Es ist verständlich, daß die Feindschaft oder das Mißtrauen, dem die
Gesellschaft Jesu in den verschiedenen Staaten ausgesetzt war, die Ultras
entrüstete.

Als Zar Alexander I. 1820 den Entschluß faßte, die Jesuiten wegen
angeblicher Proselytenmacherei aus Rußland zu vertreiben231, war
Aregger über das Vorgehen des Monarchen erbost. Daran hätten doch
besonders die Jakobiner, die für die Jesuiten zugleich höchste Furcht und
Anerkennung hegten, ihre Freude 232. Salis meint, es sei nur natürlich,
daß die rebellischen Gallikaner und Josephiner für den hl. Ignatius, einen
Mann von Zucht und Autorität, nichts übrig hätten 233. Salis war unter
den eigenen Freunden wegen seines Jesuitenfimmels bekannt. Selbst

Aregger ist erstaunt, mit welcher Neugier und Anteilnahme der Graf
Erfolg und Mißerfolg des Ordens verzeichnet. Allein die Sekte der
sogenannten Aufklärer trage die Schuld, daß die Gesellschaft Jesu noch nicht
in ihrem ursprünglichen Glanz dastehe 234.

Als im Verlauf der Jahre 1825/26 die von Comte De Montlosier
angeführte gallikanische Opposition die Jesuitenfrage erörterte 235 und die

Regierung im Begriff war nachzugeben, hielt Graf Senfft-Pilsach 236,

«alles für verloren»; würde sich Karl X. zu einem derartigen Zugeständnis

herbeilassen, so wären der Kühnheit seiner liberalen Erzgegner keine
Grenzen mehr gesetzt237. Als La Mennais Ende der 1820er Jahre den

bedeutsamen politischen Gesinnungswechsel von der restaurativen zur
liberal-katholischen Bewegung vollzog, warf ihm Senfft-Pilsach vor, den

Feinden der Autorität und der Krone zuviel Zugeständnisse zu machen;
auch seien seine Angriffe auf die Jesuiten betrüblich 238. Sehr eng stehen
hier die Jesuiten neben dem Königtum, ja die enge Verflechtung ist
geradezu typisch. Treffend ist der Vergleich Hallers, wenn er meint, die

231 Sie wurden hierauf in Polen angesiedelt und bildeten den Grundstock der
späteren Provinz Galizien. Koch K. 1577.

232 Aregger an Haller, 25. Mai 1820. StAF Corr. Haller.
233 Saus an Haller, 2. April 1824. a. O.
234 Aregger an Haller, 10. Juli 1824, a. O.
235 So in der Lettre d'accusation contre les Jisuites Paris 1826. Vgl. E. Lavisse,

Histoire de la France contemporaine depuis la revolution jusqu'ä la paix de 1919.
Paris 1921 IV S. 51 f.

236 1774—1853, aus Sachsen, 1819 Konversion in Paris, wo er Haller in die
maßgebenden Kreise der französischen Metropole einführte. Vgl. Rosenthal I 1. Abt.
S. 346 ff.; R. Naville, Berne d'un siecle k l'autre, XVIII-XIXe s. Les activite's
d'un agent de Metternich. Le comte de Senfft Pilsach. Dec. 1813. Lisbonne 1964.

237 Senfft-Pilsach an Haller, 25. Dezember 1826. StAF Corr. Haller.
238 Senfft-Pilsach an Haller, 11. Mai 1829. a. O.



172 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830

vom französischen Publizisten Jean-Francois Bellemare 239 herausgegebene

Zeitschrift, Le Conseiller des Jesuites 240, sei in Wirklichkeit ein

Conseiller des Royalistes 241.

Haller, selber ein großer Verehrer des hl. Ignatius 242, nahm ebenfalls

Anteil am Schicksal des Ordens. Bezeichnenderweise bringt er aber dessen

Restauration oder Vertreibung in Zusammenhang mit den politischen
Ereignissen zu Gunsten oder Ungunsten der Reaktion. Nach Haller
bedeutet die Einführung der «gottlos-revolutionären» Cortes-Verfassung
in Spanien 243 zugleich einen Schlag gegen die Jesuiten; anderseits bereitet

es ihm eine überschwengliche Freude, daß in andern Ländern «die guten
Grundsätze» mächtige Beschützer gefunden haben: «Ainsi l'admission
des Jesuites en Galicie a rempli mon cceur d'esperance, parcequ'elle
annonce un changement notable dans le Systeme de la cour d'Autriche.
Le Prince de Metternich 244 me paroit d'avoir saisi la bonne voye et y
marche avec courage»245. Die enge Verbindung zwischen Jesuitismus und

Royalismus tritt auch bei Aregger deutlich zu Tage, denn seit die Jesuiten
wieder in Wien eingezogen sind 246, will er sich für den Fortbestand der

habsburgischen Monarchie verbürgen 247.

Besonderes Interesse hatten die Ultras an der Weiterverbreitung des

Ordens in der Schweiz.
Obwohl der Solothurner Große Rat 1816 auch nur eine Wiedererwägung

der Jesuitenberufung für immer strengstens verbot, gaben die

Jesuitenfreunde ihr Bemühen nicht auf, daß schließlich dem Orden die

239 f 1842, während der Revolution Herausgeber des royalistischen Blattes
Le Grondeur. NBG V K. 246.

240 Erschien 1827/28. Dictionnaire des ouvrages anonymes. Paris 1872 IV K. 697.
241 Haller an Salis, 25. September 1827. Burgerb. B.
242 Am 30. Juli 1818 schrieb ihm der katholische Pfarrer von Delemont, Joseph-

Germain Hennet, 1760-1831, HBLS IV S. 184: «Domain est la fete de S. Ignace
le fondateur des Jesuites, que vous aimez tant ...». StAF Corr. Haller.

243 Gegen die Einführung der liberal-repräsentativen Verfassung schrieb Haller
die Streitschrift, Über die Constitution der spanischen Cortes. Winterthur 1820. -
Geistesgeschichtlich erwähnenswert ist die Tatsache, daß der Begriff liberal als

Parteibezeichnung für die Verteidiger der konstitutionellen Verfassung im Gegensatz
zur Charte 1812 von den spanischen Cortes ausging. Schnabel II S. 90.

244 Die Anspielung auf Metternich ist insofern von Bedeutung, als er - als «ein

aufgeklärter Herr» - ursprünglich dem Wiedererstehen des Jesuitenordens wenig
Sympathie entgegenbrachte und erst in den 1830er Jahren auf eine jesuitenfreundliche

Linie einschwenkte. Strobel S. 35, 65.
245 Haller an Salis, 5. Oktober 1820. Burgerb. B.
246 Seit 1820 tolerierte Franz I. jesuitische Ordensniederlassungen in den

österreichischen Erblanden. Koch K. 1851.
247 Aregger an Haller, 23. Oktober 1819. StAF Corr. Haller.



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830 173

ehemalige Niederlassung zurückgegeben werde. Jedenfalls ließ Bischof
Yenni im Herbst 1819 Haller wissen, es gehe die Rede, daß man sich in
Solothurn erneut für die Rückkehr der Jesuiten in Bewegung setze 248.

Ohne Zweifel stand Schultheiß Aregger hinter diesem Vorhaben, wofür
sich auch der Neuenburger Maire de Pierre ereiferte. Anfangs 1820 teilte
er Haller mit249, er habe diese Angelegenheit seinem Bruder Frederic 250

und Graf Josef von Sury 251 vorgelegt, beide würden dem Unternehmen
ihre Unterstützung zukommen lassen. Nun aber begegnete dem Projekt
im preußischen Gesandten in Bern, Graf de Meuron (1820/24), ein heftiger
Gegner, so daß die Bemühungen der Jesuitenfreunde ins Stocken gerieten.
Im Sommer 1823 gibt de Pierre seinem Unmut unverholen Ausdruck:
Die Aussichten auf eine Rückkehr der Jesuiten nach Solothurn würden
immer geringer, denn «im dicken Meuron» sei diesen Bestrebungen ein

hartnäckiger Gegner erwachsen. Überall sehe der Preuße den Jesuitismus
am Werk. Haller möchte mit Hilfe einer Intervention des französischen
Außenministers den «Dickpfünder» aus der Schweiz abberufen lassen,

zumal de Meuron auch gegen den diplomatischen Anstand verstoße,
indem er alles offen kritisiere, was unter der Juli-Monarchie in Frankreich

vor sich gehe 252.

1824 versuchte Salis die Solothurner Jesuitenberufung erneut in Gang
zu setzen. Er legte Haller die Schwierigkeiten des Vorhabens dar.
Politische Umstände spielten dabei eine große Rolle. Die «guten Prinzipien»
würden von den dortigen Studenten vielfach angefochten. Überhaupt
sei die StadtJugend vom«Zofinger-Geist»253 verseucht; aber die Jesuiten
würden dieses Krebsübel von der Wurzel her ausrotten:«Le retablissement

prompt des Jesuites est l'unique remede soit pour remonter l'enseignement,

soit pour mettre ce canton interessant sur la voie de Fribourg
Soleur(e) se trouve maintenant sous un feu croise' de Bäle, d'Aarau et de

Berne; les Jesuites en feraient sous peu un camps retranche contre le car-
bonarisme dans les trois villes que je viens de nommer»254. Wie Salis em-

248 Yenni an Haller, 23. Oktober 1819. a. 0.
249 Pierre an Haller, 20. Januar 1820. a. O.
250 1765-1837, Maire von Rochefort. HBLS V S. 438.
251 1840-1843, Großrat in Solothurn, 1811 Gesandter in Paris,

Tagsatzungsabgeordneter, a. O. VI S. 614.
252 Pierre an Haller, 30. Juli 1823. StAF Corr. Haller.
253 Anspielung auf den Zofingerverein, Dachorganisation der liberalen Studentenschaften

der Schweiz. Vgl. Barth-Burckardt-Gigon, Der schweizerische Zofingerverein

1819-1935. Basel 1935.
254 Salis an Haller, 6. Oktober 1824. StAF Corr. Haller.



174 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830

pfiehlt auch de Pierre eine Intervention Frankreichs, um die
Jesuitenberufung in Solothurn durchzusetzen. Karl X. könne durch die Entfernung

«einiger lästiger Personen» der «guten Sache» einen großen Dienst
erweisen 255. Indessen schlugen alle Bemühungen fehl. Aregger wagte es

nicht, in Anbetracht des strikten Verbotes, das «Jesuitengeschäft» je
wieder zur Sprache zu bringen oder im Großen Rat einen entsprechenden

Antrag einzureichen. Aber noch lange Zeit hindurch waren diese Kreise

von der Hoffnung getragen, daß schließlich das Kollegium Solothurn den

Jesuiten zurückgegeben werde. Selbst der schweizerische Ordensprovin-
zial, der Bayer P. Georg Staudinger 256, ein sonst nüchterner Kopf, gab
sich noch im Herbst 1835 solchen Gedanken hin. Erstaunlicherweise

glaubte der Kanzler Bischof Yennis, sein späterer Biograph, Dekan
Fontana, noch 1840 an eine Wiederberufung der Jesuiten nach Solothurn 257.

Da die Bestrebungen der Ultras in Solothurn fruchtlos blieben, schöpften

sie Hoffnung für Luzern. 1824 sah Graf Salis auch dort in der Jesuitenberufung

das einzige Mittel, die Stadt aus der Verbrüderung mit
liberalprotestantischen Kantonen herauszulösen und auf den «guten Weg» zu

geleiten 258. Als im Oktober 1844 die Hoffnung in Erfüllung gehen sollte,

wenn auch unter einer den Ultras entgegengesetzten politischen
Zielsetzung, schrieb der greise Salis mit zitternder Hand an Haller: «J'attends
avec une grande impatience la fin de ce mois qui j'espere nous amenera
l'etablissement des Jesuites k Lucerne»259.

In der Zwischenzeit hatten die Ultras mit Genugtuung ihre Blicke nach

Schwyz gerichtet, wo 1836 auf privater Grundlage ein Jesuitenkollegium
gegründet wurde 260. Zeerleder hebt vor allem die politische Bedeutung
der jesuitischen Präsenz in dieser von der «liberalen Sekte» leider nicht
unberührten Landesgegend hervor. Es sei allein den Jesuiten zu verdanken,

daß Schwyz 1838 dem Ansturm der Jakobiner getrotzt habe261. Eine

255 a. O. Anm. 252.
256 1783-1848, trat 1810 im Wallis in den Orden ein, 1830/36 Provinzial. Strobel

S. 1129.
257 Pfülf S. 70.
258 a. O. Anm. 254.
259 Salis an Haller, 16. Oktober 1844. StAF Corr. Haller.
260 vgl. Strobel S. 63 ff. - Schwyz bildete daher einen Sonderfall unter den

Jesuitenkantonen, denn hier war das Verhältnis zwischen Staat und Jesuiten kein
öffentlich-rechtliches wie im Wallis, Freiburg und Luzern. Vgl. E. Widmer, Das

Jesuitenkollegium in Schwyz, 1836-1847. Diss. phil. Freiburg, in: Mitteilungen des

historischen Vereins des Kantons Schwyz 54/55 (1961/62).
261 Zeerleder an Haller, 26. September 1843. StAF Corr. Haller. - Anspielung



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830 175

Behauptung, die die konservative Schwyzer Regierung anläßlich einer

allgemeinen Stellungnahme über die angebliche politische Wirksamkeit
des Ordens zurückwies 262.

Die Jesuiten, die Bannerträger der religiösen und geistigen, aber vor
allem auch der politischen Reaktion! Die Ultras haben mit ihren
eigennützigen Vorstellungen über die Sendung des Ordens viel an der Prägung
der «image» vom politisch-reaktionären und heimlich-agitatorischen
Jesuiten beigetragen. Und gerade das letzte sollte sich verhängnisvoll
auswirken. Denn der Umstand, daß diese Hymniker auf die Gesellschaft

Jesu den religiösen Orden in Beziehung zu verfassungspolitischen Niederlagen

des Liberalismus brachten, leitete frisches Belastungsmaterial auf
die Mühlen des Gegners. Das Jesuitenbild aus dem achtzehnten Jahrhundert

gewann dadurch wieder an Profil. Die Anklage der 1760er Jahre, die
dem Orden eine mehr oder minder faßbare Herrschaft über die
katholischen Regierungen zum Vorwurf machte, erhärtete sich in der groß
angelegten Jesuitenhetze des neunzehnten Jahrhunderts zur fixen Idee.

So war es in der Sicht des Gegners eine ausgemachte Sache, daß die

Jesuiten den politischen Grundsätzen des Absolutismus verpflichtet
blieben und sich wiederum zu den Regierern der Regierenden
emporarbeiten würden. Von liberal-radikaler Seite hat der Aargauer Augustin
Keller263 die Sendung des Ordens in der Schweiz darin gesehen:«..., den
früheren Zustand des Landvolkes wieder zu restaurieren, die früheren,
der Aristokratie allein zusagenden politischen Verhältnisse wiederherzu-

auf den sogenannten «Hörner- und Klauenstreit», der 1838 zu Gunsten der Konservativen

ausgefallen war. Es handelte sich aber im Grunde um eine wirtschaftliche
Auseinandersetzung, einen Allmendstreit zwischen Kleinbauern (« Klauenmänner»)
und Großbauern («Hornmänner»), dessen Vorgeschichte bis ins Revolutionsjahr
1798 zurückreicht. Vgl. H. Windlin, Die institutionelle Entwicklung der Staatsformen

des Kantons Schwyz im 19. Jahrhundert. Diss. iur. Freiburg. Winterthur
1965 S. 30 f., ausführliche Literaturangaben.

262 Vgl. Note der Schwyzer Regierung auf eine diesbezügliche Anfrage Luzerns,
5. Juli 1843. Strobel nr. 132.

263 1805-1883, Katholik, einer der hervorragendsten Politiker seiner Zeit,
Seminardirektor. In der Meinung, die Klöster stünden hinter einer regierungsfeindlichen
Kampagne, stellte er 1841 im Großen Rat den bundeswidrigen Antrag auf
Aufhebung aller acht aargauischen Klöster (Benediktiner von Muri, Zisterzienser von
Wettingen, Kapuziner von Baden und Bremgarten sowie die vier Frauenklöster
Fahr, Gnadental, Baden und Hermetswil). Seine leidenschaftliche Begründung,
«soweit der Schatten eines Mönchs fällt, wächst kein Gras mehr», vermochte die
Mehrheit der Räte zu überzeugen, worauf der Antrag zum Beschluß erhoben wurde.
Die Männerklöster wurden hierauf für immer aufgehoben, die Frauenklöster
dagegen konnten bis 1843 wiederhergestellt werden. Bonjour, 19./20. Jht. S. 124.



176 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830

stellen und zu festigen und überhaupt die seit der Helvetik erwachten

Bestrebungen in Staat und Kirche unterdrücken zu helfen»264. Ebenso

in der Idee befangen, als ob die Jesuiten in Freiburg die liberale Revolution

von 1830 und die Demokratisierung der Kantonsverfassung zu

torpedieren trachteten, hielten die Greyerzer Liberalen das Kollegium
St. Michael für eine Hochburg des Legitimismus und ein Widerstandsnest

gegen alle zeitgemäßen Neuerungen. Das folgende Pamphlet bringt dies

anschaulich zum Ausdruck: «Un Jesuite doit etre un partisan du pouvoir
absolu ou un ultra, comme on dit aujourd'hui, eile est sa vocation. Un
Jesuite liberal serait un nonsens. Ainsi n'en font-ils pas un mystere. Ils
ont le merite et le courage de se montrer tels qu'ils sont; ils ont declare
la guerre ä toutes les theories et ä toutes les idees de ce siecle; ils n'ont eu

d'eloge que pour de Maistre, Bonald et La Mennais, dont ils ont mis les

ouvrages entre les mains de touts les etudiants; ils ont traite Guillaume
Teile 265 d'assassin, et les fondateurs de notre independance de revolu-
tionaires!» 266. Für die Liberalen war die Freiburger Jesuitenberufung ein
Stein des Anstoßes und des Ärgernisses, den es aus dem Wege zu schaffen

galt - zum Frommen des Vaterlandes!

Die Frage, ob die Jesuiten selber dem Ruf der Ultras entsprochen haben,
ist nicht mit einem klaren Ja oder Nein zu beantworten.

Fraglos bleibt die religiöse und geistige Sendung des Ordens im restau-
rativen Sinn. In einer Zeit des Glaubenszerfalls förderten die Jesuiten die
Sache der Religion; als Verteidiger der Offenbarungswahrheiten und der

autoritativen römischen Kirche bekämpften sie in vorderster Reihe die

relativierenden und autonomen Tendenzen der Aufklärungsphilosophie.
Die Behauptung, daß die Jesuiten in der Schweiz auch die konkreten

264 Zitat aus der Rede gehalten vor der Tagsatzung am 18. August 1844, z. T. zit.
bei Koch K. 1660 f. - Der Jesuitenhaß wurde Keller bereits in jungen Jahren
eingeimpft. In Erinnerung an seine Studienzeit in Breslau bekennt er, dort neben den
Ideen für «die Freiheit und unveräußerlichen Rechte des Volkes gegen Pfaffen und
Tyrannen» auch «noch den Haß gegen den Jesuitismus» mitbekommen zu haben.
M. Rosenberg, Die kirchenpolitischen Ideen Augustin Kellers, in: ZSKG 31 (1937)
S. 5.

265 Eine Anklage der Liberalen ging dahin, daß die Jesuiten als «Ausländer» das
Fach Schweizer Geschichte vernachlässigten. E. F. J. Müller-Büchi, Studentenbriefe

aus dem Freiburger Jesuiten-Kolleg 1833-1836, in: FG (1957/58) S. 138.
266 Zitat aus: Apologie de la Petition du Conseil municipal de la ville de Bulle,

1831. KUBF A 1031, 7, 10. S. 7.



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830 177

politischen Erwartungen der Ultras erfüllt haben, ist nur bedingt richtig,
obwohl die liberale Geschichtsschreibung generell das Schlagwort vom
«Bündnis zwischen Restauration und Jesuiten» geprägt hat.

Den Ansatzpunkt zur Prüfung der Anklage bildet die Bestimmung des

politischen Gesichts eines Jesuitenkollegiums, denn an dieser Stelle ist die

Ausstrahlungskraft und Tiefenwirkung am intensivsten. Und so lautet
unsere Frage: Erstens, haben die Jesuiten als Lehrer für immer auf den

Legitimismus und die alte Ständeordnung geschworen Zweitens, haben
die Jesuiten in der Form einer hintergründigen Beeinflussung der
katholisch-reaktionären Kantonsregierungen bewußt der liberal-demokratischen

Verfassungsbewegung entgegengearbeitet Wie verhält es sich letztlich

mit dem Vorwurf, daß die Kirchenmänner die eigentlichen Regierer
der Regierenden waren?

Unmittelbare Zeugnisse aus der Feder der Ultras deuten darauf hin,
daß das Freiburger Kollegium in politischer Hinsicht den Vorstellungen
der Reaktion gerecht wurde. Mit sichtlichem Stolz schreibt 1833 ein

Gymnasiast267 an Haller, die Jesuiten zitierten in ihren naturrechtlichen
Vorlesungen öfters ultra-royalistische Autoren268. Tatsächlich war dem
liberalen Regime das angeblich politisch-konservativistische Naturrecht
der Jesuiten ein Dorn im Auge. Bereits ein Jahr zuvor hatte die Regierung
den Studienpräfekten ersucht, das umstrittene Fach aus dem Lehrplan
zu streichen, um offenbar der staatlichen Rechtsschule des liberal-radikalen

Professors Jean-Francois Bussard 269 eine vermehrte Zuhörerschaft
zu verschaffen. Nachdem aber der Rektor dargelegt hatte, daß die
naturrechtlichen Vorlesungen nicht den von der Regierung befürchteten
politischen Vorstellungen entsprechen, sondern zum allgemeinen Teil der
scholastischen Ethik und zu dem in katholischen Lehranstalten üblichen

Philosophieunterricht gehöre, ließ der Staatsrat von seiner ursprünglichen
Forderung ab, beharrte jedoch darauf, daß die einheimischen Studenten
zusätzlich die Vorlesungen über Naturrecht bei Professor Bussard hörten

270. Im Februar 1833 verlangte Montenach auf einmal Einsicht in die

267 Es handelt sich um den nachmaligen Jesuiten Jean-Baptiste Helfer 1815-
1902. HBLS IV S. 135.

268 Helfer an Haller, 25. November 1833, StAF Corr. Haller.
269 1800-1853, Jesuitengegner, einer der Führer der radikalen Bewegung in

Freiburg. HBLS IIS. 460. Zur geistesgeschichtlichen Grundlage des Freiburger
Radikalismus vgl. R. Ruffieux, Les iddes politiques du regime radical fribourgeois et
leur application politique (1847-1856). These lettres Fribourg. Fribourg 1957.

270 Schreiben des Staatsrates vom 1. November 1832. Die Verpflichtung für die
einheimischen Studenten, am selbständigen staatlichen Rechtsinstitut die Natur-



178 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830

Vorlesungshefte des Naturrechtsdozenten, P. Josef Simmen 271, da Anzeige
erstattet worden sei, es befänden sich darin verfassungsfeindliche
Prinzipien 272. Sogleich entsprach P. Simmen dem Gesuch, doch sandte
Montenach das Manuskript unbeanstandet zurück, weil er offenbar nichts
Verfängliches entdeckte.

Für Haller war es eine ausgemachte Sache, daß sich die Jesuiten in
vorderster Front schlugen, um «die Chimäre des künstlich-bürgerlichen
Zustands» 273 auszurotten. 1844 schrieb er an seinen Freund, Friedrich-
Emmanuel Hurter 274: «Zuverlässig und nicht aus liberalen Zeitungen
ist mir bekannt, daß die Restauration (der Staatswissenschaft) in den

Jesuitenkollegien docirt wird»275. P. Drach, damals Rektor des

Kollegiums Schwyz, scheint diese Äußerung zu bestätigen, wenn er seinerseits

Haller gegenüber der Hoffnung Ausdruck gibt, daß schließlich die Restauration

der StaatsWissenschaft - «dieses Gegenmittel gegen die verderblichen

Staatsmaximen der neuesten Zeit» - ihre Wirkung nicht verfehlen
werde 276.

Der «Restaurator» war überhaupt dem Kollegium St. Michael besonders

zugetan und freute sich, daß an dieser Lehrstätte ungeachtet des

liberal-radikalen Siegeszuges nach wie vor der «hallersche Geist» herrschte

277. Sein Name bedeutete eine grundsätzliche Kampfansage an die

Postulate des Liberalismus: Gleichheit aller Bürger vor dem Gesetz,

Gewaltentrennung, Repräsentation und Pressefreiheit278. Haller, dessen

grundlegendes Werk über die Staatswissenschaft der Restaurationsepoche
den Namen gegeben hat, vernichtete bewußt die Einheit des Staates,
indem an ihre Stelle wieder Provinzen und Verbände traten. «Es gab
bei ihm nur einen Aufbau von Verträgen, Privilegien und Freiheiten, eine

rechtsvorlesungen zu hören, wurde 1840 vom konservativen Regime wieder
aufgehoben. Vgl. Strobel S. 55.

271 1801-1858, von Realp 1818 Eintritt in das Noviziat, 1839/42 Provinzial,
1845/47 Oberer in Luzern. a. O. S. 1128.

272 Montenach an Drach, 3. Februar 1833. KUBF HCF II S. 266, Kopie.
273 Untertitel der Restauration der Staatswissenschaft.
274 1787-1865, bedeutender Schaffhauser Theologe und Historiker, 1835/41

daselbst Antistes der Landeskirche, 1844 Konversion in Rom, darauf k.-k. Hof-
historiograph in Wien. Vgl. die Konversionsstudie von Vogelsanger, Friedrich
Hurters geistige Entwicklung und Konversion.

275 Haller an Hurter, 10. Oktober 1842. Scherer, Hurter II S. 93 ff.
2'6 Drach an Haller, 2. Oktober 1841. StAF Corr. Haller. - Vier Briefe Drachs an

Haller von 1834 publ. von Strobel nr. 106, 108, 109 und 111.
277 Vgl. Haller an Yenni, 25. November 1841. BiAF.
278 Vgl. Schnabel II S. 26 ff.



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830 179

Pyramide von Herrschaftsverhältnissen, deren breite Basis die Grundholden

bildeten und die durch die einzelnen Stufen der Abhängigkeiten
zu immer engeren sozialen Schichten hinaufstieg bis zum König» 279. Der
wachsende Staatsabsolutismus sollte zurückgedrängt und der Staat selber
auf einen losen patriarchalischen Verband reduziert werden. - Diese

Lehren hörte man demnach am Freiburger Jesuitenkollegium! Jedenfalls
waren auch die Liberalen davon überzeugt. Und so ist es nicht verwunderlich,

wenn in ihren Augen das Kollegium St. Michael als «streng kon-

servativ-legitimistisch» galt, hatte doch einer der entschiedensten

Konterrevolutionäre, der Solothurner Theodor Graf Scherer-Boccard an
dieser Lehrstätte die politisch-reaktionären Leitsätze in sich aufgenommen

280.

Dieses politische Gesicht des Jesuitenkollegiums Freiburg trifft zu für
die Zeit der eigentlichen Restauration und den Beginn der 1830er Jahre,
als der Großteil der katholischen Welt den Bund mit dem Legitimismus
und der alten Gesellschaftsordnung aufrechterhielt. Gerade die Jesuiten
waren entschiedene Anhänger des Bündnisses zwischen Katholizismus
und Royalismus, beziehungsweise Aristokratismus, weil ihnen - den einst

verfolgten Ordensmännern - die angestammte Obrigkeit als einziger
Garant der christlichen Tradition gegenüber der «revolutionären
Gottlosigkeit» erschien. Aus dieser Sicht heraus konnte sehr leicht die

Anschauung erwachsen, daß Revolution und Christentum unvereinbare
Gegensätze seien, die von Christus gestiftete Kirche ein politisches
Gegenstück monarchisch-hierarchischer Prägung besitzen müsse und
deshalb die Katholiken die liberal-demokratische Regierungsform nicht
ohne weiteres bejahen könnten 281. Doch als die Verschiebung des

politischen Leitbildes den «neuen Bund» zwischen Katholizismus und
politischem Liberalismus ermöglichte, konnten sich auch die Jesuiten
nicht mehr dem «Zug der Zeit» entziehen, und gerade diese Entwicklung
will der rückwärtsschreitende «Restaurator» nicht wahr haben.

Hallers Urteil über das Kollegium St. Michael um 1840 ist mit höchster
Vorsicht aufzunehmen, denn sein auf Anerkennung und Resonanz aus-

279 a. O. II S. 28.
280 P. Letter, Theodor Scherer 1816-1885. I. Grundlagen und erste Tätigkeit.

Liss. phil. Freiburg. Einsiedeln 1949 S. 16 f., vgl. hiezu die Haller nahverwandte
Schrift, Revoluzion und Restauration. Luzern 1842.

281 Vgl. Schnabel, Abschnitt Katholizismus und Verfassungsstaat, IV S. 181 ff.,
zum Verhältnis Jesuiten - Monarchie in Frankreich vgl. J. Burnichon, La com-
pagnie de Jesus en France, Histoire d'un siecle 1814-1914, I LTnstitut restaure.
Paris 1914 S. 289.



180 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830

gerichteter Charakter trieb ihn an, in dieser Zeit zu einem letzten
verzweifelten Rettungsversuch seiner bereits in Vergessenheit geratenen
«Restauration» anzuheben. Die zahlreich übriggebliebenen Exemplare 282

des Werkes suchte er zu herabgesetzten Preisen in den Jesuitenkollegien
unterzubringen. Der Erfolg der Aktion blieb ihm allerdings versagt.
Hallers Behauptung, wonach man in Freiburg noch in diesen Jahren seine

Lehre doziert hätte, ist mehr Wunschvorstellung als Wirklichkeit.
Ein unmittelbares Zeugnis eines ehemaligen Schülers des Kollegiums

St. Michael aus dem Jahre 1840, das in einer der ersten Nummern der

historisch-politischen Blätter 283, dem publizistischen Organ der
katholischen Erneuerungsbewegung, Aufnahme gefunden hat, entwirft ein
nüchternes Bild über die politische Farbe der jesuitischen Lehranstalt284.

Anfangs zieht der Schreibende gegen ein Vorurteil los, das gemeinhin
über die Jesuiten herrsche. Nach den Vorstellungen der Umwelt hätte er

in Freiburg «trübsinnige, düstere und verschlossene Männer» antreffen
müssen, stattdessen sei er aber durchwegs «heiteren, freudigen und offenen

Gesichtern» begegnet. Nicht «rücksichtslose Härte» und «schleichend

umgarnende List», sondern «verständige Nachsicht» und «leutselige
Zuvorkommenheit» habe er beobachten können 285.

Recht ausführlich sind seine Äußerungen über das «politische
Programm» der Jesuiten im allgemeinen und dessen Applizierung in Freiburg
im besonderen. Der einstige Jesuitenschüler bestreitet entschieden, daß

seine Lehrer das Katheder benutzen, um für den Legitimismus zu werben
und gegen die verfassungspolitischen Prinzipien des Liberalismus loszu-

paucken. Auch seien die Jesuiten keineswegs von der «verrückten Idee»

einer päpstlichen Universalmonarchie ä la de Maistre angesteckt gewesen.

Es sei abwegig, dem Orden eine besondere politische Tendenz
zuschreiben zu wollen, denn die Gesellschaft Jesu sei nicht minder häufig

282 Die erste Aufl. der Bde. I-IV 1816/20, je 600 Expl., war bald vergriffen; der
Absatz der zweiten Aufl., 1822/34, je 1000 Expl. Bde. I-IV, stagnierte immer mehr.
1844 ergab sich folgendes Inventar: I 138 Expl., II 203, III 277, IV 329, V 266
hinzu 303 der ersten Aufl., VI 892. 1841/42 konnte Haller lediglich zwei Expl.
absetzen, s. a. O. Anm. 70.

283 vgl. F. Rhein, Zehn Jahre «Historisch-politische Blätter» 1838-1848. Ein
Beitrag zur Vorgeschichte des Zentrums. Diss. phil. Bonn. Obercassel 1916.

284 In seinem anonym veröffentlichten Beitrag erwähnt der Verfasser, daß er
anderthalb Jahre in Freiburg verbracht hat und deutscher Herkunft ist. Die
Eruierung des Namens ist schwierig, da von 1827/47 insgesamt 158 Schüler aus
deutschen Landen im Pensionat weilten. Livre d'or des eleves du Pensionnat de Fribourg,
Kapitel III Abschnitt 1, s. Anm. 168 Abschnitt 1 dieses Kapitels.

285 Jesuitenschulen S. 39 f.



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830 181

von Absolutisten republikanischer Grundsätze als von Demokraten
absolutistischer Bestrebungen angegriffen worden. Am Kollegium St.
Michael hätten die Professoren folgende politische Leitsätze groß geschrieben

: Verwerfung der Staatsomnipotenz 286, Hochhaltung der Kirchen-
und Gewissensfreiheit einerseits; Gehorsamspflicht gegen die staatlichen
Gesetze und Obrigkeit andererseits: «Das sind die Lehren, die ich bei den

Jesuiten vernommen habe; und doch waren in ihrer Anstalt junge Leute
aus monarchischen, constitutionellen und freien Ländern, die alle in
größter Eintracht miteinander lebten und wovon keiner seine
vaterländische Gesinnung verleugnete oder einbüßte»287. Die Behauptung
des gegnerischen Lagers, der Orden vertrete engstirnig die Prinzipien
des politischen Absolutismus sei geradezu lügnerisch und komme daher,
daß man sich nicht die Mühe nehme, die Gesellschaft Jesu und ihre Glieder

näher zu betrachten, sondern anstelle der Wirklichkeit «ein selbst

geschaffenes Bild» setze 288.

Das Urteil des Jesuitenschülers wird durch eine Erklärung des
liberalkonservativen Freiburger Regimes aus dem Jahre 1843 bestätigt. Als
nämlich die Luzerner Regierung vor der Jesuitenberufung die Kantone
Schwyz, Wallis und Freiburg anfragte 289, ob die Jesuitenerziehung einer
demokratischen Verfassung zum Vorteil oder Nachteil gereichte und ob
die aus den Jesuitenschulen hervorgegangenen Beamten den demokratischen

Grundsätzen zugetan wären, antwortete der Freiburger Staatsrat:
«Da die Jesuitenerziehung sich vorzüglich auf die Grundsätze des

Christentums und der katholischen Religion gründet, welche sich mit allen

möglichen Regierungsformen vertragen so können wir nicht begreifen,
daß eine solche Erziehung demokratischen Institutionen zum Nachteil
gereichen könnte, und wir haben auch nichts dergleichen in den Ergebnissen

wahrgenommen, die wir im Falle waren zu untersuchen» 29°. Die

Vorstellung der Ultras und der Liberal-Radikalen zerschlägt sich gerade

286 Gerade dieser Punkt muß in den zeitgeschichtlichen Rahmen hineingestellt
werden, denn die liberale Freiburger Verfassungsbewegung der 1830er Jahre ging
mehr auf eine Stärkung der Staatsgewalt als auf eine eigentliche Demokratisierung
aus.

287 Jesuitenschulen S. 215.
288 a. 0. S. 214; vgl. hiezu die neun von E. F. J. Müller-Büchi publ. Studentenbriefe

aus dem Freiburger Jesuitenkollegium 1833-1836 (s. Anm. 265), worin deutlich
zum Ausdruck kommt, daß nach dem Naturrecht der Jesuiten der Mensch schon
damals als ein «bürgerliches und geistiges Wesen» betrachtet wurde. Zitat aus
Brief nr. 2.

2M Luzern an Freiburg, 11. Januar 1843. Strobel nr. 199.
290 Freiburg an Luzern, 24. Februar 1843. a. 0. nr. 114.



182 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830

im Fall Luzern, denn Josef Leu291 rief die Jesuiten als «eigentliche Hüter
des wahren Geistes der Luzerner Volksdemokratie. Genau an diesem

Punkte erfolgte aber auch der Rückschlag der liberalen Repräsentativ-
gegen die katholische Volksdemokratie: beiden Mitbewerbern war immer
der andere die Korruption des eigenen Zieles»292. Auch die Tatsache, daß

ausgerechnet der Naturrechtslehrer des Kollegiums St. Michael, der
Urner P. Simmen, zum Oberen der Jesuiten in Luzern berufen wurde,
bietet eine Erklärung dafür, daß Montenach in seinen Vorlesungsheften
kein antidemokratisches Programm zu finden vermochte. Die Gegnerschaft

zum «jesuitischen Naturrecht» erstand in diesem Fall vielmehr
aus der Weltanschauung des «Türken» gegenüber dem von den Jesuiten
hochgehaltenen Prinzip der Kirchenfreiheit und der Verwerfung der

Staatsomnipotenz.
Ungeachtet dessen kann man natürlich die Äußerung P. Drachs - des

einstigen Provinzials - gegenüber Haller als Kronzeugin anführen und
auf dem Standpunkt beharren, daß sich die Jesuiten in der Schweiz dem
reaktionären politischen Kurs mancher «Provinzregierungen» innerlich
verpflichtet fühlten und aus grundsätzlichen Erwägungen heraus den

bundesstaatlichen Verfassungsbestrebungen feindlich gesinnt waren.
Ein solches Verhalten, das übrigens für den überwiegenden Teil des

katholischen Lagers zutrifft, ist aber verständlich, denn damals stießen

Religion und Politik in den wesentlichen Punkten zusammen. Je mehr
die liberal-radikale Politik in den 1840er Jahren tatsächlich zu einer

Religionsgefahr wurde, erkannte man auf katholisch-konservativer Seite

«den Wert der alten konfessionell geprägten Kantonsstaatlichkeit und
der staatsbündischen Form gesamtschweizerischer Organisation»293. Die

politische Haltung P. Drachs ist letztlich von religiösen Motiven getragen.
Die Frontstellung zu den neuen staatspolitischen Postulaten des Liberalismus

ist keineswegs spezifisch« jesuitisch», sondern sie ist kennzeichnend

251 1805-1845, Landwirt in Ebersoll, katholischer Demokrat, der hervorragendste
Bauernpolitiker seiner Zeit. Getragen von der Überzeugung, daß «für die Freiheit,
christlich und katholisch und zwar römisch-katholisch denken, sprechen und leben

zu dürfen», eingestanden werden müsse, kämpfte er gegen antikatholische und
antidemokratische Einrichtungen. Sein erster Antrag auf Wiederberufung der

Jesuiten wurde 1842 vom Luzerner Großen Rat verworfen, die zweite 1844

angenommen. Leu wurde am 20. Juli 1845 von einem verkommenen Freischärler
ermordet, s. Art. von G. Meyer von Knonau, ADB XVIII S. 469 ff., Zitat S. 469.

292 E. F. J. Müller-Büchi, Religion und Politik. Vom Sinn des «Sonderbunds»-
Geschehens, in: Schweizer Rundschau 47 (1947/48) S. 255.

293 a. 0. S. 244.



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830 183

für das christlich-konservative Lager insgesamt: Festhalten am Kantonalismus

und an der restaurativen Bundesform aus religiösen Überlegungen
heraus, da die radikalen verfassungspolitischen Forderungen zugleich
eine Gefährdung der Religionsfreiheit bedeuten.

Um auf unsere erste Frage zurückzukommen: Haben die Jesuiten als

Lehrer für immer auf die Prinzipien des Legitimismus und der alten

Ständeordnung geschworen? Nicht grundsätzlich. Die politische
Einstellung hing wesentlich davon ab, ob diese oder jene Regierungsform
die eigentliche Sendung des Ordensmannes, die religiöse, ermögliche.
Wurde sie gefährdet, dann allerdings konnte ein Jesuit selbst wider den

«Zug der Zeit» auch eine «alte Regierungsform» bejahen. Aus dieser

letztlich religiös motivierten Überlegung heraus waren die Jesuiten
deshalb nicht die Verfechter der Demokratie um jeden Preis. Aber wenn
diese Staatsform auf dem Boden einer «Politik aus dem Glauben» 294

gründete, erklärten sie sich selbst zu deren Hüter.
Zur Beantwortung der zweiten Frage nach der untergründigen

Wirksamkeit der Jesuiten gegen die liberale Verfassungsbewegung und ihrer
Anteilnahme an den Staatsgeschäften der katholischen Regierungen
überhaupt, sei auf folgende Äußerungen hingewiesen.

1836 bekannte P. Drach gegenüber Haller, daß er nur noch mit sehr

wenigen Personen in Beziehung stehe und sich damit begnüge, sich in
seiner Zelle so ruhig wie möglich zu verhalten295. Als Luzern in der bereits
erwähnten Umfrage an die «Jesuitenkantone» die betreffenden
Regierungen zur Stellungnahme anging, wie es sich mit dem Vorwurf verhalte,
die Jesuiten mischten sich ständig in die politischen Angelegenheiten
und das Wirken der Behörden ein, bekannten die drei konservativen
Regierungen übereinstimmend, daß sie niemals derartige Ingerenzen
bemerkt hätten 296. «Die jedenfalls bestehenden Vorurteile, die allzu
leicht aufgenommen werden, sind nicht begründet. Wenn die Jesuiten in
der weiteren Entwicklung des ihnen anvertrauten Unterrichts als
Professoren ihre Meinung über die politischen Institutionen älterer und
neuerer Völker auszudrücken berufen sind, so besteht gewiß in diesen

Abhandlungen die einzige Teilnahme, die sie an den politischen Ange-

254 So interpretiert E. F. J. Müller-Büchi die Politik Leus, vgl. seinen Aufsatz,
Politik aus dem Glauben. Zum Zentenarium der Ermordung Josef Leus von Ebersoll,

in: Schweizer Rundschau 45 (1945/46) S. 483 ff.
295 Drach an Haller, 19. März 1836. StAF Corr. Haller.
296 Vgl. die Schreiben der Walliser und Schwyzer Regierung. Strobel nr. 33

und 132.



184 Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830

legenheiten nehmen. - Ihnen in dieser Hinsicht eine ausgedehntere, nicht
mit ihrem Lehramte verbundene Teilnahme zuzuschreiben, wäre nach

unserer Ansicht der Wahrheit entgegen»297. Nun aber die Meinung der

Gegenseite: «Freiburg aber war... dem mächtigen, die Staatsgewalt
beherrschenden Einfluß der Jesuiten preisgegeben», heißt es bei
Dierauer 298. Die Wirklichkeit sah tatsächlich anders aus. Ein Schultheiß
Montenach und sein liberaler Erziehungsrat hätten sich schon gar nicht
den Jesuiten - preisgegeben! Die Stellungnahme der Freiburger Regierung

wird übrigens auch von protestantisch-konservativer Seite bestätigt.

So stellt der bekannte Zürcher Verleger, Johann-Kaspar Ulrich 2",
1845 - mitten in der ärgsten radikalen Jesuitenhetze - den Ordensmännern

in der Schweiz das Zeugnis aus, daß sie sich «bisher gehütet hätten,
das Asyl, das ihnen gewährt wird, durch politische Übergriffe zu gefährden»

30°. P. Drach verfocht streng die Idee, daß die Jesuiten allein zu ihren
Schülern Sorge tragen müßten. Er wollte ihr Wirkungsfeld innerhalb
der Mauern des Kollegiums beschränkt wissen 301.

Die kategorische These Strubels302, wonach die Jesuitenfrage in den

Vorgängen der 1840er Jahre und in der Entwicklung zum Sonderbund eine

entscheidende Rolle gespielt habe, daß aber die Jesuiten selber nur
Statisten und Opfer des Radikalismus gewesen seien, ist allerdings in ihrer
Unbedingtheit nicht ohne weiteres zu übernehmen. Der wiedererstandene
Orden wurde zwar das Opfer des Radikalismus, indem zu Unrecht auf
den A^wjesuiten die Hypothek jener Altjesuiten lastete, die einst ihr
priesterliches Amt zu politischen Händeln mißbrauchten. Daß aber die

Jesuiten nur «Statisten» waren, halte ich für apologetisch. Sicher geht
es nicht an, die Jesuiten als die «Akteure» des politischen Tagesgeschehens

anzusehen; aber - um beim Bild zu bleiben - als die «Souffleure»

der heranwachsenden katholischen Führerschaft im religiösen Abwehrkampf

gegen den kirchenfeindlichen und totalitären Radikalismus, ein

Kampf, der dann aus den dargelegten Gründen auch ein politischer Ab-

297 Freiburg an Luzern, 24. Februar 1843. a. O. nr. 114.
298 Dierauer V S. 439 (ohne Beleg).
299 1796-1833, Großrat und Oberrichter, Führer der liberalkonservativen Opposition

gegen die Radikalen, Vertreter der politischen Mitte. HBLS VII S. 117.
300 So in seiner Schrift, Ein belehrendes Wort über den Jesuitenhandel. Zürich

1845, zit. bei Strobel, Die Jesuitenfragc zur Sonderbundszeit, in: Schweizer Rundschau

47 (1947/48) S. 270.
301 Drach an Haller, 19. März 1836. StAF Corr. Haller.
302 Strobel S. 464; vgl. die Rezension von E. F. J. Müller-Büchi, in: ZSKG 50

(1956) S. 300'f.



Bischof Pierre-Tobie Yenni und die Diözese Lausanne 1815-1830 185

wehrkampf war: Verwerfung der Staatsomnipotenz, Hochachtung der
Kirchenfreiheit. - Dieses politische Programm eines Jesuitenkollegiums,
war auch das der christlichen Schule und bedeutete in einer Zeit des

Kirchenkampfes bereits eine klar abgegrenzte Frontstellung. Die Radikalen

waren sich selber bewußt, daß sie den Begriff Jesuitismus nur als

ein zügiges Schlagwort in die politische Arena warfen. In Wirklichkeit
meinten sie damit nicht nur den Orden und seine Mitglieder, sondern
auch die Ultramontanen, die Klosterpartei, die Partei der Reaktion
katholischer- und protestantischerseits 303. Zusammen mit allen christlichen
Kräften wurden die Jesuiten in den ideellen Kampf zwischen einem
theozentrischen und anthropozentrischen Weltbild verstrickt.

303 Scherer, Snell S. 147. — Für den Sprecher der konservativen Protestanten,
Jacob Burckhardt, damals Redaktor der Basler Zeitung, war es «offenkundig»,
«daß die Jesuiten 'bloß den Vorwand zu einer allgemeinen Bewegung abgeben
mußten', daß es sich 'im Grunde gar nicht um Jesuiten handelte'. Auch wo man
gegen diese 'gelegentlich tobte', geschah es einfach 'aus radikalem Übermut'. Worauf
man hinauswollte, und wofür man 'die hereditäre antikatholischc Disposition der
reformierten Massen als Vorspann' benutzte, war zunächst einmal die Verbannung
nicht nur der Jesuiten, sondern 'überhaupt aller' Orden 'aus der ganzen Schweiz';
darüber hinaus aber ging es den 'einen völligen Umsturz' erstrebenden und von
'Religionsfcindschaft schlechthin' erfüllten radikalen Massen um den Kampf nicht
nur gegen den Katholizismus überhaupt, sondern gegen die Religion überhaupt -
als die große konservative geistige Macht». A. v. Martin, Die Religion in Jacob
Burckhardts Leben und Denken. Eine Studie zum Thema Humanismus und
Christentum. München 1942 S. 118. Über die Tätigkeit Burckhardts als Redaktor
vgl. die Monographie von E. DÜRR, Jacob Burckhardt als politischer Publizist.
Mit seinen Zeitungsberichten aus d. J. 1844/45. Zürich 1937, besonders S. 13 ff.


	Der höhere Unterricht zur Zeit der patrizischen Restauration

