Zeitschrift: Freiburger Geschichtsblatter
Herausgeber: Deutscher Geschichtsforschender Verein des Kantons Freiburg
Band: 43-44 (1952)

Artikel: Pater Girard und die Freiburger Bischofswahl von 1814/15 : Ein Beitrag
zur Frage nach Girards Weltanschauung

Autor: Wicki, Hans

Kapitel: I: Einleitung

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-337322

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-337322
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Pater Girard und die Freiburger Bischofswahl
von 1814/15

Ein Beitrag zur Frage nach Girards Weltanschauung

Hans WickI

EINLEITUNG *

P. Girard mit seinem fortschrittsfreudigen, weltoffenen Sinn, der
der zogernd-langsamen Entwicklung seiner engeren Heimat geistig stets
um ein paar Jahrzehnte voraus war, bildete schon zu seinen Lebzeiten
einen Gegenstand leidenschaftlicher Kontroverse ; und seit Alexandre

* Verzeichnis der Abkiirzungen :

A.D.B.

H.B.L.S.

Z.S.K.G.

Freiburg D. A.

Freiburg K. B., Abschriften Kunz
Freibuvg K. B., Corr. Eccl.
Freiburg M. P., Coll. Girard

Rom V. A., Nunz. di Luc.

Allgemeine Deutsche Biographie, hrg.
durch die hist. Commission bei der Koénigl.
Akademie der Wissenschaften, 56 Bde.,
Leipzig 1875 ff.
Historisch-Biographisches Lexikon der
Schweiz, hrg. von H. Tiirler, M. Godet,
V. Attinger, 8 Bde., Neuenburg 1921-34.
Zeitschrift fiir Schweizerische Kirchen-
geschichte, hrg. von der Arbeitsgemein-
schaft kath. Historiker der Schweiz, Stans
und Freiburg 1907 ff.

Freiburg Diézesan Archiv.

Freiburg Kantonsbibliothek, Abschriften-
sammlung von Seminardirektor Kunz,
Hitzkirch.

Freiburg Kantonsbibliothek, Akten der
Correspondance Ecclésiastique.

Freiburg Musée Pédagogique, Collection
Girard (Correspondance).

Rom Vatikanisches Archiv, Nunziatura
di Lucerna.

Die eingeklammerten Zahlen beziehen sich auf die Nummern der im
zweiten Teil veroffentlichten Dokumente.

22



Daguet in seiner trotz allen Vorbehalten heute noch grundlegenden
Biographie ! versucht hat, Girard als typischen Vertreter liberaler
Geisteshaltung ? zu « feiern », hat die Diskussion um den « katholischen
Pestalozzi » erst recht nicht zur Ruhe kommen kénnen. Immer wieder
— und mit Recht — ist die Frage nach seiner Weltanschauung auf-
geworfen und eine Antwort darauf zu geben versucht worden 3 ; denn
hat nicht letzten Endes der geistige Standpunkt eines Menschen iiber
dessen wirkliche GréBe zu entscheiden ? — Die jahrelange Beschaftigung
mit diesem Kernproblem der neueren Girard-Forschung hat mich davon
tiberzeugt, dalB es lohnend sein miilte, unter diesem Gesichtspunkte
einmal jene bekannte Polemik 4, die im Zusammenhang mit der Frei-
burger Bischofswahl von 1814/15 gegen P. Girard und seine schweize-
rischen Mitbriider aus dem Franziskanerorden entfacht wurde, und in
deren Mittelpunkt die Anklage des Kantianismus stand, im Lichte der
Quellen neu zu untersuchen. Von hier aus weitet sich ndmlich der
Blick in die groBeren geistigen Zusammenhinge, Fragen von grund-
legender Bedeutung treten ins Blickfeld der Betrachtung, so u. a.
das zentrale Problem von Girards Verhdltnis zu Rom.

Die Miihen langer archivalischer Nachforschungen blieben nicht
ganz ohne Frucht. Besonders aus dem Vatikanischen Archiv in Rom,
aber auch aus dem freiburgischen Di6zesanarchiv konnten einige bisher
unbekannte Akten zusammengetragen werden, die fiir unsere Frage-
stellung von entscheidendem Gewichte sind. Die im zweiten Teil unserer
Untersuchung verdffentlichten 71 Dokumente sind mit Ausnahme der

1 A. DaguEeT, Le Pére Girard et son temps, 2 Bde., Paris 1896.

> und zwar im Sinne jenes weltanschaulich-politischen Liberalismus, der
seine Lebenssubstanz aus der antikirchlichen Aufklirung des 18. Jahrhunderts
und den Doktrinen der franzésischen Revolution schopfte. Dem gegeniiber ist
festzuhalten, daB3 es auch einen christlichen Liberalismus gibt, der in der evange-
lischen Lehre von der Wiirde der menschlichen Personlichkeit verankert ist. Der
Begriff « liberal », der an verschiedenen Orten und zu verschiedenen Zeiten einen
wesentlich verschiedenen Inhalt aufweist, ist bei P. Girard mit groBer Vorsicht
anzuwenden.

8 So vor allem in der schénen Girard-Biographie von P. LfoN VEUTHEY,
«Un grand éducateur, le Pére Girard », Paris 1934, und neuestens von EUGEN
EGGER in seinem ansprechenden, fiir ein breiteres Publikum geschriebenen Lebens-
bild : « P. Gregor Girard. Ein schweizerischer Volksschulpidagoge », Luzern 1948.
Es ist selbstverstindlich, daB beide Werke ihrer Anlage und ihrem Ziele ent-
sprechend, manche Probleme nur kurz streifen, andere, in unserem Zusammen-
hang wichtige Fragen, iiberhaupt nicht aufrollen konnten.

1 Vgl. A. DAGUET, a. a. 0.1, S. 277 ff., 365 ff. ; L. VEUTHEY, a. a. O. S. 109 ff. ;
E. EGGERr, a.a. O. S. 49 ff.

23



Nummern 19, 38-40, 46, 48-51, 55 und 56 bisher noch nie im Druck
erschienen. Sie bilden mit ihren Anmerkungen das Kernstiick un-
serer Arbeit und gestatten, die Einleitung auf das Wesentliche zu
beschrinken.

Der Vorwurf des Kantianismus war zur Zeit P. Girards durch-
aus keine Seltenheit. Mit besonderer Vorliebe wurde er aus katho-
lischen Reihen gegen solche Priester und gelegentlich auch Laien
gerichtet, die bestrebt waren, iiber die etwas alt gewordene Geistes-
haltung des barocken, vorrevolutiondren Katholizismus hinaus zu neuen,
zeitgemdBeren Ausdrucksformen vorzudringen ; also gegen jene Krifte
der Bewegung, die gegeniiber den Anhingern des Althergebrachten, die
mit einer oft allzu engherzigen, kurzsichtig-einseitigen Abwehrpolitik
dem Anbruch einer neuen Epoche wehren zu kénnen glaubten, den
weltoffenen, bildungszugewandten Geist der neuen Zeit verkorperten.
Unter ihnen sei bloB an den bekannten Johann Michael Sailer erinnert,
gegen den unter dem Schutze der Minchener Nuntiatur die Exjesuiten
von St. Salvator in Augsburg mit ihrem zahlreichen Anhang einen
wenig ruhmvollen Kampf fithrten 1.

P. Girard hat nie bestritten, Kant studiert und sich mit seiner
Gedankenwelt kritisch auseinandergesetzt zu haben 2. Damit war er
aber noch nicht von jenem Weg der Weisheit abgewichen, der erst
neuestens wieder in der Enzyklika « Humani generis » dem christlichen
Denker gewiesen worden ist, nidmlich: «aus dem auBerkirchlichen
Philosophieren die darin enthaltenen Wahrheitsmomente herauszuheben
und fiir den Ausbau jener Seiten der iiberlieferten Philosophie frucht-
bar zu machen, die bisher noch weniger entwickelt worden sind »3.

1 Vgl. hiezu das aufschluBreiche, zeitgeschichtlich iiberaus interessante
Quellenmaterial, das HUBERT SCHIEL in seiner monumentalen Biographie « Johann
Michael Sailer, in Selbstzeugnissen, Gespriachen und Erinnerungen der Zeit-
genossen », Bd. 1, Regensburg 1948, zusammengetragen hat. Der zweite Band
mit Sailers Briefwechsel wird diese geistesgeschichtlichen Auseinandersetzungen
noch schirfer beleuchten. PHILIPP FUNK nennt in seinem Werk « Von der Auf-
klirung zur Romantik », S. 14 die Beseitigung Sailers von seinem Lehrstuhl in
Dillingen «eine der gréBten Ungerechtigkeiten auf dem Gebiete irrtiimlicher
Ketzerverfolgungen ».

Z Vgl. seine « Souvenirs»: Editions du Centenaire, Bd. 1, Freiburg 1948,
S. 39 ff. ; ebenso seine beiden Rechtfertigungsschriften an den Ordensgeneral de
Bonis (23 und 64).

3 Prof. Dr. JoH. Lorz, Der Existenzialismus im Lichte der Enzyklika
« Humani generis» : in « Orientierung » Nr. 1, 1951, S. 4.

24



Was P. Girard, wie Sailer und noch viele andere zu Kant hinzog, waren
die durchaus positiven Elemente seines Denkens, insbesondere sein hoher
ethischer Ernst. Sie begriiten in seiner Philosophie das, was geeignet
schien, der negativen, antireligiosen Aufklarung entgegenzuwirken. In
der katastrophalen Situation, in welcher sich das philosophische Denken
des 18. Jahrhunderts befand, hatte es sich Immanuel Kant (1724-1804)
zur Aufgabe gemacht, Geist, Wissen, Moral und Religion vor dem alles
zersetzenden Skeptizismus zu retten, « ohne etwas von den fundamen-
talen Grundsitzen des modernen Denkens aufgeben zu miissen » 1. Wie
uns Girard in seinen « Lebenserinnerungen » versichert, hat er der
neueren deutschen Philosophie nur das Gute entnommen, so vor allem
ihre hohe Auffassung von der Pflicht. « Erst das Studium Kants klirte
meine Gedanken tiber die Moral und die wahre Natur des Menschen.
Zwar stand das alles auch im Evangelium geschrieben, das ich immer
und immer wieder las, doch war ich bisher blind dafiir geblieben. » 2
Wire es gerecht, P. Girard ein Verbrechen daraus zu machen, daB er
die Gefahren Kants nicht in allem gentigend durchschaute ? Hinein-
geboren in den Zeitraum zwischen der radikalen Absage an die schlecht-
beleumdete Scholastik — um die Mitte des 18. Jahrhunderts — und
der Neuorientierung des katholischen Denkens an Thomas von Aquin
— um die Mitte des 19. Jahrhunderts — darf es uns nicht allzu sehr
verwundern, wenn Girards philosophisches Riistzeug, an heutigen
MaBstiben gemessen, Liicken aufwies, und daB er insbesondere mit
dem Gedankengut der in alten Geleisen festgefahrenen Scholastik nicht
viel anzufangen wuBte. Haben doch auch anerkannte Autorititen auf
theologischem Gebiet, wie die Luzerner Giigler, Widmer und Geiger die
Scholastik ebenso entschieden abgelehnt wie die rationalistische Theo-
logie. P. Girard war zudem kein ausgesprochen spekulativer Geist, aber
ein hervorragender Praktiker. Das hat schon sein Mitbruder und ver-
trauter Freund P. Nikolaus Raedlé ganz richtig hervorgehoben 3. Seine
GroBe liegt nicht in seinem philosophischen Werke, sondern in seiner
praktisch-erziecherischen Wirksamkeit in Seelsorge und Schule. Dieser
ausgepriagte Hang zum Ethischen, Piadagogischen war bei ihm mit dem
bewuBten Streben verbunden, die mit dem « AuBerlichen » in der reli-
gidsen Praxis verbundene Gefahr der Erstarrung im Buchstiblichen und

1 J. M. Bocuenski, Europiische Philosophie der Gegenwart, Bern 1951, S. 17.

2 Editions du Centenaire Bd. 1, S. 41.

3 P. Nicoras RaepLE, Le Couvent des Cordeliers de Fribourg, Fribourg 1882,
S. 107,

25



Begrifflichen durch eine starke Betonung des « gelebten » Christentums
zu iberwinden !. Das war aber nicht Kant’scher Rationalismus, das
bedeutete eher schon Uberwindung der « Aufklirung » und Wegbereitung
einer auf das innerlich erfaBte Christentum der Bibel gegriindeten Gliu-
bigkeit. Girards Predigt und Katechese sind typische Beispiele hiefiir 2.

*

Es kann fiir unsere Fragestellung nicht ohne Tragweite sein, fest-
zustellen, dall beide Male, als gegen P. Girard die Anklage des Kantia-
nismus erhoben wurde, damit ein kirchenpolitisches Ziel verkniipft war :
ihn vom Lausanner Bischofssitze fernzuhalten. Nicht die Opportunitat
seiner Bischofskandidatur soll hier zur Diskussion kommen. Was uns
beschiftigt, ist einzig die Art und Weise, wie der Kampf gegen ihn
gefithrt worden ist.

Das erste Mal trat Bischof Jean Baptiste d’Odet als Anklager auf 3.
Es war im Mai 1803, kurz vor seinem Tode * Wie elf Jahre spiter
wieder, stand, wenigstens nach auBen hin, nicht P. Girard im Mittel-
punkt der Kontroverse. Die Freiburger Franziskaner wurden in globo
beschuldigt, gefihrlichen kantianischen Ideen zu huldigen. Das Aposto-
lische Sekretariat in Konstanz 3, das sich mit der Angelegenheit zu

1 Diese ausgesprochen praktische Haltung auch in religicsen Fragen, die
iibrigens ebenso fiir Sailer charakteristisch ist, hat ihm immer wieder den unbe-
rechtigten Vorwurf eingebracht, er strebe darnach, die Glaubigen, insbesondere
die seiner Obhut anvertrauten Schulkinder von jeder duBerlichen religitsen Praxis
abzubringen.

2 Vgl. P. AnseLm PaucHArD, P. Girards Berner Predigten: in Beiheft 7
der Z.S.K.G., I'reiburg 1950 und P. BEAT STEINER, P. Girard als Katechet: in
Schweizerschule Nr. & und 5 vom 15. Juni und 1. Juli 1950, S. 111-113, 140-144.

3 Bischof d’Odet war 1752 in Freiburg geboren und wurde zum Chorherr
von St. Nikolaus ernannt, wihrend er noch zur theologischen Ausbildung in
Paris weilte. Von 1781-95 wirkte er als Pfarrer in Assens. Beim Tode von
Mgr. von Lenzburg 1795, erfolgte seine Wahl zum Bischof von Lausanne. Er starb
am 29. Juli 1803 auf seinem Landgut in Avry-devant-Pont. (Mémorial de Fribourg
VI, S. 540-42.) — Bischof d’Odet, der schon seit lingerer Zeit mit den Franzis-
kanern auf Kriegsful3 stand und sich mit dem Plane befaB3te, das Kloster aufzu-
heben, war nicht frei von schweren Charakterschwichen. Chorherr Fontaine hat
von ihm das harte Wort geschrieben : « Jamais homme n’a été moins fait pour
étre Evéque ou méme pour étre simplement Ecclésiastique » (Brief an Wessenberg
vom 22. Febr. 1804 : Freiburg M. P., Coll. Girard, Fasc. I, 1804).

4 Vgl. DAGUET, a.a. 0. I, S. 116 f,

5 Nachdem Nuntius Gravina im Mai 1798 von den franz¢sischen Revolutions-
truppen aus der Schweiz vertrieben worden war, wurden die Geschafte der
Nuntiatur von Konstanz aus durch ein Apostolisches Sekretariat besorgt. Dieses
stand unter der Leitung von Generalkommissir Anton Baumlin.

26



befassen hatte, war jedoch nicht so leicht zu tiberzeugen und verlangte
Beweise. Die eigenartige Antwort des Bischofs, er werde sich redlich
bemiihen, im Franziskanerkloster irgendwelche Kant'sche Ideen auf-
zuspiiren !, deutet darauf hin, daB sich seine Anschuldigungen auf bloBe
Gerlichte stiitzten. Die Verteidigungsschrift der Franziskaner aus der
Feder P. Girards stellte die Auseinandersetzung einzelner Mitglieder des
Ordens mit Kants Gedankenwelt nicht in Abrede, wehrte sich aber mit
Recht dagegen, deswegen als Kantianer angeprangert zu werden 2. Eine
Auswahl philosophischer Thesen, die dieser Apologie als Beweisstiicke
beigefiigt waren, wurden vom Apostolischen Kommissir Baumlin mit
der Bemerkung, daB sie nichts Verddchtiges enthielten, an die rémische
Kongregation fiir Religiosen weitergeleitet *. Er konnte zwar spéter noch
auf Umwegen durch eine Drittperson * «in Erfahrung bringen» daB
sich « wirklich einige jlingere Mitglieder des Freiburger Franziskaner-
klosters von Kant’schen Grundsitzen leiten lieBen » ®. Doch nachdem

1« J'essayerai, si je puis, de découvrir quelques opinions kantistes des Corde-
liers ; pour des théses on n’en parle plus, la mode en est passée, mais dans leur
conversations ils ne se cachent pas, bien au contraire ils s’en font gloire ; or quoi
de plus dangereux, qu'un corps qui pense mal. Les membres en étant toujours
réunis, ils peuvent concerter leurs travaux, et ayant la direction des consciences,
ils insinuent leur poison, sans que I’Evéque puisse parer a ce mal. » — Und dabei
ist im selben Brief iiber ihre pastorelle Aushilfsarbeit auf dem Lande das ab-
schitzende Urteil zu lesen : « Ils y ont entendu deux ou trois confessions et fait
un bon diner, voild & quoi se bornent leurs travaux apostoliques» (Rom V. 4.,
Nunz. di Luc., Fasc. 83, Brief vom 2. Juni 1803).

2 Rom V. A. a.a. 0. — DAGUET, a.a. O. I, S. 117.

3 « Porro quod ad eorum doctrinam attinet Congregatio illam, prout existimo,
ex acclusis thesibus, quas mihi submiserunt, nec periculosam, nec suspectam censebit.
Quoniam vero eaedem theses de ipsorum doctrina haud satis testantur, nec Reve-
rendissimus Episcopus a pietate et zelo praestans, atque Religiosis ordinibus
alias haud adversans illos temere accusasse facile credi potest, diligentius inqui-
rendum esse videtur. Quapropter eundem Episcopum monui, ut accusationis
argumenta convincentia congereret, mihique submitteret, quae cum accepero,
S. Congregationi communicare non differam » (Brief vom 22. Juni 1803 : Rom V. 4.
a.a. 0).

1 Interessanterweise wohnte diese Drittperson nicht in Freiburg. Es war
Dr. theol. Paul Antoine de Castella, Kaplan in Bulle (1 1805 im Alter von 39 Jahren).
Vgl. DELLION, Dictionnaire historique et statistique des paroisses catholiques du
Canton de Fribourg II, S. 303.

5 Am 29. Juli schrieb der Apostolische Sekretir in Konstanz an Bischof
d’Odet : « Depuis la derniére lettre (vom 24. Juni) que j'ai eu I'honneur d’adresser
a Votre Grandeur, et a laquelle sa maladie sans doute ’aura empéché de répondre,
j'ai réussi & me procurer sur la doctrine des Péres Cordeliers quelques documents,
suivant lesquels quelques-uns parmi les jeunes tiennent effectivement les principes
de Kant, ce que j'annoncerai sans délai a la S. Congrégations des Evéques et
Réguliers» (Rom V. 4. a.a. 0.).

27



die Bischofswahl voriiber war, wurde der Sache keine weitere Aufmerk-
samkeit mehr geschenkt. Chorherr Fontaine berichtet in einem Briefe
an Generalvikar von Wessenberg, der Apostolische Nuntius Testaferrata
habe bei seinem Staatsbesuch bei Landammann d’Affry in Freiburg im
Dezember 1803 erkliart, er sei weit entfernt davon, P. Girard, diesem
wiirdigen Manne, Vorwiirfe zu machen ; er fiihle sich im Gegenteil ihm
gegeniiber zu groBem Dank verpflichtet 1.

Im Spéitsommer 1804 war Girard von seinem Seelsorgsposten in
Bern, den er mit vorbildlichem Feingefiihl und anerkanntem Erfolge
versehen hatte 2, in seine Heimat zuriickgekehrt. Hier wurde ithm von
der Stadtbehoérde die Leitung der franzosischen Knabenschule iiber-
tragen, die unter seiner umsichtigen Fiihrung einen erstaunlichen Auf-
schwung nahm 2. In den vertriumten Gassen Freiburgs begannen neue
Krifte sich zu regen. Zur Forderung materieller Wohlfahrt und geistiger
Aufklirung im Volke war 1813 eine gemeinniitzige Gesellschaft, die
« Société Economique », ins Leben gerufen worden, die aus der weit-
herzigen Aufgeschlossenheit P. Girards fiir alle Fragen sozialer und
wirtschaftlicher Natur reichen Nutzen zog *. Der Prifekt der Freiburger
Knabenschulen wurde mehr und mehr zur groBen Hoffnung, ja gerade-
zu zum providenziellen Manne fiir jene «jungliberalen » Krifte der

1 « Feu notre Evéque avait dénoncé a Rome les Cordeliers de la manicre
la plus indigne ; son but était de les perdre totalement per fas et nefas. Une foule
d’ennemis des lumiéres avait particulierement dirigé leurs coups sur le P. Girard :
la calomnie la plus atroce I'avait prévenu a la Nonciature. Le Nonce a paru stupé-
fait et trés indigné, quand par des autorités les plus respectables il a appris a quel
point il avait été trompé. L’ancien Gardien des Cordeliers qu’il avait cité a son
audience, ayant voulu lui baiser la main en le quittant, il ne lui a pas permis,
mais il a voulu I’embrasser. J'espére qu’en repassant a Berne il en aura fait tout
autant au P. Girard, car il a dit avant de partir d’ici: Je vois bien qu’'au lieu
d’avoir des reproches a faive a ce digne homme, je lui ai des obligations dont je ne
sais comment m’acquitter. 1L’auditeur lui-méme s’est écri¢ en apprenant la vérité :
I1 y a dans toute cette affaire une trame diabolique qui m’a toujours été suspecte.
— Voila ot conduit la belle religion de nos zelateurs antiphilosophiques. On
croirait lire 1'histoire des Pharisiens» (Brief vom 15. Dezember 1803 : Freiburg
M. P., Coll. Girard, Fasc. I, 1803).

2 Vgl. L. VEUTHEY, a.a. Q. S. 59-84 und Z.S.K.G. XVII, 1933, S. 201-14,
255-65; E. EGGER, a.a.O. S. 66-74.

3 Vgl. VEUTHEY, a.a. O. S. 85 ff. ; EGGER, S. 74 ff.

4 Vgl. A. DacueT, Notice historique sur la Société Economique de Fribourg,
Fribourg 1863.

28



Bewegung, die auf geistigem und politischem ! Gebiete immer offener
den Ruf nach Reform erhoben. Die zeitgemie Reorganisation des ver-
alteten Lehrbetriebes am ehemaligen Jesuitenkollegium war eine ihrer
Forderungen. Insbesondere sollte die mangelhafte theologische Aus-
bildung des Klerus den Erfordernissen der neuen Zeit angepal3t werden.
Um diese Reformen einer raschen und gliicklichen Verwirklichung ent-
gegenzufiithren, suchte man P. Girard 1814 auf den Bischofsthron zu
bringen. Doch so ganz ohne Widerstand ging die Siegesfahrt dieses
allzu theoretischen Bildungsidealismus nicht. Dazu waren die Krifte
der Beharrung zu sehr im Volkscharakter verwurzelt. Mit der Wieder-
einfithrung der vorrevolutiondren Geschlechterherrschaft im Februar 1814
hatten sich die Fronten fiir und gegen die neue Zeit schirfer heraus-
gebildet. Die restaurativen GegenstéBe der Anhinger des Altherge-
brachten richteten sich nach alterprobten Regeln der Taktik zuerst
gegen den fihigsten und wohl auch maBvollsten Kopf der « Reform-
partei», der sein Talent zu praktischen Verwirklichungen sowohl als
Griinder der ersten katholischen Diasporapfarrei in Bern wie als Restau-
rator der Freiburger Knabenschule offen unter Beweis gestellt hatte.
Er war ja auch nicht zuletzt seiner irenischen Geisteshaltung wegen,
die in allem immer den Weg der goldenen Mitte suchte, am meisten
zu « fiirchten ». DaB sich dabei Girards Gegner in den Mantel bequemer
Anonymitét hiillten, gereicht ihnen allerdings nicht zu besonderer Ehre.
— Diese gréeren geistigen Zusammenhinge miissen im Auge behalten
werden, wenn man die erneute Anklage des Kantianismus mit ihrer
ganzen Hintergriindigkeit verstehen will.

In seinem Verteidigungsschreiben an den Ordensgeneral vom
20. Mai 1815 versichert P. Girard, der Sturm gegen seine Person sei

1 P. Girard wollte zwar, wie er immer wieder betonte, nichts mit Parteipolitik
zu tun haben. Er wurde zu Unrecht und ohne es zu wollen einer Richtung zu-
geschrieben, die sich gelegentlich darin gefiel, aus seinem Namen politischen
Nutzen zu schlagen. DaB P. Girard mutig und iiberzeugt einem humanitiren
Liberalismus christlicher Prigung huldigte, stempelt ihn noch nicht zum liberalen
Parteimann. — «Le Pére Girard n’était pas un homme de parti: a maintes
reprises il I'a répété, et toute sa vie le prouve. Il importait de le montrer que
c’est bien malgré lui qu’il fut rattaché & un camp ou l'on se servit de son nom
pour combattre des causes dont il n’était pas l'adversaire ou pour couvrir des
ceuvres dont il n’était pas partisan. » L. VEUTHEY, a. a. O. : Vorwort von Stinderat
J. Piller.

29



von gewissen Geistlichen entfacht worden, denen es nur um die Rettung
ihres eigenen personlichen Einflusses zu tun sei (23). Und am 24. De-
zember 1814 spricht Nuntius Testaferrata von einer « geheimen Ab-
ordnung des Klerus», die eigens zu ihm nach Luzern gereist sei, um
gegen P. Girards Bischofskandidatur zu agitieren (15). Es mubBte also
irgendwie im Hintergrunde eine Organisation ihre Tétigkeit entfalten,
die imstande war, volle Anonymitit zu wahren. Diese Geheimorga-
nisation besall das Bistum Lausanne in der sogenannten Correspon-
dance Ecclésiastiqgue. Durch ein bisher unbekanntes Quellenmaterial
sind wir in der Lage, neues Licht auf diese wichtige Frage zu
werfen 1.

Es war im allgemeinen um das geistige Niveau des Freiburger
Klerus dieser bedeutsamen Zeitenwende nicht besonders gut bestellt.
Dem GroBteil der Geistlichen zu Stadt und Land fehlte es an einer
zeitgemaBen theologischen und praktisch-seelsorgerlichen Ausbildung.
Unter den Hauptiibeln erkennen wir einen ausgesprochenen Mangel an
geistiger Interessiertheit, an Weitblick und Aufgeschlossenheit fiir all
die mannigfachen Probleme, die die Zeit innerlich bewegten und ef-
filllten. Bischof d’Odet warf seiner Seelsorgsgeistlichkeit Beschrinkt-
heit und trige Bequemlichkeit vor 2, und P. Girard schloB auch Frei-
burgs geistige Elite, die Professoren des Kollegiums, in dieses Urteil
ein, wenn er in einem Brief an Wessenberg schrieb : « A présent qu’on
a attribué tous les maux des révolutions a la lumiére et a la philosophie,
on fait profession publique d’ignorance, et I'anathéme est irrévocable-

I Die Studie von H. Marmier, La « Petite Eglise » du diocése de Lausanne
et Genéve 1810-1844, Fribourg 1941, ist fiir die erste Periode der « Corr. Eccl.»
nicht zuverliissig, da dem Verfasser das entscheidende Aktenmaterial noch unbe-
kannt war, das Dr. I, RUEGG vor ein paar Monaten im unklassierten Handschriften-
material der Kantonsbibliothek zu Tage geférdert hat. Immerhin verdanke ich
der interessanten Arbeit von Marmier viel Anregung.

2 Am 5 Mai 1800 schrieb er an Pfarrer Girard nach Bern: « Je remercie
mille fois le Seigneur de ce qu'il vous a mis dans 'occasion de développer votre
zéle. Eh ! comment ne pas approuver tout ce que vous faites, quand toutes vos
démarches ne respirent que la prudence et le zéle le plus pur. (Wie reimt sich wohl
dieses Lob mit dem Vorwurf des Kantianismus!) Je vous prie de bien vouloir
continuer & instruire les soldats de mon diocdse surtout, car plus je vais en avant,
plus je vois que l'instruction manque dans les paroisses. Nous avons des Prétres
qui sont bornés, d’autres parvesseux, d'autves péchent enm ne voulant vien faire, queé
ce qu'ils appellent lewr devoir. Si Dieu, comme je U'espere, nous donne la tranquil-
lité, je tacherai de porter quelque remede & ces maux» (Fretburg M. P., Coll.
Girard, lasc. 1, 1800).

30



ment lancé contre les illuminés. Or tout homme est illuminé qui ne
pense pas comme nos docteurs. » !

Um diesen Bildungsriickstand aufzuholen und einen aktiveren Geist
im Klerus zu wecken, haben einige junge Geistliche um 1810 eine
Priestervereinigung ins Leben gerufen, deren Andenken sich unter dem
Namen « Correspondance Ecclésiastique » erhalten hat. H. Marmier um-
schreibt das Ziel ihrer Wirksamkeit kurz mit folgenden Worten : « Ces
prétres avaient 'ambition de cultiver, a c6té des sciences ecclésiastiques
proprement dites, tout ce qui pouvait étre d’'un intérét pour leur déve-
loppement intellectuel, ... ils n’avaient d’autre ambition que la gran-
deur intellectuelle du clergé et du pays. » 2 In Wirklichkeit beschrinkte
aber die « Correspondance » ihren Aufgabenkreis nicht auf dieses riih-
menswerte geistig-kulturelle Ziel. Thre Mitglieder maBten sich ein Auf-
sichtsrecht iiber ihre geistlichen Mitbriider an und fithlten sich zu
Richtern tiber ihresgleichen berufen. Um ihre « Schlige » sicherer und
wirksamer « aus dem Hinterhalte » fiihren zu kénnen, umgaben sie ihre
Vereinigung mit groBer Geheimtuerei?. Eine der Hauptaufnahme-
bedingungen war absolute Verschwiegenheit. Jedes Mitglied fiihrte
einen Decknamen aus dem Alten Testament ; ein fast etwas naiv an-
mutendes Ziffernalphabet 4 sollte den wahren Sinn gewisser Aktenstiicke
dem Verstindnis Nichteingeweihter entriicken. Nichts blieb unversucht,

! 28. Dezember 1801 (Freiburg M. P., Coll. Girard, Fasc. I, 1801). 1814
riigte auch Kaplan Duc in Estavayer-le-Lac die geistige Interesselosigkeit vieler
seiner Mitbriider. Deswegen ist er gegen eine Erhéhung der Dekanatsversamm-
lungen von zwei auf vier im Jahre. Iiir manche seien sowieso die langen, allzu
ippigen und kostspieligen Bankette der einzige Attraktionspunkt. Dabei gehe
es bei den Verhandlungen gelegentlich so disziplinlos marktschreierisch zu, da
es ihm als Schriftfithrer einfach unméglich sei, ein Protokoll aufzunehmen. « Peste
soit de la maniére qu'on a dans ce Diocése de ne nommer que des vieillards pour
Doyens. Vous savez tout ce que cela veut dire ... On ne fera jamais rien. »
(Freiburg K. B., Corr. Eccl.).

2 A.a. 0. S 2 3

% Was ihnen vor Augen schwebte war ein «systéme d'action A ressorts
secrets, lequel frapperait d’autant mieux qu’on ne s’apercevrait pas d’ou viennent
les coups, et qu’on n’apergevrait pas méme son action » (Freiburg K. B., Corr. Eccl.).

1a = 18 f = 10 1 = 15 qQq = 3 v = 8
b = 19 g = 1 m = 16 r = & w o= 22
c = 20 h = 12 n = 17 8 == 5 X = 23
d = 21 i = 13 o = 1 t = 6 y = 24
e = 9 k = 14 p = 2 u = 7 oz = 25
alle Zahlen zwischen 25 und 100 = E = 9;

die Zahlen iiber 99 bedeuten keinen Buchstaben, sondern dienen dazu,
Neugierige auf falsche Spuren zu lenken ;

31



um die Existenz ihrer Organisation geheim zu halten !. Eine Zeitlang
konzentrierte sich ihre Tétigkeit auf einen recht unkritischen Abwehr-
kampf gegen alles Neue, ohne dabei das Brauchbare vom Wesens-
fremden zu scheiden. Sailer z. B. und seine zahlreichen Landshuter
Schiiler in der Schweiz wurden mit den extremsten Aufklirern auf den
gleichen Nenner gebracht: alle waren in ihren Augen «tausendmal
gefihrlicher als selbst Luther » 2. Wie hitte da P. Girard Gnade finden
sollen | — Es fehlte diesen jungen Zeloten an der wichtigen Erkenntnis,
daB der Weg der Geschichte nur eine Richtung kennt, vorwarts in die
Zukunft ; dall Religion und Kirche weder an ein bestimmtes Zeitalter
noch an bestimmte Gesellschaftsformen gebunden sind, und dall man
infolgedessen ihre Neuentfaltung und Wiederbelebung nie von einer
Riickkehr in die Vergangenheit erwarten darf, sondern einzig von der
Wiedergeburt aus jener Zeit, in der sie hic et nunc leben .3 Dabei
huldigte man in der « Correspondance » einer geradezu extremen Aus-
schlieBlichkeit. Duldsamkeit in kulturellen Belangen kannte man in
ihren Reihen kaum. Jeder « fremden » Beeinflussung des Volkes war
der entschiedene Kampf erklirt worden . Selbst die Politik entging
ihrem Herrschaftsanspruche nicht °.

Doppelbuchstaben werden nicht geschrieben, Akzente werden keine gesetzt.

v = Regierung,

A = Bischof.

Personennamen, wie iiberhaupt alles, was geheim bleiben soll, wenn ein
Paket unserer Korrespondenz in falsche Hinde fallen sollte, muB in der verein-
barten Zeichensprache geschrieben werden (Freiburg K. B., Corr. Eccl)).

1 Marmier bestreitet den geheimen Charakter der Corr. Eccl. vollig zu Unrecht.

2 Die Geistlichen des Bistums Konstanz wurden kurzum in zwei Kategorien
klassiert : die Altgesinnten, d. h. die Guten und die Neuerer, d. h. die Schlechten.
Die ersteren seien wenig zahlreich, im allgemeinen untadelig und eifrig und hielten
sich an gesunde Grundsitze. Die letzteren seien Feinde alles Uberlieferten, lehnten
jedes dullere geistliche Zeichen ab und beteten kein Brevier. Alles weitere konne
man sich denken (Freiburg K. B., Corr. Eccl).

3 Vgl. K. Wick, Neues Mittelalter ? : in Vaterland vom 16. Febr. 1951, S. 1.

4 So u. a. der « Société Economique». Als bestes Kampfmittel gegen ihren
Einflul wurde in einem recht zweifelhaften Machiavellismus die Schaffung einer
geheimen Organisation zur Diskussion gestellt. ... «une société secréte a bien
plus de pouvoir ; on ne peut pas si facilement s’opposer aux coups qu’elle porte,
ne sachant pas d’ou ils proviennent ; mais ¢’est un moyen dangereux, si elle cessait
de se diriger vers le bien. Quoiqu’il en soit, je pense que ce serait trop pour nous
de deux sociétés ; car quoique leur but fiit également louable et également dirigé
vers le bien, cependant leur impulsion vers le bien étant moins uniforme en serait
moins efficace » (Freiburg K. B., Corr. Eccl).

5 « ... tandis qu'il n'y aura pas des lois qui soutiennent fortement la puis-
sance ecclésiastique qui n’a ni sabres ni bayonnettes, les choses n'iront clopin-

32



P. Girard von der Zeit der Freiburger Bischofswahl

von 1814/15
Olgemiilde von unbekanntem Meister

P. Moullet, Iconographie l. c. Nr. 1



Im Sommer 1814 tritt in ihrem Briefwechsel auch die Bischofs-
frage auf. Schon im Mai war die Forderung gefallen, der Klerus sollte
eigentlich das Recht beanspruchen diirfen, den Bischof vorzuschlagen,
und nicht die Regierung, da sich dieselbe doch nur von menschlichen
Riicksichten leiten lasse!. Drei Monate spiter, als der hochbetagte
Bischof Maximus Guisolan erkrankt war, wurde folgendes Rundschreiben
in Zirkulation gesetzt :

« Maxime a toujours été et sera constamment de respecter et
bénir, Maxime ; je désire et dois désirer avec tous mes confréres
ut Dominus conservet eum, vivificet eum et beatum faciat eum
etc. Sed quis est homo qui vivet, et non videbit mortem ? Si
dans les crises présentes nous manquions de maxime, il serait
peut-étre a craindre de nous voir donner des maximes nouvelles
et suspectes, profanas vocum et rerum novitates. Celui qui a le
vent en poupe, ou qui a la haute 20, 1, 16, 13, 5, 13, 1, 17 ...
21, 99, 6, 18, 6, 121 2 comme on dit dans sa manche, qui serpit
ante omnes areopagitas supremos ?, ... sera probablement recom-
mandé par ses co-magiciens qui sont préposés a la Palestine ; on
pourrait désirer un meilleur choix. Dans l'occasion le veeu du 20,
15, 9, 4, 11, 9 * ne pourrait-il avoir aucun accés pres de PIERRE ? ®
Dans I'occasion quelle serait la meilleure maniére de se prononcer
uniformément sur un objet aussi essentiel qui fera le sujet de
bien des conversations ? Faudra-t-il se taire ; faudra-t-il parler ou
agir et comment ? Fuse respondeatur velim. MARDOCHAIAS. » ¢

Es wire belanglos, auf all die verschiedenen Vorschlige niher ein-
zutreten, die als Antwort auf dieses Zirkularschreiben gemacht wurden.
Wichtig in unserem Zusammenhang ist einzig die Feststellung, daB von
diesem Zentrum aus der geheime Kampf gegen P. Girards Bischofs-
kandidatur gefithrt wurde. Im Oktober glaubte Pfarrer Dey in Onnens 7

clopant. C’est pourquoi proposons-en, mais quelles ? Il faudrait que comme dans
le Canton de Berne, nous puissons fourrer notre nez dans les choses d’Etat»
(Freiburg K. B., Corr. Eccl).

1 So Kaplan Antoine Duc in Estavayer-le-Lac am 3. Mai 1814 (K. B., Corr.
Eccl)). — Duc starb schon 1817 in Villaz-St-Pierre (DELLION, a. a. O. V, S. 222).
Die Auflosung dieser Zahlen ergibt: Commission d’'Etat.

Damit ist P. Girard gemeint.

Bedeutet : Clergé.

Durch die Nuntiatur beim Papst.

Deckname fiir Pfarrer Peiry in Le Crét.

Jean Joseph Dey war einer der Griinder und gehérte zu den bedeutendsten
Mitgliedern der Corr. Eccl. Er wurde 1817 als Professor ans Kollegium berufen,
das er jedoch schon 1818, bei der Riickkehr der Jesuiten wieder verlassen muBte.
Uber seine weiteren Lebensschicksale siehe H. MARMIER, a. a. O. S. 4-6.

3 33

=1 & o e W



bereits verraten zu diirfen, daB3 schon alles vorbereitet sei; Girard
stiinden uniiberwindliche Hindernisse im Wege, « da man in Rom mit
allen Mitteln gegen ihn wirken werde »!. Ein Bischof «aux vieux
principes » muBlte unter allen Umstdnden her, und schon fiel auch der
Vorschlag, mit einer Supplik um Riickberufung der Jesuiten an die
Regierung zu gelangen 2. Von hier also liefen die Fiden zur Nuntiatur
nach Luzern, wo der wohlvorbereitete Feldzugsplan bereits am 1. Okto-
ber 1814 zu spielen begann.

Im Jahre 1803 war nach einem Unterbruch von fiinf Jahren die
papstliche Nuntiatur in Luzern zu neuem Leben erwacht. Als erster
« nachrevolutionarer » Vertreter Roms in der Schweiz waltete der von
Papst Pius VII. eingesetzte « eifersiichtig wachsame » FABRICIUS ScE-
BERAS TESTAFERRATA, Erzbischof von Bairut. Der neue Nuntius
stammte aus groBem maltesischem Hause und traf am 30. Oktober in
Luzern ein. Er war ein guter Diplomat alter Schule, der trotz seines
auBerst schweren Standes gegeniiber den einzelnen Kantonsregierungen,
in dieser schwierigen Ubergangszeit, da fast iiberall die kirchlichen
Angelegenheiten einer Neuordnung bedurften, manche bleibende Erfolge
verzeichnen konnte. Testaferrata hat aber auch zu berechtigter Kritik
AnlaB3 gegeben, da ihm der Sinn fiir Entwicklung und Anpassung an
neue Verhiltnisse allzu sehr abging. Einer seiner Hauptfehler war viel-
leicht, daB er seine Tétigkeit nicht immer bloB auf die mit seinem Amte

1 «I1 me parait douteux qu'il fiit prudent d’agiter la question dans les
Comices des Tribus (Dekanatsversammlungen). Les veeux ne se réunissent pas
tout a fait, et les imprudents pourraient manifester les efforts des Vénérables
(der Geistlichen), 4 des personnes capables de les traverser et de molester tout
le corps. Une adresse souscrite par le plus grand nombre possible de Vénérables
et présentée a la 17, 117, 20, 342, 13, 18, 6, 7, 4, 29, 810 (Nonciature) ne serait-
elle pas le moyen le plus simple ? S’il y a quelque chose a faire la-Cessus, que
Josué (Deckname fiir Seminardirektor Clerc) et Phinees (Peter Tobias Yenni,
Pfarrer in Praroman) veuillent tracer la marche. Au reste, je suis autorisé @ vous
dive, que le deuxiéme: 11, 13, 672, 4, 18, 781, 4, 21 (Girard), ne pourra s appeler
Esdras (Bischof) qu’aprés avoir vaincu des obstacles presqu'insurmontables. On
travaillera tvés énergiquement contve lui & 773, 4, 1, 16, 27 (Rome). Non sedebit.
Interea orandum. — Je désire que la réponse a cette question ne soit pas dans
le résumé, mais qu’elle soit rédigée séparément dans une feuille qui pourra
circuler avec le résumé — en langage mystérieux » (Freiburg K. B., Corr. Eccl.).

2 Durch Pfarrer Peter Tobias Yenni, Praroman, Girards Gegenkandidat
und Nachfolger von Bischof Guisolan.

34



verbundenen Aufgaben beschrankte. « Er iibte gelegentlich sogar bischéf-
liche Rechte aus, ohne die zustindigen Ordinariate davon zu informieren,
beaufsichtigte viel und hinterbrachte gern, wobei er leider nicht immer
zuverlassig, manchmal sogar offensichtlich verleumderisch bedient wurde.
Dazu lieB er sich von seinem impulsiven siidlindischen Temperament
allzu rasch zu Verallgemeinerungen, extremen Urteilen und {ibereilten
Schritten hinreilen. » !

P. Girard war im Herbst 1811 auf dem Kapitel zu Solothurn zum
Visitator der schweizerischen Konventualenkléster ernannt worden 2.
Dadurch wurde er von Amts wegen persénlich mit der Nuntiatur in
Beziehung gebracht, zumal ihm die dornenvolle Aufgabe der Reform
der luzernischen Franziskanerkloser gestellt war. Sein Verhdltnis zu
Testaferrata darf bis zum Herbst 1814 als ein korrekt-kiihles bezeichnet
werden, d. h. er hat seinen Verkehr mit ihm auf das absolut Notwendige
beschrinkt. Ein gewisses MiBtrauen dem Vertreter der romischen Kurie
gegeniiber ist ihm nicht abzusprechen 3. Aber der Bruch ging nicht
von P. Girard, sondern vom Nuntius selber aus. Jener Zusammenstol3
vom 21. September 1814 in Luzern, als Testaferrata ihm bei seinem
Besuche entgegenschrie : « Thr Franziskaner seid verloren » (62) und der
Auditor Cherubini ganz offen herausplatzte : « Ich werde dafiir sorgen,
daB ihr voll Schmach zugrunde geht » (52), war bereits ein Vorgefecht
zur kommenden Bischofswahl 4. Zwar entschuldigte sich der Nuntius
schon ein paar Tage spiter fiir seine Heftigkeit : seine Worte seien nicht
so ernst zu nehmen, sie seien durch manch andere lingst wieder aus-
gewischt und wettgemacht . Zu einer schriftlichen Erklirung lieB er
sich jedoch nicht bewegen ; das war seine besondere Taktik P. Girard
gegeniiber. Die miindliche Erklirung hat denn auch Testaferrata nicht
daran gehindert, gleichzeitig die schwersten Anschuldigungen gegen die
schweizerischen Franziskaner und ihren Visitator nach Rom zu richten :
Die meisten von ihnen hitten an den deutschen Schulen die verderb-

1 KoNraD GROBER (Erzbischof von Freiburg i. Br.), Heinrich Ignaz Frei-
herr von Wessenberg : in Freiburger Diézesanarchiv Neue Folge Bd. 29, S. 300.

® Er hatte das gleiche Amt voriibergehend schon 1804-05 bekleidet. Vgl
Anm. 2, S. 54,

* Vom Verhiltnis P. Girards zu Papst und Kurie wird weiter unten noch
die Rede sein.

1 Der Auftritt ist geschildert bei P. BERNARD FLEURY, Quarante ans d’agonie
d’'une communauté religieuse ou la suppression du Couvent des Franciscains de
Lucerne (1798-1838) : in Z.S.K.G. XXIV, 1930, S. 215-18.

¥ B. Freury, a.a 0. 8. 217,

35



lichsten Grundsitze gegen Kirche, Papst und Ordenswesen in sich ein-
gesogen und arbeiteten mit den zivilen Behérden Hand in Hand an der
Vernichtung ihrer Kloster. Weder P. Girard noch das Kapitel brichten
den Willen auf zu einer ernstlichen Reform der durch die Wirren der
Revolutionszeit gelockerten Ordensdisziplin. Kein Gesetz habe mehr
Geltung fiir sie. Ziigellos trachteten sie bloB darnach, regellos ihrer
Willkiir zu leben. Die Hauptschuld dabei treffe den P. Visitator mit
seinen verkehrten Ideen. Diese modernen Philosophen hitten eben jede
Achtung vor den Vorschriften der Kirche verloren, an die sie sich
bloB etwa gelegentlich noch zum Scheine hielten (9).

Wenn man diese scharfe Anklage an den wirklichen Verhiltnissen
mifBt, so fillt einem ein Doppeltes auf : eine maBlose Ubertreibung und
eine ungerechte Verallgemeinerung. Dal} die Zustinde im Franziskaner-
kloster zu Luzern einer dringenden Reform bedurften und zu berechtigter
Kritik AnlaB gaben, trotzdem auch hier noch das Urteil des Nuntius
einiger wesentlichen Schattierungen bedurft hitte, wird von der Ge-
schichtsschreibung nicht bestritten !. Dal aber auch die Konvente von
Freiburg und Solothurn in diese totale Verurteilung miteinbezogen
werden konnten, muB als eine bedauernswerte Entgleisung bezeichnet
werden 2 und erklirt sich bloB aus der Gesamtsituation heraus, in
deren Mittelpunkt die Freiburger Bischofswahl stand. DaB P. Girard
in Fragen der Klosterreform gelegentlich etwas andere Wege beschritt
als dem Nuntius lieb sein konnte, ist aus dem diesbeziiglichen Brief-
wechsel mit der Luzerner Regierung ohne weiteres ersichtlich 3. Girard
hat in seiner Klosterpolitik einem gewissen Staatskirchentum gehuldigt,
das durchaus seine Gefahren in sich barg. So etwa, wenn er 1804 in
einem Schreiben an Schulthei und Rat des Kantons Luzern die Auf-
gaben der Kloéster und ihr Verhdltnis zum Staat folgendermalen um-
schrieb : « Ich glaube, daB jedes Kloster eine o6ffentliche Anstalt sein
misse, die irgend einen Zweig des gemeinsamen Besten zu besorgen hat.

1 B. FLEURY, a.a.0. — Jos. BaLMER, Die Franziskanerkirche und das
Franziskanerkloster in Luzern. Luzern 1895, ist, was die Aufhebungsgeschichte
betrifft, quellenmiBig ungeniigend fundiert und daher auch im Urteil nicht immer
zuverldssig. — Jos. MUHLE, Zu Franziskanern in Luzern, Kirche und Konvent
der BarfiiBer, Luzern 1945, stiitzt sich im Kapitel « Ruhmloses Ende » kritiklos
auf Balmer. Es ist unverantwortlich, daB nicht auch die aufschluBreiche, ein
interessantes Quellenmaterial verarbeitende Darstellung von B. Fleury beigezogen
wurde.

2 Vgl. die Dokumente Nrn. 25-27, 39.

% Vgl. die Dokumente Nrn. 1, 3-8, 12, 41.



— Ich glaube, daB es der Regierung obliege, jedem Gotteshaus das
Geschift anzumessen, wodurch es dem Staate niitzen und als ein Trieb-
werk in das Ganze des gemeinen Wesens eingefiigt werden soll. — Ich
glaube endlich, daB3 ein Kloster, als offentliche Anstalt, erst alsdann
einen glltigen Anspruch auf seine Erhaltung machen konne, wenn es
dazu angelegt ist, seinen gehorigen Beitrag dem Vaterlande entrichten
zu konnen. » 1

Wir diirfen angesichts dieser Huldigung an den josephinischen
Wohlfahrtsgedanken nicht vergessen, daBB das Schicksal der Luzerner
Franziskanerkonvente, um die es P. Girard als Visitator ging, in den
Hinden einer Regierung lag, die dem klosterlichen Geist der Askese und
der Kontemplation ohne Verstindnis gegeniiberstand und Ordensgemein-
schaften ohne sozialen Zweck als sinnloses Relikt des « dunkeln Mittel-
alters » betrachtete. Girard muBte sich, um bei diesen Vertretern des
aufkldrerischen Nitzlichkeitsdenkens Gehér zu finden, einer Sprache
bedienen, die auch ihnen verstindlich war. Wurde doch auch im Juli
1804 die Garantie der Kloster durch die Tagsatzung ausdriicklich mit
der Klausel der Gemeinniitzigkeit verkniipft 2. Dadurch, dal3 er bestrebt
war, dem klosterlichen Geist der Askese eine mehr das Ethische und
Soziale betonende Interpretation zu geben, rithrte er noch keineswegs
an die katholische Glaubenssubstanz. Eingedenk der Aufgabe, daB sich
auch die Christen mit dieser Erde zu befassen haben und in weltauf-
geschlossener, ihrer religiosen Verantwortung bewuBt, zugreifender Hal-
tung an der Gestaltung einer neuen Zeit mitarbeiten sollen, hat P. Girard
hier seinen Tribut an den « Zeitgeist » gezollt. Dieses durchaus aner-
kennenswerte Streben, das nichts « Ketzerisches » an sich hat, spricht
auch aus seinem Brief an die Luzerner Regierung vom 30. September
1812 : « Es ist Hochdenselben bekannt, da uns nie darum zu thun
war, in miiiger Abgeschiedenheit zu leben. Wenn es Institute gibt,
die steif an herkémmlichen Formen halten, und sich auf keine Weise
davon abbringen lassen, so zeigte sich das unsere geschmeidiger und
suchte sich immerdar an die Zeiten zu schlieBen, um zeitgemal niitzlich
zu sein » (3). Dabei ging Girard der tiefere Sinn fiir die iibernatiirlichen
Krifte des Gebetes und die Bedeutung des stillen, ungesehenen Opferns

1 Bern, den 11. Januar 1804 : (Freiburg K. B., Abschriften Kunz). — In
diesem Sinne hat auch Generalvikar von Wessenberg bei den helvetischen Behdrden
die Wiederherstellung der Kloster betrieben.

2 Vgl. Anm. 5, S. 57.



etwa keineswegs ab !. Aber warum hitte das, was fiir unser 20. Jahr-
hundert gilt, nicht auch schon fiir das 19. seine Berechtigung gehabt ?
« Nicht das ist der mustergiiltige Ordensmann, der die Regeln und den
ganzen dicken Kodex der Traditionen und Gewohnheiten bis zum letzten
Hikchen befolgt, dabei aber an der Not und den Erfordernissen der
Zeit vorbeilebt ; nicht der Obere bewahrt den urspriinglichen Ordens-
geist, der die Untergebenen in einer iiberlieferten Schablone festhilt,
und niemals den Mut hat, einzelne Bestimmungen den Zeiterfordernissen
gemilB zu interpretieren, sondern das sind die wahren Ordensleute, die
in den stets wechselnden Verhiltnissen den Geist des Ordens ins Leben
umsetzen. » 2 Mangel an Reformwillen und MiBachtung der Gesetze der
Kirche und Vorschriften des Ordens konnten P. Girard nur zu Unrecht
vorgeworfen werden 3.

Der erwihnte Brief des Nuntius an das romische Staatssekretariat
ist als Begleitschreiben zu betrachten, mit dem der Rechenschaftsbericht
von Bischof Guisolan vom 18. Mai 1812 nach dreijahriger Wartezeit
endlich nach Rom weitergeleitet wurde. Darin wurden die Regularen
des Bistums Lausanne, insbesondere die Franziskaner, des Kantianismus
beschuldigt und der Papst um Stellungnahme gebeten (2). Der Zeit-
punkt dieser Alarmierung der obersten kirchlichen Behérden in Glaubens-
und Sittensachen hitte fiir die kirchenpolitischen Ziele der Nuntiatur
nicht giinstiger gewihlt werden konnen. Bischof Guisolan, dessen Nach-
folge es vorzubereiten galt, starb ndmlich schon am 8. Dezember 1814
im Alter von nahezu 80 Jahren* Erst eine Woche spiter meldete
Testaferrata den Tod des Préilaten nach Rom und verband damit seine
Vorschlige zur Neuwahl (13). Auch dieser Brief und der folgende vom
24. Dezember (15) sind charakteristische Beispiele von seiner iiber-
treibenden Rhetorik. Er erweckt geradezu den Anschein, als ob er nur
in Superlativen zu sprechen vermochte, so sehr geht ihm der Sinn fiir
feinere Unterscheidungen ab, der doch allein ein sachlich abgewogenes

1 Man vgl. etwa, was er in seinem « Sprachunterricht » iiber das Gebet und
die Gnade schreibt : P. GREGOR GIRARD, Der regelmifige Unterricht in der Mutter-
sprache, iibersetzt von B. ScHuLz in Sammlung der bedeutendsten pidagogischen
Schriften aus alter und neuer Zeit, Bd. 36, Paderborn 1911, S. 251 f.

2 Aus dem Hauptreferat von P. Lombardi am Religiosenkongre 1950 in
Rom : nach A. EBNETER, Modernisierung des Ordenslebens, in « Orientierung»
Nr. 6, 1951, S. 68.

3 Das geht auBer aus seinem eigenen ernsten Ordensleben auch aus den
Dokumenten 4-6, 12 und 71 hervor.

4 Vgl. Aom. 1, S. 70.

38



Urteil verbiirgt hidtte. Nuntius Testaferrata hat die Christenheit in
allzu simpler Vereinfachung in zwei Kategorien aufgeteilt : die Guten
und die Bosen — 1 buoni, i moderni. Waihrend sein Kandidat,
Professor Joseph Gaudard !, als der « wiirdigste Geistliche des ganzen
schweizerischen Weltklerus », alle nur denkbaren Vorziige in seiner Person
vereinigt, wobei seine Studien in Rom nicht unwesentlich ins Gewicht
fallen, wird Girards Charakterbild zu einer wahren Karikatur verzerrt :
Von unersdttlichem Ehrgeiz besessen 2, zihlt er zu den heftigsten Moder-
nisten, die aus den ketzerischen Schulen Deutschlands hervorgegangen
sind. Er ist ein iiberzeugter Verfechter glaubensgefihrlicher Lehren,
pflegt regelmdlBigen Umgang mit Nichtkatholiken 3, betitigt sich als
eifriges Mitglied verdichtiger, unkirchlicher Gesellschaften ¢ und hat bei
mehr als einer Gelegenheit seiner schlechten Gesinnung unverhohlenen
Ausdruck verliehen 5. Die Regeln seines Ordens und jedwelche kirch-
liche Vorschrift haben fiir ihn nicht das geringste Gewicht. Was immer
der verstorbene Bischof Gutes zu unternehmen versuchte, ist auf seinen

1 ¥gl, Anm. i, 8. 72,

% «fa tutti gli sforzi per ascendere alla Cattedra vacante ... Non puo celare
un'incredibile ambizione, che lo rode» (13). « Muove cielo e terra per esser nomi-
nato Vescovo » (15). In etwas gemilderter Form sind die gleichen Vorwiirfe gegen
P. Girard auch in der ultraroyalistischen Presse Frankreichs erhoben worden
(vgl. 17, 19), natiirlich anonym und ohne jeden Beweis.

8 Wie andere Vertreter einer gliubig-kirchlichen Aufklirung, sah P. Girard
alle Christen guten Willens in einer iiberkonfessionellen, mystischen Gemeinschaft
vereint und legte das Wort « auBerhalb der Kirche kein Heil» in einem weit-
herzigen Sinne aus. Er suchte daher den Menschen auBerhalb seiner Kirche
stets im Geiste christlicher Liebe zu begegnen. Diese Haltung wurde vom starr
doktriniren Nuntius Testaferrata zu Unrecht als religiéser Indifferentismus aus-
gelegt. Wenn P. Girard auch die Unterscheidungslehren nicht besonders betonte
und herausstrich, hat er doch den Boden der Katholizitit nie verlassen und fir
seine Kirche von protestantischer Seite viel Hochschitzung erworben.

1 P. Girard gehérte bloB zwei Vereinen an. Seit 1812 war er Mitglied der
Schweiz. Gemeinniitzigen Gescllschaft, die 1810 zur Pflege des sozialen Hiilfs-
gedankens gegriindet worden war und bald die markantesten Kopfe aus der Jahr-
hundertwende an ihren Jahresversammlungen vereinte. Armenwesen, Erziehung
und Schule waren die Hauptgebiete ihrer Verhandlungen. In Freiburg war Pater
Girard zuerst Mitglied des « Salon littéraire » und dann Mitbegriinder der Oko-
nomischen Gesellschaft, welche dhnliche gemeinniitzige Ziele verfolgten. (Vgl.
O. HunzikER, Geschichte der Schweiz. Gemeinniitzigen Gesellschaft, Ziirich 1897
und A. Dacuet, Notice historique sur la Société économique de Fribourg,
Fribourg 1863.)

% Fast genau dieselben Anschuldigungen sind durch die Miinchener Nuntiatur
auch gegen die Bischofskandidatur von Sailer erhoben worden. Wie ihm, so blieb
auch Girard selbst der unsinnige Verdacht der Freimaurerei nicht erspart. Vgl
P. NicoLas RAEDLE, a.a. O. S. 115 {.

39



hartnickigen Widerstand gestolen, da er selbst mit seinem vermeint-
lichen Lichte der Vernunft Kirche und Volk aufkliren und in seiner
Art reformieren méchte. Nicht einmal seine verborgene Abneigung gegen
den Heiligen Romischen Stuhl hat er fiir sich behalten kénnen. Kurz :
sollte dieser Sektierer den Bischofsthron besteigen, so wiirde auch in

der Diozese Lausanne bald alles im Geiste Wessenbergs neugestaltet
werden (13, 15).

Das Verhiltnis P. Girvards zu Generalvikar von Wessenberg, das
nie ein sehr nahes, eng-vertrauliches gewesen ist, reicht in seine Berner
Jahre zuriick, wo er als Pfarrer teilweise der Jurisdiktion des Bischofs
von Konstanz unterstellt war. P. Girard, der geborene Pddagoge und
Praktiker, bewunderte Wessenbergs Reformeifer, der nicht in der
Theorie stecken blieb, sondern gerade im Erziehungs- und Schulwesen
Schopferisches von bleibendem Werte hervorgebracht hat. Dabei mul
zu Girards Gunsten festgehalten werden, dalB Nuntius Testafarrata auch
dem Konstanzer Generalvikar gegeniiber nicht immer gerecht geur-
teilt hat !. Das Bild Wessenbergs hat in der katholischen Geschichts-
schreibung der letzten Jahrzehnte eine weitgehende Rehabilitierung
erfahren 2. Ein unvoreingenommener Historiker wird Wessenberg
nicht mehr als offenen Empérer und erklirten Feind des Papsttums
abtun, wie Testaferrata in seinen Depeschen nach Rom, hat er doch
nach dem malgebenden Urteil Grobers «den pipstlichen Primat in
keinem Abschnitt seines langen Lebens geleugnet » 3. Wohl hat er als
ausgesprochener Antikurialist einen scharfen Trennungsstrich gezogen
zwischen dem Heiligen Stuhl und der rémischen Kurie, deren « Macht-
geliiste er in Schranken setzen » wollte, aber eine wirkliche Losung
vom Mittelpunkt der Kirche hat er nie angestrebt 4. Sailer nannte seinen

1 K. GROBER, a.a. O. S. 324.

2 So durch den Wiirzburger Dogmatiker HERMANN ScCHELL in seinem 1898
erschienenen Werk : « Die neue Zeit und der alte Glaube » ; oder durch den Wiirz-
burger Kirchen- und Dogmenhistoriker SEB. MERKLE in : « Die katholische Beur-
teilung des Aufklirungszeitalters» (1909) und « Die kirchliche Aufklirung im
katholischen Deutschland » (1910). Ebenso durch K. GROBER, a. a. O. und neue-
stens vom geistlichen Rat in Konstanz, Prof. FrRipoLIN AMMANN, Die Beziehungen
zwischen Sailer und Wessenberg auf Grund von Briefen dargestellt : in Freiburger
Diéz. Arch. 3. Folge, 1. Bd. 1950.

3 K. GROBER, a.a. Q. S. 294.

4 A.a. O: S 295,

40



Schiiler Wessenberg den « Vielverkannten » ' und tadelte in einem
Teil der schweizerischen Geistlichkeit die Hauptintriganten gegen ihn
bei der Luzerner Nuntiatur 2. Hermann Schell geht in seinem groBen
Verstindnis fiir die moderne Welt sogar noch weiter und anerkennt in
Wessenberg den « unermiidlichen, tiefreligiésen, aber vielverdichtigten
letzten Streiter fiir das altehrwiirdige Bistum Konstanz. Ich weil3 wohl,
bedauert er, daB3 der Name Wessenbergs viele Kirchlichgesinnte bedenk-
lich machen wird : allein man darf der ungerechten Verdichtigung nie-
mals den Namen eines edeln und wahrhaft kirchlich gesinnten Mannes
widerstandslos preisgeben, weder den Wiirzburger Fiirstbischof Franz
Ludwig von Erthal 3, noch Wessenberg, noch Sailer. »

DaB bei P. Girard eine gewisse geistige Verwandtschaft mit Wessen-
berg unverkennbar ist, braucht nicht bestritten zu werden. Auch er
machte im Sinne der Aufklirung einen Unterschied zwischen Papst
und Kurie und sprach sich entschieden gegen den « Ultramontanismus »
aus 3. Er war in seinem Denken weit entfernt von jenen Kreisen, die
in Verkennung der aus der franzosischen Revolution hervorgegangenen
neuen Verhdltnisse, sich die biirgerliche Gesellschaft wie eine Art groBen
Kirchenstaat dachten, der von der Geistlichkeit nach spezifisch roma-
nischem Kulturideal regiert werden sollte. Fiir ihn war auch die Frage

1 FRIDOLIN AMMANN, a.a. Q. S. 186.

? Fir Sailer ist das « Volk der Geistlichen in der Schweiz auf der einen Seite
so lauernd, so argwodhnend, so kurzsichtig, so blindeifernd, und viele so roh, so
durchaus verdorben, und auf der andern Seite so unbescheiden, so unvorsichtig,
so nicht durchdrungen vom Geiste des Evangeliums, daB gottliche Weisheit erfor-
derlich ist, etwas Gutes zu stiften» (an Wessenberg 1801). Zit. bei F. AMMANN,
a.a. 0. S, 191 f.

3 Den auch Girard zeitlebens hoch verehrt hat. Vgl. « Souvenirs» a. a. O.
S. 28-30.

4 H. Scurrr, Die neue Zeit und der alte Glaube, Wiirzburg 1898, S. 159.

5 Vgl. die Nrn. 29, 43, 52, 61, 62. — Es wire jedoch ungerechtfertigt, diese
Zeugnisse, die rein privaten Charakter tragen, einseitig gegen P. Girards treu-
kirchliche Gesinnung auszuschlachten. Die Ubertreibung und Uniiberlegtheit,
die jeder Spontaneitit innewohnt, darf in ihrem dokumentarischen Wert nicht
iberschitzt werden. Darin liegt gerade der Hauptunterschied zu den Briefen
Testaferratas an das romische Staatssekretariat, die offiziellen Charalkter tragen.
Zudem missen die niheren Umstinde beriicksichtigt werden. Die ungerechten
Anschuldigungen in Rom und die schroffe Behandlung durch die Nuntiatur hatten
P. Girard in tiefster Seele getroffen. Er erlitt einen richtigen physischen Zusammen-
bruch. Seine Gesundheit war fiir mehrere Wochen verdorben, sein Nervensystem
zerriittet (29), so daB gewisse heftige Ausfille und scharfe Invektiven gegen den
rémischen Kurialismus, so wie er sich ihm in der Luzerner Nuntiatur offenbarte,
wohl zu verstehen sind.

41



negativ entschieden, ob der Papst Fiirsten absetzen und die Untertanen
vom Eid der Treue entbinden konne ; und ebenso hat er die staats-
biirgerliche Toleranz nicht nur fiir Katholiken gefordert, um sie den
Angehorigen anderer Bekenntnisse zu verweigern !. Ein solcher « Ultra-
montanismus » war fiir ihn unvereinbar mit dem modernen Staats-
gedanken. Auch war er gegen eine iibertriebene Zentralisation innerhalb
der Kirche. GewiB hatte Rom auch fiir ihn in allen Dingen des kirch-
lichen Lebens und der kirchlichen Lehre das malgebende Wort zu
sprechen, die Richtung zu bestimmen und alle wichtigen Entscheidungen
zu fillen. Aber zugleich forderte er einen der nationalen Eigenart
Rechnung tragenden Foderalismus, Freiheit der MeinungsduBerung,
Verschiedenheit von Schulen und Auffassungen in allen Fragen, die nicht
das Dogma beriihren : in dubiis libertas, oder wie er sich in seinen
« Lebenserinnerungen » dem hl. Augustinus folgend ausdriickt : « Accord
dans le nécessaire, liberté dans ce qui ne I'est pas et charité en toutes
choses. »?2 Es wurde bereits angetént, daBl P. Girard von gewissen,
wenn auch recht maBvollen staatskirchlichen Tendenzen nicht ganz frei
zu sprechen ist. Doch wenn wir gerecht sein wollen, diirfen wir ander-
seits nicht iibersehen, daBl dem katholischen Kirchenbegriff seiner Zeit
eine recht einseitige Uberbetonung des hierarchischen Gedankens an-
haftete, der wohl imstande sein konnte, eine gewisse Reaktion heraus-
zufordern. Der bekannte Dominikaner Yves Congar hat sich zu diesem
Punkte in der Zeitschrift « Wort und Wahrheit » wie folgt geduBert:

« In der zweiten Hilfte des 18. und der ersten Halfte des 19. Jahr-
hunderts beherrschte ein menschlich-naturalistischer Gesichts-
punkt den Kirchenbegriff. Die gottliche Komponente der Kirche
wird verschwiegen. Man beschiftigt sich mit ihrer gesellschaft-
lichen Wirklichkeit und bestdtigt ihre hierarchische Jurisdiktion.

1 A. MEssINEO S. J. in einem Artikel der « Civilta Cattolica » vom 4. November
1950, zit. in Orientierung Nr. 1, 1951, S. 10, duBert sich folgendermafBen zum
wichtigen Problem der Toleranz : « Toleranz ist nicht bloB ein Gebot der Klugheit,
sondern in einem eigentlichen Rechtsanspruch begriindet, der zwar nicht im
Irrtum als solchem, sondern in der Person, die irrt, seine Wurzel hat. Der mensch-
lichen Person kommt das Recht zu, frei nach der Wahrheit zu suchen und die
einmal gefundene Wahrheit in einem unabhingigen Akt des Willens anzunehmen. »
Somit wird die Toleranz zum « Ausdruck der schuldigen Achtung gegeniiber der
menschlichen Person und ihrer Wiirde als Vernunftwesen, das unabhingig von
jedem gewaltsamen duBern Eingriff sich seine innern Uberzeugungen bildet ». —
Es ist interessant festzustellen, wie nahe Girard dieser modernen Auffassung
stand. Man vgl. « Souvenirs» a.a. O. S. 57 {., 86 ff.

2 Editions du Centenaire Bd. I, S. 88.

42



Man unterschligt ..., daB das ganze Volk der Gliubigen am Werk
der Heiligen und des Lebens Gottes mitwirkt. Man beschrinkt
die Kirchenwirklichkeit auf die Mittlerfunktion der Hierarchie.
Die Priester werden zu alleinigen Beauftragten des kirchlichen
Werkes, denen das glaubige, betende Volk in passivem Gehorsam,
ohne Initiative gegeniibersteht. Die ekklesiologischen Handbiicher
alten Stils enthalten, ihrem apologetischen Charakter konsequent
folgend, eher eine ‘Hierarchiologie’ als eine Theologie der
Kirche. »

Eine unbefangene Auseinandersetzung mit dieser geistigen Situation
ist unbedingt erfordert, wenn man die religiése Haltung gewisser durch-
aus kirchentreuer «liberaler» Katholiken in der ersten Hilfte des
19. Jahrhunderts verstehen und aus einem tieferen Verstindnis heraus
auch gerecht beurteilen will. Girards Papsttreue und ehrliche Liebe
zur Kirche ist iiber jeden Zweifel erhaben. Man lese einmal seine Aus-
fithrungen iiber Reformation und Sektenwesen in seinen « Lebens-
erinnerungen » 2, wo er sein kirchliches Bekenntnis in die Worte faBt :
«O! vieille et vénérable Mére! Tu avais sans doute bien des rides
et des taches lorsque tes filles ont déserté ta maison. Il y avait aussi
bien des choses a redire a ton costume, ou tant de siécles, tant de
peuples, tant d’esprits diversement tournés avaient voulu mettre
quelque chose de leur fagon. Cependant, malgré tout cela, tu étais
la mére et tu le restes encore ; tes filles ne vivent que par toi et tes
antiques traditions. Je vois dans tes mains un fruit réparateur, celui
de I'arbre de vie. »3 Wir kénnten andere Beweise fiir seine Papsttreue
anfithren. Etwa jenen Brief vom 14. Mai 1813 an den Guardian von
Luzern, in dem er nach dem Sturze Napoleons und der Riickkehr
Pius’ VII. nach Rom bedauernd feststellt : « Wire der Papst, wie es
den Anschein hatte, wieder aufgekommen, so stiinde jetzt ein Gegen-
gewicht da gegen die Unterdriickungs- und Neuerungssucht » (4). Und
noch deutlicher spricht er in einer seiner Verteidigungsschriften an den
Ordensgeneral de Bonis : « Es hat mich nie darnach verlangt, andern
an der Ehre zu schaden, am allerwenigsten dem Heiligen Apostolischen
Stuhle, den ich verehre, trotzdem ich nicht selten mit Schmerz fest-
stellen muB, wie er durch seine offiziellen Vertreter der Verachtung
preisgegeben wird » (64). Diese Zeugnisse lieBen sich beliebig vermehren :

! A.a. 0., August 1948, S. 570.
® A a. 0. Bd. I, S. 73-88.
3 A.a.0. S 83.

43



uns geniigt die grundlegende Feststellung, daB P. Girard trotz seines
kritischen MiBtrauens gegeniiber der Luzerner Nuntiatur als « Exponent
des romischen Kurialismus» in seiner Treue zum Papst nie gewankt
hat. Auch in diesem Punkte dringt sich ein Vergleich mit Johann
Michael Sailer auf, der zu seinem 69. Geburtstag ins Tagebuch schrieb :

« Es scheint iiberhaupt ein Unstern fiir Deutschland zu sein, daB
diejenigen, die den apostolischen Nuntien beigegeben sind, viel
zu wenig Kenntnis von der Lage, von dem Bildungsstande und
von den Bediirfnissen des katholischen Deutschlands besitzen, und
nur zu oft denen, die mit einseitigen Erzihlungen die Wahrheit
entstellen, Gehor leihen, denen aber, die geradesoviel Licht als
Pietdt, soviel Pietidt als Orthodoxie und soviel Orthodoxie als
Sachenkunde besitzen, das Ohr verschlieBen. O, konnte ich nur
einige Stunden mit dem Heiligen Vater oder mit einem seiner
verstindigsten Kardinidle iiber die ILage des katholischen oder
selbst auch des protestantischen Deutschlands reden, ich wiirde
imstande sein, in der kiirzesten Zeit die richtigsten und einfluB-
reichsten Berichte, die auf andern Wegen mit dem besten Willen
nicht so leicht gegeben werden konnen, zu erteilen und dies alles,
ohne der Wahrheit und der Gerechtigkeit das Geringste zu ver-
geben. » 1

Angesichts dieser allgemeinen Sachlage und der ausgesprochen
restaurativen Geisteshaltung der Mehrheit des Freiburger Klerus war
die Nachfolgefrage von Bischof Guisolan im Prinzip bald entschieden.
P. Girard wire als Bischof von Lausanne kaum akzeptiert worden,
iibrigens zu seinem eigenen Vorteile, da seine providenzielle Aufgabe
ganz offensichtlich auf dem Gebiete der Volksschulpidagogik lag?®
Seine Wahl war von Anfang an umso fraglicher, als selbst innerhalb
der freiburgischen Bewegungspartei, deren offizieller Kandidat P. Girard
war, keine Einheit herrschte. Verschiedene Vertreter des fortschrittlich-
liberalen Fliigels der Aristokratie ziirnten dem Prifekten der Freiburger
Knabenschule wegen seiner SchluBrede 3 vom 2. September 1814. Er

1 H. ScuiEL, a.a.O. S. 582.

? Nicht die Ablehnung der Kandidatur Girards als solche kann AnlaB zu
Kritik bieten, sondern die gehissige, hinterlistige Art, wie der Kampf gegen ihn
gefithrt wurde (vgl. die Nrn. 16, 17). Man beachte demgegeniiber den sachlichen
Ton der Girard-Freunde, wie er sich etwa im Empfehlungsschreiben von Schult-
heiB Werro offenbart (14).

8 P. Girard hatte die Gewohnheit, jedes Schuljahr mit einer feierlichen,
Offentlichen Examenssitzung zu schlieBen, wobei er eine offizielle Ansprache zu

44



hatte damals, ein paar Monate nach der Restauration des Patriziates,
etwas zu demokratische Tone angeschlagen, indem er den Stadtvitern
zu bedenken gab : « La Providence, Messieurs, a confondu sur la terre
toutes les conditions et nul moyen de les séparer. Elles vivent sur une
méme terre qui les nourrit, jouissent d'une méme lumiére, s’unissent
par mille liens divers, par des besoins, par des devoirs, et forment
ensemble une seule et méme société d’hommes, ot chacun joue son
role toujours assez important et assez honorable dés qu’il est bien
joué. » 1 Diese harmlosen Worte boten Anlall zu heftiger Diskussion und
wurden auch wacker verdreht. Die Nuntiatur in Luzern scheint beson-
ders « wahrheitsgetreu » unterrichtet worden zu sein. Testaferrata warf
Girard vor, er habe in seiner SchluBrede behauptet, « das Licht der
Wahrheit konne nur aus Deutschland kommen ; man miisse sich wieder
zum Kampf fiir Freiheit und Gleichheit riisten » 2. Bis nach Wien
drangen die Geriichte von politischer Agitation und stimmten Jean de
Montenach 3, der auf dem Wienerkongre3 beim pipstlichen Gesandten
Consalvi fiir P. Girard hitte eintreten sollen, gegen seinen ehemaligen
Freund 4.

Zum Bischof ernannt wurde der von der Nuntiatur empfohlene
Professor Joseph Gaudard, der jedoch ein paar Tage spiter, am 7. Ja-
nuar 1815 starb. Eine Woche darauf hatte Testaferrata in der Person
des Pfarrers von Praroman, Peter Tobias Yenni, einen Ersatzkandidaten
gefunden (18). Pfarrer Yenni war ein frommer, wiirdiger Geistlicher
von konservativer Gesinnung, Mitglied der « Correspondance Ecclésias-
tique», in deren SchoB er fiir einen Bischof «aux vieux principes»
eingetreten war, und als erster die konkrete Forderung auf Riick-
berufung der Jesuiten erhoben hatte. P. Girard hatte nicht Unrecht,
wenn er die Jesuitenfrage mit der Bischofswahl in engste Beziehung
brachte 5. Die Wiedereinfithrung der Gesellschaft Jesu in Freiburg durch

halten pflegte. Diese sog. SchluBireden, eine interessante Quelle fiir den Girard-
Forscher, sind verdffentlicht von E. EGGeR, Discours de cloture, Editions du
Centenaire Bd. ITI, Freiburg 1950.

! Editions du Centenaire Bd. ITI, S. 36.

2 B. FLEURY, a.a.O. S. 216. Nuntius Testaferrata scheint geradezu von
einem antideutschen Affekt erfiillt gewesen zu sein.

8 Vgl. Anm. 3 zu Nr. 20.

% Vgl. A. Dacuer, Pére Girard I, S. 282 f.

8 Vgl. Nrn. 29, 35, 43, 52, 53, 61. — Auf die wichtige und interessante Frage
der Riickberufung der Jesuiten nach Freiburg kann hier nicht niher eingetreten
werden, Sie ist noch nie eingehend kritisch untersucht worden.

45



die Bischofswahl vorzubereiten, lag durchaus in der Absicht des Nuntius :
ein wichtiges Argument mehr gegen Girards Kandidatur. Durch die
schweren Verdichtigungen in Rom sollte nicht Girard allein getroffen
werden, sondern mit ihm sein ganzes Erziehungswerk, denn je groBer
die Erfolge der Girard’schen Schulreform waren, desto weniger bestand
ein wirkliches Bediirfnis nach der Wiedereinfithrung des klassischen
Schulordens der Barockzeit !. Es fillt auch auf, da nach dem Tode
Gaudards nicht Pfarrer Johann Progin der offizielle Kandidat des
Nuntius war, der doch im Brief vom 17. Dezember 1814 an das rémische
Staatssekretariat als das « Urbild eines idealen Geistlichen » und nebst
Gaudard als der geeignetste Kandidat bezeichnet worden war (13). Was
ihn einen Monat spiter fiir den Bischofssitz von Lausanne nicht mehr
als tragbar erscheinen lieB3, war auller seines jugendlichen Alters der
schwer ins Gewicht fallende Umstand, dall er seine Studien nicht in
Rom, sondern in Paris absolviert hatte 2. P. T. Yenni hingegen genoB
als Doktor des Germanicums so sehr das Vertrauen und die Gunst
Testaferratas, daB er ihn gelegentlich ganz unverbliimt als seine « Krea-
tur » bezeichnen konnte 3. Dieser rasche Meinungswechsel scheint auch
in Rom aufgefallen zu sein, denn das Staatssekretariat wollte sich nicht
mit dem bloBen Empfehlungsschreiben des Nuntius begniigen, sondern
verlangte Dokumente, was jedoch in Luzern als ungebriuchlich und
inopportun zuriickgewiesen wurde, bis die definitive Wahl vollzogen
sei (20). Diese erfolgte am 20. Midrz 1815.

Inzwischen hatte sich die rémische Kongregation fiir kirchliche
Angelegenheiten in der Sitzung vom 16. Mirz mit den Anklagen gegen
die Schweizer Konventualen befaB8t und den Ordensgeneral de Bonis
aufgefordert, der Verbreitung Kant’scher Lehren energisch entgegen-
zutreten (21). Sein sachlich-viterliches Ermahnungsschreiben vom
28. April 1815 endigt mit der dringenden Aufforderung an P. Girard,
kraft seiner Autoritit als Visitator die ihm unterstellten Mitbriider von

1 P. Girard befaBte sich auch sehr intensiv mit der Frage einer zeitgemalBen
Reorganisation des ehemaligen Jesuitenkollegiums. Seine diesbeziiglichen Reform-
vorschlige sind im « Plan d’études pour les Ecoles, Gymnase et Académie de
Fribourg en Suisse» zusammengestellt (verdffentlicht von G. PruLg, in Editions
du Centenaire Bd. IV, Projets d’éducation publique, Fribourg 1950, S. 87-108).

? «si & applicato agli studii in Parigi ne’tempi i pit pericolosi» (18).

% So in seinem Abschiedsschreiben an Bischof Yenni vom 23. Febr. 1816

. « Non minori dolore angor in me separatione a Ven. Fratribus Episcopis hujus
inclytae Nationis, et praesertim ab Emeritissima Persona tua, quam utpote crea-
tuvam meam, assidue juxta vires meas fovebo » (Freiburg D. A., Schachtel Noncia-
ture, Fasc. 9, 1816).

46



ihrem Irrtum abzubringen und zum heilsamen Gehorsam zuriickzu-
fiihren (22). Am 20. Mai lag Girards Antwort versandbereit. Er ver-
sichert darin dem General, daB kein Grund zu Besorgnis bestehe, da
in der ganzen Schweiz nirgends ein Franziskaner weder «die ver-
kehrten Lehren Kants noch irgend einer andern Pseudophilosophie ver-
breite ». Dafiir stehe er mit seiner Person ein und werde so bald wie
moglich authentische Beweise liefern. Diese schlimmen Machenschaften
seien nur seinetwegen in Szene gesetzt worden, um ihn vom Bischofs-
throne fernzuhalten, und da man nichts Glaubwiirdiges gegen seine
Person vorbringen kénne, so habe man eben zu gemeiner Verleumdung
Zuflucht nehmen miissen. Der greise Bischof Guisolan habe sich in
seiner Leichtglaubigkeit tduschen lassen. Mit Recht wies P. Girard auf
die vollige Unbestimmtheit der Anklage hin, die trotz ihrer allgemeinen
Form nur ihn zum Ziele haben koénne, da er der einzige Schweizer
Franziskaner sei, der Philosophie doziere. Dabei sei es von jeher sein
Bestreben gewesen, die Irrtiimer sowohl der alten wie der neuen
Philosophen aufzudecken und zu widerlegen und seine Schiiler auch
mit den geistigen Problemen der Gegenwart bekannt zu machen, um
sie fiir das praktische Leben zu wappnen. Er konne es nicht begreifen,
daB man in Rom seinen Orden ohne vorausgehende Untersuchung, ein-
fach auf unbestimmte Geriichte hin, verurteilt habe (23). — Ende Mai
liefen nacheinander die rechtfertigenden Zeugnisse zu Gunsten der
Franziskanerkloster von Solothurn, Luzern und Werthenstein ein, die,
an Deutlichkeit und Klarheit nichts zu wiinschen iibrig lieBen (25-27),
und am 24. Juni teilte ihm der Ordensgeneral mit, «die kirchlichen
Behorden hitten die Unwahrheit der gegen seine Person vorgebrachten
Verdichtigungen erkannt und somit sei die Sache erledigt » (30).
Einzig zur Rechtfertigung des Freiburger Konventes und seiner
eigenen Person hatte P. Girard noch keine Erklirung von offizieller Seite
erhalten kénnen. Dreimal sprach er beim neuerwihlten Bischof vor und
bat ihn miindlich und schriftlich, er moge ein gerichtliches Urteil fallen
iber ihn und seine Mitbriider und nach Inhalt der bestehenden kirch-
lichen Gesetze untersuchen, ob wirklich die Franziskaner in Freiburg
— wie ihm der General zum Vorwurf gemacht habe — «zum groflen
Argernis der Glaubigen und zum Schaden der Seelen {iberallherum
Kant’sche Irrlehren verbreiteten » (31). Desgleichen verlangte er, « daB
seine handschriftlichen Hefte, die er als Unterlage fiir seine philo-
sophischen Vorlesungen gebrauche, von sachverstindigen Fachleuten
begutachtet wiirden, und daB man sich offen dazu ausspreche, ob er,

47



der Visitator der Schweizer Konventualen es sei, der das Gift falscher
Lehren ausstreue » (31). Nur ungern stelle er dieses fiir seine Verleumder
unangenehme Gesuch, doch er sei zu diesem Schritt herausgefordert
worden : Wahrheit und Gerechtigkeit, Ehre und guter Name verlangten
gebieterisch nach einem Richterspruche. Es kénne auch dem Nutzen
und Frommen der Didzese Lausanne keineswegs gleichgiiltig sein, ob
den unehrlichen Machenschaften gewisser Leute Einhalt geboten werde
oder nicht, die mit scheinheiliger Miene zum Hohne wahrer Frommig-
keit andern hinterlistig schadeten. Bisher habe er die ungerechte MiB-
gunst seiner Neider stillschweigend ertragen, nun aber, da es um den
guten Namen seiner ihm anvertrauten Mitbriider gehe, zwinge ihn die
Pflicht seines Amtes, diesen 6ffentlichen Schimpf offen zuriickzuweisen ;
und zwar werde er die Widerlegung seiner Gegner mit ebensolchem
Starkmut fithren, wie er bis auf den heutigen Tag die gegen seine Person
gerichteten Angriffe ertragen habe (31).

DaB P. Girard diese von der zustdndigen kirchlichen Behorde gefor-
derte Untersuchung und Erklirung unter dem Druck der Nuntiatur
nicht zugebilligt wurde, nachdem sie den drei {ibrigen schweizerischen
Franziskanerklostern zu ihrer Ehrenrettung nicht verweigert worden
war, lilt seine Gegnerschaft in sehr zweifelhaftem Lichte erscheinen.
Zuerst hatte Bischof Yenni formell zugesagt und zwei kompetente
Zensoren bestimmt. Doch der sichere Ausgang der Untersuchung zu
Gunsten Girards machte ihn stutzig. « Gerne hitte ich die Sache noch
um ein paar Wochen verzogert, schrieb er am 27. Juni an Nuntius
Testaferrata, doch duldet der Bittsteller keine Weile mehr. Was ist
zu tun ? Soll ich die Angelegenheit meinen bischéflichen Ratgebern
vorlegen ? — Dann ist die Sache zum Voraus entschieden, denn drei,
wenn nicht vier von ihnen werden fiir Girard Stellung nehmen » (32).
Die Antwort von Luzern lieB nicht lange auf sich warten und war
ebenso subjektiv wie kategorisch : « P. Girard darf nichts Schriftliches
in die Hinde bekommen ... Seine Vorlesungshefte erbringen keine
Beweise fiir seine wahre Gesinnung, denn wer verbiirgt dafiir, daB seine
miindlichen Erklirungen dazu nicht der reinen Lehre der Kirche zu-
widerlaufen, wie dies an den gottlosen Universititen Deutschlands gang
und gibeist ? ... Ein Urteil in dieser Sache steht nicht dem Ordinarius,
sondern Rom allein zu» (33). Daraufhin glaubte der Bischof Girards
Bittgesuch stillschweigend ad acta legen zu kénnen. Dieser aber regte
sich von neuem (34), worauf die Nuntiatur P. T. Yenni ermunterte
« stark zu bleiben », zugleich mit dem Wunsche, es méchten recht bald

48



die Jesuiten ihren Einzug halten (35). Erst jetzt, am 4. August, bekam
P. Girard eine eindeutige Absage, in welcher der Bischof wortgetreu
wiederholte, was ihm vom Nuntius diktiert worden war (36)!. Nach-
dem also ein gerechtes Urteil vom zustindigen Richter nicht hatte er-
reicht werden kénnen, unterbreitete Girard seine philosophischen Thesen
zur privaten Begutachtung den theologischen Fakultiten von Luzern,
Freiburg und Solothurn, die voll des Lobes fiir sein zeitaufgeschlossenes
Philosophieren, seiner Orthodoxie ein glinzendes Zeugnis ausstellten
(38, 40, 54, 55, b8, 60) 2.

Nicht zuletzt auf den Rat seiner Zensoren hin, lie Girard nun die
vielgerithmten Thesen im Druck erscheinen und sandte auch Exemplare
davon an verschiedene kirchliche Wiirdentriger der Schweiz (42-45).
Sein Fall drang in die breitere Offentlichkeit und wurde in der liberalen
Presse mit z. T. recht gehdssigen Ausfillen gegen Nuntius Testaferrata
kommentiert (46, 48-51, 56) 3. Dal in Luzern dariiber nicht eitel
Freude herrschte, ist mehr als verstindlich, unbegreiflich aber und
belastend ist, daB} Sekretir Wully am 28. November 1815 an Bischof
Yenni schreiben konnte : « Niemand von uns hat Girards Thesen je
gelesen, und unsere Verachtung fiir ihn ist viel zu groB, als da wir uns
einmal dazu herablassen wiirden » (53) 4. Wie konnte man sich bei solch
unkritischer Geisteshaltung berechtigt fithlen, iber P. Girard zu Gericht
zu sitzen und den Stab tiber ihn zu brechen ! — Rom wurde nidmlich
von neuem alarmiert und zwar, wie General de Bonis P. Girard am
30. Mai 1816 mitteilte, mit der spitzfindigen Neuformulierung der alten

! In seiner zweiten Verteidigungsschrift an den General in Rom berichtet
P. Girard, daB ihm der Bischof miindlich geduBert habe, seine Hdnde seien
gebunden (64).

? Inzwischen hatte auch Generalvikar von Schaller den Freiburger Franzis-
kanerkonvent durch eine schriftliche Erklirung gerechtfertigt (39).

3 Wer diese Presseerzeugnisse aufmerksam liest, auf ihren Inhalt prift und
miteinander vergleicht, kann nicht daran zweifeln, daB P. Girard, wie er dies
auch fest beteuerte, diesem Federkrieg fern stand. Der Prifekt der Freiburger
Knabenschule war damals weit herum im Lande eine angeschene Personlichkeit
und hatte auch als Pfarrer in Bern mit bedeutenden Politikern Bekanntschaft
gemacht, so daB es nicht verwundern kann, daB man sich fiir seinen Fall inter-
essierte. Zudem waren diese liberalen Blitter auf Nuntius Testaferrata sowieso
schlecht zu sprechen und nahmen jede Gelegenheit wahr, seine Politik zu riigen,
umso mehr dann, wenn wirklich Grund zu Kritik vorhanden war.

* P. Girard hatte also nicht ganz Unrecht, wenn er gelegentlich seine Gegner
als Finsterlinge bezeichnete, die sich vor dem Lichte der Wahrheit scheuen und

andere als kantianische Ketzer verschreien, ohne je etwas von Kant gelesen zu
haben.

4 49



Anklage, er verbreite irrig-kantianische Lehren, doch nicht in seinen
Schriften — denn diese waren ja einwandfrei gerechtfertigt — sondern
in seinen miindlichen AuBerungen, die schwerer kontrollierbar waren,
Auch untergrabe er in Zeitungsartikeln die Ehre und das Ansehen des
Heiligen Romischen Stuhles (63).

P. Girard muBite von neuem zur Feder greifen und stellte in knapp
einem Monat eine gut dokumentierte Verteidigungsschrift zusammen
(64). In der Einleitung gesteht er, er habe nie daran zu glauben gewagt,
daB seine Sache in Rom schon erledigt sei ; somit sei er iiber diese neuen
Anschuldigungen keineswegs verwundert, jedoch empoért iiber deren
feige, hinterlistige Anonymitdt. Er koénne nicht begreifen, daf man
darauf eingetreten sei, da doch deren Ungereimtheit offen zu Tage liege.
Zuerst habe man die Franziskaner gemeinsam des Kantianismus be-
schuldigt. Diese boswillige Verdichtigung sei indessen durch unantast-
bare Zeugnisse als Liige entlarvt worden. Nun sei plétzlich nur noch er,
der Vielgehalite, ein verkappter Kantianer, trotzdem auch er in die
gemeinsame Rechtfertigung eingeschlossen gewesen sei. « Wer einmal
ligt, dem glaubt man nicht. »

Hierauf nimmt P. Girard Stellung zum ersten Anklagepunkt, «er
verbreite nicht schriftlich, bloB miindlich kantianische Ideen » (63). Diese
verdichtige Anderung der Taktik machte ihn stutzig. Zuerst habe man
keinen Unterschied gemacht zwischen schriftlich und mindlich und nun,
da seine philosophischen Schriften, die vorher den Hauptanklagepunkt
gebildet hitten, von der Offentlichkeit gerechtfertigt seien, lasse man
sie wohlweislich aus dem Spiel, um nur noch seine miindlichen Aus-
sagen vor Gericht zu ziehen, da diese eben nicht leicht konkret gefalt
werden kénnten. Wer vermochte einen solch unehrlichen Fluchtversuch
nicht gleich zu durchschauen ! Wer eine Sache so verdrehe, klage sich
selber an. Er wolle wissen, welches die verderblichen Lehren seien,
deren Verbreitung man ihm zur Last lege, von wem, wo und wann
solche Aussagen aus seinem Munde vernommen worden seien. Wer
solche Behauptungen verbreite, ohne sie zu beweisen, den betrachte er
als unverschamten Betriiger. — Dann bringt er seine Gegenargumente
vor : Wie hiitte ich es wagen sollen, das Zitat aus Joh. XVIII, 23! an
den Kopf meiner gedruckten Thesen zu stellen, und so meine Gegner zur
Stellungnahme herauszufordern, wenn ich meiner Sache nicht sicher wire ?

1 « Habe ich unrecht geredet, so beweise mir das Unrecht; habe ich aber
recht geredet, warum schligst du mich ? »

50



Wie soll ich, der ich nach dem Urteil sachkundiger Zensoren wahr
und gottesfiirchtig schretbe, in meiner Rede gottlos sein ? Das hiele
mich doch der Charakterlosigkeit bezichtigen !

Wenn ich gefihrliche, gotteslisterliche Lehren verbreiten soll, wie
kommt es denn, daBl ich nicht zuallererst meine Schiiler verderbe,
sondern diese im Gegenteil, wie meine Richter erkldrt haben, « gegen
das Gift jedwelcher Pseudophilosophie wappne ? » (38).

Wie kommt es dann, daB mich vier Bischéfe nacheinander ohne
jede offene Kritik verantwortungsvolle o6ffentliche Amter versehen
lassen ?

Ich habe meine katholische Uberzeugung zu jeder Zeit ohne Men-
schenfurcht bekannt. In Bern, wo ich nicht nur unter Nichtkatholiken
lebte, sondern meistens unter solchen Leuten, denen das Kreuz Christi
Argernis und Torheit bedeutet, habe ich in erster Front fiir die Kirche
gekampft, und solche Beweise meiner Glaubenstreue kann auch der
Neid nicht entkriften.

Jene, welche den Namen Kants immer wieder als Abschreckmittel
zu gebrauchen pflegen, beweisen damit bloB, daB sie ihn nicht kennen.
Die Zeit, wo er groBer Modephilosoph war, ist lingst vorbei, und so
machen sich jene, welche immer und iiberall Kant wittern, nur selber
lustig. Zudem iibersteigen seine Ideen das Fassungsvermogen des ge-
wohnlichen Volkes allzusehr, als daBl man sie, wie mir meine anonymen
Gegner vorwerfen, «iiberallherum » verbreiten konnte.

Als Dokumente gegen den ersten Anklagepunkt fithrt P. Girard
zwei Zeugnisse aus der Feder von Generalvikar von Schaller an, wo-
von das eine die Freiburger Konventualen gemeinsam (39), das andere
ihn personlich rechtfertigt (19). Mit der Beschwerde, er sei als Visitator
seines Ordens von Nuntius Testaferrata hart und ungerecht behandelt
worden, leitet er iiber zum zweiten Hauptpunkt der Anklage, « er habe
in schweizerischen und deutschen Zeitungen fiir den Heiligen Stuhl
ehrenrithrige Artikel verbreitet » (63).

Zuerst mochte er einmal wissen, um was fiir Artikel es sich handle,
und dann wiinsche er Beweise seiner Autorschaft. Solange seine An-
kliger diesen Forderungen nicht Geniige getan hitten, betrachte er sie
als charakterlose Verleunder. « Ich beteure vor Ihnen, ehrwiirdiger
Vater, bei der Unbescholtenheit meines Lebens, daB ich nie so etwas,
weder mittel- noch unmittelbar in der Presse verbreitet habe. Ich habe
keine Zeit, Zeitungsartikel zu schreiben und noch viel weniger verlangt
€s mich darnach, jemanden in seiner Ehre zu schiidigen, am aller-

51



wenigsten den Heiligen Apostolischen Stuhl, den ich verehre, trotzdem
ich nicht selten voll Schmerz feststellen mul3, wie er durch seine Ver-
treter der Verachtung preisgegeben wird. Wenn man glauben sollte, ich
hitte mich durch solche Presseerzeugnisse an der Nuntiatur fiir zu-
gefiigte Unbill richen wollen, so mége man doch nicht vergessen, daB
noch viele andere durch sie Unrecht erfahren haben, die vielleicht
weniger langmiitig und ehrfiirchtig sind als ich, der ich den Beweis
erbracht habe, daB ich wohl Schimpf ertragen, nicht aber anderen
zufiigen kann» (64).

Dann folgt eine sachliche Stellungnahme zu den einzelnen Zeitungs-
meldungen, wobei Girard richtig bemerkt, die verschiedenen Artikel
kénnten unmoglich aus ermer Quelle stammen, da sie untereinander allzu
verschieden und z. T. sehr schlecht dokumentiert seien. Sie stiitzten
sich auf bloBe Geriichte. Was seine gedruckten Thesen anbelange, so
hitten diese nichts Ehrenriihriges an sich. Wenn seine Verleumder da-
durch eine 6ffentliche BloBstellung erlitten hitten, so sei das ihre eigene
Schuld. AbschlieBend gibt er der Hoffnung Ausdruck, seine Feinde
mochten bald mal zur Ruhe kommen und bedenken, dal} einer sei, der
alles weill und alles richtet. « Ich will das mir zugefiigte Unrecht gerne
verzeihen ; mégen auch meine Ankliger den Arger, den sie aus eigener
Schuld durch meine Person erduldet haben, mit der Zeit vergessen.
DaB mich doch der Heilige Stuhl vor weiteren Nachstellungen in Schutz
nehmen mochte. Jene leisten der Sache des Papsttums und der Kirche
einen schlechten Dienst, die unter MiBbrauch des pédpstlichen Namens
ehrenwerte, unbescholtene Manner zu verdichtigen suchen. Wir leben
in einer Zeit, welche solche Argernisse nicht ertrigt, denn die Ernte
ist zu groB und der Arbeiter sind so wenige » (64).

Am 2. Juli 1816 ging dieser Brief zusammen mit 15 Beweisstiicken
nach Rom ab. Nuntius Testaferrata war schon am 23. Mirz von Luzern
abberufen worden und hatte im Mai den Posten eines Sekretirs der
Kongregation fiir Bischofe und Ordensleute itbernommen. Es ist {iber-
raschend, wie viel freier und selbstindiger sich Bischof Yenny nun
iiber P. Girard zu duBern wagte. Der neue Nuntius Carlo Zeno war mit
dem Auftrag in Luzern eingetroffen, wenn moglich Beweise fir die
Anklagen zu erbringen, die gegen P. Girard erhoben worden waren (66)
und er wandte sich sofort an den Bischof von Lausanne, «da er in
dieser Angelegenheit noch nie um seine Meinung gefragt worden sei»
67). Das Gutachten von Peter Tobias Yenni (68) sticht in seiner,
vorsichtigen Formulierung und weisen MiBigung von der mit unge-

52



rechten Ubertreibungen beladenen Sprache Testaferratas wie das Licht
vom Schatten ab (9, 13, 15, 18, 20). Er riihmt P. Girard als einen
Mann von auBergewdhnlicher Begabung. Uber den Eifer und die Weit-
sicht, mit denen er dem Primarschulwesen der Stadt Freiburg neues
Leben eingehaucht habe, herrsche fast einstimmiges Lob. Sein Lebens-
wandel sei untadelig, mehr konne er jedoch iiber seinen Charakter nicht
aussagen. Seit mehreren Jahren schon scheine er zwar Ansichten zu-
zuneigen, welche dazu angetan seien, von auBerlicher religitser Praxis
wegzufithren, die Einmischung der weltlichen Macht in kirchliche Dinge
zu begiinstigen und die Privilegien des geistlichen Standes zu gefihrden.
Ob diese Geriichte jedoch so wahr seien, daB sie zu einem sichern Urteil
iiber seine Geisteshaltung berechtigen, wagt Bischof Yenni nicht selbst
zu entscheiden. Was seine Lehre anbelange, kénne er bloB sagen, dal}
seine Philosophie von unverddchtigen Professoren als orthodox befunden
worden sei. Weiter sei ihm nie etwas zu Ohren gekommen. Falls
Girards Gesinnung nicht einwandfrei sein sollte, was er jedoch nicht zu
behaupten wage, so wiirde er jetzt zum allermindesten vorsichtiger
reden. Wenn er Kant in gewissen Punkten seiner Philosophie folge, so
sei es doch auch wieder unbestreitbar, daB er ihn in manchem widerlege
und bekidmpfe, und da P. Girard in Gelehrtenkreisen hohes Ansehen
genie3e, sei es nichts Besonderes, wenn er einen ziemlich ausgedehnten
Briefwechsel unterhalte. Mit wem das sei, wolle er vorsichtig in Er-
fahrung zu bringen suchen. Mit den Regierungskreisen stehe er auf
gutem FuBe, er habe aber auch dort seine Gegner (68).

Das war nun alles, was von den schweren Verdichtigungen und der
ganzen ungerechten Polemik gegen P. Girard iibrig blieb : ein Phantom.
Er hitte sicher auch mit einer ehrlicheren Kampffiihrung vom Frei-
burger Bischofssitz ferngehalten werden konnen. Kein Wunder, daB in
der Folge in Rom, trotz der Gegenwart Testaferratas, die ganze Ange-
legenheit im Sand verlief.

Mit dem Vorwurf des Kantianismus fallen auch die meisten andern
Bedenken, die gelegentlich gegen P. Girards Orthodoxie ins Feld gefithrt
wurden. Man méchte es kaum fiir méglich halten, daB noch vor dreiBig
Jahren aus seiner toleranten Haltung gegeniiber Andersgliubigen, aus
seinem Interesse an der zeitgendssischen deutschen Philosophie, seiner
Sympathie fiir Pestalozzi usw. ein Verbrechen gemacht werden konnte 1.

1 Vgl. den Artikel iiber P. Girard von JosepH Beck: in Lexikon der
Pédagogik von William und Roloff, Freiburg i. Br. 1921, Bd. II, S. 407 {.

53



Statt ihn anzuklagen, sollte man P. Girard dankbar dafiir sein, daB er
die wertschaffende Bedeutung der Aufklirung erkannt hat, deren Ver-
dienst es trotz allem ist, « mit Aberglauben und Hexenwahn, mit bar-
barischen Methoden der Rechtspflege und Riickstindigkeit in der Er-
ziehung griindlich aufgerdumt und den Fortschritt in der Kultur durch
Betonung und Pflege der natiirlichen Werte wesentlich geférdert zu
haben. Was die Aufklirung nach dem Plane der gottlichen Mensch-
heitserziehung auf dem Gebiete der Kultur und des Gemeinschaftslebens
Wertvolles geleistet hat, ist zum dauernden Besitz der Menschheit
geworden » L.

II

DOKUMENTE
1

P. Girard als Visitator der Schweizer Konventualen an das Franziskaner-
kloster zu Luzern.

Freiburg, den 6. Oktober 1811.

Ich iibermache lhnen hiemit die Verhandlungen der letzthin in Solo-
thurn gehaltenen Ordensversammlung 2. Die getroffenen Verfiigungen sind
so, wie sie von den Zeitumstinden eingegeben wurden und erhielten des-
wegen auch eine volle Genehmigung. Ihrem Wunsche in Betreff IThres
Obern entsprachen wir darin, daf3 blo Konventsbriider in Vorschlag kamen
und namentlich derjenige, der uns empfohlen ward 3. DaB eben die Wahl
auf einen andern fiel, daran sind die Umstinde schuld, die vornehmlich
in Anschlag gebracht werden muBten. Wir wuBten ohnehin, daB der
Ernannte auch von lhnen verlangt worden wire, wenn er nicht gesucht
hitte, eine Biirde von sich abzulehnen, die niemand gerne trigt und ich
am ersten nicht.

Ich hoffe, meine teuersten Mitbriider, daf3 Sie dem hochw. P. Euse-
bius seine Amtsverrichtungen durch Ihr gutes Benehmen erleichtern werden,
sowie ich mir auch von Ihnen alle Erleichterungen verspreche.

1 K. GroBEr, Handbuch der religiosen Gegenwartsfragen, Freiburg i. Br.
1937, S. 68.

2 vom 21. und 22. Sept. 1811. Dabei wurde u. a. ein Schreiben des Ordens-
generals bekannt gegeben, in welchem die Franziskanerkloster der Schweiz zu
einer eigenen, von Deutschland unabhingigen Provinz erhoben wurden. Als erster
Provinzial, doch mit dem bescheideneren Titel eines Visitators, wurde P. Girard
gewihlt. — Freiburg K. B., Abschriften Kunz; P. BERNHARD FLEURY, Quarante
ans d’agonie d’une communauté religieuse ou la suppression du Couvent des
Franciscains de Lucerne (1798-1838) : in Z. S. K. G. XXIV 1930, S. 205 ff.

¢ P. Eusebius Marzohl.

54



	Einleitung

