
Zeitschrift: Freiburger Geschichtsblätter

Herausgeber: Deutscher Geschichtsforschender Verein des Kantons Freiburg

Band: 38 (1945)

Artikel: Freiburger Wallfahrtsgebräuche und Weihegeschenke

Autor: Perler, Othmar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-337009

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-337009
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Freiburger Wallfahrtsgebräuche
und Weihegeschenke

Othmar Perler

Die Geschichtswissenschaft hat sich seit einiger Zeit mit wachsender
Liebe der Erforschung des Volkstums gewidmet — im Ausland mehr
als bei uns *. Sie mag dabei von politischen Strömungen gefördert
und mißbraucht worden sein. Das ist kein Grund, heute die prächtigen
Ergebnisse zu übersehen.

Eine Durchsicht der Literatur zur Geschichte der Wallfahrten und
Weihegeschenke im besonderen führte zum Ergebnis, daß deren Quellen
und Denkmäler nicht vollständig erfaßt worden sind. Die schweizerische
Gesellschaft für Volkskunde hat sich daher die dankbare Aufgabe
gestellt, diesen Mangel für den schweizerischen Kulturraum durch eine
Bestandesaufnahme der Gelöbnisbilder und Sachvotive zu beheben.
Das war die Veranlassung zu einem bedeutsamen Fund in Mariahilf
bei Düdingen (Kt. F'reiburg), der Einblick gewährt in Frömmigkeit
und Kunst, in Brauchtum und Leben des Freiburger Volkes im 18. und
19. Jahrhundert. Er soll hier gesondert behandelt werden.

Ursprung und Entwicklung des Wallfahrtsortes Maria Hilf

Am Rande der Straße von Freiburg nach Bern, eine Stunde vor
dem Bernertor, erhebt sich die schmucklose, doch gepflegte Wallfahrtskapelle

Mariahilf. Wer den unmittelbaren Anstoß zu ihrer Entstehung

1 Man vergleiche etwa Forschungen zur Volkskunde (1930 ff.), Volk und
Volkstum, Jahrbuch für Volkskunde (1936 ff.), beide herausgegeben von G. Schreiber

; die Arbeiten von W. H. Riehl, Die Volkskunde als Wissenschaft (Zürich 1902,
Neuausgabe von M. H. Boehm, 1935) ; J. Meier, Deutsche Volkskunde (1926),
Deutsches Volkstum (1935) ; M. Rumpf, Religiöse Volkskunde (1933) ; H. Lohoff,
Ursprung und Entwicklung der religiösen Volkskunde (1934) ; A. Spamer, Deutsche
Volkskunde (1934-35) ; A. Bach, Deutsche Volkskunde (1937) ; W. Peuckret,
Religiöse Volkskunde, eine theologische Aufgabe (1938), um nur einige der
allgemeineren Werke zu nennen.

3 33



gab, ist unbekannt. Klar ist indessen der geschichtliche Hintergrund.

Im 16. und 17. Jahrhundert hatte die Türkengefahr die katholische

Marienverehrung neu belebt. Der Sieg bei Lepanto (1571) war
von den Christen der Fürbitte der « Rosenkranzkönigin » zugeschrieben
worden. Als hundert Jahre später Wien belagert und wieder entsetzt
worden war, blieb das Fest Maria Namen (in der Oktav von Maria

Geburt) die Gesamtkirche verpflichtende Erinnerungsfeier dafür (1683).

Aus gleicher Not heraus hatten die Kapuziner in München eine Bruderschaft

unter dem Titel « Mariahilf» gegründet. Als Gnadenbild verehrte

man ein Marienbildnis Kranachs des Älteren, bzw. zwei Nachbildungen
desselben, von denen die eine in Passau, die andere später in Innsbruck
entstanden war. Kopien davon fanden, besonders im süddeutschen

und österreichischen bedrohten Gebiete weite Verbreitung und wurden
ihrerseits Mittelpunkt von Pilgerfahrten. St. Beisselx zählt eine ganze
Reihe solcher Wallfahrtsorte aus dem Ende des 17. und dem Anfang
des 18. Jahrhunderts auf, ohne alle Beispiele erfaßt zu haben. Zu den

unerwähnten gehört, außer der Marienkirche in der Neustadt zu Freiburg

2, die Kapelle von Mariahilf bei Düdingen. Von einigen Motiven
der Stukkaturen abgesehen, welche die Decke der Kapelle zieren,

verrät freilich nichts den Schrecken, welche die unheimliche Macht
des Halbmondes einflößte. Diese Gefahr lag zu fern, um in Freiburg
die Volksseele tief und dauernd zu beeindrucken. Andere Bedrängnisse
führten die Pilger von den Tagen seiner Entstehung an in das Heiligtum.
Aber Name, Entstehungszeit, Gnadenbild, Brauchtum stellen diese

Zusammenhänge außer Zweifel.
Die unmittelbare Anregung zum Bau gab, entgegen der herrschenden

Auffassung, kaum die Familie von Boccard, deren Herrschaftssitz
in unmittelbarer Nähe liegt. Die Bescheidenheit und Dürftigkeit des

ersten, heute nicht mehr bestehenden Oratoriums ist vielmehr Beweis,

daß es seine Entstehung der Frömmigkeit des einfachen Volkes
verdankte. Ein Altar befand sich nicht in ihm. Seine Armseligkeit mißfiel
den kirchlichen Behörden 3. Nichts hindert, seine Entstehung in das

1 Wallfahrten zu Unserer Lieben Frau in Legende und Geschichte (Freiburg
i. Br. 1913) S. 99 ff. ; vgl. zu unseren Ausführungen vom gleichen Verfasser
Geschichte der Verehrung Marias im 16. und 17. Jahrhundert (Freiburg i. Br. 1910).

2 Heute Kirche der Providence. Vgl. Freiburger Staatsarchiv, Manuale 299

S. 75 (13. März 1748).
3 Diözesanarchiv Freiburg, Acta visitationis 1724-1755 (vol. 16) S. 57.

¦ Iniungimus etiam illis, quorum interest, ut capellam vulgo 13. V. Mariae Auxi-
liatricis dietam funditus iuxta piam fundationem Dni. Petri a Montenach dum

34



Ende des 17. oder an den Anfang des 18. Jahrhunderts zu verlegen.
Das älteste datierte Gelöbnisbild stammt aus dem Jahre 1718.

Die gut gewählte Lage an viel begangener Straße, die Gunst der

Zeit, die Frömmigkeit der Bevölkerung, die übernatürlichen Hulderweise

sicherten ihm zahlreiche Besucher. Der Bischof selber fand, seine

Bescheidenheit stehe in keinem Verhältnis zur Verehrung des Volkes.
Vor 1725 vermachte daher Petermann von Montenach, Alt-Venner
aus Freiburg und Landvogt zu Greyerz, 500 Kronen zum Bau einer

neuen Kapelle l. Er mag dabei durch Joseph Hubert von Boccard,
einem jungen Priester des nahen Herrschaftsschlosses, beeinflußt worden
sein. Dieser war seit 1724 Chorherr an der Kirche Unserer Lieben
Frau zu Freiburg und wird jedenfalls erster Rektor des neuen Heiligtums.

In dieser Eigenschaft erwarb er 1728, im Einverständnis mit
den Erben Petermanns, zu Gunsten der Pfründe von Düdingen, den

Wolfsacker. Dafür verpflichtet sich der Nutznießer zu einer jährlichen
Stiftmesse in Mariahilf, wobei die Erben des Stifters jeweils vom Tage
zu benachrichtigen waren. An den Neubau hatten die umliegenden
Bauern mit Arbeitsleistungen (Fuhrungen) beizusteuern. Anläßlich
einer Visitation vom 20. Juni 1725 drängte Bischof Claudius Antonius
Düding zur Ausführung der Stiftung 2. Am 28. August 1727 konnte
er die Kapelle durch die kirchliche Einsegnung ihrer Bestimmung
übergeben 3. Der Bau hat seine ursprüngliche Form im wesentlichen
bis auf heute bewahrt. Nur das hübsche Vordach wurde beim Bau
der neuen, höher gelegenen Straße (1840-42), wegen der Verengung
des Raumes, ohne Rücksicht auf Geschmack, durch ein anderes ersetzt.
Die reizvollen Silhouetten hochragender Linden, Pappeln und Tannen,

viveret praefecti Grueriac decenti structura (am Rande et a nobis approbanda)
hoc anno canonice construatur, sin minus sciant nos ad dietam capellam omnino
interdicendam processuros, fundationem vero alibi seeundum leges canonicas
applicaturos. » Die Visitation durch Bischof Claudius Antonius Düding fand
am 20. Juni 1725 statt. Die Zelebration der Messe im ersten Oratorium wurde
am 28. September des gleichen Jahres gestattet (Kapitclsarchiv von St. Niklaus
zu Freiburg, Guin 75). Wir dürfen daraus wohl schließen, daß früher überhaupt
kein kanonisch errichteter Altar vorhanden war.

1 Pfarrarchiv Düdingen, Akt Nr. 85 vom 12. Juli 1727. Ein Teil der Stiftung
Montenach wird für den Kauf des Wolfsackers verwendet zur Sicherstellung
einer vom Stifter angeordneten jährlichen Messe.

2 Kapitelsarchiv von St. Niklaus, Guin 75, mit beiliegendem Zusatzschreiben
des bischöflichen Sekretärs H. Wicht.

3 Diözesanarchiv Freiburg, Consecratio ecclesiarum, vol. I, S. 65. Msgr. Düding
segnete (keine Konsekration) in eigener Person die Kapelle und konsekrierte den
Altar.

35



der ehemals malerische Aufstieg, der stimmungsvolle, mit Votivbildern
behangene Eingang haben dem Pinsel des Berner Aquarellisten Gabriel

Lory eines seiner viel bewunderten Werke entlockt. Die Stukkaturen
der Decke sind wohl später ausgeführt worden. Denn über dem
Chorbogen steht das Wappen des Bischofs Joseph Hubert von Boccard,
dessen Ernennung in das Jahr 1745 fällt. Die Wappen über den
Chorfenstern erinnern, das eine auf der Epistelseite an die Einweihung
durch Bischof Düding, das andere auf der Evangelienseite an den

Stifter Petermann von Montenach. Über dem Altare erblickt man
eine Darstellung der Kapelle mit dem Schloß von Jetschiwil auf
dem Chorbogen eine Verkündigung, an der Decke des Schiffs
verschiedene Motive mit lateinischen und deutschen Spruchbändern, die

Maria verherrlichen als Fnedenskünderin (Arche mit Ölzweig tragender
Taube), als Drachenbesiegerin (Hand mit gezücktem Schwert), als

Meeresstern (Schiff im Sturm), als Ursache der Freude (Regenbogen
« Serenitatis nuntia ») usw.

1733 wurde Kapelle samt Stiftung der Pfarrei Düdingen geschenktx
und 1748 die Vermischung der Güter mit dem Pfarreivermögen
gestattet 2.

Über Wallfahrten und Brauchtum schweigen die Quellen fast

völlig. Der Anfang der Verehrung wie der Kapelle verliert sich im

Dunkel. Als Ex-Votos von Erhörungen zu künden begannen, entzündete

sich die Frömmigkeit, und die Pilger strömten in immer größeren
Scharen herbei. Eine erste bischöfliche Verordnung 3 vom 28. Sept. 1725

regelt die Verwendung der Opfergaben und bestimmt, «niemand dürfe

1 Freiburger Staatsarchiv, Notariats Register 460 Bl. 101r-103v. Die Pfarrei
war durch ihre Geschworenen H. J. Winckler von Ottesberg, Jakob Jungo
von Galmis, Jakob Winckler von St. Wolfgang, Hans Gugler von Dützenberg
vertreten, die Interessen der Kapelle durch Kanonikus Ignatius Guiba, Assessor
des Lausanner Chorgerichtes und durch H. J. von Boccard, Generalvikar und
Rektor U. L. F. von Freiburg ¦ als vormahligen gestehen Obseheren der Capelle
Unserer liebe Frauwen zu Jetschewil Maria Hilft genandt». Die Pfarrei verpflichtete
sich zur Einhaltung der Verordnung, die am 18. Juli 1726 vom bischöflichen
Sekretär aufgestellt worden war, zum Unterhalt der Kapelle, zur Rechnungs-
ablage und anderem mehr.

2 Freiburger Staatsarchiv, Man. 299, S. 31 (1. Febr. 1748) ; ebd. Ratser-
kanntnußbuch 1747-1757 Nr. 32, S. 30-34 ; Kapitelsarchiv. St. Niklaus, Guin 78.

Gleichzeitig waren auch die Güter der Kapellen von Schmitten, St. Wolfgang,
Schiefenen und der Bartholomäuskapelle bei Freiburg mit dem Pfarreivermögen
verschmolzen worden ; natürlich mußten die damit verbundenen Verpflichtungen
übernommen werden.

3 Kapitelsarchiv St. Niklaus, Guin 75.

36



unter Verletzung der Rechte des zuständigen Pfarrers das Salve Regina
und die Litanei der Seligsten Jungfrau mit lauter Stimme im Oratorium
singen oder andere kirchliche Handlungen in ihm verrichten. Um aber
der Frömmigkeit des Volkes zu entsprechen, solle der Pfarrer oder mit
dessen Zustimmung ein anderer (Priester) an bestimmten Tagen und
zu festgesetzter Stunde sich zum Absingen derselben zur Verfügung
stellen.» Im folgenden Jahre wurde vom bischöflichen Ordinariat
eine ausführliche Verordnung aufgesetzt. Ihre Beobachtung wird
wiederholt eingeschärft. Sie scheint verschollen zu sein. Aus dem

Vertrag, der bei der Übergabe der Kapelle an die Pfarrei abgeschlossen
wurde x, vernehmen wir indessen manches Wissenswerte. Der Kapelle
zugeeignet seien die Almosen im Opferstock, das Wachs und was sonst
für das Heiligtum verwendbar ist. Dem Pfarrer von Düdingen gehört,
was auf dem Altare dargebracht wird, sei es Geld, seien es insbesondere

< eßbare Speisen » oder sonst was. Davon ist laut Verordnung der
fünfte Teil an den Sakristan oder Verwalter der Kapelle abzutreten.
Inmitten der Ex-Votos über der Sakristei wurden Reste von Flachs
gefunden. Aus Flachs geflochtene Zöpfe hängen unter andern
Weihegegenständen heute noch in der völlig abseits gelegenen, selten besuchten

Kapelle zum hl. Wendelin bei Grand Vivy. Bekanntlich bestand das

Einkommen der Geistlichen damals zum Teil in Naturalien, Früchten
des Feldes und Tieren.

Hoch gefeiert war am ersten Sonntag im September das Fest
Maria Namen, das seit 1683 Erinnerungsfest an die Befreiung Wiens
war. Für diesen Tag mußte der Pfarrer mehrere Beichtväter bestellen,

wenigstens zwei von ihnen sollten aus dem Weltklerus, zwei aus dem

Ordensstande sein 2. Nach alter, im Volke nicht erloschener Sitte,
gehören zur Wallfahrt reumütiges Sündenbekenntnis und Empfang
der Kommunion.

Der Zustrom der Pilger hielt das ganze 18. Jahrhundert hindurch
an. Nach den Ex-Votos zu schließen, erreichte er seinen Höhepunkt
zu Beginn des 19. Jahrhunderts. Dann folgt der rasche Abstieg. Die
Erinnerung an die ehemalige Blüte des Wallfahrtsortes ist heute selbst
beim Volke verblaßt3. Eine Stiftmesse anfangs September ist der

1 Freiburger Staatsarchiv, Notariatsregister 460, Bl. 101r-103v.
2 Ebd. 5. Bedingung.
3 Das heute noch bestehende Gasthaus neben der Kapelle wird im 18.

Jahrhundert entstanden sein. Daß mit Wallfahrten auch Mißbräuche sich einschleichen
konnten, dürfte ein Baugesuch des Hans Zurkinden nahelegen. Es wurde vom

37



letzte Rest einer vormals eindrucksvollen Äußerung katholischer
Volksfrömmigkeit. Die Besucher stammten vorzugsweise aus den umliegenden
Dörfern und aus der nahen Stadt, selten aus entfernteren Orten. Es

liegen drei Weiheinschriften aus dem Entlebuch vor.
Mittelpunkt der Verehrung war das Gnadenbild. Ihm schrieb

der Volksglaube eine geheimnisvolle Kraft zu. Seiner bedient sich

das überirdische Wesen, um Vertrauen, Inbrunst, Hingabe zu wecken

und dann diese mit seinen Hulderweisen zu beantworten. Im Grunde
waltet hier das gleiche weisheitsvolle Gesetz der Anpassung an die

Geist-Körper-Natur des Menschen, wie bei der Fleischwerdung des

Gottessohnes, wie bei den Sakramenten, diesen sichtbaren und
wirksamen Zeichen unsichtbarer, übernatürlicher Gnaden. Es ist huldvolles

Herniedersteigen des Göttlichen, Himmlischen, Ewigen, Geistigen in
den Bereich des Menschlichen, Irdischen, Zeitlichen, Körperlichen,
Sinnhaften. Gerade dies ist der tiefste Grund der Volkstümlichkeit
solcher Vorstellungen und Wallfahrtsgebräuche, dies auch ihre innere

Berechtigung, wobei freilich die Gefahr der Veräußerlichung und des

Aberglaubens nicht immer vermieden wird.
Wenn nicht alles täuscht, war das ursprüngliche Gnadenbild von

Mariahilf eine Kopie der Kranacher Madonna, die unter dem Titel
«Mariahilf» von Passau und Innsbruck aus verbreitet worden war.
Daraufhin weisen nicht nur Entstehung, Name und Titel der
Wallfahrtskirche, sondern ebenso das älteste datierte Votivbild vom Jahre
1718 (neun Jahre vor Vollendung der neuen Kapelle Auch ein altes

Weiheformular mit dem Kranacher Bild kam unter den Ex-Votos

zum Vorschein, und die Volksüberlieferung hält das heutige Gnadenbild

nicht für das ursprüngliche. Dieses wird, wie das erste Oratorium,
unscheinbar und daher für den Neubau unpassend gewesen sein. Als

neues Gnadenbild erhielt der stattliche Barockaltar ein Tafelgemälde,
dessen Vorlage ein Stich des Antwerper Kupferstechers Abraham von
Merlen (f 1660) x war. Wir sehen Maria unter sattgrünem Baldachin,
mit rotem Kleid, blauem Mantel, weißem Schleier. Ihre Hände sind

gefaltet, ihr Blick ist auf Jesus gerichtet, der unter blumengeschmückter

Freiburgerrat unter dem Vorbehalt bewilligt, daß Branntwein und Kirschwasser
nicht verkauft werden (Freiburger Staatsarchiv, Man. 295, S. 270 zum 31. Juli 1744).

Schon 1732 war ein Baugesuch für ein Haus ob oder unter der Kapelle abgewiesen
worden (ebd. Man. 283, S. 200 zum 15. Mai 1732).

1 Nachbildung bei Adolf Spamer, Das kleine Andachtsbild vom XIV. bis

zum XX. Jahrhundert (München 1930), Tafel XIX, 1 ; Beschreibung S. 310.

38



Decke schläft. Wie die begleitende Legende von Merlens Stich es

ausdrücklich sagt, ging der Künstler von einer Stelle des Hohen Liedes

aus, die in der Liturgie Maria angewendet wird : «0 siehe, wie schön
bist du, mein Geliebter und holdselig ; voll Blumen ist unser Bett »

(Hohe Lied 1,15). Tatsächlich hat das Volk und haben spätere Ex-Voto-
Maler einen anderen Gedanken aus der Darstellung gelesen : Maria,
als Fürsprecherin ihrer Schutzbefohlenen waltend, fleht ihr schlafendes

Kind, das die Stimme der Bedrängten nicht zu hören scheint, inbrünstig
um Erhörung an. Daher haben die Künstler die flehentliche Haltung
Marias auf den Ex-Votos in der Regel gesteigert und das Blumen-
bettchen verschwindet häufig. Dieser, einem Gnadenbilde vortrefflich
angepaßte Gedanke wird ein Grund der Volkstümlichkeit des Bildes
und der Anziehungskraft des Heiligtums gewesen sein. Wir finden das

neue Motiv erstmals auf datierten Bildern um 1726, dem Entstehungsjahr

der neuen Kapelle. Von wenigen Ausnahmen abgesehen erscheint
es dann auf allen Gelöbnisbildern. Wie man zu diesem Bilde kam und
wer dessen Urheber war, wissen wir nicht. Die Kupferstiche von
Antwerpen wurden besonders durch die Mitglieder der Gesellschaft

Jesu verbreitet. Diese übten seit dem Ende des 16. Jahrhunderts von
ihrem blühenden Kollegium einen tiefgreifenden Einfluß auf die
religiöse und kulturelle Gestaltung des Freiburger Volkes aus. Vielleicht
sind hier die Verbindungsfäden zu suchen. Ähnliche Beziehungen
zwischen Belgien und Freiburg wurden an Hand einer kleinen Statue
der Notre-Dame de Foy bei Dinant nachgewiesen, die von den Jesuiten
um die gleiche Zeit in ihrer Michaelskirche zur Verehrung aufgestellt
wurde 1. Hier steht sie heute noch, ohne daß sich die Bevölkerung
ihres Ursprunges bewußt wäre.

Weihegeschenke und Votiv-Maler

Die ergiebigste Quelle zur Geschichte des Wallfahrtsortes bilden
die vielen Hunderte von Weihegeschenken, die zur großen Überraschung
über dem Sakristeigewölbe gefunden wurden, in einem Dachraum, der

nur durch ein Rundfenster hinter dem Altare zugänglich war.
Die plastischen Sachvotive aus Eisen, Eisenblech, Holz und deren

spätere Nachahmungen in Karton und Papier seien hier nur erwähnt :

1 H. Reiners, Une reproduction ancienne et inconnue d'une Statuette mira-
culeuse beige ä Fribourg, Annales fribourgeoises 26 (1930), S. 141-147.

39



Abbilder eines Marien Gnadenbildes, Darstellungen des Menschen und
einzelner Körperteile wie Köpfe, Herzen, Brüste (häufig), Arme, Hände,
Beine, Füße, Zehen (einmal). Leiterförmige Gebilde (ein Stützschenkel
mit beidseitigen Sprossen in beliebiger Zahl 5, 6, 9 usw.) aus Eisenblech,

Holz, Karton scheinen das menschliche Rückgrad bezw. den

Brustkorb zu versinnbilden. Ihre überraschende Ähnlichkeit mit
Zeichnungen in urzeitlichen Höhlen der iberischen Halbinsel: könnte
nahelegen, daß es sich hier wie dort um schematische Darstellungen des

Menschen überhaupt handelt. In den mir zugänglichen Veröffentlichungen

finde ich sie nicht erwähnt. Tierische Figuren waren selten.

Eine Kröte aus Holz, das abergläubische Gebärmuttermotiv 2, dürfte,
so weit bekannt, das einzige bis jetzt in der Schweiz erhaltene Beispiel
sein. Zahlreich waren die Krücken, seltener Stöcke, eine Sense, Reste

von Flachs. Die meisten dieser Votive (und andere mehr wie
verschiedene Wachsfiguren, ferner metallene Pfeile, Ohren in Metall oder

Karton) wurden auch in andern Kapellen Deutsch Freiburgs festgestellt,
nirgends jedoch in solcher Fülle, Mannigfaltigkeit und Primitivität.
Über Sinn, Herkunft und Bedeutung dieser Gegenstände, die zum
Teil vorgeschichtliches Erbgut sind, die religiösen Anschauungen des

Volkes, seine Kultur, Stammeszugehörigkeit, Medizin beleuchten, ist
in den letzten Jahren eine reiche Literatur erschienen 3. Auf sie sei

verwiesen.

Ein längeres Verweilen lohnt sich bei den Gelöbnisbildern, die in
das wenig bekannte Gebiet der Freiburger Volkskunst führen. Die

ältesten stammen freilich erst aus dem Anfang des 18. Jahrhunderts.
Das letzt datierte ist von 1867. Aber für diese Spanne ist die Zahl

der Bilder so hoch (7-800, von vielen nur Reste) und ihre Mannigfaltigkeit

so reich, daß sich Eigenart und Entwicklung vollständig
erkennen lassen.

Datierte Beispiele sind häufig aus den Jahren 1726-1748, selten

in der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts, sehr zahlreich seit 1795.

Nach 1867 verschwindet das Votivbild gänzlich. Das hängt offenbar

1 Vgl. H. Obermeier, El hombre fOsil (Madrid 1925), Tafel XXII, XXIV.
2 Vgl. R. Kriss, Das Gebärmuttermotiv, Augsburg 1929.
a Siehe die in der ersten Anmerkung erwähnte Literatur und für Sachvotive

im besonderen R. Andree, Votive und Weihegaben des katholischen Volkes in

Süddeutschland (1904) ; R. Kriss, Volkskundliches aus altbayrischen Gnadenstätten
(1930) ; derselbe, Religiöse Volkskunde Altbayerns (1933) ; G. Schreiber, Deutsche

Bauernfrömmigkeit (1937 allgemeinere Darstellung) usw.

40



& ¦¦

r *ä

- ¦»

';>

\1' t
y

Wk

Die Kapelle Mariahilf von Gabriel Lorv.

-**-
EXVO

Ex-Voto aus Mariahilf.

Erste Hälfte des 18. Jahrhunderts.



1^rA
;r4

* '

L ijv*
.*

Tafers,

Jakobskapelle.
Signierte

Wandmalerei

von Jakob Stoll,
1769.

*v.

%

n
ut »—

EXVOT Ak.

Mariahilf, Ex-Voto von Jakob Stoll.

Ol auf Karton.



I

f

k

Mariahilf, Ex-Votos von Jakob Stoll.

Ol auf Karton.

,i

«Sfl*.

r

;IV



•V

V

m
K>

fe

Treffeis, alte St. Peterskirche. Aquarel

*

Mrin

Mariahilf, Ex-Voto (Ausschnitt).
Ol auf Holz. Ende des 18. Jahrhunderts



Mariahilf, Ex-Votos
von drei Bauernkünstlern.

Anfang des 19. Jahrhunderts.

m/nr,
mY

t

¦mm hvlf



i *ao

Mariahilf, Aquarelle
aus der ersten Hälfte
des 19. Jahrhunderts.

EX VOTO ;.-\

SSgÖm

\f \ik



Mariahilf, Aquarell.
Erste Hälfte

des 19. Jahrh.

Hll»

<a

Mariahilf, Aquarell
von Joseph Aeby, 1861.

**UlL'

um%\>$h „

t

Mariahilf,
Aquarell.

r i| rn
wjnjrni:
Lil'Tr 1

nozi

-



^
* *

St. Ursen, Kapelle.
Plastisches Votiv aus Holz.

^^t t,

Wiler vor Holz (Heitenried).
Bäuerliche Weihegeschenke in Holz.



mit dem Zerfall der Wallfahrtssitte und lebendiger Volkskunst
überhaupt zusammen.

Eine ähnliche Entwicklung zeigt die Technik. Anfänglich ist fast

nur das kleine Ölgemälde auf Leinwand, selten auf Holz vertreten.
Die hübschen geschnitzten oder gefärbten Holzrähmchen sind mit
wenigen Ausnahmen vernichtet worden. Neben Leinwand und Holz
tritt früh der Karton auf (erstes Beispiel 1732). Seit Anfang des 19.

Jahrhunderts findet das Aquarell fast ausschließlich Verwendung. Ein
einziger, stilgerechter Scherenschnitt aus dem Ende des 18. Jahrhunderts,
nur Reste eines einzigen mittelmäßigen Hinterglasbildes sind erhalten.
Dieser Bestand beweist, daß nur geringere Gaben, meist des kleinen
Mannes, vorliegen. Bei der Bescheidenheit der Wallfahrtskapelle war
nichts anderes zu erwarten. Die Votive konnten um wenig Geld bei
einem Berufsmaler, einem Handwerker oder Lehrer des Dorfes, auf
dem Markte zu Freiburg, anläßlich einer Wallfahrt etwa in Einsiedeln
erworben werden. In einem Falle verrät eine Inschrift, das Bild sei

in der Kapelle von Schmitten zum Verkaufe ausgestellt gewesen. Der
letzte bekannte Maler Joseph Aeby gibt häufig den Preis an : « 3 Batzen »

für eines, « 50 Sent » für ein anderes, «120 Cnt » für ein drittes usw.
Die Künstler sind meistens unbekannt. Ganz selten haben sie ihre

Bilder mit Namen gezeichnet. Bisweilen konnten sie durch stilistische
Vergleiche ermittelt werden. Wir versuchen hier eine Zusammenstellung
der wichtigsten Gruppen.

In der ersten Hälfte des 18. Jahrhunderts sind wenigstens fünf
verschiedene bedeutendere Maler mit insgesamt über 80 gut bis leidlich

erhaltenen Bildern feststellbar. Alles sind Berufskünstler oder

wenigstens ausgebildete Dekorateure, Vertreter des ausklingenden
Barocks, die auf Bestellung meist für adelige, städtische Kreise arbeiteten.
Das beweisen die Kleidung der dargestellten Personen und die französische

Beschriftung K Die Stifterfamilie von Montenach wird die
Verehrung Unserer Lb. Frau von Mariahilf in verwandten und bekannten
Kreisen verbreitet haben. Einmal sehen wir einen Prälaten in Priesterrock

unter seinen Familienangehörigen. Vermutlich ist es Msgr. J. H
von Boccard, der eifrigste und einflußreichste Förderer des Wallfahrtsortes.

Einer der Künstler ist sehr wahrscheinlich Johann Heinrich
Stöckli. Seine Ex-Votos (etwa 20) sind stets datiert und gehen von
1726 bis 1736. Auf der Rückseite eines derselben lesen wir «Stö P »,

1 Auf einem steht «EX VOTO fait le 20 mars 1734 ».

41



was wohl zu ergänzen ist : « Stö(ckli) P(inxit) ». Im 18. Jahrhundert
arbeiteten in Freiburg mehrere Generationen dieser Malerfamilie. Für
unsere Zeit kommt Johann Heinrich in Betracht. Er wurde 1671 geboren,
1711 Bürger von Freiburg. Er lebte jedenfalls noch 1733. Sein Sohn

Johann Jakob (gestorben wahrscheinlich 1796), seine Enkel Jos. Niklaus
(1759-1841) und Joh. Jakob (geb. 1761) haben die Tradition sicher

weitergeführt1.
In der zweiten Hälfte des Jahrhunderts werden die Ex-Votos

seltener. Nur zwei sind datiert. Daraus muß nicht notwendig auf ein

Nachlassen der Verehrung geschlossen werden. Aber eine Wandlung
ist doch eingetreten. Das Votivbild wird jetzt mehr und mehr Eigentum
des einfachen Landvolkes. Denn die feingekleideten, Perücken tragenden
Vertreter der höheren Stände verschwinden zusehends, obwohl noch

1789 J. Hubert von Boccard eine Stiftung machte 2. Dafür erscheinen

häufiger als ehedem Bauern mit ihren Pferden und Kühen, Schafen

und Schweinen, mit Säcke tragenden Lasttieren; Bäuerinnen und

Mägde in ländlicher Tracht, vereinzelt ein Jäger. Nach dem Tode

Bischofs von Boccard müssen die ihm nahestehenden Kreise sich seltener

in dieser Landkapelle eingefunden haben. Der Adel, dessen Söhne

häufig in der Fremde dienten, die städtischen Bewohner überhaupt,
sind auch früher von der Aufklärung erfaßt worden. Das einfache

Volk aber ahmte die Sitte seiner Hohen Herren und des Städters nach,

während früher die plastischen Sachvotive uralter Sitte gemäß seine

üblichen Weihegaben gewesen waren. Was vielleicht nicht weniger
entscheidend ist, in der Nähe befand sich ein bodenständiger Künstler,
der das Votivbild mit Liebe pflegte, Jakob Stoll. Diesem müssen

gegen 30 reizende Ölgemälde auf Karton (ein einziges größeres auf

Leinwand) zugeschrieben werden. Stoll stammte aus der benachbarten

Pfarrei Tafers. Er war am 11. Dezember 1731 als Sohn des Rudolf
und der Maria Rigolet in einem kleinen Weiler geboren s, der wohl

euphemistisch «Unter dem Himmel» genannt wird (heute Pfarrei

St. Ursen). Am 22. November 1767 hatte er sich mit Christina Jungo

1 Vgl. Dietionnaire historique et biographique de la Suisse, t. VI, 1932, S. 370.

- Freiburger Staatsarchiv, Notariatsregister 771, S. 254-260. Vgl. dazu
A. Dellion, Dietionnaire historique et statistique des paroisses cath. du canton de

Fribourg, t. 7, S. 99. Die Geschworenen der Pfarrei Düdingen lehnten die Stiftung
ab. Sie wurde daraufhin für die Kapelle von St. Wolfgang vom Kapitel St. Niklaus
angenommen.

3 Pfarrarchiv Tafers, Liber baptizatorum 1696-1745 (nicht paginiert), Nr. 53

des Jahrgangs 1731.

42



von Düdingen verehelicht1. Am 16. Februar 1812 ist er in Balletswil
gestorben 2. Seine bekanntesten Werke sind Gemälde in den
umliegenden Kirchen und Kapellen (Rechthalten, Jakobskapelle zu Tafers.
Bärfischen, Christlisberg usw.). Zwar sind seine Ex-Votos nicht
gezeichnet. Ein einziges fügt zur Beschriftung «EX VOTO » die Angabe
«1766 ». Auf der Rückseite eines zweiten, nur in Bruchstücken erhaltenen,

steht die Jahreszahl «1777 ». Damit steht zunächst die Zeit
fest. Ein Vergleich mit den signierten Werken Stolls, vor allem mit
der volkstümlichen Darstellung der Jakobslegende in Tafers, läßt aber
mit Sicherheit den gleichen Geist und die gleiche Hand erkennen 3.

Stoll hat Sinn für Komposition. Häufig teilt er nach dem Schema
eines ungleichseitigen Dreieckes auf, dessen Längsseite als Diagonale
die Fläche durchschneidet. Die Steigerung der Affekte (Behandlung
der Augen, Stellung des Kopfes, Gebärden), die Buntheit der Farben,
die Verbundenheit mit dem ländlichen Leben, die Naivität, die
Lebendigkeit, der Realismus seiner Darstellungen mußten ihn volkstümlich
machen. Eines seiner Ex-Votos, das ehemals in der Kapelle von St. Ursen

hing, ist heute in der Freiburger Kantons Bibliothek.
Vom Ende des 18. Jahrhunderts bis über die Mitte des 19.

Jahrhunderts erfreut sich das Votivbild einer früher nicht gekannten Beliebtheit.

Neben seltenen Ölgemälden auf Holz oder Karton wird nun das

Aquarell die Regel. Außer geübten Zeichnern führen auch ungelenke
Hände Pinsel und Zeichenstift. An die Spitze stellen wir drei
ausgesprochene Bauernkünstler, deren Hauptbeschäftigung die Bemalung
unserer bekannten alten Bauernmöbel gewesen sein mag. Die Erzeugnisse

des fruchtbarsten beginnen 1797. Nach 1829 verschwinden sie.

Aus der Legende auf der Rückseite eines dieser Bilder schließen wir.
daß sie aus der Gegend von Schmitten stammen. Buntfarbige Blumen,
reich verschnörkelte, dem Barock und Rokoko entlehnte Rahmen, mit

1 Ebd. Liber matrirnoniorum 1753-1814, S. 44.
2 Ebd. Liber mortuorum 1792-1829, S. 213. M. von Diesbach ist im

Schweizerischen Künstlerlexikon Bd. 3, S. 264 inbezug auf das Todesdatum (16. statt
26. Febr.) ein Versehen unterlaufen. Vermutlich haben sein Sohn Rudolph (geb.
1770, gest. 1839) und sein Enkel Jakob (geb. 1811, gest. 1843) die Tradition
weitergeführt.

3 Wir machten mit den Originalen an Ort und Stelle Vergleiche, die unseres
Erachtens zu einwandfreien Ergebnissen führten. Gewisse Verschiedenheiten
zwischen den großen Deckengemälden in den Kirchen und den kleinen Votiv-
bildern sind natürlich unvermeidlich. Die Farben auf den Kartons haben sich
frischer erhalten als jene der mit ihnen eng verwandten Szenen der Jakobslegende
zu Tafers, die den Unbilden der Witterung ausgesetzt sind.

43



denen Gnadenbild oder das ganze Ex-Voto umgeben sind, zieht dieser

Künstler allen andern Ziermotiven vor. Der Mangel an Perspektive
und Proportionen wird wettgemacht durch den Reichtum der Motive,
durch die Aufrichtigkeit und religiöse Innigkeit der Empfindung.
Die mannigfaltige Beschriftung EXVOTO, EX.WODO, EX=VODO,
EX=WOTO, EXVATO US 1797 beweist, daß der ursprüngliche
Sinn der lateinischen Bezeichnung («Aus Gelübde») dem Künstler
nicht mehr bekannt war. Verwandt mit ihm ist ein zweiter Maler,
der um die gleiche Zeit bäuerliche Ex-Votos auf Papier in Großformat
herstellte. In Mariahilf waren nur zerrissene Reste zu finden. In der

alten Peterskirche von Treffeis hängen einige gut erhaltene Beispiele.
Ein dritter Bauernkünstler malt meist auf kleinen dünnen Holztäfelchen.
Seine ländlichen Szenen leuchten in ihren bunten Farben auf schwarzem

Hintergrund.
Ungleich zahlreicher sind die kleinen auf Papier gemalten und

dann auf Karton geklebten Aquarelle, die sich an die Freiburger
Landschaftsmaler vom Ende des 18. und Anfang des 19. Jahrhunderts
halten : Joh. Emmanuel Locher, Emmanuel Curty, Jos. Landerset,
Emmanuel Sutter1. Zeichnerische Fertigkeit, treue Wiedergabe der

Natur, Sicherheit in den Proportionen, Beachtung der Perspektive,
Frische der Farben (Kostüme erreichen in einigen unserer Ex-Votos
eine solche Vollendung, daß sich der eine oder andere der genannten
Künstler ohne weiteres als Urheber aufdrängt. Joh. Emmanuel Locher,
Sohn des großen Gottfried Locher, ist wahrscheinlich Autor der schönsten

Bilder unserer Gruppe. Seine Hand führt den Pinsel mit großer Sicherheit,

trägt die Farben kräftig, nervig auf, erinnert durch das malerisch

Bewegte an seinen Vater. Als Rand gibt er seinen Bildern oft einen

hellgelben Streifen mit braunen barocken Verzierungen. Em. Sutter
ist ihm nahe verwandt, vereinfacht aber, gebraucht häufiger den Zeichenstift,

ist daher linearer, zarter. Die Kostüme seiner Personen gehören
in der Regel einer etwas späteren Zeit an. Der Rand besteht meistens

in einem grauschwarzen, selten mit weißen Ornamenten versehenen

Streifen. Seine Ex-Votos sind bisweilen datiert. Die Daten bewegen
sich zwischen 1801 und 1851. E. Locher hat Freiburg 1813 verlassen,

um nach Basel überzusiedeln, wo er 1840 starb 2. E. Sutter hingegen

1 Eine reiche Sammlung ihrer Werke findet sich in der Freiburger Kantonsund

Universitätsbibliothek.
2 Etrennes fribourgeoises 1878, S. 40 f. ; Freiburger Staatsarchiv, Reg. passe-

ports Ia 1810-1814: Am 27. Jan. 1512 wurde E. Locher, der sich nach Basel

44



wirkte bis über die Mitte des Jahrhunderts in Freiburg. Hier starb er
1853 in großer Armut1. Das Ex-Voto hat ihm etwelches Verdienst
gebracht. Er muß es geschäftsmäßig ausgeführt haben, wie es die
zahlreichen von ihm stammenden Bilder in Mariahilf, in Loretto bei

Freiburg (heute Kantonsbibliothek), in der Leonhardskapelle bei
Freiburg, in der St. Wendelinskapelle bei Grand Vivy beweisen. Signiert
ist keines. Die Zuschreibung beruht auf Stilvergleichen mit authentischen

Werken. Das gilt auch für die E. Locher zugeteilten Aquarelle.
Der gleichen Schule, aber einer tieferen Stufe, gehört ein dritter

Aquarellist an, dessen Bilder von 1809 bis 1840 reichen. Das
Französische ist ihm geläufig. Er arbeitete wie die Vorausgehenden für
verschiedene Wallfahrtsorte und hatte Bilder mit den häufigsten Motiven
stets auf Vorrat. Wenn sie dem Käufer nicht paßten, so verbesserte

er sie durch Überkleben. Seine billige Kunst fand unter den besseren

Ständen keine Liebhaber.
Unter anderen Vertretern der zerfallenen Ex-Voto-Kunst sei als

fruchtbarster und letzter Joseph Aeby genannt. Auf dem ältesten
seiner Bilder bezeichnet er sich als Wirt von Mariahilf. 1862 stellt
er sich selbst mit krankem Bein auf einem' Kanapee dar. Seit 1863

zeichnet er als Lehrer von Schmitten. Nach 1867 läßt er sich nicht
mehr vernehmen. Gestorben ist er am 13. März 1871 2. Seine Aquarelle
(bisweilen sind es nur Bleistiftzeichnungen) lehnen sich an die unmittelbaren

Vorbilder an. Aber man erkennt den ungeübten Dilettanten
an jedem Strich. Mit ihm steigt in Mariahilf das Gelöbnisbild ins Grab 3.

Damit sind Entwicklung und fruchtbarste (nicht notwendig die

besten, noch weniger alle) Vertreter der Votivbilderkunst in Mariahilf

geschäftshalber begab, ein Paß ausgestellt; desgleichen am 16. Okt. 1815 ebd.
Ir 1815-1825 ; der Tod wird in der Feuille ä"Avis 1840, S. 20 erwähnt.

1 Auch Emmanuel Sutter gehörte einer bekannten Künstlerfamilie an.
Vgl. Schweiz. Künstler Lexikon, t. 3, 1913, S. 292 f. Er muß bereits in frühester
Jugend manche Entbehrung erduldet haben. Seine Mutter, Witwe mit acht
Kindern, ging den Freiburger Rat um Unterstützung an. Freiburger Staatsarchiv,
Man. 332, S. 136; vgl. auch S. 551. In der Feuille d'Avis vom 6. Dez. 1839 teilt
E. Sutter mit, er gebe wie in der Vergangenheit Zeichenunterricht zu 35 Batzen
die Stunde monatlich.

2 Pfarrarchiv Düdingen, Liber defunctorum 1848-1871, S. 273 ; «Anno 1871,
die deeima tertia Martii, hora nona matutina, mortuus est et die 15. eiusdem
mensis sepultus est Josephus Aeby ex Düdingen loci Jetschwyl, viduus Annae
Mariae natae Hayo ex dicto Jetschwyl, natus die 26. Aprilis 1831, ludimagister
in Schmitten. » Am Rande : « An den Blattern gestorben ».

3 Aeby hatte auch für die nahe St. Wolfgangskapelle Votivbilder hergestellt.
Einige davon sind noch im Besitz der Familie.

45



und den benachbarten Freiburger Wallfahrtsorten für das 18. und
19. Jahrhundert umrissen und genannt.

Die Weiheinschrift ohne bildliche Darstellung ist in Mariahilf nur
sehr selten vor der neuesten Zeit verwendet worden. Sie tritt erst im
19. Jahrhundert auf und muß als billigen Ersatz des Votivbildes
angesehen werden. Von den drei erhaltenen Inschriften sind zwei auf Holz

gemalt, eine auf Papier geschrieben. Alle stammen aus Escholzmatt

(Kt. Luzern). In Freiburg scheint die Sitte um diese Zeit nicht heimisch

gewesen zu sein. Wir lassen hier diese Inschriften folgen :

Nr. 1 ¦ Kund und zuo Wüse wiedas Ein knab Joseph Fäner vuon
Escholzmat mit Einer Schwäre krankheit behaftet hat er Seini Zuflucht
zu Gott dem allmächtig und Seiner Liebste muoter Maria Hilf Jn Freiburg
genome durch Jre fürbit Sei gott dank und gebrise In ewikeit MDCGGXVI
FOTUM

Nr. 2 « Kund und zuwüsen, Das Jn Der gemein Escholzmatt, Canon

(sie) Lucern, ein ser Kranckes Kind, so alii Artznei umsunst, so hath
Man die Zuflucht hierbei Mariahilf genomen und got u. M. sei Lob er-

hörtt. »

Nr. :i (auf Papier mit Holzrahmen) : « Kund und zu wissen sey hirmit.
wie das die züchtige Jungfrau Katharina Vetter von Escholzmatt, des

Landes Entlebuch aus dem Ganton Luzern, eine gefährliche Wunde an

einem Beyn gehabt, das man glaubte nicht mehr zu seiner vorige Gesundheit

zu erhalten. Da hat sie die Zuflucht genohmen zu Gott dem Allmäch
tigen und seiner liebwährte Mutter Maria an diesem Gnadenort zu Maria
Hilf in dem Canton Freyburg, welche hie durch die Iriirbitt Maria ist
erhöret worden. Den 19ten Augstmonat 1H18. »

Diese Inschriften, denen sicher andere Sach- und Hildvotive gleicher

Herkunft beizufügen sind, beweisen rege Beziehungen zwischen Dcutsch-

Freiburg und dem luzernischen Entlebuch. In der ersten Hälfte des

19. Jahrhunderts siedelte sich tatsächlich manche l.uzernerfamilie im

freiburgischen Uechtland an.
Auf Freiburger Gelöbnisbildern beschränkt sich im 18. Jahrhundert

die Beschriftung gewöhnlich auf die Worte EX VOTO, häufig fehlen

auch diese. Dazu tritt zuweilen das Datum. Später linden sich

kürzere oder längere Inschriften auf französisch, meistens aber auf deutsch.

Jos. Aeby erläutert seine Bilder auf der Rückseite in Spiegelschrift.

46



Die Sprache der Gelöbnisbilder

Die Volkskunst, sei es das Lied, sei es das volkstümliche Bild,
offenbaren am unmittelbarsten, lautersten Seele und Leben eines
Volkes. Den Votivbildern kommt daher ein ähnlicher geschichtlicher
Wert zu wie etwa den Katakombenfresken für die Kenntnis der
altchristlichen Volksfrömmigkeit.

Im Bildmaterial von Mariahilf tritt zunächst die gesellschaftliche
und wirtschaftliche Zusammensetzung des Freiburger Volkes klar
zutage. Einige adelige Familien hielten die Zügel der Regierung fest
und selbstbewußt in der Hand. Sie besaßen vorzugsweise im
deutschsprachigen Gebiete als dem ältesten Kernlande der kleinen Zähringerstadt

großen Grundbesitz. Auf prächtigen Landsitzen verbrachten sie

hier die schöne Jahreszeit und kehrten vor dem Winter in die Stadt
in ihre Patrizierhäuser zurück. Sie nannten sich die «Gnädigen Herren
und sie waren es auch. Das Verhältnis zum einfachen Volke war kein
schlechtes. Ihre Mitglieder saßen im Rate, besetzten angesehene

Verwaltungsstellen, dienten als Offiziere bei fremden Fürsten und lebten
von fetten Pensionen. Der Hof der Bourbonenkönige gab in dieser
Gesellschaft den Ton an. Das Französische war ihre Sprache, deutsch
jene des Volkes. Selbst der Sturz des Patriziates am Ausgang des

18. Jahrhunderts bedeutete noch nicht das Ende des höfischen Gebahrens.
Die ältesten Votivbilder in Mariahilf stammen, wie bereits bemerkt,
fast ausschließlich, die jüngeren seltener, aus diesen Kreisen. Wir
erkennen die vornehme Welt an der Kleidung, deren Wandel wir vom
17. bis zum 19. Jahrhundert beobachten können, an ihren feierlichen
Perücken, an ihrem Gefolge, ihren Nöten, ihrer Beschäftigung. Ihre
Votivbilder sind gepflegter, technisch vollendeter, aber ärmer an
Motiven, konventionell in der Gebärdensprache, zurückhaltender im
Ausdruck. Leider sind die Stifter nie mit Namen angegeben. Wir
müssen sie vorzugsweise in der Familie des Petermann von Montenach
suchen, der den Bau der Kapelle durch seine Hochherzigkeit ermöglichte,

dann in der Verwandtschaft von Boccard, deren Schloß mit
den prunkenden Barocksälen in der Nähe liegt. Bisweilen lassen sich
hohe Offiziere, mit den Waffen und Fahnen, unter denen sie dienten,
darstellen.

Der größte Teil der Bevölkerung bestand aus Bauern. Häufig
waren es Pächter der adeligen oder kirchlichen Grundbesitzer. Sie

schenkten seit der Mitte des 18. Jahrhunderts die meisten Gelöbnis-

47



bilder. Beinahe das ganze Leben des Bauern spiegelt sich in ihnen

wieder : Familienereignisse wie Geburtx, Krankheit, Tod, die
mannigfaltigsten Unglücksfälle in Haus und Stall, auf Feld und Straße. In
herzerfrischender Naivität läßt sich der Bauer inmitten seiner Umwelt,
seiner vielköpfigen Familie, seiner Pferde und Kühe, seltener Schafe

und Schweine, kniend vor dem Gnadenbild darstellen. Nur ganz
vereinzelt finden wir den Landmann mit Ackerbau beschäftigt. Durch

Haltung, Geste, Bewegung bringt er seine Gefühle klar und eindringlich
zum Ausdruck. Nicht selten betet er mit zertanen Armen. Herkunft
und Wandlung der Tracht ließen sich auch hier vollständig ermitteln.

Vor dem Aristokraten und Bauern treten andere Stände gänzlich
in den Hintergrund. Vereinzelt sehen wir einen Jäger, einen Maler,

einen Dachdecker, einmal Schiffsleute, ein anderes Mal Säumer mit

ihren Pferden beim Überqueren eines Flußes, bisweilen Soldaten,
selten Klosterfrauen (einmal Zisterzienserinnen, einmal Kapuzinerinnen),
ausnahmsweise Kleriker.

Jedenfalls sind es der gemeinsame Glaube und das gemeinsame

Vertrauen, die als versöhnende und ausgleichende Kräfte ein Volk

einen, dessen Denken und Leben sich in der sinnfällig gewordenen

Welt der Übernatürlichen bewegt.
Geschichtliche Ereignisse fanden selten ihren Niederschlag. Zwei

Votive beziehen sich auf den Einfall der Franzosen von 1798.

Napoleonische Soldaten umzingeln auf dem einen ein Gehöft. Sie feuern

auf einen Bauern, der kopfüber stürzt. Eine Frau hebt ihre Hände

flehend zum Gnadenbild. Das andere äußerst primitive und stark

beschädigte erwähnt eine Erhörung vom 4. März 17.. (beschädigt).

Soldaten ziehen darauf in die Schlacht. In der Tat rückten in der

Nacht vom 4. zum 5. März 1798 die Franzosen von Freiburg nach

Neuenegg, das sie durch ihr Überraschungsmanöver besetzten. Die

Ergänzung der beschädigten Jahrzahl dürfte daher sicher sein.

Der Wandel, dem die Volksfrömmigkeit beständig unterworfen

ist, läßt sich selbst in diesen kleinen Denkmälern augenscheinlich ver-

1 Sowohl Votivbilder wie Votivgegenstände (Brüste) zeigen, daß man am

häufigsten für Kindersegen oder für glückliche Geburt nach Mariahilf pilgerte.
Auch hier mag sich der Einfluß des Gnadenbildes geltend gemacht haben (Maria

vor ihrem, in einem Bettchen schlafenden Kind Nach den Aussagen des betagten

Mesners soll ehemals die Sitte bestanden haben, Müttern, die in Hoffnung waren,

vor der Geburt eine Statue des Jesuskindes, die in der Kapelle aufbewahrt wurde,

für kurze Zeit mit nach Hause zu geben. Heute ist die Statue verschwunden.

48



folgen. Im christlichen Altertum beherrschte der Martyrerkult das

religiöse Denken und Fühlen des Volkes. Im Mittelalter hatte jeder
Beruf, jede Körperschaft den besonderen Schutzheiligen ; für jede
Krankheit und für jedes Übel gab es einen eigenen Helfer. In der
Barockzeit erhielt die MarienVerehrung neuen Auftrieb. Ehemals war
das Martyrergrab ein Mittelpunkt der Volksfrömmigkeit gewesen.
An ihm hing man die Weihegaben auf. Nun ging vom Gnadenbild
Marias eine wundersame Kraft aus. Hier strömten jetzt die
Hilfesuchenden zusammen. Um das Martyrergrab aber wurde es einsamer K

Auf die mittelalterlichen Schutzheiligen legte sich langsam der Staub
der Vergessenheit.

Freiburg war von der Reformation nicht berührt worden.
Mittelalterliche Geistesverfassung und Brauchtum haben sich hier lange
erhalten. Seit dem Ende des 16. Jahrhunderts bestimmte eine kräftige
Verjüngung des religiösen Lebens (Restauration, Barock) Eigenart
und Tiefe der Volksfrömmigkeit für Jahrhunderte. Die mittelalterlichen

Heiligen waren aber nicht zertrümmert oder verbrannt worden.
Sie lebten im Bewußtsein und in der Frömmigkeit des Volkes weiter.
So fließen die verschiedenen Strömungen im Freiburger Votivbild
zusammen. Die Wallfahrtskapelle von Mariahilf ist nur eines der
zahlreichen Marienheiligtümer, die im Zuge der aufblühenden
Marienfrömmigkeit in Freiburg damals erstanden oder sich seit dem Ende
des 16. Jahrhunderts eines vermehrten Besuches erfreuten. Die Votivbilder

selbst zeigen uns (freilich selten) außer den beiden Gnadenbildern

von Mariahilf auch andere wie jenes von Bürgein, von Loretto
bei Freiburg, von Einsiedeln usw., alles Beweise der großen Beliebtheit
dieser Kulte. Aber die alten Heiligen hat das Volk nicht vergessen.
Mehrfach wird der mittelalterliche Wunderheilige und Nothelfer Sankt
Wolfgang angerufen, dessen Kirchlein kaum eine Viertelstunde von
Mariahilf entfernt ist. Stifter aus der Stadt stellen bisweilen den Stadt-
patron St. Niklaus neben das Gnadenbild ; Bauern verehren den Schutzheiligen

der Pferde, St. Leonhard. Hier treffen wir den Pestheiligen
St. Sebastian, dort die Patroninnen des Wehrstandes Barbara und
Margareta und andere mehr. Doch verschwinden diese alten Heiligen
zusehends. Jüngere tauchen vereinzelt auf wie St. Joseph, dessen

Verehrung im 16. Jahrhundert durch Theresia von Avila gefördert

1 Freilich hat auch der Martyrerkult in der Barockzeit eine Auferstehung
e«ebt. Es sei an die Übertragungen römischer Katakombenheiligen erinnert.

49



worden war, Aloysius von Gonzaga, wahrscheinlich Franz Xaver, deren

Kult die Jesuiten verbreiteten, dann Felix von Cantalice, der Kapuziner
mit dem gefüllten Bettelsack. Kurz ein ebenso buntes wie aufschlußreiches

Bild wandelnder Volksfrömmigkeit, vergleichbar mit unseren
Schnitzaltären des 17. Jahrhunderts, auf denen sich Spätgotik und
Barock in harmonischer Einheit zusammenfinden.

Die Kunst der meisten dieser Gelöbnisbilder ist freilich mit eigenem
Maßstab zu messen. Das wichtigste ist hier nicht die Form, sondern

der Inhalt, nicht die Wiedergabe der Natur, sondern die Beziehung

zur Übernatur, nicht das künstlerische Können, sondern das religiöse
Wollen. Verzeichnungen, Mangel an Perspektive und Proportion
entspringen nicht ausschließlich dem Unvermögen. Sie bezwecken oft

nur Klarheit und Eindringlichkeit des Ausdruckes. Sie sind Erguß
der Stimmungen des Herzens, des Vertrauens, des Dankes, der Trauer,
der Freude. Sie sind Symbole des Unsichtbaren, Überirdischen,
Übermächtigen. Hier walten die gleichen Gesetze, die von jeher und überall

die religiöse Volkskunst beherrschen. Für ihre letztliche Wertung gilt,
was einst der altchristliche Historiker Theodoretx von den Weihegaben

schrieb, die an Martyrergräber verschenkt wurden : «Nicht auf die

Gabe, auf die Gesinnung schaut der Herr. »

1 Graecorum affectionum curatio VIII, 922, Migne PG 83, 1032.

50


	Freiburger Wallfahrtsgebräuche und Weihegeschenke

