
Zeitschrift: Freiburger Geschichtsblätter

Herausgeber: Deutscher Geschichtsforschender Verein des Kantons Freiburg

Band: 20 (1913)

Artikel: Die Kirchenpatrone der alten Diözese Lausanne im Mittelalter

Autor: Benzerath, Michael

Vorwort: Einleitung

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-333725

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-333725
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Einleitung.

Wir besitzen eigentlich keine Dokumente, die sieh im
besonderen mit der Einführung der christlichen Kultur
und deren Weiterentwicklung im Bistum Lausanne
befassen und woraus wir einen Einblick in das geistige
Leben und Streben der Diözese von ihrem Ursprung bis zum
Ende des Mittelalters gewinnen können. Das einzig grössere
Quellenwerk, das uns Auffschluss über den Lausanner
Diözesansprengel bis zum XIII. Jahrhundert gibt, ist das

Cartular der Kathedrale von Lausanne, mit dessen
Niederschrift Cono von Estavayer, Propst des Lausanner
Domkapitels, im Jahre 1228 begann1. Es beruht auf älterem
Quellenmaterial, meldet uns aber verhältnismässig wenig
über eine grosse Vergangenheit; insbesondere erfahren wir
nichts über die Beziehungen unseres Bistums zu anderen
Diözesen.

Wenn nun auch vor dem XIII. Jahrhundert und über
die spätere Zeit des Mittelalters sozusagen alle schrift-

1 Das Manuskript befindet sich auf der Berner Stadtbibliothek ;

abgedruckt in Memoires et documents publies par la Societe d'histoire

de la Suisse Romtinde VI (Laus. 1851). Leider erschien seitdem
kein Neudruck mehr. Wir zitieren stets in Abkürzung, CL, MD, VI.

]



liehen Aufzeichnungen fehlen, die uns Kunde über Einzug,

Verbreitung und Entwicklung der christlichen Kultur

in der Diözese Lausanne, über die Beziehungen des

Lausanner Diözesansprengels zu anderen Ländern und
Diözesen und den Einfluss dieser Wechselbeziehungen geben,
so können wir doch durch indirekte Schlüsse manches
ermitteln. Dazu gelangen wir, wenn wir uns der Ha-
giologie und Hagiogeographie zuwenden, die Verehrung
unserer Kirchenheiligen oder Kirchenpatrone in ihrer
historisch-geographischen Verbreitung festzustellen suchen.
Die Patrone unserer Gotteshäuser legen beredtes Zeugnis
ab für eine lange und dunkele Vergangenheit. Durch
ihre Kenntnis wird vielfach Licht in manche uns bisher
unklare und unverständliche Verhältnisse gebracht. Darum
begreifen wir das Mittelalter, welches in Liebe und
Begeisterung für die Heiligen und ihre Reliquien erglühte,
erst wenn wir es auch einmal in seinem Heiligenkult
kennen gelernt haben. An den Patronen der Kirchen und
Kapellen eines Bistums haben wir einen Gradmesser der
christlichen Kultur von ihren Anfängen an. Wir erhalten
einen Einblick in den religiösen und kulturellen
Entwicklungsgang eines Landes, wenn wir feststellen, wo und
wann dieser oder jener Heilige seine Blüteperiode hatte,
woher und weshalb sein Kult aufkam und wer ihn
förderte. So lernen wir oft bei einem einzigen Heiligen ein
Stück Kulturgeschichte kennen. Deshalb ist die Hagio-
logie und Hagiogeographie so recht geeignet, uns auch
einen Beitrag zur Geschichte des religiösen Lebens unserer
Diözese zu geben.

Die römische Kirche besitzt, wie Stückelberg sich
ausdrückt, neben ihrem universellen Charakter, Lokalfarben ;

jede Kirchenprovinz, jede Diözese, ja fast jeder Gau hat
eine andere Mischung oder Komposition von Heiligenkulten

2. Wie wichtig daher für die Bestimmung von Mar-

2 Stückelberg, Heiligengeographie in Archiv für Kulturgeschichte
VIII (1900), Heft I, S. 43.



_ 3 —

tyrologien, Heiligenkalendern, Litaneien, Missalien, ja
selbst für Handschriften profanen Charakters, in denen

lokale oder unbekanntere Landesheiligen genannt werden,
eine genaue Kenntnis der Hagiologie und Hagiogeographie

eines Bistums sein kann, ist jedem klar3. In
praktischen Fällen hat so der Historiker oft eine wichtige
Hilfsquelle im Heiligenkult.

Ferner geben uns die Kirchenheiligen wichtige
Aufschlüsse über Kultur- und Handelsbeziehungen eines Landes

oder einer Diözese, weil sich die kulturellen und
wirtschaftlichen Beziehungen zu anderen Ländern und
Diözesen im Heiligenkulte klar wiederspiegeln. So weist
z. B. in unserer Gegend der Volto- Santo- Kult, die

Verehrung einer berühmten, bekleideten Erlöserfigur, die
sich im Dome von Lucca befindet, auf die Handelsbeziehungen

unserer Gegenden mit Lucca und mit italienischen
Kaufleuten4.

Durch das Studium der mittelalterlichen Heiligen-
patronate können wir bisweilen die Verbindungswege und
Handelsstrassen des Mittelalters kennen lernen und ihren
Verlauf verfolgen. Gerade an den Handelsstrassen finden
wir nämlich eine Reihe von Pfarrkirchen, von Hospitälern
und Hospizen zur Beherbergung und Pflege von Armen,
Kranken, Reisenden und Pilgern, welche alle den
verschiedensten Heiligen geweiht waren. Wir gewinnen
dadurch einen Einblick in die soziale Tätigkeit und in die
kindliche Volksseele des mittelalterlichen Christen mit
seiner uns fast unverständlichen Eigenart.

Weiter können wir aus dem Heiligenkult auf
politische Zustände schliessen, wenn ein Heiliger der besondere

Schutzpatron eines Landes oder einer Stadt ist.

3 Vgl. Stückelberg, Heiligengeographie a.a.O. 42—51.
4 Vgl. ISchnürer, G., „Der Kultus des Volto Santo und der hl.

Wilgefortis in Freiburg" und „Die Kümmernis- und Volto- Santo- Bilder
in der Schweiz" in Freiburger Geschichtsblätter IX (1902), 74—105
und X (1903), 110—181.



In innigem Zusammenhang mit der Kunde von der
Heiligenverehrung und ihrer geographischen Verbreitung
steht die Siedlungskunde, die Ortsnamen- und Lokalforschung,

weil viele Siedlungen und Ortschaften ihre
Gründung einer Kirche verdanken und ihren Namen vom
Kirchenpatrone ableiten. Die Kirchengründungen hielten
gleichen Schritt mit der Geschichte der Siedlungen.

Der Heiligenkult bietet uns so für die Diözese
Lausanne auch eine historische Quelle in Fä'llen, wo alle
anderen Geschichtsquellen versiegen und Urkunden nur
wenig oder nur verwirrt reden. >

Risheran wurde diese Quelle von der historischen
Wissenschaft nur wenig benutzt, ja sogar verkannt. Wohl
hat man schon früher des öfteren den Versuch gemacht,
auf die Kirchenpatrozinien hinzuweisen, so Ritter von
Lang, der sich bereits im Jahre 1829 mit dem Alter
und der Herkunft der Patrone Baierns befasste5, Ritter
von Koch-Sternfeld in seinem Buche „das Christentum und
seine Verbreitung von seinem Beginn bis zum VIII.
Jahrhundert" (Regensburg 1855), Kampschulte, der in seinem
Buche „die westfälischen Kirchen-Patrozinien" (Paderborn

1867) einen für seine Zeit sehr wertvollen Beitrag
zur Geschichte Westfalens gab, sowie Tibus in dem Werke
„Gründungsgeschichte der Stifter, Pfarrkirchen, Klöster
und Kapellen im Bereiche des alten Bistums Münster
mit Ausschluss des ehemaligen friesischen Theils (Münster

1867 ff.'). In dem Werke „Geschichte der Einführung
und Verbreitung des Christentums" (4 Bände, Salzburg
1874—1875) von Dr Alois Huber wird die Bedeutung
der Kirchenpatrozinien nur allzu sehr hervorgehoben,
wodurch das Werk an Wert viel einbüsst.

Erst in den letzten Jahrzehnten und besonders erst
in jüngster Zeit beginnt man den Wert dieser Quelle richtig

zu würdigen, so in kleinem Masstabe Bossert für Wür-

5 Ritter von Lang, Rede über die bairischen Schutzpatrone, Nürnberg

1829.



- 5

tembergG und Ritter für die Diözese Tarentaise, für die
Diözese Genf und die übrigen schweizerischen Bistümer7.
Fastlinger lieferte uns mehrere schätzenswerte Beiträge
für das älteste Kirchenwesen Altbaierns8, Oechsler-Sauer
für die Erzdiözese Freiburg9, Gauss für Baselland10,
während uns Korth eine statistische Zusammenstellung

6 Bossert, Die Kirchenheiligen Württembergs bis 1250 in Würt-
lembergische Viertels jahrshefte für Landgeschichte VIII (1886), S.

282—2i89 und „Die Kirchenheiligen der Würzburger Diözese im
Württembergischen Franken" in Archiv des hist. Vereins von Unter-
franken und Aschaffenburg XXXI (1888). S. 3—11. Bossert kurze
Angaben sind durchwegs sehr gut, wenn er oft auch das Richtige
mehr ahnt als begründet.

7 Ritter Eugene, Les Saints honores dans le diocese de Tarentaise

(Broschüre 1—7 Seiten), Chambery 1896, Les Saints honores
dans le diocese de Geneve, extrait du Compte-rendu du Congres des

Societes Savantes do Savoie, tenu ä la Roche 1892 (La Roche 1892),
und „Les Saints honores dans le diocese de Geneve et les autres dio-
ceses de Suisse et Savoie, Evian les Bains 1897 (Broschüre 1—8
Seiten).

Ritter benützte für seine Broschüren leider nur die Missalien der
verschiedenen Diözesen, doch sind seine Ausführungen gut ; es könnten
aber mehr Conclusionen daraus gezogen werden.

8 Fastlinger, Die Kirchenpatrozinien in ihrer Bedeutung für
Altbayerns ältestes Kirchenwesen in „Oberbairisches Archiv", Bd. 50,
S. 339—440 und Separatabdruck (1—104) 1897 und Fastlinger,
Die Kirchenpatrozinien des hl. Michael und des hl, Stephanus in
Altbaiern und ihre kulturhistorische Bedeutung sowie die
Kirchenpatrozinien des hl. Petrus und des hl. Martinus in der Erzdiözese
München-Freising und deren kulturhistorische Bedeutung in „Monatsschrift

des historischen Vereins von Oberbaiern IV" (1895), S. 10—18,
24—29, 46—48, 59—62 (München 1895).

Die Ausführungen Fastlingers nehmen hie und da zuviel Bezug
auf Volkslegenden, womit nichts bewiesen werden kann.

9 ffichsler und Sauer, Die Kirchenpatrone in der Erzdiözese Freiburg.

Freiburger Diözesan Archiv, Neue Folge VIII, S. 162 ff.
Freiburg i. Brg. 1907.

10 Gauss, Die Heiligen der Gotteshäuser von Basolland in „Basler
Zeitschrift für Geschichte" etc., II (1903), S. 122 ff. Die Ausführungen

von Gauss über- den Petruskult in der Schweiz sind nicht ganz
richtig. 'Er findet in St. Gallen die älteste Petruskirche der Schweiz.



— 6 —

über die heutigen Patrone der Erzdiözese Köln gab11. Einen
kleinen Beitrag zur Bedeutung der Patronate gibt
Lamprecht in der Linzer theologisch-praktischen Quartalschrift

von 189012. Ausserdem existieren Arbeiten über
die Patronate von einzelnen Heiligen. So schrieb u.a.
Hauthaler über Kirchen und Kapellen zu Ehren des hl.
Rupert13, Flahault über den Kult des hl. Einsiedlers
Antonius in Seeflandern14, Ringholz über die Ausbreitung
der Verehrung des hl. Meinrad16, Schnürer über den
Volto- Santo- Kult in der Schweiz16, Stückelberg über«

den Verenenkult in der Schweiz und über den Aelplerpatron
S. Luccio17. Stückelberg hat zudem noch das besondere

In Genf haben wir z.B. in der Kathedralkirche eine viel ältere
Petruskirche, die bis auf den Ursprung der Diözese zurückreicht.
Verschiedene Ausführungen von Gauss sind uns auch allzu
hypothetisch, so über den Michaels- und Martinskult. Der Michaelskult
in der Schweiz geht, wie wir noch zeigen werden, auf deutschen
Einfluss zurück und hat nichts mit römischen Heerstrasson und
Niederlassungen zu tun ; denn sonst musste er gerade in den Diözesen
Genf und Lausanne, wo so viele Römerspuren und römische Ueberreste

zu finden sind, sehr verbreitet sein, was den Tatsachen aber nicht
entspricht, wie wir nooh zeigen werden.

11 Korth, Die Patrozinien der Kirche und Kapellen im
Erzbistum Köln, Strassbttrg 1906.

12 Lamprecht Johann, Das Martyrologium und die Acta Sanctorum

als Patronat der meisten Kirchen der Christenheit und in
speeie des Landes ob der Enns in seiner hohen und tiefen Bedeutung.
Theologisch-praktische Quartal-Schrift XXXXIII (1890), S. 91 ff.,
Linz.

13 Hauthaler Willibald, Die dem hl. Rupert geweihten Kirchen
und Kapellen, Salzburg 1885.

14 Flahault, R., Le eulte de S. Antoine ermite dans la Flandre
maritime. Notes et documents. Dunkerque 1898.

15 Ringholz Odilo, Die Ausbreitung der Verehrung des hl.
Meinrad. Schweizerisches Archiv für Volkskunde IV (1900 Zürich).

16 Schnürer, vgl. Anmerk. 4.
17 Stückelberg, Die Verehrung der hl. Verena, Schweiz. Archiv für

Volkskunde VI (1902) 298—301 und San Lucio der Sennenpatron,
Schweiz. Archiv für Volkskunde XIV (1910).



— 7 -
Verdienst sich mit der Heiligenverehrung in der ganzen
Schweiz sehr eingehend zu beschäftigen18.

Eine historische Würdigung aller Kirchenpatrone
einer Diözese, die auf ihr erstes Vorkommen und ihre
Ausbreitung Bezug nimmt und die Heiligenverehrung in ihren
verschiedenen Epochen beleuchtet, steht jedoch noch aus.
Einen derartigen Versuch zu machen, soll der Zweck
unserer Arbeit sein. Dabei verhehlen wir uns die
Schwierigkeiten nicht, die eine solche Arbeit bietet. Da wir den

Hauptwerk auf eine vergleichende, übersichtliche
Zusammenstellung der Patrone legen, so verzichten wir auf
Einzelheiten allzuweit einzugehen. Dies überlassen wir
berufehern Forschern, die sich besonders mit der Lokalgeschichte

befassen. Unsere Arbeit soll mehr Sammelarbeit
sein, um einer weiteren Forschung den Weg ein wenig zu
ebnen und anregend zu wirken. Möge sie ihren Zweck
erreichen Die Mängel der Arbeit, die auf Vollständigkeit
keinen Anspruch machen will, möge man nachsichtig
beurteilen. In der Zeitschrift für Schweizerische
Kirchengeschichte, Jahrgang 1912, Heft 2 und 3, haben wir
bereits eine quellenmässige, statistische Zusammenstellung'
der Kirchenpatrone des Bistums Lausanne veröffentlicht19.
Unsere jetzige Arbeit ist eine selbständige Erweiterung
genannter Statistik mit einigen Schlussfolgerungen.

Im einzelnen kann man wohl Bedenken erheben, ob
die Kirchenpatrone seit der Kirchengründung die
ursprünglichen geblieben sind und nicht gewechselt haben.
Aber im allgemeinen bleibt doch das Gesamtbild ein
wahrheitsgetreues. Viele Kirchen unseres Bistums haben
sogar heute noch denselben Patron, auf dessen Namen sie in

18 Stückelberg, Die Schweizerischen Heiligen des Mittelalters,
Zürich 1905 und „Die Geschichte der Reliquienverehrung in det*

Schweiz", Bd. I, Zürich 1902, Bd. II, Basel 1908.
19 Benzerath, Michel, Statistique des saints Patrons des eglises

du diocese de Lausanne au moyen-äge, Revue d'histoire ecclesiastique

suisse VI (1912), p. 81—115, 187—228. Die ebenda VIII (1913)
57 ff. abgedruckten Berichtigungen sind hier berücksichtigt.



der Gründungsurkunde geweiht erscheinen. Unsere
Altvorderen wechselten nicht so leicht den Schutzheiligen einer
Kirche, weil derselbe mit den Reliquien des Hauptaltares

und der Kirchengründung aufs innigste verbunden

war. Da ein Grossteil der Diözese Lausanne mit der
Reformation den Heiligenkult aufgab und in katholischen
Gegenden ein grösserer Wechsel von Patronen erst nach
der Glaubensspaltung durch Einführung von Renaissance-
und Katakombenheiligen eintrat, so sind die Kirchenheiligen

unseres Bistums, von wenigen Fällen abgesehen,
während des Mittelalters immer dieselben geblieben.

Die Kirchenpatronate stellen wir der besseren Ueber-
sicht halber nach gewissen Gruppen zusammen. Hierbei
gehen wir aber nicht willkürlich vor. Für uns ist
massgebend, auf welcher Grundlage die Verehrung der einzelnen

Heiligen fusst. In einer ersten Gruppe stellen wir
diejenigen Heiligen zusammen, deren Verehrung auf der hl.
Schrift beruht. Das ist der Fall bei der Gottesmutter, den

Aposteln, dem hl. Johannes dem Täufer, dem Erzmartyrer
Stephanus. Das schliesst freilich nicht aus, dass für Heilige
dieser Gruppe Faktoren für ihre Verehrung massgebend

waren, die für die nachfolgenden Gruppen auch in Betracht
kommen können. Bei einer zweiten Gruppe ist uns das

Beispiel Roms ausschlaggebend. Für eine andere Gruppe
ist die Verehrung auf Einfluss von benachbarten oder
fremden Ländern zurückzuführen, sei e3 durch Eroberung,
sei es durch Handel, friedlichen Verkehr oder andere

Beziehungen. Endlich haben wir eine Heiligengruppe, für
deren Verehrung örtlicher Einfluss massgebend war oder
deren Kult auf nationaler Grundlage beruht.

Jedoch nicht alle Kirchen waren einem Patron geweiht.
Es gab auch Gotteshäuser, die man der heiligsten Dreifaltigkeit,

einer göttlichen Person, einem heiligen Geheimnis
oder der Erinnerung oder Auffindung eines hl.
Gegenstandes wie dem hl. Kreuz weihte. Diese Art von Kirchen
nennt man Titelkirchen. Wir müssen dieselben bei der
Gruppierung ebenfalls berücksichtigen.



— 9 —

Weil es jedoch unmöglich ist, wegen des ungleichen
Alters der verschiedenen Kirchen und Patronate eine genaue
chronologische Reihenfolge bei Behandlung der einzelnen
Patronsgruppen zu beobachten, so behandeln wir zuerst die
Titelkirchen und lassen dann die einzelnen Heiligengruppen
folgen. Zum näheren Verständnis schicken wir einen
historischen Abriss über die alte Diözese Lausanne voraus.
Es ergibt sich somit folgende Einteilung :

1. Die alte Diözese Lausanne (Ursprung, Lage und
Grenze) ;

2. Titelkirchen;
3. Marienkirchen ;

4. Apostelkirchen ;

5. Altchristlich-römische Patrone ;

6. Gallo-römische und fränkische Patrone ;

7. Landespatrone ;

8. Alemannische und rechtsrheinische Patrone ;

9. Byzantinisch-orientalische Patrone, Patrone der
Kreuzzugszeit und des späteren Mittelalters ;


	Einleitung

