
Zeitschrift: Freiburger Geschichtsblätter

Herausgeber: Deutscher Geschichtsforschender Verein des Kantons Freiburg

Band: 20 (1913)

Artikel: Die Kirchenpatrone der alten Diözese Lausanne im Mittelalter

Autor: Benzerath, Michael

Kapitel: Ergebnisse

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-333725

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-333725
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ergebnisse.

Am Schlüsse unserer Darstellungen über die Kirchenpatrone

der mittelalterischen Diözese Lausanne erübrigt
es uns eine Zusammenfassung der gewonnenen Resultate
zu geben und einige Schlussfolgerungen daraus zu ziehen.

In chronologischer Hinsicht steht zunächst fest, dass

die Anfänge des Heiligenkultes und der christlichen Kultur
innerhalb der Gemarken des alten Lausanner Bistums vor
dessen Errichtung bereits vorhanden waren und zur Zeit
der römisch-burgundischen Herrschaft im Kult der
Solothurner Märtyrer Victor und Ursus nachweisbar sind. Wie
wir der ältesten Passio der beiden Heiligen entnehmen,
gehörte damals ein Teil des Gebietes unseres Bistums zur Diözese

Genf1. Zwischen 473 und 500 Hess nämlich die

burgundische Königin Theudesinde mit Erlaubnis des

Bischofs Domitian von Genf die Gebeine des hl. Victor
von Solothurn nach Genf transferieren. Zu dieser Feier
wurden die Priester von allen Seiten eingeladen, und
viel Volk strömte zu derselben herbei. Daher muss

um die Wende des V. Jahrhunderts dor Kult der hl.
Victor und Ursus schon sehr bekannt gewesen sein, und
wir werden wohl nicht fehlgehen mit der Annahme, dass

in Solothurn um diese Zeit bereits ein Gotteshaus zu
Ehren der beiden Blutzeugen bestanden hat. Infolge der

Translation des hl. Victor nach Genf geriet der Victorkult

in Solothurn allmählich in Vergessenheit, und daher
erscheint der hl. Ursus auch stets als alleiniger Kirchenpatron

von Solothurn.

i Vgl. Lütolf, Glaubensboten d. Schweiz 148 ff., 174; Besson,
Oiieines 112 ff.



— 185 —

In derselben Zeit können wir auch den Kult der Apostelfürsten

Petrus und Paulus nachweisen, denen in unserer Diözese

das älteste Kloster, nämlich Romainmötier im waadt-
ländischen Jura geweiht war. Es ist dies eine Gründung des

hl. Romanus, der um das Jahr 460 starb. Das Kloster
muss also vor 460 bereits bestanden haben. Im «lahre
753 weihte Papst Stephan II in Bomainmotier eine Kirche
zu Ehren der beiden Apostelfürsten, doch handelte es

sich nur um eine von neuem aufgebaute und erweiterte
Kirche, die ursprünglich sicherlich schon unter dem Schutze
des hl. Petrus stand. Durch den Papst Stephan II
erhielt der Kult der hl. Apostclfürsten für unsere Diözese

nur eine besondere Empfehlung und höhere Weihe. Andere
Gotteshäuser und Heiligenkulte lassen sich in dieser Epoche

im Gebiete der späteren Diözese Avenches—Lausanne
nicht nachweisen. Die christliche Kultur hatte damals in
unserer Gegend auch wohl kaum grössere Verbreitung
gefunden.

Besser sind wir über die nächste Periode, die mero-
wingische Zeit, unterrichtet, die für Burgund mit der

Eroberung des Landes durch die Franken im Jahre 534
begann. In den Anfang dieser Epoche fällt die Gründung
des Bistums Avenches—Lausanne bzw. die Verlegung des

bischöflichen Sitzes von Windisch nach Avenches. der alten
Hauptstadt der ,,Civitas Helvetiorum". Von dort wurde
alsdann gegen Ende des VI oder zu Anfang des VII.
Jahrhundert der Bischofssitz nach Lausanne verlegt. Im
Jahre 535 wird zum ersten Male ein Bischof von Avenches

namens Grammatius erwähnt. Es bestand demnach

in Avenches oder in Donatyre bei Avenches wohl vor 535
schon eine Kirche ; denn ein Bischofssitz — wenn auch

nur zeitweilig — ohne Kirche ist in dieser Zeit undenkbar.

In den Jahren 541 und 549 wird er als Bischof
von Windisch genannt, ist also nicht dauernd in Avenches

geblieben. Daher können wir die Verlegung des Bischofssitzes

nach AVenches nicht gut vor der Eroberung des

Landes durch die Franken ansetzen',. Innerhalb des Ge-



- 186 -----

bietes der Diözese Avenches-Lausanne lässt sich im Jahre
574 die erste Kirche urkundlich nachweisen im
heutigen Dorfe St. Loup. Sie war dem hl. Desiderius von
Langres geweiht und ist die älteste bekannte Ruralkirchc
unseres Ristums. Eigentliche Städte dürfte es damals
m unseren Liegenden nicht mehr gegeben haben, und somit
wären alle Kirchen dieser Zeit Ruralkirchen gewesen.
Auch der Marienkult unseres Bistums nahm in dieser
Epoche seinen Anfang. Bischof Marius von Avenches—
Lausanne erbaute nämlich im «lahre 587 auf seinem
Besitztum zu Payerne eine Marienkirche, die er bereits
mit Gütern dotierte. Andere Kirchenpatron ate dieser Zeit
sind das Patronat des hl. Stephanus, des hl. Martin
von Tours, des hl. Germanus von Auxerre sowie der
Heiligen Symphorian und Thyrsus von Autun. Wie man
mit guten Gründen allgemein annimmt, führte Bischof
Marius (574—594) den Kult des hl. Symphorian und des

hl. Thyrsus in unser Bistum ein. Bei seinem Tode
bestand schon die Thyrsuskirche in Lausanne und die Sym-
phorianskirche in Avenches. Die ersten Gotteshäuser zu
Ehren des hl. Stephanus und Martin stammen im
Lausanner Bistumsprengel nachweislich mindestens aus dem

VII—VIII. Jahrhundert. Zu Anfang des VI. Jahrhunderts
dürfte, wie wir bereits erwähnten, sogar die Stephanskirche
von Donatyre existiert haben und Bischofskirche des

Bischofs Grammatius von Windisch, der zeitwillig in Avenches

sich aufhielt (535), gewesen sein, da Donatyre eigentlich

eine Vorstadt von Avenches war, wo damals wohl noch
keine Kirche existierte, und Bischof Marius als der
Erbauer der dortigen Symphoriankirche anzusehen ist. Die
Martinspfarrkireh'e von Avenches ist zudem nach der Sym-
phorianskirche erbaut worden, da letztere, wie Cono berichtet,
die ursprüngliche Pfarrkirche war. Eine Germanuskirche
wurde im VII. Jahrhundert in Orbe erbaut. Der gallofrän-
kische Einfluss ist also in merovingischer Zeit in der Diözese

Lausanne ein offensichtlicher.

Auf die merowingische Periode folgte die karolingi-



- 187 —

sehe Zeit. Ausser den bereits vorhandeneil Kirchenheiligen
erscheinen in dieser Zeit zum ersten Male die Kir-

chenpatronate des hl. Jacobus des Aelteren, des hl.
Eusebius von Vercellae, der hl. Agatha, des hl. Sulpitius
Pius von Bourges und des hl. Columbanus. Auch wird der
Juraheilige Himerius in dieser Periode bereits als
Kirchenpatron im Bistum Lausanne erwähnt. Dem hl. Mauritius

von Agaunum dürfte ebenfalls in karolingischcr
Zeit in unserer Diözese schon die eine oder andere Kirche
geweiht gewesen sein, wenn sein Kult hier auch erst in
der nächsten Epoche, in der Zeit des zweiten burgundischen

Königreiches, eigentlich anhebt. Eingeleitet wird
diese Epoche mit dem Jahre 888, als Rudolf, Graf von
Orbe, sich in St. Maurice zum König von Burgund ausrufen
Hess. Sie endigt mit dem Jahre 1032, dem Jahre der
Angliederung Burgunds an Deutschland und ist
charakterisiert durch das Aufkommen Von Landespatronen. Ausser
dem hl. Mauritius erscheinen in dieser Zeit die Landesheiligen

Theodul und Ursicinus als Kirchenpatrone.
In dieser Zeit lässt sich auch die älteste Titelkirche

unseres Bistums nachweisen, die Salvatorskirche von Riaz,
die in einer Urkunde vom Jahre 900 genannt wird. Der
Salvatorskult, welcher aus Rom stammt, fand jedoch keine
grössere Verbreitung, wie auch der DreifaltigkeitskuH,
der seinen Ursprung in der Bischofsstadt Lüttich hat und
im XI. Jahrhundert in unserer Diözese Eingang fand,
hier keine grössere Ausdehnung nahm. Von altchristlichen
Heiligen kennen wir aus dieser Zeit im Lausanner Bistumssprengel

den Kirchenpatron Laurentius und Marcellus. Auch
dürfte der hl. Vincenz von Saragossa bereits damals zu
den Kirchenheiligen der* Diözese gehört haben. Von
fränkischen Kirchenheiligen erscheinen in dieser Periode zum
ersten Male die Patrone Donatus und Leodegar von Autun
und Medardus. Neben all diesen Heiligen blühte zur Zeit
des zweiten burgundischen Königreiches in unserem
Bistum der Kult Mariens und der Apostelfürsten Petrus
und Paulus. Der einzige alemannische Kirchenheilige des



— 188 -
Bistums, der hl. Othmar, kam wohl auch im 10. «lahr-
hundert als Kirchenpatron bei uns auf. Sein Kult fand
jedoch keine Verbreitung.

Der hl. Johannes der Täufer,' dessen Kirchen in den
meisten Diözesen zu den ältesten gehören, tritt im Bistum
Lausanne nicht vor Ende des XI. Jahrhunderts als
Kirchenpatron auf ; es sind ihm nur wenige Pfarrkirchen im
Bistum geweiht. Diese Tatsache ist aber um so auffallender,
weil wir in der benachbarten Diözese Genf im Mittelalter
nicht weniger als 25 Pfarrkirchen zu seiner Ehre finden2.
Die Diözese Genf hat also augenscheinlich keinen Einfluss
auf den Heiligenkult unseres Bistums gehabt. Vor dem
Ende des XI. Jahrhunderts existierte in unserer Diözese

nur ein einziges Renediktinerkloster. Der Benediktinerorden

verehrte den hl. Täufer Johannes neben dem hl.
Martin von Tours als besonderen Schutzpatron. Daher
sehen wir in der späten Gründung von Klöstern genannten
Ordens den Hauptgrund für das sjmte Vorkommen des

Patronates Johannes des Täufers in unserem Bistum.
Das Patronat Johannes des Evangelisten kann man

für unsere Di°zese ebenfalls vor das Ende des XI.
«Jahrhunderts ansetzen. Viel früher können wir auch den hl.
Andreas nicht als Kirchenpatron nachweisen. Das älteste
Gotteshaus zu seiner Ehre im Lausanner Diözesansprengel
suchen wir in der Pfarrkirche von Onnens (Kt.
Freiburg), die 1078 nachweisbar ist. Dem zweiten Teile des

XI. Jahrhunderts gehört ferner an das Patronat des

hl. Nikolaus von Myra und des hl. Ulrich von Augsburg.
Auch ist der Kult des hl. Erzengels Michael nicht vor
Ende des XI. Jahrhunderts im Lausanner Bistum
aufgekommen. Das Patronat der heiligen Blasius und
Christophorus fällt wahrscheinlich noch In dieselbe Zeit.

Dem XII. Jahrhundert gehören bereits an die
Patronate der hl. Erhard, Georgius, Antonius des Einsiedlers,,
Lazarus, Maria Magdalena und Margaretha. In dieselbe

2 Fleury, Hist. de l'eglise de Geneve I, 410—428.



— 189 —

Epoche fällt auch der Beginn des hl. Kreuz-Kultes, während
der hl. Geist-Kult in unserem Bistum mit dem dritten Decen-
nium des XIII. Jahrhunderts anhebt. Bereits in der zweiten
Hälfte des XIII. Jahrhunderts erscheint in der Diözese
Lausanne der hl. Franciscus von Assisi als Kirchenpatron.

Der Kult der hl. Anna kam jedoch, wie fast
überall, bei uns nicht vor dem Ende des XIV. Jahrhunderts
auf. In das XV. Jahrhundert ist für den Lausanner Diö-
zesansprengcl der Beginn des Patronates der 10 000
Märtyrer, der hl. Apollonia, der hl. Barbara, der hl. Clara
sowie des hl. Wolfgangs anzusetzen.

Fragen wir nach dem Woher der verschiedenen
Heiligenkulte, so finden wir darin die mannigfachsten
Beziehungen zwischen unserer Diözese und anderen Ländern
ausgesprochen. Nach ihrer Herkunft stammen unsere
Kdrchenpatrone aus Gallien und Frankreich, aus Rom und
Italien, aus Alemannien und den rechtsrheinischen Landen,

aus dem Orient und Byzanz. Auch übernahm man
einige Heilige aus dem Wallis, und es brachte die Diözese
Lausanne selbst auch einige Heilige hervor. Bei vielen
Heiligen lässt sich jedoch nicht feststellen, wie ihr Kult
zu uns kam, weil viele Kirchenpatrone nicht unmittelbar
aus ihrem Ursprungslande übernommen wurden und weil
die Mehrzahl der Patronate allen Diözesen mehr oder

weniger eigen sind. Dass die gallo-römischen und fränkischen

Heiligen auf direktem Wege aus Gallien und dem
Frankenlande in unser Bistum Eingang 'fanden, bedarf
keiner weiteren Auseinandersetzung. Gallien übermittelte
uns aber auch ohne Zweifel die Kirchenpatronate von
Petrus und Paulus, Maria, Stephanus und Jacobus dem

Aelteren. Im Jura und im romanischen Teile unserer
Diözese finden wir nämlich nicht allein die ältesten Gotteshäuser

zu Ehren von gallofi anlaschen Heiligen, sondern auch

die ältesten Gotteshäuser zu Ehren Marias, der hl. Petrus
und Paulus, des hl. Stephanus und des hl. Jacobus, so in
Romainmötier, St. Prex, Baulmes, Lausanne, Donatyre,
Solothurn, Eclepens, Orvin, Pery, und der hl. Marius Bischof von



— 190 —

Avenches—Lausanne (574—594), welcher urkundlich das
älteste Gotteshaus des Bistums zu Ehren Marias im Jahre
587 zu Payerne erbauen Hess, stammte aus Gallien, aus
Autun. Die christliche Kultur Lausannes kommt also
zweifellos aus Gallien und nahm ihren Wog von Westen
nach Osten. Zwischen unserem Diözesansprengel und
Frankreich führte im Mittelalter nur eine Passstrasse
über den Jura, nämlich der Pass von Jougne, von wo
die Strasse über Pontarlier nach Besangon führte3. Die
christliche Kultur muss daher meist auf diesem Wege
in unsere Lande eingedrungen sein. Deshalb wurde
Lausanne auch wohl dem Metropolitanverbande von Besancon

angegliedert, was um das Jahr 600 geschah.
Centralfrankreich ist daher als der Ausgangspunkt für die
christliche Kultur unserer Diözese anzusehen. Mit Genf,
Vienne, Lyon und dem südlichen Gallien hat das Bistum
Lausanne seit seiner Gründung nur wenig kulturelle
Beziehungen gehabt; denn sonst müssten sich gerade die
charakteristischen Heiligenpatronate dieser Gegenden, das

Patronat des hl. Avitus von Vienne, der sich die grössten
Verdienste erworben hatte, um die arianischen Burgunder

für die athanasische Doctrin wieder zu gewinnen, und
das Patronat des hl. Königs Sigismund auch in unserem
Diözesansprengel vorfinden, was aber nie der Fall war.
Auch befanden sich, wie bereits erwähnt wurde, in der
mittelalterlichen Diözese Genf nicht weniger als 25
Pfarrkirchen zu Ehren des hl. Johannes des Täufers, während
wir in dem an Genf grenzenden Dekanate Outre Venoge
unseres Bistums keine einzige Pfarrkirche zu Ehren dieses

Heiligen nachweisen können, ein Grund mehr für die Annahme,

dass von Genf auf Lausanne kaum tiefere Einwirkung
ausgeübt wurde. Aus dem gänzlichen Mangel an Kirchen
zu Ehren des hl. Avitus und des hl. Sigismund folgern
wir weiter, dass die gallorömische Bevölkerung in den

Gebieten des alten Lausanner Bistums die burgundische
Bevölkerung bei weitem überwogen haben muss.

3 Vgl. oben S. 176 A. 105.



— 191 -
Auch zu Italien und Rom hatte die Diözese Lausanne

im Mittelalter die engsten Beziehungen, wenn auch die
christliche Kultur nicht direkt aus Rom und Italien
Eingang in unsere Lande fand. Man dürfte auf direktem Wege
aus "Italien den hl. Eusebius von Vercellae als Kirchenpatron

übernommen haben. Um 856 wird dieser Heilige

als Schutzpatron der Kirche von Bulle genannt.
Doch existierte diese Kirche nach allgemeiner Annahme
bereits im VI. Jahrhundert, und somit würden die
Beziehungen zwischen Lausanne und Italien bis auf die

Merowingerzeit zurückreichen. Dies ist um so leichter
möglich, weil unser Bistum zu Burgund gehörte, das

ja bekanntlich bereits im frühesten Mittelalter das Passland

zwischen Italien einerseits und Westeuropa
andererseits war, und somit die Hauptverkehrsstrassen von
Deutschland und Mittelfrankreich nach Italien über den

grossen St. Bernhard durch unser Bistum gingen4.
Auch den Kult der Apostelfürsten Petrus und Paulus

verdankt der Lausanner Diözesansprengel einigermassen
den Beziehungen zu Rom, indem Papst Stephan II im
Jahre 753 die von neuem erbaute Kirche von Romainmötier

denselben weihte, wodurch ihr Kult eine besondere

Empfehlung bekam. Nur wenige Diözesen können sich
rühmen vom Papste selbst einen Heiligenkult in solcher
Weise empfangen zu haben. Rom ist auch die Heimat
des Salvatorskultes, den wir im Jahre 900 bereits in der

Lausanner Diözese vorfinden. Wie in Rom dieser
altehrwürdige Titel durch ein Patronat verdrängt wurde, so war
das auch in Lausanne, der Fall, ein Zeichen, dass die

Beziehungen zwischen Rom und Lausanne stets die innigsten

blieben. Auf Italien weisen ferner hin die Patronate des

hl. Clemens, Silvester, Liberius, Marcellus, Pancratius, Cos-

mas und Damianus, Cyriacus, Tiburtius und Benedictus. In
wie weit sie aber von unserem Bistum direkt aus Italien

\ 4 Vgl. Oehlmann, Die Alpenpässe. «Tahrb. f. Schweiz. Gesch.

III, 231 ff.



- 192 —

übernommen wurden, wagen wir nicht zu entscheiden.
Den Handelsbeziehungen unserer Gegenden mit Italien
am Ende des XIII. Jahrhunderts verdankt dio Diözese
Lausanne den Volto-Santo-Kult, den Kult eines bekleideten
Crucifixes im Dom von Lucca, zu dessen Ehre in den
Handelsstädten und Märkten Vevey, Freiburg und Yverdon

Kapellen errichtet wurden.
Deutschland und Alemannien trugen ebenfalls, wenn

auch in bescheidenem Masse zum Heiligcnkulte und zu
den Kirchenpatronaten des Lausanner Bistums bei. Der
Kult des hl. Laurentius scheint nach dem Siege Ottos I
auf dem Lechfelde über die Ungarn in erster Linie aus
Deutschland übernommen worden zu sein. Vor dieser Zeit
lässt sich wenigstens keine einzige Laurentiuskirche dort
nachweisen ; erst um das Jahr 1000 existierte eine
Laurentiuskirche in Lausanne selbst. Auf jeden Fall stammt aber
der Michaelskult aus deutschen Landen. Nur im
deutschen Teile des Bistums oder in jenem romanischen Teil,
der in der Nähe des Bistums Basels liegt, finden wir
den hl. Michael als Patron von Pfarrkirchen. Im eigentlichen

romanischen Teile des Lausanner Diözesansprcngels
giebt es keine einzige Pfarrkirche, die ihm ursprünglich
geweiht war. Ferner existierten in der ganzen Genfer
Diözese im Mittelalter nur drei Michaelskirchen, ein
Zeichen dafür, dass, je mehr wir uns von den deutschen

Landen, wo dieser Kult, blühte, entfernen, das Michaels-
patronat seltener wird, und so nehmen wir mit Recht an,
dass Lausanne diesen altehrwürdigen Kult, den man schon

zur Zeit Konstantins des Grossen pflegte, aus Deutschland

durch Vermittlung von Basel und Konstanz bekommen

hat. Von rechtsrheinischen Heiligen genossen in der Diözese

als Kirchenpatrone Verehrung die hll. Ulrich, Erhard,
Wolfgang und wahrscheinlich auch dor hl. Quirinus von

Tegernsee. Alemannien ist in der Reihe unserer Kirchenpatrone

nur durch den hl. Othmar vertreten. Da kein

einziger überrheinischer und alemannischer Heiliger in
der Diözese Lausanne weitere Verehrung genoss, müssen



— 193 —

wir annehmen, dass zwischen Deutschland, Alemannien und
unserem Bistum im Mittelalter nur wenig Beziehungen
religiöser Natur herrschton.

Die Beziehungen zu Byzanz und dem Orient im
Kreuzzugszeitalter finden im Bistum Lausanne ihren
Ausdruck in den Patronaten des hl. Einsiedlers Antonius,
des hl. Blasius, Christophorus, Georgius, Lazarus, der hl.
Katharina, Maria Magdalena und Margaretha, die meist
als Schutzheiligen in besonderen Krankheiten und
AnHegen angerufen wurden.

Dem heutigen Kanton Wallis gehören in der Diözese
Lausanne an die Patronate des hl. Mauritius, Theodulus
und Severinus. Ferner erhielten wir das Kirchenpatronat
des hl. Nikolaus aus dem Wallis von dem grossen St. Bernhard,

wo der hl. Bernhard von Mentone (f 1080) ein
Kloster und Gotteshaus zu Ehren des hl. Nikolaus erbaute.
Mauritiuskirchen finden wir vorzugsweise dort, wo das

Kloster von Agaunum Besitzungen hatte. Der Kult des

hl. Mauritius wurde also vom Kloster St. Maurice
offensichtlich verbreitet. Die Kirchen zu Ehren des hl. Theodul
lassen sich meist dort feststellen, wo die Bischöfe von
Sitten im Lausanner Diözesansprengel begütert waren oder
wo der Einfluss Sittens möglich war, besonders in dem an
Sitten grenzenden Teile unseres Bistums. Dass der Kult
des hl. Nikolaus in unserem Bistumssprcngel auf den
Einfluss der Mönche vom grossen St. Bernhard
zurückzuführen ist, erhellt daraus, dass sozusagen alle Kirchen
und Hospize derselben innerhalb der Diözese unter dem
Schutz des hl. Nikolaus standen.

Wie wir dargetan haben, stammen die beiden Haupt-
patronate Lausannes, das Patronat Mariens und das
Patronat der hl. Petrus und Paulus aus Frankreich,
insbesondere aus Besangon. Besangon liegt aber in Hochbur-
gund, wo auch das religiöse Kulturzentrum der Mero-
wingerzeit, das um 590 gegründete Kloster Luxeuil lag.
Gründer desselben war der hl. Coluanban, der eine Zeit
lang im Gebiete der heutigen Ostschweiz gewirkt hat.

13



— 194 -
Luxeuil wurde eine Pflanzstädte von zahlreichen
Glaubensboten, und es kamen natürlich auch Columbanermönche
in unsere Lande, so der hl,. Ursicinus, der im heutigen
Berner Jura lebte,. Luxeuil unterstand dem Schutze der
Apostelfürsten Petrus und Paulus, und so werden die
Columbanermönche neben dem Marienkult die Verehrung
der hl. Petrus und Paulus bei uns besonders gepflegt und
verbreitet haben, wenn uns auch direkte Zeugnisse dafür
mangeln.. Von Hochburgund ging im 10. Jahrhundert
eine gewaltige Kulturmission aus, die kirchliche
Reform von Cluny. Seit der Mitte des 10. Jahrhunderts
bis zu Ende des 11,. Jahrhunderts entstand im Lausanner
Bistum ein Cluniacenserkloster nach dem anderen, und
es beherrschte der Cluniacenserorden daselbst bis zum
Beginn des 12. «Jahrhunderts das gesamte geistige Leben.
Wie Luxeuil so unterstand Cluny, das religiöse Zentrum
im Zeilalter der Kirchenreform, dem Schutzpatronate der

Apostelfürsten Petrus und Paulus. Fast alle seine Tochterklöster

in unserem Bistum folgten ihm darin, und so

finden wir bei uns im 11 und 12. Jahrhundert
zahlreiche Kirchen zu Ehren dieser Apostel. Der Höhepunkt
ihres Kultes wurde in der zweiten Hälfte des 12.
Jahrhunderts erreicht. Kapellen zu Ehren derselben treffen wir
kaum an. Die Zahl der Pfarrkirchen, die unter dem

Schutze des hl. Petrus und Paulus standen, betrug im «Jahre

1228 bereits 38, während sie am Ende des Mittelalters
die Zahl 42 nicht überschritt. Dies ist uns der klarste.

Beweis, dass der Höhepunkt des Petrus- und Pauluskultes
dem XII. Jahrhundert angehört. Die Zahl sämtlicher
Kirchen zu Ehren der genannten Apostel erreichte bis

zum Ende des Mittelalters die Anzahl von 55, betrug
aber trotzdem nur die Hälfte der Marienkirchen, die mit
der Zahl 109, worunter 41 Pfarrkirchen waren, bei weitem
allen anderen Gotteshäuser des Bistums voranstanden,. Der
Marienkult entwickelte sich also seit dem Entstehen des

Bistums bis zum ausgehenden Mittelalter zu einer
ungeahnten Blüte und ist für unsere Diözese sehr cha-



- 195 —

rakteristisch.. Bis zum 11. Jahrhundert lassen sich
urkundlich 13 Marienkirchen bei uns nachweisen,. Alsdann
nimmt die Zahl derselben bis zum Ende des 12.
Jahrhunderts rasch zu. Den Grund dafür suchen wir einerseits

darin, dass Maria als Patronin der Lausanner
Kathedrale auch Schutzpatronin über die ganze Diözese

war, andererseits in der Tatsache, dass seit dem dritten
Decennium des XII,. Jahrhundert neue Ordensgenossenschaften

bei uns festen Fuss fassten, die den Marienkult
zu ihrer besonderen Aufgabe gemacht hatten. Eigentümlich

dabei ist, dass wieder Hochburgund die Wiege von
mehreren dieser Ordensgemeinschaften war, die der Ma-
rienverehrung besonders oblagen. In erster Linie ist da
der Cisterzienserordcn entstanden, welcher der grösste Zeuge
für den Marienkult im zweiten Teile des Mittelalters
genannt werden darf,. Laut einem Ordensstatut mussten
alle seine Kirchen Maria zu Ehren geweiht werden.
Ordensniederlassungen der Cisterzienser gab es in unserer
Diözese sechs, und es ist klar, dass dieselben grossen
Einfluss auf die Marienverehrung im Lausanner Bistum
ausübten. Der Cisterzienserorden trat ja an die Stelle der

luniazenser, welche wegen ihrer starken Konzentration in
Cluny den Zoitverhältnissen des XII. und XIII.
Jahrhunderts nicht mehr genügend Rechnung tragen konnten.
In Hochburgund entsantd ferner der Karthäuserorden, welcher

ebenfalls den Marienkult pflegte. Das tat auch der Prä-
monstratenserorden, der seine Wiege in Nordfrankreich hatte.
Seine Niederlassungen in unserer Diözese unterstanden Marias

Schutz wie auch jene der Karthäuser. Ferner pflegten
in besonderer Weise die Verehrung der Gottesmutter die

regulierten Augustinerchorherren und der Deutsche Ritterorden,

die beide Klöster und Niederlassungen im
Lausanner Ristum besassen. Die Hauptblüteperiode des Marien-
patronates beginnt im XII. Jahrhundert und dauert bis

gegen Ende des XIII. Jahrhunderts. Während dieser
Periode wurden auch viele Spitäler und Spitalkapellen
zu Ehren Mariens geweiht. Das älteste Spital unserer



— 196 —

Diözese, welches im Jahre 1049 in Orbe erbaut wurde,
hatte Maria ebenfalls zur Patronin %Nach dem XIII.
Jahrhundert entstanden noch zahlreiche Kapellen zu Ehren
Mariens, so dass ihr Kult bis zum Ende des Mittelalters
noch immer in Blüte stand.

Martinskirchen finden wir in der Lausanner Diözese
43, darunter waren 33 Pfarrkirchen. Das St. Martins-
patronat stand also hinsichtlich der Pfarrkirchen kaum
hinter dem Patronate Mariens und der Apostelsfürsten
Petrus und Paulus zurück.

Das älteste Benediktinerkloster der Diözese, das Kloster
von Lutry, 1025 gegründet, unterstand dem Schutze des

hl. Martin, dem besonderen Patron des Benediktinerordens
neben dem hl. Johannes dem Täufer. In wieweit aber der
Benediktinerorden den Martinskult im Lausanner Bistum
förderte, lässt sich nicht feststellen'. Viele Martinskirchen
unserer Diözese finden wir in ehemaligen römischen An-
siedlungen und an Römerstrassen, so in Kerzelrs
(lateinisch ad carceres) Orbe, Avenches, Vevey, Tafers
(lateinisch Taverna) und an anderen Orten. Es wäre nun
aber einseitig von Martinskirchen auf römische Ansied-
lungen und Römerstrassen zu schliessen, wie es Gauss«

für Baselland tut5. Wir treffen in unserem Bistumssprengel

dieselbe Erscheinung auch bei Marienkirchen
(Payerne, Lausanne, Yverdon, Albeuve, Champvent, etc.),
Petrus und Paulskirchen (Dompierre le Petit, Promasens

Köniz, Marly etc.), Stephanskirchen (Donatyre, Lausanne,
Solothurn etc.), Mauritiuskirchen (Pully, lateinisch Pullia-
cum, Oronla Ville, lat. Auroniacum etc.), sowie bei vielen
Kirchen, die gallofränkischen Heiligen geweiht sind. Daher kann

man höchstens daraus schliessen, dass der Martinskult mit
zu den ältesten Kulten der Diözese Lausanne gehört,
jedoch keine römische Heerstrassen nach ihm feststellen
und das Alter der Martinskirchen so nicht bestimmen.
Im Mittelalter kannte man keinen eigentlichen Wegebau,

5 Gauss in Basier Zeitschr. f. Gesch. u. Altortumsk. II, 136 ff.



— 197 —

und so bildeten die alten Heerstrassen lange die
Hauptverkehrsadern, und wir treffen an ihnen Kirchen, die den
verschiedensten Heiligen geweiht sind, deren Kult aber
in sehr verschiedenen Epochen bei uns auftrat.

Nächst den Martinskirchen sind in der mittelalterlichen

Diözese die Mauritius- und Nikolauskirchen mit 37
bzw. 36 am stärksten vertreten. Während die Zahl der

Mauritiuspfarrkirchen 21 betrug, lassen sich bei uns nur
fünf bis sechs Pfarrkirchen feststellen, die dem Schutze
des hl. Nikolaus unterstanden. Ausser Hospizen und
Spitälern wären dem hl. Nikolaus nur Kapellen geweiht,
ein deutliches Zeichen dafür, dass sein Kult nicht sehr
alt sein kann, wogegen der Kult des hl. Mauritius mit
zu den ältesten Kulten unserer Diözese gehört.

Wie bereits gezeigt wurde, gehört der hl. Stephan
zu den ältesten und ersten Kirchenpatronen des Lausanner
Bistums. Dies lässt sich auch aus der Zahl der
Pfarrkirchen zu seiner Ehre dartun. Am Ende des Mittelalters

finden wir daselbst 22 Stephanskirchen und
Kapellen. Bis zum Jahre 1228 können wir aber schon 17

Stephanskirchen im ganzen Bistum nachweisen, davon waren
16 Pfarrkirchen.

Das Kirchenpatronat des hl. Johannes des Täufers
ist in unserem Diözesansprengel mit 19 Kirchen dar
absoluten Zahl nach vor das Patronat des hl. Jacobus des

A-elteren zu stellen, das 18 Kirchen aufweist. Während
aber im Jahre 1228 sechs Pfarrkirchen zu Ehren des

hl. Jacobus im Bistum existierten, bestanden damals nur
zwei Pfarrkirchen zu Ehren des hl. Täufers Johannes.
Der Kult des hl. Jacobus dürfte hauptsächlich durch die
Wallfahrten nach San Yago de Compostela bei uns
verbreitet worden zu sein, die schon im IX. Jahrhundert
begonnen haben werden, weil der Jacobuskult zu Ende des

IX. Jahrhunderts bei uns schon bekannt war. Für die
Verbreitung der Verehrung des hl. Johannes Baptista trug der

Benediktincrorden seit Anfang des XII. Jahrhunderts viel
in Lausanne bei. Im XIII. Jahrhundert wurde jedoch
dieser Kult am meisten gefördert vom Johanniterorden.



— 198 —

Der hl. Maria Magdalena waren urkundlich 19
Gotteshäuser im mittelalterlichen Bistum Lausanne geweiht,
jedoch waren es fast nur Kapellen und Klosterkirchen.
Im Pfarreiregister Conos von 1228 finden wir nur die
Pfarrkirche von Mex, die unter ihrem Schutz stand, sowie
jene von Wahlern, bei welcher jedoch der hl. Jakob ihr
als Mitpatron zugesellt war.

Von anderen Patronaten erwähnen wir noch die Patronate
des hl. Theodul und Michael mit je 14 bzw. 15

Gotteshäusern und das Patronat des hl. Laurentius (12). Im Jahre
1228 waren unter den Theodulskirchen 4 Pfarrkirchen,
unter den Kirchen zu Ehren des hl'. Michael 3, während
6 Pfarrkirchen dem Schutze des hl'. Laurentius
unterstanden. Der altehrwündige Titel S. Crux war in der
mittelalterlichen Diözese Lausanne mit 12 Gotteshäusern

vertreten, worunter jedoch nur eine Pfarrkirche sich
befand. Alle anderen Patronate oder Titel weisen weniger
als 10 Kirchen auf, oder, wenn sie diese Zahl übersteigen,
handelt es sich nur um unbedeutende Kapellen.

Im Lausanner Diözesansprengel haben wir eine ganze
Anzahl von Dorfnamen, die ihren Namen vom Kirchenpatron

ableiten, so Dombresson, Domdidier, Dompierre Don-
nathecla, Donneloye, Demoret (Dummores), St. Aubin, St.
Bartheiemy, St. Blaise, Ste Catherine, St. Cierges, St. Christophe,

Ste Croix, St. Didier, St. Germain—Bussy, St. Imier,
St. Legier, St. Livres, St. Martin, St. Maurice, St.

Prex, St. Saphorin, St. Sulpice, Sankt Niklausen, St.
Petersinsel, St. Silvester, St. Stephan, St. Ursen und
St. Wolfgang. St. Didier, das heutige St. Loup im
Waadtland, hatte im Jahre 574 bereits eine dem hl.
Desiderius geweihte Kirche, um welche wohl eine Ansied-
lung war, woraus das Dorf dann entstand. Am Ende des

VI. Jahrhunderts soll auch das Dorf St. Saphorin sur
Vevey entstanden sein. Manche Patrone verdrängten den

ursprünglichen Dorfnamen. So entstanden z.lB. die Dorf-
namen St. Blaise (Sanctus Blasius), ursprünglich Arins
geheissen, St. Prex (Sanctus Prothasius), ursprünglich



— 199 —

Basuges geheissen Basilica (ca 652 nachweisbar), und
St. Silvester, das ursprünglich Baselgin Basilica hiess.
Der Name Baselgin erscheint bereits zwischen 1146
und 1173 nur noch im Verein mit St. Silvester, ein
Zeichen, dass die Bevölkerung des Dorfes schon damals
germanisiert war und den alten Dorfnamen nicht mehr
recht verstand. Im Anfang des XIII. Jahrhunderts kommt
nur mehr der Ortsname St. Silvester vor. Wir
orgelten daraus, dass die romanische und deutsche Sprachgrenze

damals bereits durch die Saane geschieden wurde,
obwohl die erstere ursprünglich weit über die Saane hinaus
reichte. Historisch und philologisch sehr interessant ist
der Dorfname St. Livres, der vom Kirchenpatron Papst
Liberius abzuleiten ist. Infolge apokrypher Legenden
stand dieser Papst im Mittelalter vielfach im Verdachte,
der arianischen Irrlehre angehört zu haben. Im Laii-
sanner Bistum verehrte man ihn aber als Kirchenheili-
gen, sicherlich der beste Beweis, dass man ihn dort nicht
für einen Ketzer gehalten hat. Philologisch gibt die

Entwicklung von St. Liberius zu St. Livres einige «Schwierigkeiten,

da der Ort nach der allgemeinen Sprachentwicklung

mindestens St. Livier[s] heissen musste. Die
Entwicklung zu St. Livres erklären wir uns nur durch
deutsche Accentverschiebung. Auch die Entwicklung von
Dominus Mauritius, Dummores zu Demoret, Dominus
Petrus zu Domperro und schliesslich zu Dompierre und andere
ähnliche Ortsbildungen zu verfolgen, wäre philologisch
interessant, würde aber zu weit über den Rahmen unserer
Schlussfolgerungen und Resultate hinausführen.

Wichtige Anhaltspunkte 'finden wir schliesslich im
Heiligenkulte für die Geschichte der Besiedlung unserer
Diözese. Weil uns jedoch eine allseitige Ortskenntnis
abgeht, die nur dem Lokalforscher gegeben ist, der sich

u.a. auch notgedrungen mit der archäologischen
Erforschung der einzelnen Ortschaften aufs genaueste befassen

muss, werden wir da sehr vorsichtig sein müssen, um uns
nicht in leere Hypothesen zu verlieren. Doch können wir sa-



- 200 —

gen, dass die ältesten Kirchen unseres Lausanner Bistums
durchwegs in alten Römerorten zu finden sind. Diese
römischen Kolonien sind daher im Sturme der
Völkerwanderung wohl nie ganz untergegangen, oder, wenn dies
der Fall war, von den Erobern unseres Landes, den Franken,

bald wieder besiedelt worden. Die Hauptpatrone dieser
alten Römerorte sind Maria, Petrus und Paulus,
Stephanus, sowie einige gallofränkische Heilige, wie Martin
von Tours, Germanus, Desiderius, Symphorian. Romanischen

oder gallorömischen Ursprunges sind die Ortsnamen
auf -acus. wo wir fast nur Pfarrkirchen finden, die ebenfalls

altchristlichen und gallofränkischen Kirchenheiligen
geweiht sind. Auch treffen wir in den -acus Dörfern
das Patronat des hl. Mauritius, so in Pully (Pulliacum),
Oron la Ville (Auroniacum) u.a. Leider fehlen uns mit
Ausnahme von Payerne (Paterniacum), wo 587 Bischof
Marius eine Marienkirche erbauen Hess, dokumentarische
Nachrichten über Kirchen in solchen Ortschaften völlig.
Doch glauben wir nicht fehl zu gehen mit der Annahme,
dass diese Dörfer auf -acus, nächst den alten römischen
Kolonien, die ältesten Siedlungen unserer Diözese
darstellen und im Vil. Jahrhundert zum grössten Teil
besiedelt waren. Die Heiligenpatronate sind im wesentlichen

dieselben wie in den alten römischen Niederlassungen,

nur kommen einige altchristliche und gallofränkische

Patrone sowie das Patronat des hl. Mauritius hinzu.
Neben diesen gallorömischen oder romanischen -acus Dörfern

finden wir eine ganze Anzahl von Ortschaften auf
-ens, deutsch -ingen, die altgermanischc Sippensiedlungen
darstellen. Vorzugsweise finden wir dieselben auf der
Hochebene und auf Bergabhängen, weniger im Tale,
jedoch meist den -acus Dörfern benachbart. Diese
Ortschaften haben ebenfalls ungefähr die Kirchenpatronate
wie die -acus Dörfer und die römischen Kolonien, und man
findet dort auch meist Pfarrkirchen. Doch können wir in
keinem dieser Dörfer vor dem achten «Jahrhundert eine

Kirche nachweisen. Die älteste Kirche in einer solchen



— 201 —

altgermanischen Sippensiedlung finden wir im Jahre 752
in Scherziingen im Berner-Oberland. Alsdann begegnet man
in Eclepens im Jahre 815 einer weiteren Kirche, und um
856 können wir in Echarlens, Dekanat Ogo, eine dritte
Kirche namhaft machen, die jedoch damals erst
erbaut wurde. Doch bestand vor 856 bereits die Pfarrei

Vuippens (ebenfalls Decanat Ogo), und somit war
auch dort vor 'dieser Zeit schon eine Kirche vorhanden.

Wir müssen aus dieser Tatsache aber schliessen,
dass die -ens Dörfer, welche burgundischen, fränkischen
und alemannischen Ursprunges sind, im allgemeinen nicht
vor Ende des VII. Jahrhunderts besiedelt worden sind,
und dass erst seit Beginn des VIII. Jahrhunderts sich'
diese Siedlungen eigentlich entwickelt haben. Hierbei
können wir jedoch keinen Unterschied konstatieren
zwischen dem burgundischen, fränkischen und alemannischen
Stamm. Archäologische Funde in den -ens Dörfern in
der Nähe vom Genfer See weisen aber in den Gebieten

um dem Genfer See auf burgundischen Ursprung und
auf eine frühere Zeit, als wir angegeben haben, hin, so

z.B. die Ausgrabungen in Attalens. Daher sind zweifellos

die -ens Dörfer, welche burgundischen Ursprunges sind,
älter als jene, welche von Franken und Alemannen
gegründet wur'den, und es dürfte im VII. Jahrhundert in
unseren Landen eine ziemlich starke, aber friedliche
Einwanderung von Franken und Alemannen stattgefunden
haben, die bereits im VIII. Jahrhundert die romanische

Sprache angenommen hatten.
Dies sind im wesentlichen die Hauptresultate unserer

Arbeit. Weitere Schlüsse zu ziehen, erlauben wir uns
nicht, weil die Hagiogeographie noch allzusehr in den
Kinderschuhen steckt. Doch bietet sie uns ein weites Feld
für das Studium der Vergangenheit. Möge daher unsere
Arbeit einige Freunde finden, die sich speziell mit dem

Gebiete der Hagiogeographie befassen, und besser wie wir
aus dieser neuen Geschichtsquelle zu schöpfen verstehen


	Ergebnisse

