Zeitschrift: Freiburger Geschichtsblatter
Herausgeber: Deutscher Geschichtsforschender Verein des Kantons Freiburg
Band: 20 (1913)

Artikel: Die Kirchenpatrone der alten Didzese Lausanne im Mittelalter
Autor: Benzerath, Michael

Kapitel: Ergebnisse

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-333725

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-333725
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ergebnisse.

Am Schlusse unserer Darstellungen iiber die Kirchen-
patrone der mittelalterischen Diézese Lausanne eriibrigt
es uns eine Zusammenfassung der gewonnenen Resultate
zu geben und einige Schlussfolgerungen daraus zu ziehen.

In chronologischer Hinsicht steht zunichst fest, dass
die Anfinge des Heiligenkultes und der christlichen Kultur
innerhalb der Gemarken des alten Lausanner Bistums vor
dessen LErrichtung bereits vorhanden waren und zur Zeit
der romisch-burgundischen Herrschaft im Kult der Solo-
thurner Martyrer Victor und Ursus nachweisbar sind. Wie
wir der dltesten Passio der beiden Heiligen entnehmen, ge-
héorte damals ein Teil des Gebietes unseres Bistums zur Di6-
zese Genfl. Zwischen 473 und 500 liess nédmlich die
burgundische Konigin Theudesinde mit Irlaubnis des Bi-
schots Domitian von Genf die Gebeine des hl. Victor
von Solothurn nach Genf transferieren. Zu dieser Feier
wurden die Priester von allen Seiten eingeladen, und
viel Volk stromte zu derselben herbei. Daher muss
um die Wende des V. Jahrhunderts der Kult der hl.
Victor und Ursus schon sehr bekannt gewesen sein, und
wir werden wohl nicht fehlgehen mit der Annanme, dass
in Solothurn um diese Zeit bereits ein Gotteshaus zu
Ehren der beiden Blutzeugen bestanden hat. Infolge der
Translation des hl. Vietor nach Genf geriet der Viector-
kult in Solothurn allmihlich in Vergessenheit, und daher
erscheint der hl. Ursus auch stets als alleiniger Kirchen-
patron von Solothurn.

1 Vgl. Liitolf, Glaubensboten d. Schweiz 148 ff., 174; Besson,
Ovigines 112 ff.



— 18 —

In derselben Zeit konnen wir auch den Kult der Apostal-
fiirsten Petrus und Paulus nachweisen, denen in unserer Dié-
zese das dlteste Kloster, nimlich Romainmotier im waadt-
lindischen Jura geweiht war. Es ist dies eine Griindung des
hl. Romanus, der um das Jahr 460 starb. Das Kloster
muss also vor 460 bereits bestanden haben. Im Jahre
753 weihte Papst Stephan II in Romainmotier eine Kirche
zu Ehren der beiden Apostelfiirsten, doch handelte es
sich nur um eine von neuem aufgebaute und erweiterte
Kirche, die urspriinglich sicherlich schon unter dem Schutze
des hl. Petrus stand. Durch den Papst Stephan II
erhielt der Kult der hl. Apostelfiirsten fiir unsere Didzese
nur eine besondere Empfehlung und héhere Weihe. Anderc
Gotteshiuser und Heiligenkulte lassen sich in dieser Epo-
che 1m Gebiete der spiteren Dibdzese Avenches—ILausanne
nicht nachweisen. Die christliche Kultur hatte damals in

unserer CGregend auch Wohl kaum grissere Verbreltunﬂ ge-
funden.

Besser sind wir iiber die michste Periode, die mero-

wingische Zeit, unterrichtet, die' fiir Burgund mit der
| Eroberung des Landes durch die Franken im Jahre 534
begann. In den Anfang dieser Epoche fillt die Griindung
des Bistums Avenches—Lausanne bzw. die Verlegung des
bischéfliﬂhen Sitzes von Windisch nach Avenches, deralten
hauptstadt der ,,Civitas Helvetiorum®. Von dort wurde
alsdann gegen Ende des VI oder zu Anfang des VII.
Jahrhundert der Bischofssitz nach Lausanne verlegt. Im
Jahre 535 wird zum ersten Male ein Bischof von Aven-
ches namens Grammatius erwihnt. Es bestand demnach
in ‘Avenches oder in Donatyre bei Avenches wohl vor 535
schon eine Kirche ; denn ein Bischofssitz — wenn auch
nur zeitweilig — ohne Kirche ist in dieser Zeit undenk-
bar. In den Jahren 541 und 549 wird er als Bischof
von Windisch genannt, ist also nicht dauernd in Avenches
gebliechen. Daher kénnen wir die Verlegung des Bischofs-
sitzes nach Avenches  nicht gut vor der Eroberunn‘ des
Landes durch die Franken ansetzert. Innerhalb des Ge-



—~ 186 --

bietes der Didzese Avenches-Lausanne lisst sich im Jahre
574 die erste Kirche urkundlich nachweisen im heu-
tigen Dorfe St. Loup. Sie war dem hl. Desiderius von
Langres geweiht und ist die #lteste bekannte Ruralkirche
unseres Bistums. Eigentliche Stddte diirfte es damals
1n unseren (iegenden nicht mehr gegeben haben, und somit
wiren alle Kirchen dieser Zeit Ruralkirchen gewesen.
Auch der Marienkult unseres Bistums nahm in dieser
Epoche seinen Anfang. Bischof Marius von Avenches—
Lausanne erbaute nimlich im Jahre 587 auf seinem
‘Besitztum zu Payerne eine Marienkirche, die er bereits
mit Giitern dotierte. Andere Kirchenpatronate dieser Zeit
sind das Patronat des hl. Stephanus, des hl. Martin
von Tours, des hl. Germanus von Auxerre sowie der
Heiligen Symphorian und Thyrsus von Autun. Wie man
mit guten Griinden allgemein annimmt, fithrte Bischof
Marius (574—594) den Kult des hl. Symphorian und des
hl. Thyrsus in unser Bistum ein. Bei seinem Tode be-
stand schon die Thyrsuskirche in Lausanne und die Sym-
phorianskirche in Avenches. Die ersten Gotteshiuser zu
Ehren des hl. Stephanus und Martin stammen im Lau-
sanner Bistumsprengel nachweislich mindestens aus dem
VII—VIII. Jahrhundert. Zu Anfang des VI. Jahrhunderts
diirfte, wie wir bereits erwihnten, sogar die Stephanskirche
von Donatyre existiert haben und Bischofskirche des Bi-
schofs Grammatius von Windisch, der zeitwillig in Aven-
ches sich aufhielt (535), gewesen sein, da Donatyre eigent-
lich eine Vorstadt von Avenches war, wo damals wohl noch
keine Kirche existierte, und Bischof Marius als der Er-
bauer der dortigen Symphoriankirche anzusehen ist. Die
Martinspfarrkirch'e von Avenches ist zudem nach der Sym-
phorianskirche erbautworden, da letztere, wie Cono berichtet,
die urspriingliche Pfarrkirche war. Eine Germanuskirche
wurde im VII. Jahrhundert in Orbe erbaut. Der gallofrin-
kische Einfluss ist also in merovingischer Zeit in der Dio-
zese Lausanne ein offensichtlicher.

Auf die merowingische Periode folgte die karolingi-



- GB] —

sche Zeit. Ausser den bereits vorhandenen Kirchenheili-
gen erscheinen in dieser Zeit zum ersten Male die Kir-
chenpatronate des hl. Jacobus des Aelteren, des hl. Eu-
sebius von Vercellae, der hl. Agatha, des hl. Sulpitius
Pius von Bourges und des hl. Columbanus. Auch wird der
Juraheilige Himerius in dieser Periode bereits als Kir-
chenpatron im Bistum Lausanne erwihnt. Dem hl. Mau-
ritius von Agaunum diirfte ebenfalls in karolingischer
Zeit in unserer Didzese schon die eine oder andere Kirche
geweiht gewesen sein, wenn sein Kult hier auch erst in
der nichsten Epoche, in der Zeit des zweiten burgundi-
schen Konigreiches, eigentlich anhebt. Eingeleitet wird
diese Epoche mit dem Jahre 888, als Rudolf, Graf von
Orbe, sich in St. Maurice zum Kénig von Burgund ausrufen
liess. Sie endigt mit dem Jahre 1032, dem Jahre der
Angliederung Burgunds an Deutschland und ist charak-
terisiert durch das Aufkommen von Landespatronen. Ausser
dem hl. Mauritius erscheinen in dieser Zeit die I.andes-
heiligen Theodul und Ursicinus als Kirchenpatrone.

In dieser Zeit lisst sich auch die dlteste Titelkirche
unseres Bistums nachweisen, die Salvatorskirche von Riaz,
die in einer Urkunde vom Jahre 900 genannt wird. Der
Salvatorskult, welcher aus Rom stammt, fand jedoch keine
grossere Verbreitung, wie auch der Dreifaltigkeitskuly,
der seinen Ursprung in der Bischofsstadt Liittich hat und
im XI. Jahrhundert in wunserer Diézese Kingang fand,
hier keine grossere Ausdehnung nahm. Von altchristlichen
Heiligen kennen wir aus dieser Zeit im Lausanner Bistums-
sprengel den Kirchenpatron Laurentius und Marcellus. Auch
diirfte der hl. Vincenz von Saragossa bereits damals zu
den Kirchenheiligen der Ditzese gehort haben. Von frin-
kischen Kirchenheiligen erscheinen in dieser Periode zum
ersten Male die Patrone Donatus und Leodegar von Autun
und Medardus. Neben all diesen Heiligen blithte zur Zeit
des zweiten burgundischen Konigreiches in unserem Bi-
stum der Kult Mariens und der Apostelfiirsten Petrus
und Pailus. Der einzige alemannische Kirchenheilige des



— 188 -

Bistums, der hl. Othmar, kam wohl auch im 10. Jahr-
hundert als Kirchenpatron bei uns auf. Sein Kult fand
jedoch keine Verbreitung.

Der hl. Johannes der T#iufer, dessen Kirchen in den
meisten Diozesen zu den dltesten gehoren, tritt im Bistum
Lausanne nicht vor KEnde des XI. Jahrhunderts als Kir-
chenpatron auf; es sind ihm nur wenige Pfarrkirchen im
Bistum geweiht. Diese Tatsache ist aber um so auffallender,
weil wir in der benachbarten Diézese Genf im Mittelalter
nicht weniger als 25 Pfarrkirchen zu seiner Ehre finden 2.
Die Dibzese Genf hat also augenscheinlich keinen Einfluss
auf den Heiligenkult unseres Bistums gehabt. Vor dem
Ende des XI. Jahrhunderts existierte in unserer Didzese
nur ein einziges Benediktinerkloster. Der Benediktiner-
orden verehrte den hl. Téufer Johannes neben dem hl.
Martin. von Tours als besonderen Schutzpatron. Daher
sehen wir in der spiten Grindung von Klostern genannten
Ordens den Hauptgrund fiir das spite Vorkommen des
Patronates Johannes des Tiufers in wunserem Bistum.

Das Patronat Johannes des Evangelisten kann man
fiir unsere Diozese ebenfalls vor das Ende des XI. Jahr-
hunderts anseizen. Viel frither konnen wir auch den hl.
Andreas nicht als Kirchenpatron nachweisen. Das iilteste
Gotteshaus zu seiner Ehre im Lausanner Didzesansprengel
suchen wir in der Pfarrkirche von Onnens (Kt. Frei-
burg), die 1078 nachweisbar ist. Dem zweiten Teile des
XI. Jahrhunderts gehort ferner an das Patronat des
hl. Nikolaus von Myra und des hl. Ulrich von Augsburg.
Auch ist der Kult des hl. Erzengels Michael nicht vor
Ende des XI. Jahrhunderts im Lausanner Bistum auf-
gekommen. Das Patronat der heiligen Blasius und Chris-
tophorus fillt wahrscheinlich noch in dieselbe Zeit.

' Dem XII. Jahrhundert gehoren bereits an die Pa-
tronate der hl. Erhard, Georgius, Antonius des Einsiedlers;
Lazarus, Maria Magdalena und Margaretha. In dieselbe

2 Fleury, Hist. de léglise de Genéve I, 410—428.



— 189 —

Epoche fillt auch der Beginn des hl. Kreuz-Kultes, wihrend
derhl. Geist-Kult in unserem Bistum mit dem dritten Decen-
nium des XIII. Jahrhunderts anhebt. Bereits in der zweiten
Hilfte des XIII. Jahrhunderts erscheint in der Ditzese
Lausanne der hl. Franciscus von Assisi als Kirchen-
patron. Der Kult der hl. Anna kam jedoch, wie fast
iiberall, bei uns nicht vor dem Ende des XIV. Jahrhunderts
auf. In das XV. Jahrhundert ist fiir den Lausanner Dig-
zesansprengel der Beginn des Patronates der 10000
Mirtyrer, der hl. Apollonia, der hl. Barbara, der hl. Clara
sowie des hl. Wolfgangs anzusetzen.

Fragen wir nach dem Woher der verschiedenen Heili-
genkulte, so finden wir darin die mannigfachsten Be-
ziehungen zwischen unserer Diézese und anderen Lindern
ausgesprochen. Nach ihrer Herkunft stammen unsere
Kiirchenpatrone aus Gallien und Frankreich, aus Rom und
Italien, aus Alemannien und den rechtsrheinischen Lan-
den, aus dem Orieat und Byzanz. Auch iibernahm man
einige Heilige aus dem Wallis, und es brachte die Dibzese
Lausanne selbst auch einige Heilige hervor. Bei vielen
Heiligen lisst sich jedoch nicht feststellen, wie ihr Kult
zu uns kam, weil viele Kirchenpatrone nicht unmittelbar
aus ihrem Ursprungslande iibernommen wurden und weil
die Mehrzahl der Patronate allen Ditzesen mehr oder
weniger eigen sind. Dass die gallo-réomischen und frinki-
schen Heiligen auf direktem Wege aus Gallien und dem
Frankenlande in unser Bistum FEingang fanden, bedart
keiner weiteren Auseinandersetzung. Gallien iibermittelte
uns aber auch ohne Zweifel die Kirchenpatronaie von
Petrus und Paulus, Maria, Stephanus und Jacobus dem
Aelteren. Im Jura und im romanischen Teile unserer
Diézese finden wir nimlich nicht allein die #ltesten Gottes-
héuser zu Ehren von gallofrinkischen Heiligen, sondern auch
die #ltesten Gotteshduser zu Ehren Marias, derhl. Petrus
und Paulus, des hl. Stephanus und des hl. Jacobus, so in Ro-
mainmoétier, St. Prex, Baulmes, Lausanne, Donatyre, Solo-
thurn, Eclépens, Orvin, Pery, und derhl. Marius Bischof von



— 19¢ —

Avenches—Lausanne (574—594), welcher urkundlich das
ilteste Gotteshaus des Bistums zu Ehren Marias im Jahre
587 zu Payerne erbauen liess, stammte aus Gallien, aus
Autun. Die christliche Kultur Lausannes kommt also
zweifellos aus Gallien und nahm ihren Weg von Westen
nach Osten. Zwischen unserem Dibzesansprengel und
Frankreich fithrte im Mittelalter nur eine Passstrasse
iiber den Jura, ndmlich der Pass von Jougne, von wo
die Strasse iiber Pontarlier nach Besancon fithrte3. Die
christliche Kultur muss daher meist auf diesem Wege
in unsere Lande eingedrungen sein. Deshalb wurde Lau-
sanne auch wohl dem Metropolitanverbande von Besan-
con angegliedert, was um das Jahr 600 geschah. Cen-
tralfrankreich ist daher als der Ausgangspunkt fiir die-
christliche Kultur unserer Didzese anzusehen. Mit Genf,
Vienne, Lyon und dem siidlichen Gallien hat das Bistum
Lausanne seit seiner Griindung nur wenig kulturelle Bezie-
hungen gehabt; denn sonst miissten sich gerade die cha-
rakteristischen Heiligenpatronate dieser Gegenden, das
Patronat des hl. Avitus von Vienne, der sich die grossten
Verdienste erworben hatte, um die arianischen Burgun-
der fiir die athanasische Doctrin wieder zu gewinnen, und
das Patronat des hl. Ko6nigs Sigismund auch in unserem
Diozesansprengel vorfinden, was aber nie der Fall war.
Auch befanden sich, wie bereits erwithnt wurde, in der mit-
telalterlichen Diézese Genf nicht weniger als 25 Pfarr-
kirchen zu IEhren des hl. Johannes des Taufers, wihrend
wir in dem an Genf grenzenden Dekanate Outre Venoge
unseres Bistums keine einzige Pfarrkirche zu Ehren dieses
Heiligen nachweisen kénnen, ein Grund mehr fir die Annah-
me, dass von Genf auf Lausanne kaum tiefere Einwirkung
ausgeiibt wurde. Aus dem ginzlichen Mangel an Kirchen
zu Ehren des hl. Avitus und des hl. Sigismund folgern
wir weiter, dass die galloromische Bevolkerung in den
Gebieten des alten Lausanner Bistums die burgundische
Bevolkerung bei weitem iiberwogen haben muss.

5 Vgl. oben S. 176 A. 105,



— 191 —

Auch zu Italien und Rom hatte die Diszese Lausanne
im Mittelalter die engsten Beziehungen, wenn auch die
christliche Kultur nicht direkt aus Rom und Italien Ein-
gang in unsere Lande fand. Man diirfte auf direktem Wege
aus Italien den hl. Eusebius von Vercellae als Kirchen-
patron iibernommen haben. Um 856 wird dieser Hei-
lige als Schutzpatron der Kirche von Bulle genannt.
Doch existierte ‘diese Kirche nach allgemeiner Annahme
bereits 1im VI. Jahrhundert, und somit wiirden die Be-
ziehnungen zwischen Lausanne und Italien bis auf die
Merowingerzeit zuriickreichen. Dies ist um so leichter
moglich, weil unser Bistum zu Burgund gehorte, das
ja bekanntlich bereits i1m frithesten Mittelalter das Pass-
land zwischen Italien einerseits und Westeuropa an-
dererseits war, und somit die Hauptverkehrsstrassen von
Deutschland und Mittelfrankreich nach Italien iiber den
grogsen St. Bernhard durch unser Bistum gingen*?.

Auch den Kult der Apostelfiirsten Petrus und Paulus
verdankt der Lausanner Didzesansprengel einigermassen
den Beziehungen zu Rom, indem Papst Stephan II im
Jahre 753 die von neuem erbaute Kirche von Romain-
motier denselben weihte, wodurch ihr Kult eine besondere
Empfehlung bekam. Nur wenige Diézesen konnen sich
rihmen vom Papste selbst einen Heiligenkult in solcher
Weise empfangen zu haben. Rom ist auch die Heimat
des Salvatorskultes, den wir im Jahre 900 bereits in der
Lausanner Dibzese vorfinden. Wie in Rom dieser altehr-
wiirdige Titel durch ein Patronat verdringt wurde, so war
das auch in Lausanne. der Fall, ein Zeichen, dass die
Beziehungen zwischen Rom und Lausanne stets die innig-
sten blieben. Auf Italien weisen ferner hin die Patronate des
hl. Clemens, Silvester, Liberius, Marcellus, Pancratius, Cos-
mas und Damianus, Cyriacus, Tiburtius und Benedictus. In
wie weit sie aber von unserem Bistum direkt aus Italien

i 4 Vgl. Oehlmann, Die Alpenpisse. Jahrb. f. schweiz. Gesch.
III, 231 ff.



— 192 —

tibernommen wurden, wagen wir nicht zu entscheiden.
Den Handelsbeziehungen unserer UGegenden mit Italien
am Ende des XIII. Jahrhunderts verdankt die Diozese
Lausanne den Volto-Santo-Kult, den Kult eines bekleideten
Crucifixes im Dom von Lucea, zu dessen Ehre in den
Handelsstidten und Mirkten Vevey, Freiburg und Yver-
don Kapellen errichtet wurden.

Deutschland und Alemannien trugen ebenfalls, wenn
auch in bescheidenem Masse zum Heiligenkulte und zu
den Kirchenpatronaten des Lausanner Bistums bei. Der
Kult des hl. Laurentius scheint nach dem Siege Ottos I
auf dem Lechfelde iiber die Ungarn in erster Linie aus
Deutschland iibernommen worden zu sein. Vor dieser Zeit
lisst sich wenigstens keine einzige Laurentiuskirche dort
nachweisen ; erst um das Jahr 1000 existierte eine Lauren-
tiuskirche 1in Lausanne selbst. Auf jeden Fall stammt aber
der Michaelskult aus deutschen Landen. Nur im deut-
schen Teile des Bistums oder in jenem romanischen Teil,
der in der Nihe des Bistums Basels liegt, finden wir
den hl. Michael als Patron von Pfarrkirchen. Im eigent-
lichen romanischen Teile des Lausanner Didzesansprengels
giebt es keine einzige Pfarrkirche, die ihm wurspriinglich
geweiht war. Ferner existierten in der ganzen Genfer
Didzese 1im Mittelalter nur drer Michaelskirchen, ein Zei-
chen dafiir, dass, je mehr wir uns von den deutschen
Landen, wo dieser Kult, blithte, entfernen, das Michaels-
patronat seltener wird, und so nehmen wir mit Recht an,
dass Lausanne diesen altehrwiirdigen Kult, den man schon
zur Zeit Konstanting des Grossen pflegte, aus Deutsch-
land durch Vermittlung von Basel und Konstanz bekommen
hat. Von rechtsrheinischen Heiligen genossen in der Didzese
als Kirchenpatrone Verehrung die hll. Ulrich, FErhard,
Wolfgang und wahrscheinlich auch der hl. Quirinus von
Tegernsee. Alemannien ist in der Reihe unserer Kirchen-
patrone nur durch den hl. Othmar vertreten. Da kein
einziger iiberrheinischer und alemannischer Heiliger in
der Dibzese Lausanne weitere Verehrung genoss, miissen



— 193 —

wir annehmen, dass zwischen Deutschland, Alemannien und
unserem Bistum im Mittelalter nur wenig Beziehungen
religioser Natur herrschten.

Die Beziehungen zu Byzanz und dem Orient im
Kreuzzugszeitalter finden im Bistum Lausanne ihren Aus-
druck in den Patronaten des hl. Einsiedlers Antonius,
des hl. Blasius, Christophorus, Georgius, Lazarus, der hl.
Katharina, Maria Magdalena und Margaretha, die meist
als Schutzheiligen in besonderen Krankheiten und An-
liegen angerufen wurden.

Dem heutigen Kanton Wallis gehoren in der Didzese
Lausanne an die Patronate des hl. Mauritius, Theodulus
und Severinus. Ferner erhielten wir das Kirchenpatronat
des hl. Nikolaus aus dem Wallis von dem 'grossen St. Bern-
hard, wo der hl. Bernhard von Mentone (f 1080) ein
Kloster und Gotteshaus zu Ehren des hl. Nikolaus erbaute.
Mauritiuskirchen finden wir vorzugsweise dort, wo das
Kloster von Agaunum Besitzungen hatte. Der Kult des
hl. Mauritius wurde also vom Kloster St. Maurice offen-
sichtlich verbreitet. Die Kirchen zu Ehren des hl. Theodul
lassen sich meist dort feststellen, wo die Bischiofe von
Sitten im Liausanner Diozesansprengel begiitert waren oder
wo der Einfluss Sittens moglich war, besonders in dem an
Sitten grenzenden Teile unseres Bistums. Dass der Kult
des hl. Nikolaus in unserem Bistumssprengel auf den
Einfluss der Monche vom grossen St. Bernhard zuriick-
zufithren ist, erhellt daraus, dass sozusagen alle Kirchen
und Hospize derselben innerhalb der Ditézese unter dem,
Schutz des hl. Nikolaus standen.

Wie wir dargetan haben, stammen die beiden Haupt-
patronate Lausannes, das Patronat Mariens und das Pa-
tronat der hl. Petrus und Paulus aus Frankreich, ins-
besondere aus Besancon. Besancon liegt aber in Hochbur-
gund, wo auch das religiose Kulturzentrum der Mero-
wingerzeit, das um 590 gegriindete Kloster Luxeuil lag.
Griinder desselben war der hl. Columban, der eine Zeit
lang im Gebiete der heutigen Ostschweiz gewirkt hat.

1



— 194 —

Luxeuil wurde eine Pflanzstidte von zahlreichen Glau-
bensboten, und es kamen natiirlich auch Columbanermdnche
in unsere Lande, so der hl. Ursicinus, der im heutigen
Berner Jura lebte. Luxeuil unterstand dem Schutze der
Apostelfiirsten Petrus und Paulus, und so werden die
Columbanerménche neben dem Marienkult die Verehrung
der hl. Petrus und Paulus bei uns besonders gepflegt und
verbreitet haben, wenn uns auch direkte Zeugnisse dafiir
mangeln. Von Hochburgund ging im 10. Jahrhundert
eine gewaltige Kulturmission aus, die kirchliche Re-
form von Cluny.. Seit der Mitte des 10. Jahrhunderts
bis zu Iinde des 11. Jahrhunderts entstand im Lausanner
Bistum ein Cluniacenserkloster nach dem anderen, und
es beherrschte der Cluniacenserorden daselbst bis zum Be-
ginn des 12. Jahrhunderts das gesamte geistige Leben.
Wie Luxeuil so unterstand Cluny, das religiése Zentrum
im Zeilalter der Kirchenreform, dem Schutzpatronate der
Apostelfiirsten Petrus und Paulus. Fast alle seine Tochter-
kloster in unserem Bistum folgten ihm darin, und so
finden wir bei uns im 11 und 12. Jahrhundert zahl-
reiche Kirchen zu Ehren dieser Apostel. Der Hohepunkt
ihres Kultes wurde in der zweiten Hiilfte des 12. Jahr-
hunderts erreicht. Kapellen zu Ehren derselben treffen wir
kaum an. Die Zahl der Pfarrkirchen, die unter dem
Schutze des hl. Petrus und Paulus standen, betrug im Jahre
1228 bereits 38, wihrend sie am Ende des Mittelalters
die Zahl 42 nicht iiberschritt. Dies ist uns der klarste
Beweis, dass der Hohepunkt des Petrus- und Pauluskultes
dem XII. Jahrhundert angehort. Die Zahl simtlicher
Kirchen zu Ithren der genannten Apostel erreichte bis
zum Ende des Mittelalters die Amnzahl von 55, betrug
aber trotzdem nur die Hilfte der Marienkirchen, die mit
der Zahl 109, worunter 41 Pfarrkirchen waren, bei weitem
allen anderen Gotteshiuser des Bistums voranstanden,. Der
Marienkult entwickelte sich also seit dem Intstehen des
Bistums bis zum ausgehenden Mittelalter zu einer un-
geahnten Bliite und ist fiir unsere Dibzese sehr cha-



— 19 —

rakteristisch. Bis zum 11. Jahrhundert lassen sich ur-
kundlich 13 Marienkirchen bei uns nachweisen. Alsdann
nimmt die Zahl derselben bis zum FEnde des 12. Jahr-
hunderts rasch zu. Den Grund dafiir suchen wir einer-
seits darin, dass Maria als Patronin der Lausanner Ka-
thedrale auch Schutzpatronin iiber die ganze Dibzese
war, andererseits in der Tatsache, dass seit dem dritten
Decennium des XII. Jahrhundert neue Ordensgenossen-
schaften bei uns festen Fuss fassten, die den Marienkult
zu ihrer besonderen Aufgabe gemacht hatten. KEigentiim-
lich dabei ist, dass wieder Hochburgund die Wiege von
mehreren dieser Ordensgemeinschaften war, die der Ma-
rienverehrung besonders oblagen. In erster Linie ist da
der Cisterzienserorden entstanden, welcher der grosste Zeuge
fiir den Marienkult im zweiten Teile des Mittelalters
genannt werden darf. Laut einem Ordensstatut mussten
alle seine Kirchen Maria zu Ehren geweiht werden. Or-
densniederlassungen der Cisterzienser gab es in unserer
Di6zese sechs, und es ist klar, dass dieselben grossen Ein-
fluss auf die Marienverehrung im Lausanner Bistum aus-
iibten. Der Cisterzienserorden trat ja an die Stelle der
Cluniazenser, welche wegen ihrer starken Konzentration in
Cluny den Zeitverhiiltnissen des XII. und XIII. Jahr-
hunderts nicht mehr geniigend Rechnung tragen konnten.
In Hochburgund entsantd ferner der Karthiuserorden, we]-
cher ebenfalls den Marienkult pflegte. Das tat auch der Prii-
monstratenserorden, der seine Wiege in Nordfrankreich hatte.
Seine Niederlassungen in unserer Ditzese unterstanden Ma-
rias Schutz wie auch jene der Karthiuser. Ferner pflegten
in besonderer Weise die Verehrung der Gottesmutter die
regulierten Augustinerchorherren und der Deutsche Ritter-
orden, die beide Kléster und Niederlassungen im Lau-
sanner Bistum besassen. Die Hauptbliiteperiode des Marien-
patronates beginnt im XII. Jahrhundert und dauert bis
gegen Ende des XIII. Jahrhunderts. Wihrend dieser
Periode wurden auch viele Spitiler und Spitalkapellen
zu Ehren Mariens geweiht. Das #lteste Spital unserer



— 196 —

Dibzese, welches im Jahre 1049 in Orbe erbaut wurde,
hatte Maria ebenfalls zur Patronin . Nach dem XIII. Jahr-
hundert entstanden noch zahlreiche Kapellen zu Ehren
Mariens, so dass ihr Kult bis zum Inde des Mittelalters
noch immer in Bliite stand.

Martinskirchen finden wir in der Lausanner Diczese
43, darunter waren 33 Pfarrkirchen. Das St. Martins-
patronat stand also hinsichtlich der Pfarrkirchen kaum
hinter dem Patronate Mariens und der Apostelsfiirsten
Petrus und Paulus zuriick.

Das idlteste Benediktinerkloster der Diézese, das Kloster
von Lutry, 1025 gegriindet, unterstand dem Schutze des
hl. Martin, dem besonderen Patron des Benediktinerordens
neben dem hl. Johannes dem Tiufer. In wieweit aber der
Benediktinerorden den Martinskult im Lausanner Bistum
forderte, lisst sich nicht feststellen’. Viele Martinskirchen
unserer Didzese finden wir in ehemaligen rémischen An-
siedlungen und an Roémerstrassen, so in Kerzers (la-
teinisch ad carceres) Orbe, Avenches, Vevey, Tafers (la-
teinisch Taverna) und an anderen Orfen. KEs wire nun
aber einseitig von Martinskirchen auf rémische Ansied-
lungen und Romerstrassen zu schliessen, wie es Gauss
fiir Baselland tuts. Wir treffen in wunserem Bistums-
sprengel dieselbe Erscheinung auch bei Marienkirchen
(Payerne, Lausanne, Yverdon, Albeuve, Champvent, etc.),
Petrus und Paulskirchen (Dompierre le Petit, Promasens
Koniz, Marly etc.), Stephanskirchen (Donatyre, Lausanne,
Solothurn ete.), Mauritiuskirchen (Pully,lateinisch Pullia-
cum, Oron la Ville, lat. Auroniacum ete.), sowie bei vielen Kir-
chen, die gallofrinkischen Heiligen geweiht sind. Daher kann
man hoéchstens daraus schliessen, dass der Martinskult mit
zu den #ltesten Kulten der Didzese Lausanne gehort,
jedoch keine romische Heerstrassen nach ihm feststellen
und das Alter der Martinskirchen so nicht bestimmen.
Im Mittelalter kannte man keinen eigentlichen Wegebau,

5 (Gauss in Basler Zeitschr. f. Gesch. u. Altertumsk. II, 136 ff.



- 7 —

und so bildeten die alten Heerstrassen lange die Haupt-
verkehrsadern, und wir treffen an ihnen Kirchen, die den
verschiedensten Heiligen geweiht sind, deren Kult aber
in sehr verschiedenen Epochen bei uns auftrat.

Nichst den Martinskirchen sind in der mittelalter-
lichen Dibzese die Mauritius- und Nikolauskirchen mit 37
bzw. 36 am stirksten vertreten. Wihrend die Zahl der
Mauritiuspfarrkirchen 21 betrug, lassen sich bei uns nur
fiinf bis sechs Pfarrkirchen feststellen, die dem Schutze
des hl. Nikolaus unterstanden. Awusser Hospizen und
Spitilern waren dem hl. Nikolaus nur Kapellen geweiht,
ein deutliches Zeichen dafiir, dass sein Kult nicht sehr
alt sein kann, wogegen der Kult des hl. Mauritius mit
zu den dltesten Kulten unserer Ditzese gehort.

Wie bereits gezeigt wurde, gehdrt der hl. Stephan
zu den iiltesten und ersten Kirchenpatronen des Lausanner
Bistums. Dies ldsst sich auch aus der Zahl der Pfarr-
kirchen zu seiner Ehre dartun. Am Ende des Mittel-
alters finden wir daselbst 22 Stephanskirchen und Ka-
pellen. Bis zum Jahre 1228 konnen wir aber schon 17
Stephanskirchen im ganzen Bistum nachweisen, davon waren
16 Pfarrkirchen.

Das Kirchenpatronat des hl. Johannes des Taufers
ist in unserem Didzesansprengel mit 19 Kirchen der
absoluten Zahl nach vor das Patronat des hl. Jacobus des
Aelteren zu stellen, das 18 Kirchen aufweist. Wihrend
aber im Jahre 1228 sechs Pfarrkirchen zu Ehren des
hl. Jacobus im Bistum existierten, bestanden damals nur
zwei Pfarrkirchen zu FEhren des hl. Tiaufers Johannes.
Der Kult des hl. Jacobus diirfte hauptsichlich durch die
Wallfahrten nach San Yago de Compostela bei uns ver-
breitet: worden zu sein, die schon im IX. Jahrhundert
begonnen haben werden, weil der Jacobuskult zu Ende des
IX. Jahrhunderts bei uns schon bekannt war. Fiir die Ver-
breitung der Verehrung des hl. Johannes Baptista trug der
Benediktinerorden seit Anfang des XII.Jahrhunderts viel
in Lausanne bei. Im XIII. Jahrhundert wurde jedoch
dieser Kult am meisten geférdert vom Johanniterorden.



— 198 —

Der hl. Maria Magdalena waren urkundlich 19 Got-
teshiuser im mattelalterlichen Bistum Lausanne geweiht,
jedoch waren es fast nur Kapellen und Klosterkirchem.
Im Pfarreiregister Conos von 1228 finden wir nur die
Pfarrkirche von Mex, die unter ihrem Schutz stand, sowie
jene von Wahlern, bei welcher jedoch der hl. Jakob ihr
als Mitpatron zugesellt war.

Von anderen Patronaten erwihnen wir noch die Patrona-
te des hl. Theodul und Michael mit je 14 bhzw. 15 Gottes-
hiusern und das Patronat deshl. Laurentius (12). Im Jahre
1228 waren unter den Theodulskirchen 4 Pfarrkirchen,
unter den Kirchen zu Ehren des hl. Michael 3, wihrend
6 Pfarrkirchen dem Schutze des hl. Laurentius unter-
standen. Der altehrwiindige Titel S. Crux war in der
mittelalterlichen Diézese Lausanne mit 12 Gotteshiusern
vertreten, worunter jedoch nur eine Pfarrkirche sich be-
fand. Alle anderen Patronate oder Titel weisen weniger
als 10 Kirchen auf, oder, wenn sie diese Zahl iibersteigen,
handelt es sich nur um unbedeutende Kapellen.

Im Lausanner Diézesansprengel haben wir eine ganze
Anzahl von Dorfnamen, die ihren Namen vom Kirchen-
patron ableiten, so Dombresson, Domdidier, Dompierre Don-
nathecla, Donneloye, Demoret (Dummores), St. Aubin, St.
Barthélemy, St. Blaise, Ste Catherine, St. Cierges, St. Chris-
tophe, Ste Croix, St. Didier, St. Germain— Bussy, St. Imier,
St. Légier, St. Livres, St. Martin, St. Maurice, St.
Prex, St. Saphorin, St. Sulpice, Sankt Niklausen, St.
Petersinsel, St. Silvester, St. Stephan, St. Ursen wund
St. Wolfgang. St. Didier, das heutige St. Loup im
Waadtland, hatte im Jahre 574 bereits eine dem hl.
Desiderius gewerhte Kirche, um welche wohl eine Ansied-
lung war, woraus das Dorf dann entstand. Am Ende des
VI. Jahrhunderts soll auch das Dorf St. Saphorin sur
Vevey entstanden sein. Manche Patrone verdringten den
urspriinglichen Dorfnamen. So entstanden z.iB. die Dorf-
namen St. Blaise (Sanctus Blasius), urspriinglich Arins
geheissen, St. Prex (Sanctus Prothasius), urspriinglich



— 199 —

Basuges geheissen = Basilica (ca 652 nachweisbar), und
St. Silvester, das urspringlich Baselgin = Basilica hiess.
Der Name Baselgin erscheint bereits zwischen 1146
und 1173 nur noch im Verein mit St. Silvester, emn
Zeichen, dass die Bevilkerung des Dorfes schon damals
germanisiert war und den alten Dorfnamen nicht mehr
recht verstand. Im Anfang des XIII. Jahrhunderts kommt
nur mehr der Ortsname St. Silvester vor. Wir er-
sejicnd daraus, dass die romanische und deutsche Spracl-
grenze damals bereits durch die Saane geschieden wurde,
obwohl die erstere urspriinglich weit iiber die Saane hinaus
reichte. Historisch und philologisch sehr interessant ist
der Dorfname St. Livres, der vom Kirchenpatron Papst
Liberius abzuleiten 1st. Infolge apokrypher Legenden
stand dieser Papst im Mittelalter vielfach im Verdachte,
der arianischen Irrlehre angehért zu haben. Im Lau-
sanner Bistum verehrte man ihn aber als Kirchenheili-
gen, sicherlich der beste Beweis, dass man ihn dort nicht
fiir einen Ketzer gehalten hat. Philologisch gibt die Ent-
wicklung von St. Liberius zu St. Livres einige Schwierig-
keiten, da der Ort nach der allgemeinen Sprachentwick-
lung mindestens St. Livier[s] heissen miisste. Die Ent-
wicklung zu St. Livres erkliren wir uns nur durch
deutsche Accentverschiebung. Auch die Intwicklung von
Dominus Mauritius, Dummores zu Démoret, Dominus Pe-
trus zu Domperro und schliesslich zu Dompierre und andere
dhnliche Ortsbildungen zu verfolgen, wire philologisch in-
teressant, wiirde aber zu weit iiber den Rahmen unserer
Schlussfolgerungen und Resultate hinausfiithren.

Wichtige Anhaltspunkte finden wir schliesslich im
Heiligenkulte fiir die Geschichte der Besiedlung unserer
Diozese. Weil uns jedoch eine allseitige Ortskenntnis ab-
geht, die nur dem Lokalforscher gegeben ist, der sich
u.a. auch notgedrungen mit der archiologischen Erfor-
schung der einzelnen Ortschaften aufs genaueste befassen
muss, werden wir da sehr vorsichtig sein miissen, um uns
nicht in leere Hypothesen zu verlieren. Doch kénnen wir sa-



— 200 —

gen, dass die dltesten Kirchen unseres Lausanner Bistums
durchwegs in alten Romerorten zu finden sind. Diese
romischen Kolonien sind daher im Sturme der Vélker-
wanderung wohl nie ganz untergegangen, oder, wenn dies
der Fall war, von den Erobern unseres Landes, den Fran-
ken, bald wieder besiedelt worden. Die Hauptpatrone dieser
alten Romerorte sind Maria, Petrus und Paulus, Ste-
phanus, sowie einige gallofrinkische Heilige, wie Martin
von. Tours, Germanus, Desiderius, Symphorian. Romani-
schen oder galloromischen Ursprunges sind die Ortsnamen
auf -acus, wo wir fast nur Pfarrkirchen finden, die eben-
falls altchristlichen und gallofrinkischen Kirchenheiligen
geweiht sind. Auch treffen wir in den -acus Dorfern
das Patronat des hl. Mauritius, so in Pully (Pulliacum).
Oron la Ville (Auroniacum) u.a. Leider fehlen uns mit
Ausnahme von Payerne (Paterniacum), wo 587 Bischof
Marius eine Marienkirche erbauen liess, dokumentarische
Nachrichten iiber Kirchen in solchen Ortschaften vollig.
Doch glauben wir nicht fehl zu gehen mit der Annahme,
dass diese Dorfer auf -acus, nichst den alten rémischen
Kolonien, die #ltesten Siedlungen wunserer Didzese dar-
stellen und im VII. Jahrhundert zum grossten Teil be-
siedelt waren. Die Heiligenpatronate sind im wesent-
lichen dieselben wie in den alten romischen Niederlas-
sungen, nur kommen einige altchristliche und gallofrinki-
sche Patrone sowie das Patronat des hl. Mauritius hinzu.
Neben diesen gallorémischen oder romanischen -acus Dor-
fern finden wir eine ganze Amnzahl von Ortschaften auf
-eng, deutsch -ingen, die altgermanische Sippensiedlungen
darstellen. Vorzugsweise finden wir dieselben auf der
Hochebene und auf Bergabhingen, weniger im Tale, je-
doch meist den -acus Doérfern benachbart. Diese Ort-
schaften haben ebenfalls ungefihr die Kirchenpatronate
wie die -acus Dérfer und die romischen Kolonien, und man
findet dort auch meist Pfarrkirchen. Doch konnen wir in
keinem dieser Dirt:r vor dem achten Jahrhundert eine
Kirche nachweisen. Die ilteste Kirche in einer solchen



— 201 —

altgermanischen Sippensiedlung finden wir im Jahre 752
in Scherzlingen im Berner-Oberland. Alsdann begegnet man
in Iiclépens im Jahre 815 einer weiteren Kirche, und um
856 konmnen wir in Echarlens, Dekanat Ogo, eine dritte
Kirche namhaft machen, die jedoch damals erst er-
baut wurde. Doch bestand vor 856 bereits die Pfar-
rel Vuippens (ebenfalls Decanat Ogo), und somit war
auch dort vor "dieser Zeit schon eine Kirche vorhan-
den.  Wir miissen aus dieser Tatsache aber schliessen,
dass die -ens Dorfer, welche burgundischen, frinkischen
und alemannischen Ursprunges sind, im allgemeinen nicht
vor Ende des VII. Jahrhunderts besiedelt worden sind,
und dass erst seit Beginn des VIII. Jahrhunderts sich’
diese Siedlungen eigentlich' entwickelt haben. Hierbei
konnen wir jedoch keinen Unterschied konstatieren zwi-
schen dem burgundischen, frinkischen und alemannischen
Stamm. Archiologische Funde in den -ens Dorfern in
der Nihe vom Genfer See weisen aber in den Gebieten
um dem Genfer See auf burgundischen Ursprung und
auf eine frithere Zeit, als wir angegeben haben, hin, so
z. B. die Ausgrabungen in Attalens. Daher sind zweifel-
log die -ens Dorfer, welche burgundischen Ursprunges sind,
ilter als jene, welche von Franken und Alemannen ge-
griindet wurden, und es diirfte im VII. Jahrhundert in
unseren Landen eine ziemlich starke, aber friedliche Ein-
wanderung von KFranken und Alemannen stattgefunden
haben, die bereits im VIII. Jahrhundert die romanische
Sprache angenommen hatten.

Dies sind im wesentlichen die Hauptresultate unserer
Arbeit. Weitere Schliisse zu ziehen, erlauben wir uns -
nicht, weil die Hagiogeographie noch allzusehr in den Kin-
derschuhen steckt. Doch bietet sie uns ein weites Feld
fiir das Studium der Vergangenheit. Moge daher unsere
Arveit einige Freunde finden, die sich speziell mit dem
Gebiete der Hagiogeographie befassen, und besser wie wir
aus dieser neuen Geschichtsquelle zu schopfen verstehen !



	Ergebnisse

