Zeitschrift: Ferrum : Nachrichten aus der Eisenbibliothek, Stiftung der Georg

Fischer AG
Herausgeber: Eisenbibliothek
Band: 86 (2014)
Artikel: Magia Naturalis : Wissen als Emanationslehre in der Frithen Neuzeit
Autor: Gampp, Axel Christoph
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-391847

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-391847
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Axel Christoph Gampp
Magia Naturalis

Wissen als Emanationslehre in der Frithen Neuzeit

Seit der Antike und bis weit ins 18. Jahrhundert hinein pragte das makrokos-
mische Denken die Vorstellung einer Kette, die von Gott ausgehend alle
sichtbaren und unsichtbaren Phanomene verbindet. Diese sogenannte
Goldene Kette Homers liegt auch der Vorstellung einer magia naturalis
zugrunde, wie sie fir die Neuzeit exemplarisch von Giovanni Battista Della
Porta entwickelt wurde. Mit einer derartigen Emanationstheorie, wo von den
sichtbaren Dingen auf das Transzendente geschlossen werden kann, geht
der Versuch einher, naturwissenschaftliches Denken und Theologie aufein-
ander zu beziehen. Im 17. Jahrhundert wird auch die Technik in diesem
Lichte gedeutet, bevor im 18. Jahrhundert die Trennung zwischen Naturwis-
senschaft und Metaphysik untiberwindbar wird.

From antiquity and well into the 18th century, macrocosmic thinking shaped
the notion of a chain emanating from God that connects all visible and
invisible phenomena. This so-called Golden Chain of Homer also underlies
the idea of a magia naturalis, as was developed in modern times, for in-
stance, by Giovanni Battista Della Porta. On the basis of an emanation theory
of this kind, in which the transcendental can be inferred from the visible
world, an attempt was made to correlate science and theology. In the

17th century, technology was explained in this perspective, before science
and metaphysics were irrevocably severed in the 18th century.

Einleitung den.® Nicht nur werden Griechen und Rémer erwahnt,

«Denn wer den Schatz, das Schone, heben will, bedarf
der hochsten Kunst: Magie der Weisen.»' Die Worte des
Mephistopheles, die ihm Johann Wolfgang von Goethe
in den Mund legt, geben dem hier anstehenden Unter-
fangen die Richtung vor. Denn wesentlich ist eine be-
sondere Fiillung des Begriffes <Magie>. In der jlingeren
Forschung wird unter Magie jedes System von Vorstel-
lungen und Verhaltensweisen subsummiert, welches
darauf abzielt, die sichtbare, im Alltag erlebbare Welt
mit einem Raum ausserhalb dieser Welt in Beziehung
zu setzen.? Diese zweifelsfrei korrekte Definition bedarf
flir unseren Zusammenhang einer Spezifizierung. Dazu
sollte der Blick auf die Herkunft von Begriff und Phano-
men zurlickgehen. Hier zeigt sich, dass die sogenann-
te ars magica bzw. ihre Wendung im Plural, die artes
magicae, zunachst im Bereich der Wissenschaft ange-
siedelt waren, wie samtliche artes. Plinius halt fest, die
Magie habe sich aus der Medizin heraus entwickelt, und
ihre aberglaubische Seite sei im Rahmen des Strebens
nach Linderung und Heilung von Krankeiten entstan-

die der Magie machtig gewesen seien, darunter etwa
auch Platon, es werden auch Magier in Gallien oder Bri-
tannien genannt. Deren Fertigkeit schwankte zwischen
Heilverfahren und Weissagung, zwei an sich véllig von-
einander geschiedene Bereiche, obwohl sich verstand-
licherweise der kurierenden Absicht der Wunsch, deren
Erfolg in der Zukunft schon erkennen zu kénnen, zur
Seite stellte. So hatte sich in der Antike ein janusgesich-
tiges Phanomen ausgebildet, das unter dem Begriff der
Magie bis in die Frithe Neuzeit fortlebte.* Damals trat
zur alteren Auspragung eine weitere Differenzierung
hinzu. Die &ltere Tradition lebte in der Schwarzkunst
fort, lat. Negromantie, was im griechischen Ursprung
die Nekromantie, die Totenbeschwdrung meint, aber
durch Verballhornung zu Nigromantia gewandelt wur-
de, worin man den Begriff schwarz, niger, zu erkennen
glaubte.® Daher der Begriff Schwarzkunst. Wohl schon
im Spatmittelalter, gewiss aber um 1500 trennte sich
von ihr eine weisse Magie ab, deren Ziel sehr friih als
Streben nach Gotteserkenntnis wahrgenommen wur-

Ferrum 86 /2014 15



de.® Praktisch gleichzeitig und wohl nicht ohne innere
Verbindung begann sich eine Unterscheidung zwischen
natlirlicher und unnatiirlicher oder Ubernatirlicher
Magie herauszukristallisieren.” Wahrend die unnatiirli-
che oder Ubernatiirliche jene ist, die durch arkane oder
okkulte Wege den Gang der Dinge nicht nur zu deuten,
sondern zu beeinflussen sucht, will die natirliche Ma-
gie, die Magia Naturalis, alles Sichtbare ergriinden auf
eine Schau Gottes hin.

Mit ihrer Geburtsstunde im ausgehenden Mittelalter
bzw. zu Beginn der Frithen Neuzeit tritt sie parallel zu
einer anderen Entwicklung auf: der Entzauberung der
Natur durch wissenschaftliche Herangehensweisen.
Vor diesem Hintergrund stellte die Magia Naturalis
einen Versuch dar, Theologie und Erkenntnis mitein-
ander in Einklang zu bringen. Sie ist deswegen in ih-
rer Stossrichtung nicht so sehr auf Erkenntnisgewinn
als auf Erkenntnisverséhnung ausgerichtet. Fiir einen
kurzen Augenblick, zwischen der Mitte des 16. und der
Mitte des 18. Jahrhunderts, versuchte die Magia Natu-
ralis zu verklammern, was danach nicht langer zu ver-
klammern war. Bei diesem Prozess spielt ein ltaliener
eine gewichtige Rolle: Giovanni Battista della Porta.

Die «Magia Naturalis» des Giovanni Battista della Porta
und ihre Wirkung

1558 erschien in Neapel ein Werk unter dem Titel «<Ma-
gia Naturalis sive De Miraculis Rerum Naturalium Libri
Il1I». Als Autor firmiert der lokale, damals etwa 23-jah-
rige Adelige Giovanni Battista della Porta.® Bereits zwei
Jahre spater, 1560, folgte eine italienische Ausgabe in
Venedig. 1589 wurde die Erstausgabe in erweiterter
Form nochmals auf den Markt gebracht, nun umfass-
te sie statt vier deren 20 Biicher und hatte wesentliche
Akzentverschiebungen inhaltlicher Natur zu erdulden.’
In den beiden Erstausgaben bemiht sich der junge Ver-
fasser noch um eine moderate Definition des Begriffes
Magie. Expressis verbis kommt auch er auf die beiden
Arten der Magie zu sprechen, jene schlechte, auf Aber-
glauben beruhende, die andere, die gute, welche eine
natiirliche und eigentlich eine vollkommene Philoso-
phie sei, weil sie auf der Betrachtung der Natur beru-
he.” In diesem Kontext sei der Magier traditionell als
Weiser bezeichnet worden."

Della Portas Unterscheidung wird von ihm selber al-
lerdings nicht konsequent befolgt. Die erkennende
Betrachtung der Natur wird ihm ein Mittel, um merk-
wiirdige Dinge zu bewirken.'? Tatsdchlich teilt er im
Folgenden die seltsamsten Remedien mit, wie der
Haarwuchs zu befordern und die Jungfraulichkeit zu
erkennen sei oder Hihner mit vier Beinen und vier
Fliigeln geziichtet werden kénnen. In der spéateren, auf
20 Biicher angewachsenen Ausgabe nimmt diese Ten-
denz noch zu, weswegen sie einerseits das Interesse

Ferrum 86 /2014

der Inquisition auf sich zog, andererseits aber gerade
von all jenen begierig aufgegriffen wurde, die derarti-
gen Phdnomenen zugewandt waren. So sind nicht nur
zahlreiche Neuausgaben des Buches in ltalien, son-
dern vor allem eine grosse Anzahl von Ubersetzungen
in ganz Europa nachzuweisen.” Darunter z&hlt auch
jene deutsche des Christian Knorr von Rosenroth, der
in Sulzbach-Rosenberg als Firstenberater wirkte.'"
In seiner 1680 erschienenen Fassung wird der Begriff
der Magia Naturalis schon im Frontispiz marginali-
siert, das Buch ist tbertitelt mit «Hauss-, Kunst- und
Wunder-Buch». Im Gegensatz zu fritheren Ausgaben,
auch friheren Ubersetzungen wird in derjenigen Knorr
von Rosenroths jedem der 20 Biicher eine Illustration
vorangestellt. Seine Ausgabe sei hier vornehmlich des-
wegen erwahnt, weil er Uber den Gelehrten Franciscus
Mercurius van Helmont mit dem Philosophen Gottfried
Wilhelm Leibniz bekannt wurde. Leibniz wird in der vor-
liegenden Darstellung der Letzte sein, der der Magia
Naturalis fir seine Philosophie zumindest indirekt et-
was abgewinnen konnte.

Die innere Struktur von Della Portas «Magia Naturalis»:
Homers Kette oder die Ringe Platons

Im Inhaltsverzeichnis der italienischen Erstausgabe
von 1560 sind die weiter oben wiedergegebenen Defi-
nitionen der Magia Naturalis zu finden, aber auch ein
Hinweis, der weiter zum Kern der Sache hinfiihrt. Das
Kapitel 5 ist namlich betitelt: Che cosa sieno gli anelli
di Platone, e la catena d'Homero (Was die Ringe Pla-
tons seien und die Kette des Homer]. Was hat es mit
diesen beiden Gegenstanden auf sich? Vorausgeschickt
werden kann, dass es sich um ein und das gleiche Pha-
nomen handelt, die Begriffe sind synonym. Der Begriff
«Kette Homers» verdankt sich einer Passage im 8. Ge-
sang der Ilias (Verse 18-26], wo Zeus selbst folgende
Worte spricht:

«Auf wohlan, ihr Gotter, versucht's,

dass ihr all’ es erkennet,

Eine goldene Kette befestigend oben am Himmel;
Hangt dann all’ ihr Gotter euch an,

und ihr Géttinnen alle:

Dennoch zdgt ihr nie vom Himmel herab

auf den Boden

Zeus den Ordner der Welt,

wie sehr ihr rangt in der Arbeit!

Aber sobald auch mir im Ernst es gefiele zu ziehen;
Selbst mit der Erd" euch z6g" ich empor,

und selbst mit dem Meere;

Und die Kette darauf um das Felsenhaupt des Olympos
Band' ich fest, dass schwebend das Weltall hing"in
der Hohe!»

Die Vorstellung der Goldenen Kette, die alle Dinge von
der Erde bis zum Himmel verbindet, wird von Platon in



Aurea Catena Homeri,
A:mulus i’latomcus |

perius &. Infenus ~
Hermeus.

Chao' /”confuf‘um.

Spigitus Mundi vo latilis mcorporeus. .
Spmms Mun acidus corporeus. ;
SpmtusMundi fixu alcalicus cotpereus.
Materia prima o- mnium corporum
~ fublu- narium.
B o Ani-<) malia. |
. Vegetabilia, feu Azogh.
Mine.~ ralia. :
Spiritus Mundi con- centratus fixusféu
, Extraétum Chao- ticum purum.
Pertedtio confum mata, feuQuinta E(- .
 fentia Unie werldlisg . !
*®

Die Goldene Kette Homers.
[Quelle: Anton Joseph Kirchweger: Aurea catena Homeri oder eine
Beschreibung von dem Ursprung der Natur und natiirlichen Dingen.

Frankfurt und Leipzig 1723, S. 8.)

seinem Dialog «Theaitetos» aufgegriffen.'s Daher also
der andere Name. Gleichbleibende Vorstellung ist, dass
es jene genannte Verbindung gebe, womit ein kosmi-
scher Zusammenhang zwischen oben und unten kons-
truiert wird. Damit gekoppelt ist in der Folge auch der
Glaube an die Unverbriichlichkeit einer kosmischen
Ordnung. Auf die gesamte Ideengeschichte kann hier
nicht eingegangen werden, aber zerrissen ist die Ket-
te erst im Laufe der Aufklarung und namentlich durch
die Umwélzungen, die das Erdbeben von Lissabon 1753
ausloste, das bekanntlich die gesamte abendl&ndische
Philosophie in den Grundfesten erschiitterte.” Voltaires
Erzéhlung «Candide» legt davon beredt Zeugnis ab.

Die Vorstellung der Goldenen Kette Homers wurde fir
das christliche Abendland durch Macrobius zu Beginn
des 5.Jahrhunderts aktualisiert. Er erw3hnt in einem
Kommentar zu Ciceros «Somnium Scipionis», es gebe
eine Emanationsfolge, mithin eine ununterbrochene

Gott

Mente (Geist)

Anima (Seele) Ueberirdisch
(Feuer/ Luft)

Ragione (Vernunft)

Himmel

Gestirne

Mensch

Tiere

Vegetation Auf der Erde
(Wasser)

Unbeseeltes
In der Erde/ Unterirdisch
(Erde)

Die Kette Homers oder die Ringe Platons. Umzeichnung des Verfas-
sers fiir die «Magia Naturalis» des Giovanni Battista Della Porta.

(Quelle: Axel Christoph Gampp)

Verbindung vom hdchsten Gott bis zum untersten Ende
des Seienden, das er als «tiefsten Schlamm» (ultima
faecem) bezeichnet und damit die leblose Materie an-
spricht: «Da nun also aus dem hdchsten Gott der Geist,
und aus dem Geist die Seele entsteht und diese ihrer-
seits alle weiteren Dinge schafft und mit Leben erfiillt,
da dieser eine Strahl alles erleuchtet und in allem wi-
derscheint, wie ein einzelnes Gesicht in vielen nebenei-
nander aufgestellten Spiegeln erscheint; da weiterhin
alle Dinge in ununterbrochener Folge nacheinander
zum untersten Ende der Reihe hinabsteigen: wird der
aufmerksame Betrachter eine einzelne Verbindung von
ineinander verflochtenen und nirgendwo unterbroche-
nen Gliedern entdecken, die vom héchsten Gott bis zum
tiefsten Schlamm hinabreicht. Und dies ist Homers gol-
dene Kette, die, wie er sagt, Gott vom Himmel auf die
Erde hinabhangen zu lassen befahl.»'

Wie ist diese Kette vorzustellen? |hr wesentlichstes
Charakteristikum ist, dass es sich um einen Emanati-
onsvorgang handelt. D.h., im Sichtbaren eréffnet sich
gleichsam ein Blick auf das Unsichtbare, in unserem
Falle Géttliche oder jedenfalls doch Geistige. Agrippa
von Nettesheim, eines der grossen Vorbilder fir Del-
la Porta, hatte den Sachverhalt begrifflich gefasst und
dabei wohl aus alteren Quellen geschopft.’® Beiihm fin-
det sich die Vorstellung, dass jedem Ding ein Zeichen
[signum] der Idee Gottes eingepragt ist. Diese «inne-
re Signatur» ist die virtus eines jeden Dinges, die sich
allerdings in einer «dusseren Signatur», namlich der
Form, zur Erscheinung bringt.” Die virtus entspricht
im Grundgedanken demjenigen, was Aristoteles als
Substanz (ousia) bezeichnete und von der Akzidenz (ta
symbebékota) unterschieden hat, also jenem Beiwerk,
das das Wesen des Dings an sich nicht verandert und
eigentlich nicht berthrt. Der Blick fir die virtus scharft

Ferrum 86 /2014 17



sich Uber ein Kriterium, namlich die Analogie. Im Fal-
le einer Kette ist die Anordung ihrer Glieder dadurch
bestimmt. Damit dréngt sich die Frage auf, wie vie-
le Glieder die gesamte Kette umfasse. Anton Joseph
Kirchweger hat in seiner Schrift «Aurea catena Homeri
oder eine Beschreibung von dem Ursprung der Natur
und nattirlichen Dingen» (Frankfurt und Leipzig 1723)
darauf eine Antwort gegeben.?

Das Modell lasst sich exakt auf Della Portas «Magia Na-
turalis» Ubertragen. Typisch ist Ubrigens fur alle der-
artigen Emanationsmodelle ein Dreischritt, etwa: kor-
perlich - geistig - gottlich. Bei Della Porta beruht der
Dreischritt wohl eher auf den Elementen Erde - Wasser
- Feuer/Luft, wobei die letzteren beiden zusammenge-
zogen werden im Bereich der Gestirne.

Jedes Modell der Kette Homers verdeutlicht: Alles geht
von Gott aus, der sich zun&dchst im Immateriellen ma-
nifestiert, in einer Art Geist des Universums, woraus
das Beseelte an sich entsteht. Daraus geht die Vernunft
hervor, die die gesamte Sphére Uber der Erde ordnet,
namlich den Himmel und die Gestirne. Der Mensch par-
tizipiert daran, er hat Sinne, Verstand und Seele. Gegen
unten nimmt zundchst der Anteil am Verstand ab, bei
den Tieren wie bei den Pflanzen. Die Tiere haben noch
sinnliches Vermdgen, den Pflanzen fehlt auch dieses,
bevor alles im Unbeseelten endet, das keinerlei akti-
ven Verstand und keinerlei aktive Sinne mehr aufweist.
Der Unbeseeltheit wegen stirbt im Tode bei Tieren und
Pflanzen auch die indiviuelle virtus, wohingegen sie
vom Menschen an aufwarts auch lber den Tod hinaus
erhalten bleibt.

Es ist damit sicherlich eine Hierarchie vorgezeichnet,
die von oben nach unten geht. Doch determiniert das
nicht die Lesart. Sie kann namlich auch von unten nach
oben gehen. Della Porta driickt es wie folgt aus: Das
Ganze sei «come un’ligame dal cielo alle cose basse
stesso, con una colligantia reciproca e una continuatio-
ne, che la virtu superiore spargendo i raggi, ne venga &
discenda a queste cose qua gil, che se uno degli estre-
mi e ultimi & tocco, e tremi, muova ancor l'altro» - «wie
eine Verbindung des Himmels mit den unteren Dingen,
mit einer reziproken Kette und einer Fortsetzung der
Tugend, deren Strahlen von oben her ausgesandt wer-
den und nach unten durchdringen in der Weise, dass,
falls eines der untersten und fernsten Kettenglieder
berlhrt wird und sich bewegt, auch alle anderen in Be-
wegung geraten».?!

Mit dieser Ausserung steht Della Porta in einer Traditi-
on der Deutung von Homers Kette, die in die Antike zu-
riickreicht. Zwei Méglichkeiten eréffnen sich namlich:
eine hier starker interessierende, die die Kette als Sinn-
bild einer fast mechanischen Bezogenheit ihrer Ele-

Ferrum 86 /2014

DE HVM pHY STOG N.

In buc figura medie magnisudinis capst inter veliqua cun leonino capite contemplare «

34

«Facies leonina»
(Quelle: Giovanni Battista Della Porta: De Humana Physiognomonia.

Vico Equense 1586, S. 34.)

mente aufeinander versteht. An ihrer Spitze steht mit
Zeus, spater mit dem christlichen Gott jener Unbewegte
Beweger, den Aristoteles in die Philosophiegeschichte
eingefiihrt hat.?? Von dieser stark mechanistischen Idee
setzt sich jene andere Richtung ab, die in der Kette
gleichsam die Strickleiter erkennt, die uns nach Hohe-
rem und damit nach Gott streben lasst, wobei die Seele
wie an einem Strick nach oben gezogen wird, um es mit
Gregor von Nyssa im 4. Jahrhundert auszudriicken.?

Della Porta ist ein Anhdnger der ersten Variante. Bei
dieser ist ihre Logik, die Uber Differenz und Analogien
geht, naher zu bestimmen. Am einfachsten geschieht
das mit einem Blick in die mittlere Ebene. Hier bildet
jede Spezies einen Ring: der Mensch, die Tiere, die
Pflanzen und schliesslich das Unbeseelte, also die
Steine. Aufeinander folgende Glieder missen eine ge-
wisse Ahnlichkeit aufweisen wegen ihrer virtutes, denn
diese haben je einen eigenen Charakter und lassen -
wie im richtigen Leben - Sympathien und Antipathien
deutlich erkennen. Gewisse Glieder ziehen sich an,
andere stossen sich ab. Das zu erkennen ist Aufgabe
der Wissenschaft, die dadurch letztlich den géttlichen
Willen nachvollziehen kann, indem die erkennende
menschliche Vernunft richtig einzuordnen versteht, was
der Natur nach nebeneinander gehért. Zu den Instru-
menten dieser Erkenntnis gehdren Deduktion aus der
Form wie auch das Experiment. Deduktion bedeutet in
diesem Zusammenhang eine logische oder zumindest
logisch erscheinende Herleitung aus der optischen Evi-
denz. Della Porta hat das in den ersten Ausgaben seiner
«Magia Naturalis» nie vorgefiihrt oder durch Abbildun-
gen illustriert, wohl aber in einem anderen Buch, das
ihn vielleicht noch bertihmter machen sollte, namlich
in seiner «De Humana Physiognomonia», erstmals
erschienen 1586. Hier stehen gewisse Physiognomien
bestimmten Tieren nahe, etwa die Facies leonina, das
menschliche Lowenhaupt zum Kénig der Tiere.



«Integrae naturae speculum artisque imago»

(Quelle: Robert Fludd: Utriusque cosmi maioris scilicet et minoris me-
taphysica, physica atque technica historia in duo volumina [...] divisa.

Frankfurta. M. 1617-1623, o.P. [fol. 14].)

Andererseits konnen Experimente dort hilfreich sein,
wo es darum geht, den eigentlichen Charakter, die vir-
tus eines Objektes, erst freizulegen. Das ist z.B. der
Fall bei Metall, welches im Felsen eingeschlossen ist
und auf physikalische oder chemische Weise extrahiert
werden muss. Das alchemistische Laboratorium dient
also in erster Linie dazu, die jeweilige virtus zu ermit-
teln, indem sie komplexe Verbindungen in reine Subs-
tanzen zerlegt.

Andererseits sollte der Magier aber auch imstande
sein, die Dinge wieder neu zusammenzufiihren, also
Auskunft Uber ihre Nahe und Ferne, liber ihr Verhaltnis
zueinander zu geben. Der Magier bleibt hier ministro,
weil er an sich nichts Neues schaffen, sondern eben
nur ber die Verhaltnisse Auskunft erhalten will.? Was
nicht zusammenpasst, kann auch nicht zusammenge-
flihrt werden. Denn im Endeffekt muss die Harmonie
des Gesamten gewahrt bleiben. Nur was sich innerhalb
dieser Harmonie bewegt, kann gelingen.

Von Della Porta sind diese Ahnlichkeiten nicht explizit
ausformuliert und erst recht nicht abgebildet worden.
Della Porta wurde jedoch ein pragendes Mitglied fiir
die Accademia dei Lincei, die Akademie der Luchse, die
es noch heute in Rom gibt und deren Griinder 1603 der
romische Fiirst Federico Cesi war.? Cesi trat in engen
Austausch zu Della Porta. In den wissenschaftlichen
Werken der Accademia haben sich Spuren erhalten,
die fiir unseren Zusammenhang herangezogen werden
durfen. So erweist sich etwa der Citrus medica digitata,

jene Zitrone, die im Volksmund wegen ihrer fingrigen
Form «Buddhas Hand» genannt wird, als wesentliches
Bindeglied, um die Friichte in eine Nahe zu den anderen
Lebewesen setzen zu kdnnen. Das Kriterium der forma-
len Ahnlichkeit dient hier als tertium comparationis.?

Etwas deutlicher wird Della Porta selbst, wenn er in ei-
nem eigenen Werk, seiner «Phytognomica» von 1588,
in primar formal begriindeten Gegeniiberstellungen
erlautert, welche Pflanzen bei welchen Leiden heil-
sam sein mdgen.?’ Das Prinzip des «Similia similibus
curentur», das Christian Friedrich Samuel Hahnemann
fir seine Homoopathie entwickelte, hat bei solchen
Vorstellungen Della Portas seine Grundlage. Freilich ist
der Gedanke Della Portas komplexer: Ihm geht es nicht
nur um den Heilungsprozess, sondern dieser ist Be-
standteil einer Emanations- und einer Erkenntnislehre,
d.h. einer Vergegenwartigung des Gottlichen.

Della Portas Wirkung
a. Hinweise auf die Philosophiegeschichte

Auf die deutsche Ubersetzung der grossen Ausgabe der
«Magia Naturalis» durch Knorr von Rosenroth wurde
bereits hingewiesen. Sie spielt vornehmlich deswe-
gen eine grosse Rolle, weil Uber den Herausgeber eine
Weiterentwicklung in zwei Richtungen skizziert wer-
den kann. Zum einen zum grossen deutschen Barock-
philosophen Gottfried Wilhelm Leibniz, der mit Knorr
in regem Austausch stand und ihn in Sulzbach-Rosen-
berg auch selbst besuchte.?® Geht man davon aus, dass
er Kenntnisse hatte von der «Magia Naturalis» und der
darin formulierten Emanationstheorie, so erscheint sei-
ne Monadologie in einem besonderen Licht. Die Monade
bildet eine Art geistiger Urzelle, dhnlich einem Atom,
eine substance simple.”” Damit ist sie augenscheinlich
der virtus der einzelnen Substanz bzw. des Individuums
aufs engste verwandt, wenn nicht gar damit identisch,
und stellt jedenfalls den Versuch dar, das Problem von
Einzel- und Weltseele in den Griff zu bekommen - im-
mer vor dem Hintergrund einer an die Kette Homers
gebundenen Magia Naturalis, zu der Knorr von Rosen-
roth an einer Stelle die pragnanten Verse gedichtet hat:
«Innwendig lebt ein Geist/ und regt die grossen Glieder/
Als das Gemuth/ den Leib; und mischt sich hin und wie-
der.»% Die Dichotomie von Einzel- und Weltseele, die
auch vor dem Hintergrund der Goldenen Kette virulent
ist, hat eine lange, auf neoplatonisches Denken der
Spatantike, v.a. Plotins, zurlickreichende Geschichte.®

Einmal mehr wird deutlich, dass die Kette Homers und
das Emanationsprinzip nicht nur von oben nach unten
vorstellbar sind, sondern auch immer das wesentliche
Moment der Gotteserkenntnis mit einschliessen. Die
Monade als einfache Substanz enthalt in nuce eben das
Ganze und verweist darauf. Das Beispiel von Leibniz un-
terstreicht den Sinn der Magia Naturalis in der Frihen

Ferrum 86 /2014 19



20

Neuzeit: Es ist der Versuch, eine Form zu finden, in die
sich Theologie und exponentiell vermehrendes Wissen
verklammern lassen und die das Einzelne und das Gan-
ze in eine Relation zueinander setzt. Die Goldene Kette
ist diese Form.

Nun kénnte man philosophiegeschichtlich weiter in
diese Richtung vorstossen, was hier nur noch in einem
Hinweis geschehen kann, namlich auf John Locke und
seinen «Essay Concerning Human Understanding» von
1689: «We have reason then to be persuaded, that there
are far more Species of Creatures above us, than there
are beneath; we being in degrees of Perfection much
more remote from the infinite Being of God, than we
are from the lowest State of Being, and that which ap-
proaches nearest to nothing. And yet of all those distinct
Species, we have no clear distinct Ideas.»*? Wer nicht
die Kette Homers in Rechnung stellt und damit letztlich
die damit verbundene Magia Naturalis, wiirde den in-
tendierten Sachverhalt wohl kaum verstehen. Dass die
distinct Ideas nichts anderes sind als die Suche nach
der virtus einer Sache im Sinne della Portas, scheint
auf der Hand zu liegen.

Lange vor Locke, aber nahe zur Erscheinung der «Ma-
gia Naturalis» hat 1617 ein Landsmann von ihm, Robert
Fludd, ein Werk vorgelegt, das hier nicht ausser Acht
gelassen werden kann: «Utriusque cosmi maioris sci-
licet et minoris metaphysica, physica atque technica
historia.»® Die Schrift von héchster Komplexitat kennt
eine Reihe von Abbildungen, deren eine sich in unse-
ren Kontext einbinden lasst. Anstatt einer Kette freilich
sind konzentrische Kreise zu sehen, doch deren Abfolge
gleicht verbliiffend derjenigen der Ringe Homers bzw.
der Goldenen Kette. Es scheint, als sei das horizontale
Modell hier in die Vertikale umgebogen worden. Wo-
moglich ware die richtige Lesart, sich das Ganze als
eine perspektivische Durchdringung des Raumes in die
Tiefe hin vorzustellen, wobei das Zentrum vom Betrach-
ter am weitesten entfernt ware.

Sowohl bei der Kette Platons wie bei Fludd folgen auf
die Gestirne die Animalia, die Vegetabilia und die Mine-
ralia. Bei den Mineralia, also im unbeseelten Bereich,
sind die menschlichen Kiinste wirkend, als da sind: die
Artes liberales, also die freien Kiinste, gefolgt von der
Ars naturam supplens in regno animali (die ergénzende
menschliche Fertigkeitim Bereich der Tierwelt), der Ars
naturam adiuvans in regno vegetabili (die menschliche
Fertigkeit, die Natur im Pflanzenreich zu unterstitzen)
hin zur Ars naturam corrigans in regno minerali (die
menschliche Fertigkeit, die Natur im Reich der Mine-
ralien zu verbessern]. Letzter Punkt wiirde womadglich
Kompetenzen im Bereich der Eisenverarbeitung umfas-
sen. Auf dem Stich zu sehen sind aber nur Destillation
und Cucurbita (Schrépfképfe).

Ferrum 86 / 2014

Uber allem steht eine nackte Frau, bei der es sich um
Sophia, die gottliche Weisheit, handelt, die lber eine
Kette, namlich jene Homers, mit einem Affen in der Mit-
te verbunden ist, welcher auf einer Weltkugel kauert.
Ebenso ist ihr rechter Arm mit einer Kette an die Hand
Gottes gebunden. Dieser Affe ist die Verkdrperung der
«Ars» der menschlichen Fertigkeit, der — aus mensch-
lichem Ingenium geboren - die Herrlichkeit der Weis-
heit nur schwach nachahmen kann. Recht eigentlich
afft er in unverstandiger Weise das Gottliche Wirken
nach.* Dieser Zug ist flir die Magia Naturalis charakte-
ristisch. Denn sie ist, wie verschiedentlich ausgefiihrt,
eine Emanationstheorie, bei der neues Wissen nicht
aus Innovation entsteht, sondern aus nachvollziehender
und damit erkennender Betrachtung. Erkenntnis ist Er-
kenntnis des Einzelnen, aber im Hinblick auf das Ganze,
als pars pro toto. Mikro- und Makrokosmos sind durch
die vielfach erwahnte Kette verbunden, deren Glieder
gilt es zu erfassen und daraus Erkenntnis zu schopfen.

Nur am Rande sei an dieser Stelle dem Eindruck ent-
gegengetreten, Magia Naturalis und die Goldene Kette
Homers seien identisch. Der Zusammenhang zwischen
beiden ist durch den Umstand gegeben, dass Magia Na-
turalis epistemologisch an die Form der Goldenen Kette
gebunden ist, weil sie keine andere, eigene Erkenntnis-
form geschaffen hat. Das war schon bei Agrippa von
Nettesheim oder bei Parcelsus so und wiederholt sich
bei Della Porta oder Fludd.*

Was bei Fludd neu hinzutritt, ist die Betonung des
Menschen, der in Analogie zur Natur schopfend her-
vorbringt. Der scholastische, fiir Spinoza so zentrale
Unterschied zwischen einer natura naturans (der selbst
hervorbringenden Natur] und einer natura natura-
ta (dem analog zur Natur schépfenden Menschen) ist
hier schweigend prasent.* Diese Differenz wird - stets
im Zusammenhang mit einer Magia Naturalis - die
Grundlage bilden fiir Reflexionen Uber die Technik aus
der Zeit des Barock, mit denen hier abgeschlossen wer-
den soll.

b. Hinweise auf barocke Reflexionen zur Technik

Zum Umfeld des mehrfach erwdhnten Knorr von Ro-
senroth zahlte auch der Nirnberger Patrizier Georg
Philipp Harsdorffer. Knorrs deutsche Ubersetzung der
«Magia Naturalis» ist zwar erst 1680 in Nirnberg er-
schienen, gleichwohl wird man anhand der in Deutsch-
land erschienenen friiheren Ausgaben in Latein davon
ausgehen diirfen, dass das Wissen darum nicht an
Harsdorffer vorbeigegangen ist, sondern vielmehr ver-
breiteter Kenntnisstand in den intellektuellen Zirkeln
war, in denen auch er sich bewegte. Seine Reflexionen
tiber Technik lassen jedenfalls kaum eine andere Deu-
tung zu.



Harsdorffer veroffentlichte in den Jahren 1636, 1651
und 1653 drei Bande seiner «Delitiae Mathematicae
et Physicae», im deutschen Untertitel: Der Mathema-
tischen und Philosophischen Erquickstunden erster,
zweyter und dritter Teil.¥” Im 8. Abschnitt des 2. Teils
geht es um Uhrwerke.*® Harsdoffer schickt voraus, dass
allen Gemeinschaften der Wunsch innewohne, nach ei-
ner gemeinsamen Zeit zu leben.* Die Unterscheidung
in Tag- und Nachtzeit sei dazu die Grundlage, jedoch
verwiesen bereits Passagen des Alten Testaments auf
die Mdglichkeit einer feineren Unterteilung. Nach ei-
nem Lob auf das von Gott geschaffene Wunderwerk der
Sonne und ihren wohlgeordneten Lauf fahrt Harsdorf-
fer fort: «Was unterstehet sich aber die frevele Kunst/
die Aeffin aller natirlichen Wunderwercke? Ja was
unterstehet sie sich nicht? Sie ist so vermessen/ dass
sie einen Stab in die Erden pflanzet/ wohin sie will/ und
solchen mit etlichen Zahlen umbsetzend/ Gebotsweis
Rechenschafft heischet von der Sonnen Weltweiten Tag-
raisen. Der Sonnen Himmelswagen kann nicht einen
Schritt hinder sich bringen/ welches Stuffen durch den
Schattenstreiff nicht auf der Erden solten erkanntlich
seyn. Dieser Stab ist der Tagskalender/ der Stunden-
zeiger/ ja der aller Augenblicke Lauffweiser/ und nach
dem verjiingten Masstab kunstrichtig abbildet.» Dass in
der Wendung «Aeffin der Natur» sofort der Affe Fludds
aufgerufen wird, ist evident. Dass damit aber auch die
Emanationstheorie in der Tradition der Goldenen Ket-
te prasent ist, sticht weniger ins Auge. Und doch ist
dem so, denn Harsdorffers Argumentation nimmt nun
mit einem Mal eine erstaunliche Wendung. Schon im
folgenden Absatz formuliert er: «Dieses [die Sonnen-
uhr; Anm. d. Verf.] ist ein Wunderwerck der Kunst/ ein
schwacher Faden/ eine kurze Nadel/ ein enger Raum
soll mehr weisen kénnen/ als alle die Sterne an dem
Firmament die der Sonne Glantz verhiillte. Mit solchen
Werken der Mutter Natur/ spielet ihre Tochter/ die edle
Kunst.»

Vergegenwartigt man sich nun die Goldene Kette Ho-
mers und damit in letzter Instanz das Bestreben der
Magia Naturalis, so ist deren Ziel, die Natur zu erken-
nen, um darin den Verweis auf Gott zu verstehen bzw.
dessen Emanation in jener Natur. Harsdorffer geht
scheinbar noch einen Schritt weiter als die rein be-
trachtende Magia Naturalis, indem er das Nachahmen
natlrlicher Verhaltnisse durch die Kunst mit einem
Mal als positiven Akt versteht. Dahinter verbirgt sich
allerdings eine Logik, die mit jener der Magia Natura-
lis identisch ist. Denn im Folgenden wird der Autor die
technischen Errungenschaften rihmen, die die Stun-
deneinteilung nach der Sonnenuhr nachahmen. Damit
wird auf das Uhrwerk als menschliche Erfindung ange-
spielt: «Solte aber die Sonne nur drey oder vier Tage
nicht scheinen/ so wiirden wir sehen/ was wir fiir er-
freulichen Nutzens mit dem lieben Tagesliecht verlus-

73 Sergbervegliche
Setneagsandaien:

. Dasift/ ;
Rild: Licdey s nnd Lee s
Biadlein/
aus den Spriichens der H. Schyriffe/
nachden @vanggiimnb Fefiterten ve;fa{ﬁt,
Pfal. 38/ 5.
Lie eine fchiveve Laft find fic mir
sufchroer,

i
v ! 0 |IIIIHII|MHL'_,
1IN T .
Sedruce und verlegt duvch Aolifgang Cuder
inNignbderg/ imYabe 16 4 9.

Das Verhaltnis zwischen mechanischer Uhr und Sonnenuhr.
(Quelle: Georg Philipp Harsdorffer: Hertzbewegliche Sonntags-
andachten. Niirnberg 1649, Frontispiz)

tiget worden. Solten wir ohne Uhren leben/ so wiirden
wir gleich seyn dem unverniinftigen Viehe/ welches die
Stunden mit dem Schlaffen und Wachen unterschei-
det.» Der Mensch hingegen kann den Tag mit Hilfe der
Uhrin zahlreiche Abschnitte unterteilen und damit auch
die Gebetszeiten der Vernunft gemass bestimmen. Die
Technik, in diesem Falle die Uhr, wird damit zu einem
Moment, um die Stellung des Menschen innerhalb der
Goldenen Kette nicht nur zu sichern, sondern recht ei-
gentlich zu bestimmen. Damit geht auch einher, dass
selbst technische Erfindungen als Akt der Emanation
Gottes gedeutet werden konnen, denn in ihnen kon-
kretisiert sich jener Verstand, der dem Menschen von
Gott verliehen wurde und zum Distinktionsmerkmal
gegeniiber den anderen Lebewesen wird. Die Uhr ist
Ausfluss einer natura naturata, die durch Betrachtung
der natura naturans auf den richtigen Weg gebracht
wird. Wesentliche Erkenntnismomente im Bereich der
Technik sind - analog zur Magia Naturalis - dabei Ursa-
che und Wirkung. Insofern dient die Technik selbst auch
der Scharfung des Verstandes. Besonders deutlich wird
das bei Harsdorffer im 2. Band, 10. Teil seiner «Erquick-
stunden», wo es um die kiinstliche Bewegung geht und
wo er vermerkt: «Wann wir die Ursachen eines Dinges
nicht wissen/ oder erforschen mogen/ so schreiben wir

Ferrum 86 /2014 21



es vielmals Gott oder dem Teuffel zu [...]1.»*° Aus der
richtigen Erkenntnis der Ursache kann der Mensch, wie
im Falle der Sonnenuhr, zu neuen Einsichten kommen:
«Diese Erfindungskunst [i.e. die Artes mechanicae, mit
anderen Worten: die Technik; Anm. d. Verf.] (wann sol-
ches Wort beliebet werden wolte) kommet dem Wer-
cken der Géttlichen Allmacht am ndhsten/ und bestehet
eigentlich/ in der Zusammensetzung der natiirlichen
und kiinstlichen Wirckungen [...].»*

Noch einen Schritt weiter auf dem Weg dieser der Ma-
gia Naturalis verbundenen Betrachtungen geht Hars-
dorffer in seinem anderen Werk, den «Hertzbewegli-
chen Sonntagsandachten». Hier gelingt dem Verhaltnis
zwischen mechanischer Uhr und Sonnenuhr sogar der
Sprung ins Titelkupfer. Das beigegebene Gedicht er-
lautert in der Ausgabe 1649, wie der Mensch am Abend
durch das «Sorgenbley» wie eine abgelaufene Uhr sei,
die das Gebet wieder aufziehe.”? Im zweiten Band von
1652 wird dariiber hinaus ausgefiihrt, der Leib sei der
mechanischen Uhr gleichzusetzen, der Verstand aber
der Sonnenuhr: «Die Uhren sind wie Leib und Geist;
dann jene schlagt/ was diese weist [...].»%

Nun ware es wohl mdglich, diese Aussagen als reine
Metaphern zu lesen und sie damit barocker Sprache
zuzuschreiben. Doch zu Recht hat der Germanist Jorg
Jochen Berns darauf hingewiesen, dass sich damit ein
viel weitgehenderer Anspruch verbindet.** Der Mensch
namlich soll eine zunehmend technisiert gedeutete
Natur verstehen, um sich selber darin zu erkennen.
Diese Selbsterkenntnis ist freilich nicht Selbstzweck,
sondern Teil der Erkenntnis des Makrokosmos, des-
sen Erkenntnis an eine Emanationstheorie gebunden
bleibt. Gott lasst sich gleichermassen in den von ihm
unmittelbar Kreierten wiederfinden (natura natu-
rans) wie in jenen mittelbaren, durch Menschen ge-
schaffenen Artefakten, die analog zu seinem Schop-
fungsakt und in Nachahmung desselben entstanden
sind (natura naturatal. Unter der Pramisse und durch
die Optik einer an der Magia Naturalis geschulten Epis-
temologie wird somit auch Technik zu einem ahnlichen
Quell des Wissens und der Gotteserkenntnis, wie die
reine Betrachtung natiirlicher Phdnomene an sich. Das
aus der Betrachtung von Technik resultierende Wissen,
eigentlich die aus der Betrachtung von Technik resultie-
rende Erkenntnis, ist immer Teil einer Emanationstheo-
rie. Deren Form und somit die Form dieses Wissens der
Technik ist in der Frithen Neuzeit an die Goldene Kette
Homers gebunden.

Ausklang

22

Abschliessend lasst sich Harsdérffer und seine Tech-
nik-Meditation als einer der letzten Versuche werten,
in der genannten Form des Wissens technologische In-
novation und Tradition in ein harmonisches Verhaltnis

Ferrum 86 / 2014

zu bringen. Die technologischen Leistungen des Men-
schen werden zu seiner virtus, die seinen Ort inner-
halb der Goldenen Kette Homers definiert und sichert.
Merkwirdigerweise taucht bei Harsdorffer die Goldene
Kette selbst in keiner seiner Betrachtungen auf. Aber
der Verweis auf ein entsprechendes Umfeld, hier durch
Fludd und Knorr von Rosenroth vergegenwartigt, lasst
doch als sehr wahrscheinlich erscheinen, dass auch
Harsdorffer von einer solchen Vorstellung gewusst ha-
ben muss oder vielmehr: von ihr gepragt war.

Zweifelsfrei entspricht die allegorisierende oder an-
agogisierende Interpretation von Werken der Technik
barocker Weltdeutung. Aber Harsdorffers Versuch,
in allem Gott zu sehen, ist etwas anderes. Indem die
virtus des Menschen von allen anderen Gliedern der
Goldenen Kette differiert wird, ist es auch maglich, ihr
selbst technische Errungenschaften als individuelle
virtus zuzuschreiben. Mit Harsdorffer geht allerdings
ein geistesgeschichtlicher Abschnitt, der vom Versuch
gepragt ist, (technologischen) Fortschritt und Theologie
zu verbinden, zu Ende. Dieser Zeitraum umfasst knappe
200 Jahre, spielt noch um weniges ins 18.Jahrhundert
hinein, um in der Aufklarung weiter geschwacht zu wer-
den und im Zeitalter der Industrialisierung Uberhaupt
zu verschwinden. Ob je eine Lokomotive oder ein Au-
tomobil emanatistisch gedeutet wurden, entzieht sich
der Kenntnis des Verfassers. Mit der vielbeschwore-
nen Entzauberung der Welt im Rahmen der Aufklarung
stirbt auch Della Portas Magier; seine nachvollzie-
hend-deutende Schau erblindet, und die nackte Sophia
Fludds spannt ihre Ketten vergeblich aus, denn der Affe
am unteren Ende hat sich langst losgerissen und ist ei-
gene Wege gegangen.

PD Dr. Axel Christoph Gampp

Axel Christoph Gampp ist Privatdozent
fir Allgemeine Kunstgeschichte an der
Universitdt Basel und Professor fiir Ge-
schichte und Theorie der Architektur
an der FH Bern. Studium in Basel und
Ziirich, Promotion 1994 mit einer Arbeit
Uber Stadtebau im rémischen Umland
im Hochbarock, Habilitation 2002 mit ei-
ner Arbeit zur italienischen Kunsttheo-
rie der Frihen Neuzeit. Schwerpunkte
sind ltalienische Kunst und Kunsttheo-
rie der Frithen Neuzeit, Schweizer
Kunstgeschichte, Geschichte der Mimik
und Gestik, Architekturgeschichte und
-theorie. Zahlreiche Publikationen zu
allen genannten Bereichen (siehe dazu
Website des Kunsthistorischen Semi-

nars Basel].



Johann Wolfgang von Goethe: Faust II, Vers 6315f.

Johannes Dillinger: Hexen und Magie. Frankfurt a. M. 2007, S.13.

Plinius d. J.: Historia Naturalis, V, 30, 1ff.

Verwiesen sei, stellvertretend fir eine Vielzahl an entsprechenden
Schriften, auf die Sammlung von Johann Scheible: «Bibliothek der
Zauber-, Geheimnif3- und Offenbarungs-Biicher und der Wunder-
Hausschatz-Literatur aller Nationen in allen ihren Raritdten und
Kuriositaten», die um die Mitte des 19.Jahrhunderts in 15 Banden

alle alteren Traktate sammelte.

Handworterbuch des Deutschen Aberglaubens. Hg. von Hanns
Barchtold-Staubli. Bd. 5. Berlin, New York 2000 (3), s.v. Magie, sp.
819.

Ebd., sp. 823 mit Verweis auf eine Aussage Luthers.

Ebd., sp. 824.

Zu seiner Biographie s. einfiihrend Raffaella Zaccaria: Giovambat-
tista della Porta. In: Dizionario Biografico degli Italiani, Bd. 37. Turin
1989,S.170-182.

Laura Balbiani: La Magia Naturalis di Giovanni Battista Della Porta.
Lingua, cultura e scienze in Europa all'inizio dell'eta moderna. Bern,

Berlin, Bruxelles et al. 2001, S.21; Zaccaria (wie Anm. 8).

Giovanni Battista Della Porta: De i Miracoli et maravigliosi effetti dal-
la natura prodotti. Libri Illl. Venedig 1560, S. 1r und v: «Questa Magia
& de due sorti, una nefandissima, la quale & piena di superstitioni
d'incantationi, e procede per revelatione di Demoni la quali i Greci
la chiamano thurgian, allea quale ogn‘uno, & tutte le leggi gli sono
contrarie [...]; l'altra Magira & naturale, la quale tutti la riveriscono
e U'honorano [...], la quale non dicono esser altro, salvo che una
consumata cognitione delle cose naturali, & una perfetta filosofia.
Questa ha gran virtu, e piena di misteriosi secreti, e ne porge una
contemplatione di cose recondite, le qualita, e le proprieta di tutte

le cose della natura, come fine principalissimo della vera filosofia.»

Ebd., S. 1r: «Porfirio & Apulcio Platonici Illustri dicono, che tanto
l'arte della Magia, quanto il nome, fu trovato da Persi [...], e chiama-

no coloro Magi, quali i Latini chiamano sapienti, i Greci Filosofi [...]1.»

Ebd., S. 1v: «[... die Magie] ci insegna con aiuto delle cose naturali,
applicate convenevolmente, far opere, le quali il vulgo le chiama mi-

racoli, percioche superano lintelletto humano.»

Dem Verfasser zugdnglich waren: Jo. Baptistae Portae Neapolitani
magiae naturalis libriviginti [...]. Francofurti 1591; Jo. Baptistae Por-
tae Neapolitani magiae naturalis libri viginti [...]. Francofurti,1607;
Jo. Baptistae Portae Neapolitani magiae naturalis libri viginti [...].
Hanoviae 1619; Natiirliche Magia, Das ist: Ein aussfiihrlicher unnd
grindlicher Bericht von den Wunderwercken Natiirlicher Dinge, in

vier Blicher abgetheilet / Erstlich von Joanne Baptista Porta [...] in

Lateinischer Sprache beschrieben. Nun aber durch einen beson-
dern Liebhaber der Philosophiae in unser Hochdeutsche Sprach
verbracht, [...] jetzo vom Authore zum andernmahl ubersehen und
mit einem aussfiihrlichen Register verbessert. Magdeburg 1617;
Giambattista Della Porta: Magia naturalis libri viginti. Lugduni Bat.
1644; Joh. Baptistae Portae Magiae naturalis libri viginti; ab ipso
quidem authore adaucti, nunc vero ab infinitis, quibus editio illa sca-

tebat mendis, optime repurgati [...]. Lugd. Batavorum 1644.

S. dazu Rosmarie Zeller: Knorrs Ubersetzung und Bearbeitung von
DellaPortas «MagiaNaturalis»im Kontextdes Cambridger Neuplato-
nismus undder Zuwendung zur Empirie. In: Morgenglantz. Zeitschrift
der Christian Knorr von Rosenroth-Gesellschaft 18, 2008, S.63-84.

Platon, Theaitetos, 153 cd. Zum gesamten Thema: Arthur O. Lovejoy:
Die grosse Kette der Wesen. Geschichte eines Gedankens. Frankfurt
a.M., 1985.

Dahingehend Peter Probst: Kant. Bestirnter Himmel und morali-
sches Gesetz. Zum geschichtlichen Horizont einer These Immanuel
Kants. Wiirzburg 1994, S.52f.

Ambrosius Theodosius Macrobius: Commentariorum in Somnium

Scipionis, I, 14, 15.

Zur Vorbildfunktion des Agrippa von Nettesheim fiir Della Porta s.
Balbiani (wie Anm. 9), S.54-55.

Der Begriff der virtus ist gewiss von Agrippa von Nettesheim herge-
leitet und wohl auch von diesem mit dem hier verstandlichen Inhalt
gefiillt. S. zum Begriff der virtus bei Agrippa: Wolf-Dieter Miiller-
Jahncke: Agrippa von Nettesheim: «De occulta philosophia». Ein
«Magisches System». In: Magia Naturalis und die Entstehung der
modernen Naturwissenschaft. Symposion der Leibniz-Gesellschaft
1975. Wiesbaden 1978, S.19-26. S.24 schreibt Miiller-Jahncke:
«Die Ausiibung der <magia> hangt auch in De occulte philosophia
von der Kenntnis der «irtutes> ab, die als letztlich bewirkende dyna-
mische Transponate der Ideen des Archetypus in der Materie, in der
sie als <semines rationales> durch die Weltseele verbracht worden
sind, angesehen werden. Grundsatzlich ist jedes Ding des Kosmos
«irtus> - begabt, sei es mit einer «virtus elementalis> oder einer
«virtus occulta>. Die «virtutes elementares> sind an die «qualitas> der
Elemente gebunden, die ihrerseits im Archetypus selbst wie auch
im Makro- und Mikrokosmos vorhanden sind. Die «wirtutes occul-
tae> hingegen charakterisieren die <proprietas> der Dinge - sie sind
keinem Element, sondern allein der Materie zugehdrig und werden

erst durch die <semines rationales> zu einer Wirkung veranlasst.»
Das Buch ist in Berlin und Leipzig 1723 erstmals erschienen und im
18. Jahrhundert verschiedentlich neu aufgelegt worden. Die Editi-
onsgeschichte ist dem Verfasser im Einzelnen nicht bekannt.

Della Porta (wie Anm. 10, S.7v.

S. dazu: Wolfgang Frauth: Catena Aurea. In: Archiv fiir Kulturge-
schichte 56 (1974), S. 270-295, hier S.272.

Ferrum 86 / 2014 23



24

25

26

27

28

30

31

24

Ebd., S.273.

Der Begriff «ministro» erscheint bei Della Porta (wie Anm. 10, S.2r:
«[...] dottissimamente disse Plotino, che la Magia era ministra della

natura, & il Mago ministro, & non artefice.»

Zum Verhéltnis Della Portas zur Accademia dei Lincei s., neben den
alteren Hinweisen auf Della Portas Biographie weiter oben, v.a. Da-
vid Freedberg: The Eye of the Lynx. Galileo, his Friends and the Be-
ginning of Modern Natural History. Chicago und London 2002, S.72f.
Della Porta war bereits 1604 zu Federico Cesi in Kontakt getreten,
aber er wurde erst 1610, auf Einladung Cesis hin, Mitglied der Acca-

demia.

Ebd., S.34 und Abb. 1.26.

Ebd., S.354.

S. dazu: Anne Becco: Leibniz et Francois-Mercure van Helmont:
Bagatelles pour des Monades. In: Magia Naturalis und die Entste-
hung der Modernen Naturwissenschaften. Symposium der Leibniz-
Gesellschaft 1975. Wiesbaden 1978, S.119-140, v.a. S.120.

Ebd., S.141.

Des vortrefflichen Johann Baptista Porta von Neapolis Magia Natu-
ralis. Oder: Hauss-, Kunst- und Wunder-Buch [...] herausgegeben
durch Christian Peganium, sonst Rautner genannt [Anm. d. Verf.:
Psyeudonym fiir Knorr von Rosenroth]. Hier verwendet: 2. Auflage,
Nirnberg 1713, S.23.

S. dazu etwa: Werner Beierwaltes: Neuplatonisches Denken als
Substanz der Renaissance. In: Magia Naturalis und die Entstehung
der Modernen Naturwissenschaften. Symposium der Leibniz-Ge-

sellschaft 1975. Wiesbaden 1978, S.1-16, hierv.a. S.4.

John Locke: An Essay Concerning Human Understanding. London
1689, Book I, ch. VI § 12; zitiert aus: Jennifer Frangos: Ghost in the
Machine. The Apparition of Mrs. Veal, Rowe’s Friendship in Death
and the Early Eighteenth-Century Invisible World. In: Wolfgang Neu-
ber und Christine Gottler (Hgg): Spirits Unseen. The Representation
of Subtle Bodies in Early Modern European Culture. Leiden und Bos-
ton 2007 (Intersection Bd. 9, S.313-328, hier 5.321.

Robert Fludd: Utriusque cosmi maioris scilicet et minoris meta-
physica, physica atque technica historia in duo volumina [...] divisa.
Frankfurta. M. 1617-1623.

S. zur Interpretation: Wilhelm Schmidt-Biggemann: Bilder des Un-

sichtbaren. Robert Fludds Konzeption des Weltgeistes. In: Neuber,
Gottler (wie Anm. 32), S.197-208, insbes. 5.206-207.

Ferrum 86 /2014

35

38

39

40

4

42

S. zu Agrippa von Nettesheim und der Magia Naturalis: Beierwaltes
(wie Anm.31) oder im selben Tagungsband: Kurt Goldammer: Ma-
gie bei Paracelsus. Mit besonderer Berlicksichtigung des Begriffes
einer «natirlichen Magie». In: Magia Naturalis und die Entstehung
der Modernen Naturwissenschaften. Symposium der Leibniz-Ge-
sellschaft 1975. Wiesbaden 1978, S.30-50.

S. dazu als Einfiihrung K. Hedwig: Natura naturans/naturata. In:
Historisches Worterbuch der Philosophie, Bd. 6. Basel und Stuttgart
1984, sp.504-508.

Hier wird die Ausgabe verwendet: Georg Philipp Harsdérffer: Deli-
tiae Mathematicae et Physicae. Der Mathematischen und Philoso-
phischen Erquickstunden erster bzw. zweyter bwz. dritter Teil. Hg.
von Jorg Jochen Berns. Frankfurt a. M. 1990 bzw. 1991. Der erste
Band beruht auf Vorgaben von Daniel Schwenter, die Harsdorffer
tibernommen und Gberarbeitet hat. S. dazu die Einleitung von Jorg

Jochen Berns.

Ebd., Bd.2, S.316: «Von den Uhrwercken.» Ich verdanke den Hin-
weis auf diese Passage Jorg Jochen Berns: Harsdorffers Technik-
andacht. Zum Zusammenspiel von Naturwissenschaft, Erbauung
und Poesie in den «Sonntagsandachten» und «Erquickstunden». In:
Doris Gerstl (Hg.): Georg Philipp Harsdorffer und die Kiinste. Nirn-
berg 2005, S.22-38.

Harsdoffer, Erquickstunden (wie Anm.37), Bd.2, S.316f.

Ebd., Bd.2, S.380.

Ebd., Bd.2, S.381.

Georg Philipp Harsdorffer: Hertzbewegliche Sonntagsandachten
(1649 und 1652). Als Faksimilie hg. und mit einem Nachwort verse-
hen von Stefan Keppler. Hildesheim, Zirich, New York 2007, erster

Band (1649), o.P. ([dem Frontispiz folgende Recto-Seite].

Harsdérffer, Sonntagsandachten (wie Anm. 42), zweiter Band (1652),

o.P. ([dem Frontispiz folgende Recto-Seite].

Berns (wie Anm. 38), S. 24f.



	Magia Naturalis : Wissen als Emanationslehre in der Frühen Neuzeit

