
Zeitschrift: Ferrum : Nachrichten aus der Eisenbibliothek, Stiftung der Georg
Fischer AG

Herausgeber: Eisenbibliothek

Band: 86 (2014)

Artikel: Magia Naturalis : Wissen als Emanationslehre in der Frühen Neuzeit

Autor: Gampp, Axel Christoph

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-391847

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-391847
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Axel Christoph Gampp

Magia Naturalis
Wissen als Emanationslehre in der Frühen Neuzeit

Seit der Antike und bis weit ins 18. Jahrhundert hinein prägte das makrokos-
mische Denken die Vorstellung einer Kette, die von Gott ausgehend alle
sichtbaren und unsichtbaren Phänomene verbindet. Diese sogenannte
Goldene Kette Homers liegt auch der Vorstellung einer magia naturalis
zugrunde, wie sie für die Neuzeit exemplarisch von Giovanni Battista Della
Porta entwickelt wurde. Mit einer derartigen Emanationstheorie, wo von den
sichtbaren Dingen auf das Transzendente geschlossen werden kann, geht
der Versuch einher, naturwissenschaftliches Denken und Theologie aufeinander

zu beziehen. Im 17. Jahrhundert wird auch die Technik in diesem
Lichte gedeutet, bevor im 18. Jahrhundert die Trennung zwischen Naturwissenschaft

und Metaphysik unüberwindbar wird.

From antiquity and well into the 18th century, macrocosmic thinking shaped
the notion of a chain emanating from God that connects all visible and
invisible phenomena. This so-called Golden Chain of Homer also underlies
the idea of a magia naturalis, as was developed in modern times, for
instance, by Giovanni Battista Della Porta. On the basis of an emanation theory
of this kind, in which the transcendental can be inferred from the visible
world, an attempt was made to correlate science and theology. In the
17th century, technology was explained in this perspective, before science
and metaphysics were irrevocably severed in the 18th century.

Einleitung
«Denn wer den Schatz, das Schöne, heben will, bedarf
der höchsten Kunst: Magie der Weisen.»1 Die Worte des

Mephistopheles, die ihm Johann Wolfgang von Goethe

in den Mund legt, geben dem hier anstehenden
Unterfangen die Richtung vor. Denn wesentlich ist eine
besondere Füllung des Begriffes <Magie>. In der jüngeren
Forschung wird unter Magie jedes System von Vorstellungen

und Verhaltensweisen subsummiert, welches
darauf abzielt, die sichtbare, im Alltag erlebbare Welt

mit einem Raum ausserhalb dieser Welt in Beziehung
zu setzen.2 Diese zweifelsfrei korrekte Definition bedarf
für unseren Zusammenhang einer Spezifizierung. Dazu

sollte der Blick auf die Herkunft von Begriff und Phänomen

zurückgehen. Hier zeigt sich, dass die sogenannte

ars magica bzw. ihre Wendung im Plural, die artes
magicae, zunächst im Bereich der Wissenschaft
angesiedelt waren, wie sämtliche artes. Plinius hält fest, die

Magie habe sich aus der Medizin heraus entwickelt, und

ihre abergläubische Seite sei im Rahmen des Strebens
nach Linderung und Heilung von Krankeiten entstan¬

den.3 Nicht nur werden Griechen und Römer erwähnt,
die der Magie mächtig gewesen seien, darunter etwa

auch Piaton, es werden auch Magier in Gallien oder
Britannien genannt. Deren Fertigkeit schwankte zwischen

Heilverfahren und Weissagung, zwei an sich völlig
voneinander geschiedene Bereiche, obwohl sich

verständlicherweise der kurierenden Absicht der Wunsch, deren

Erfolg in der Zukunft schon erkennen zu können, zur

Seite stellte. So hatte sich in der Antike ein janusgesichtiges

Phänomen ausgebildet, das unter dem Begriff der

Magie bis in die Frühe Neuzeit fortlebte.4 Damals trat

zur älteren Ausprägung eine weitere Differenzierung
hinzu. Die ältere Tradition lebte in der Schwarzkunst

fort, lat. Negromantie, was im griechischen Ursprung
die Nekromantie, die Totenbeschwörung meint, aber

durch Verballhornung zu Nigromantia gewandelt wurde,

worin man den Begriff schwarz, niger, zu erkennen

glaubte.5 Daher der Begriff Schwarzkunst. Wohl schon

im Spätmittelalter, gewiss aber um 1500 trennte sich

von ihr eine weisse Magie ab, deren Ziel sehr früh als

Streben nach Gotteserkenntnis wahrgenommen wur-

Ferrum86/20U



de.6 Praktisch gleichzeitig und wohl nicht ohne innere

Verbindung begann sich eine Unterscheidung zwischen

natürlicher und unnatürlicher oder übernatürlicher
Magie herauszukristallisieren.7 Während die unnatürliche

oder übernatürliche jene ist, die durch arkane oder

okkulte Wege den Gang der Dinge nicht nur zu deuten,

sondern zu beeinflussen sucht, will die natürliche Magie,

die Magia Naturalis, alles Sichtbare ergründen auf

eine Schau Gottes hin.

Mit ihrer Geburtsstunde im ausgehenden Mittelalter
bzw. zu Beginn der Frühen Neuzeit tritt sie parallel zu

einer anderen Entwicklung auf: der Entzauberung der

Natur durch wissenschaftliche Herangehensweisen.
Vor diesem Hintergrund stellte die Magia Naturalis
einen Versuch dar, Theologie und Erkenntnis miteinander

in Einklang zu bringen. Sie ist deswegen in

ihrer Stossrichtung nicht so sehr auf Erkenntnisgewinn
als auf Erkenntnisversöhnung ausgerichtet. Für einen

kurzen Augenblick, zwischen der Mitte des 16. und der

Mitte des 18. Jahrhunderts, versuchte die Magia Naturalis

zu verklammern, was danach nicht länger zu

verklammern war. Bei diesem Prozess spielt ein Italiener
eine gewichtige Rolle: Giovanni Battista della Porta.

Die «Magia Naturalis» des Giovanni Battista della Porta

und ihre Wirkung
1558 erschien in Neapel ein Werk unter dem Titel «Magia

Naturalis sive De Miraculis Rerum Naturalium Libri
INI». Als Autor firmiert der lokale, damals etwa 23-jährige

Adelige Giovanni Battista della Porta.8 Bereits zwei

Jahre später, 1560, folgte eine italienische Ausgabe in

Venedig. 1589 wurde die Erstausgabe in erweiterter
Form nochmals auf den Markt gebracht, nun umfass-

te sie statt vier deren 20 Bücher und hatte wesentliche

Akzentverschiebungen inhaltlicher Natur zu erdulden.9

In den beiden Erstausgaben bemüht sich der junge
Verfasser noch um eine moderate Definition des Begriffes
Magie. Expressis verbis kommt auch er auf die beiden

Arten der Magie zu sprechen, jene schlechte, auf

Aberglauben beruhende, die andere, die gute, welche eine

natürliche und eigentlich eine vollkommene Philosophie

sei, weil sie auf der Betrachtung der Natur beruhe.10

In diesem Kontext sei der Magier traditionell als

Weiser bezeichnet worden.11

Della Portas Unterscheidung wird von ihm selber

allerdings nicht konsequent befolgt. Die erkennende

Betrachtung der Natur wird ihm ein Mittel, um
merkwürdige Dinge zu bewirken.12 Tatsächlich teilt er im

Folgenden die seltsamsten Remedien mit, wie der

Haarwuchs zu befördern und die Jungfräulichkeit zu

erkennen sei oder Hühner mit vier Beinen und vier

Flügeln gezüchtet werden können. In der späteren, auf
20 Bücher angewachsenen Ausgabe nimmt diese
Tendenz noch zu, weswegen sie einerseits das Interesse

der Inquisition auf sich zog, andererseits aber gerade

von all jenen begierig aufgegriffen wurde, die derartigen

Phänomenen zugewandt waren. So sind nicht nur
zahlreiche Neuausgaben des Buches in Italien,
sondern vor allem eine grosse Anzahl von Übersetzungen
in ganz Europa nachzuweisen.13 Darunter zählt auch

jene deutsche des Christian Knorr von Rosenroth, der
in Sulzbach-Rosenberg als Fürstenberater wirkte.14

In seiner 1680 erschienenen Fassung wird der Begriff
der Magia Naturalis schon im Frontispiz marginali-
siert, das Buch ist übertitelt mit «Hauss-, Kunst- und

Wunder-Buch». Im Gegensatz zu früheren Ausgaben,
auch früheren Übersetzungen wird in derjenigen Knorr

von Rosenroths jedem der 20 Bücher eine Illustration

vorangestellt. Seine Ausgabe sei hier vornehmlich

deswegen erwähnt, weil er über den Gelehrten Franciscus

Mercurius van Helmont mit dem Philosophen Gottfried

Wilhelm Leibniz bekannt wurde. Leibniz wird in der

vorliegenden Darstellung der Letzte sein, der der Magia
Naturalis für seine Philosophie zumindest indirekt
etwas abgewinnen konnte.

Die innere Struktur von Della Portas «Magia Naturalis»:
Homers Kette oder die Ringe Piatons

Im Inhaltsverzeichnis der italienischen Erstausgabe

von 1560 sind die weiter oben wiedergegebenen
Definitionen der Magia Naturalis zu finden, aber auch ein

Hinweis, der weiter zum Kern der Sache hinführt. Das

Kapitel 5 ist nämlich betitelt: Che cosa sieno gli anelli
di Platone, e la catena d'Homero (Was die Ringe Pla-

tons seien und die Kette des Homer]. Was hat es mit
diesen beiden Gegenständen auf sich? Vorausgeschickt
werden kann, dass es sich um ein und das gleiche
Phänomen handelt, die Begriffe sind synonym. Der Begriff
«Kette Homers» verdankt sich einer Passage im 8.

Gesang der llias (Verse 18-26), wo Zeus selbst folgende
Worte spricht:

«Auf wohlan, ihr Götter, versucht's,
dass ihr all' es erkennet,
Eine goldene Kette befestigend oben am Himmel;
Hängt dann all' ihr Götter euch an,

und ihr Göttinnen alle:
Dennoch zögt ihr nie vom Himmel herab

auf den Boden

Zeus den Ordner der Welt,

wie sehr ihr rängt in der Arbeit!
Aber sobald auch mir im Ernst es gefiele zu ziehen;
Selbst mit der Erd' euch zog' ich empor,
und selbst mit dem Meere;

Und die Kette darauf um das Felsenhaupt des Olympos
Band' ich fest, dass schwebend das Weltall hing' in

der Höhe!»

Die Vorstellung der Goldenen Kette, die alle Dinge von

der Erde bis zum Himmel verbindet, wird von Piaton in

16 Ferrum 86/20H



Aurea Catena Hörnern
***

Annulus Platonicus
* ^ *

Superius & Inferius
Hermetis.

Chaos

Spiritus Mundi vo-

Spiritus Mundi

SpiritusMundifixus
Materia prima o-

fublu-^
Ani-^

."'¦*•*¦ V-egetabilia^
Mine-

Spiritus Mundi con-
Extta&um Chao-S

Perielio confum-
fenda Uni«

raf

confufum.

ladlis incorporeus.

acidus corporeus.

alcalicus corporeus,
mnium corporum
narium.
malia«

fea Azo$.
ralia.
centratus fixus^
ticum purum.
mata,feuQuintaE(-
verfalis.

Die Goldene Kette Homers.

(Quelle: Anton Joseph Kirchweger: Aurea catena Homeri oder eine

Beschreibung von dem Ursprung der Natur und natürlichen Dingen.

Frankfurt und Leipzig 1723, S. 8.)

seinem Dialog «Theaitetos» aufgegriffen.15 Daher also

der andere Name. Gleichbleibende Vorstellung ist, dass

es jene genannte Verbindung gebe, womit ein kosmischer

Zusammenhang zwischen oben und unten
konstruiert wird. Damit gekoppelt ist in der Folge auch der
Glaube an die Unverbrüchlichkeit einer kosmischen

Ordnung. Auf die gesamte Ideengeschichte kann hier
nicht eingegangen werden, aber zerrissen ist die Kette

erst im Laufe der Aufklärung und namentlich durch
die Umwälzungen, die das Erdbeben von Lissabon 1753

auslöste, das bekanntlich die gesamte abendländische

Philosophie in den Grundfesten erschütterte.16 Voltaires

Erzählung «Candide» legt davon beredt Zeugnis ab.

Die Vorstellung der Goldenen Kette Homers wurde für
das christliche Abendland durch Macrobius zu Beginn
des 5. Jahrhunderts aktualisiert. Er erwähnt in einem
Kommentar zu Ciceros «Somnium Scipionis», es gebe
eine Emanationsfolge, mithin eine ununterbrochene

Gott

Mente (Geist)

Anima (Seele)

Ragione (Vernunft)

Himmel

Gestirne

\ Ueberirdisch
(Feuer/ Luft)

Mensch

Tiere

Vegetation

Unbeseeltes

Auf der Erde

(Wasser)

In der Erde/ Unterirdisch
(Erde)

Die Kette Homers oder die Ringe Piatons. Umzeichnung des Verfassers

für die «Magia Naturalis» des Giovanni Battista Della Porta.

(Quelle: Axel Christoph Gampp)

Verbindung vom höchsten Gott bis zum untersten Ende

des Seienden, das er als «tiefsten Schlamm» /ultima
faeceml bezeichnet und damit die leblose Materie

anspricht: «Da nun also aus dem höchsten Gott der Geist,

und aus dem Geist die Seele entsteht und diese ihrerseits

alle weiteren Dinge schafft und mit Leben erfüllt,
da dieser eine Strahl alles erleuchtet und in allem

widerscheint, wie ein einzelnes Gesicht in vielen nebeneinander

aufgestellten Spiegeln erscheint; da weiterhin
alle Dinge in ununterbrochener Folge nacheinander

zum untersten Ende der Reihe hinabsteigen: wird der

aufmerksame Betrachter eine einzelne Verbindung von

ineinander verflochtenen und nirgendwo unterbrochenen

Gliedern entdecken, die vom höchsten Gott bis zum
tiefsten Schlamm hinabreicht. Und dies ist Homers
goldene Kette, die, wie er sagt, Gott vom Himmel auf die

Erde hinabhängen zu lassen befahl.»17

Wie ist diese Kette vorzustellen? Ihr wesentlichstes
Charakteristikum ist, dass es sich um einen

Emanationsvorgang handelt. D.h., im Sichtbaren eröffnet sich

gleichsam ein Blick auf das Unsichtbare, in unserem
Falle Göttliche oder jedenfalls doch Geistige. Agrippa
von Nettesheim, eines der grossen Vorbilder für Della

Porta, hatte den Sachverhalt begrifflich gefasst und

dabei wohl aus älteren Quellen geschöpft.18 Bei ihm findet

sich die Vorstellung, dass jedem Ding ein Zeichen

Isignuml der Idee Gottes eingeprägt ist. Diese «innere

Signatur» ist die virtus eines jeden Dinges, die sich

allerdings in einer «äusseren Signatur», nämlich der

Form, zur Erscheinung bringt.1' Die virtus entspricht
im Grundgedanken demjenigen, was Aristoteles als

Substanz lousia] bezeichnete und von der Akzidenz (ta

symbebêkotal unterschieden hat, also jenem Beiwerk,
das das Wesen des Dings an sich nicht verändert und

eigentlich nicht berührt. Der Blick für die virtus schärft

Ferrum 86/2014 17



sich über ein Kriterium, nämlich die Analogie. Im Falle

einer Kette ist die Anordung ihrer Glieder dadurch
bestimmt. Damit drängt sich die Frage auf, wie viele

Glieder die gesamte Kette umfasse. Anton Joseph

Kirchweger hat in seiner Schrift «Aurea catena Homeri

oder eine Beschreibung von dem Ursprung der Natur
und natürlichen Dingen» (Frankfurt und Leipzig 1723)

darauf eine Antwort gegeben.20

Das Modell lässt sich exakt auf Della Portas «Magia
Naturalis» übertragen. Typisch ist übrigens für alle
derartigen Emanationsmodelle ein Dreischritt, etwa:

körperlich - geistig - göttlich. Bei Della Porta beruht der
Dreischritt wohl eher auf den Elementen Erde - Wasser

- Feuer/Luft, wobei die letzteren beiden zusammengezogen

werden im Bereich der Gestirne.

i4 DB BVM. T HT S IOC N.

m

-i.**

¦

«Facies leonina»

(Quelle: Giovanni Battista Della Porta: De Humana Physiognomonia.

VicoEquense 1586, S. 34.1

Jedes Modell der Kette Homers verdeutlicht: Alles geht
von Gott aus, der sich zunächst im Immateriellen
manifestiert, in einer Art Geist des Universums, woraus
das Beseelte an sich entsteht. Daraus geht die Vernunft
hervor, die die gesamte Sphäre über der Erde ordnet,
nämlich den Himmel und die Gestirne. Der Mensch

partizipiert daran, er hat Sinne, Verstand und Seele. Gegen

unten nimmt zunächst der Anteil am Verstand ab, bei

den Tieren wie bei den Pflanzen. Die Tiere haben noch

sinnliches Vermögen, den Pflanzen fehlt auch dieses,
bevor alles im Unbeseelten endet, das keinerlei aktiven

Verstand und keinerlei aktive Sinne mehr aufweist.
Der Unbeseeltheit wegen stirbt im Tode bei Tieren und

Pflanzen auch die indiviuelle virtus, wohingegen sie

vom Menschen an aufwärts auch über den Tod hinaus
erhalten bleibt.

Es ist damit sicherlich eine Hierarchie vorgezeichnet,
die von oben nach unten geht. Doch determiniert das

nicht die Lesart. Sie kann nämlich auch von unten nach

oben gehen. Della Porta drückt es wie folgt aus: Das

Ganze sei «come un'ligame dal cielo alle cose basse

stesso, con una colligantia reciproca e una continuatone,

che la virtù superiore spargendo i raggi, ne venga è

discenda à queste cose qua giù, che se uno degli estremi

e ultimi è tocco, e tremi, muova ancor l'altro» - «wie

eine Verbindung des Himmels mit den unteren Dingen,
mit einer reziproken Kette und einer Fortsetzung der

Tugend, deren Strahlen von oben her ausgesandt werden

und nach unten durchdringen in der Weise, dass,

falls eines der untersten und fernsten Kettenglieder
berührt wird und sich bewegt, auch alle anderen in

Bewegung geraten».21

Mit dieser Äusserung steht Della Porta in einer Tradition

der Deutung von Homers Kette, die in die Antike
zurückreicht. Zwei Möglichkeiten eröffnen sich nämlich:
eine hier stärker interessierende, die die Kette als Sinnbild

einer fast mechanischen Bezogenheit ihrer Ele¬

mente aufeinander versteht. An ihrer Spitze steht mit
Zeus, später mit dem christlichen Gott jener Unbewegte
Beweger, den Aristoteles in die Philosophiegeschichte
eingeführt hat.22 Von dieser stark mechanistischen Idee

setzt sich jene andere Richtung ab, die in der Kette

gleichsam die Strickleiter erkennt, die uns nach Höherem

und damit nach Gott streben lässt, wobei die Seele

wie an einem Strick nach oben gezogen wird, um es mit
Gregor von Nyssa im k. Jahrhundert auszudrücken.23

Della Porta ist ein Anhänger der ersten Variante. Bei

dieser ist ihre Logik, die über Differenz und Analogien
geht, näher zu bestimmen. Am einfachsten geschieht
das mit einem Blick in die mittlere Ebene. Hier bildet

jede Spezies einen Ring: der Mensch, die Tiere, die

Pflanzen und schliesslich das Unbeseelte, also die

Steine. Aufeinander folgende Glieder müssen eine
gewisse Ähnlichkeit aufweisen wegen ihrer virtutes, denn

diese haben je einen eigenen Charakter und lassen -
wie im richtigen Leben - Sympathien und Antipathien
deutlich erkennen. Gewisse Glieder ziehen sich an,
andere stossen sich ab. Das zu erkennen ist Aufgabe
der Wissenschaft, die dadurch letztlich den göttlichen
Willen nachvollziehen kann, indem die erkennende
menschliche Vernunft richtig einzuordnen versteht, was
der Natur nach nebeneinander gehört. Zu den

Instrumenten dieser Erkenntnis gehören Deduktion aus der
Form wie auch das Experiment. Deduktion bedeutet in

diesem Zusammenhang eine logische oder zumindest

logisch erscheinende Herleitung aus der optischen
Evidenz. Della Porta hat das in den ersten Ausgaben seiner

«Magia Naturalis» nie vorgeführt oder durch Abbildungen

illustriert, wohl aber in einem anderen Buch, das

ihn vielleicht noch berühmter machen sollte, nämlich
in seiner «De Humana Physiognomonia», erstmals
erschienen 1586. Hier stehen gewisse Physiognomien
bestimmten Tieren nahe, etwa die Facies leonina, das

menschliche Löwenhaupt zum König der Tiere.

Ferrum 86 /2014



flit egra- JVatur<e

•ft.« y

fpet ilium.Wijuc iiiiaco.

% :sP'fr,

*«w. vi"#j
a ^ • >:' *ê

bu.-»£&*£&
¦ Ls '" v'\:

<J4

™

¦«vr I f I.
¦•- '-ì

& %ig >.
<>VV c 7 ¦;

¦ »?

* «
lui malia

'.¦,r,-:^r;':
-Sr >f ,-'; ^

^;*,»«^-^ ' ""
'l^,J.Ji. iWW

«Integrae naturae speculum artisque imago»

(Quelle: Robert Fludd: Utriusque cosmi maioris scilicet et minoris me-

taphysica, physica atque technica historia in duo Volumina (...] divisa.

Frankfurt a. M. 1617-1623, O.P. [fol. 141.1

Andererseits können Experimente dort hilfreich sein,

wo es darum geht, den eigentlichen Charakter, die virtus

eines Objektes, erst freizulegen. Das ist z.B. der

Fall bei Metall, welches im Felsen eingeschlossen ist

und auf physikalische oder chemische Weise extrahiert
werden muss. Das alchemistische Laboratorium dient
also in erster Linie dazu, die jeweilige virtus zu ermitteln,

indem sie komplexe Verbindungen in reine
Substanzen zerlegt.

Andererseits sollte der Magier aber auch imstande
sein, die Dinge wieder neu zusammenzuführen, also

Auskunft über ihre Nähe und Ferne, über ihr Verhältnis
zueinander zu geben. Der Magier bleibt hier ministro,
weil er an sich nichts Neues schaffen, sondern eben

nur über die Verhältnisse Auskunft erhalten will.24 Was

nicht zusammenpasst, kann auch nicht zusammengeführt

werden. Denn im Endeffekt muss die Harmonie
des Gesamten gewahrt bleiben. Nur was sich innerhalb
dieser Harmonie bewegt, kann gelingen.

Von Della Porta sind diese Ähnlichkeiten nicht explizit
ausformuliert und erst recht nicht abgebildet worden.
Della Porta wurde jedoch ein prägendes Mitglied für
die Accademia dei Lincei, die Akademie der Luchse, die

es noch heute in Rom gibt und deren Gründer 1603 der
römische Fürst Federico Cesi war.25 Cesi trat in engen
Austausch zu Della Porta. In den wissenschaftlichen
Werken der Accademia haben sich Spuren erhalten,
die für unseren Zusammenhang herangezogen werden
dürfen. So erweist sich etwa der Citrus medica digitata,

jene Zitrone, die im Volksmund wegen ihrer fingrigen
Form «Buddhas Hand» genannt wird, als wesentliches

Bindeglied, um die Früchte in eine Nähe zu den anderen

Lebewesen setzen zu können. Das Kriterium der formalen

Ähnlichkeit dient hier als tertium comparationis.26

Etwas deutlicher wird Della Porta selbst, wenn er in

einem eigenen Werk, seiner «Phytognomica» von 1588,

in primär formal begründeten Gegenüberstellungen
erläutert, welche Pflanzen bei welchen Leiden heilsam

sein mögen.27 Das Prinzip des «Similia similibus

curentur», das Christian Friedrich Samuel Hahnemann

für seine Homöopathie entwickelte, hat bei solchen

Vorstellungen Della Portas seine Grundlage. Freilich ist

der Gedanke Della Portas komplexer: Ihm geht es nicht

nur um den Heilungsprozess, sondern dieser ist

Bestandteil einer Emanations- und einer Erkenntnislehre,
d.h. einer Vergegenwärtigung des Göttlichen.

Della Portas Wirkung
a. Hinweise auf die Philosophiegeschichte

Auf die deutsche Übersetzung der grossen Ausgabe der

«Magia Naturalis» durch Knorr von Rosenroth wurde

bereits hingewiesen. Sie spielt vornehmlich deswegen

eine grosse Rolle, weil über den Herausgeber eine

Weiterentwicklung in zwei Richtungen skizziert werden

kann. Zum einen zum grossen deutschen

Barockphilosophen Gottfried Wilhelm Leibniz, der mit Knorr
in regem Austausch stand und ihn in Sulzbach-Rosenberg

auch selbst besuchte.28 Geht man davon aus, dass

er Kenntnisse hatte von der «Magia Naturalis» und der

darin formulierten Emanationstheorie, so erscheint seine

Monadologie in einem besonderen Licht. Die Monade

bildet eine Art geistiger Urzelle, ähnlich einem Atom,

eine substance simple.29 Damit ist sie augenscheinlich
der virtus der einzelnen Substanz bzw. des Individuums

aufs engste verwandt, wenn nicht gar damit identisch,

und stellt jedenfalls den Versuch dar, das Problem von

Einzel- und Weltseele in den Griff zu bekommen -
immer vor dem Hintergrund einer an die Kette Homers

gebundenen Magia Naturalis, zu der Knorr von Rosenroth

an einer Stelle die prägnanten Verse gedichtet hat:

«Innwendig lebt ein Geist/ und regt die grossen Glieder/

Als das Gemüth/den Leib; und mischt sich hin und

wieder.»30 Die Dichotomie von Einzel- und Weltseele, die

auch vor dem Hintergrund der Goldenen Kette virulent

ist, hat eine lange, auf neoplatonisches Denken der

Spätantike, v.a. Plotins, zurückreichende Geschichte.31

Einmal mehr wird deutlich, dass die Kette Homers und

das Emanationsprinzip nicht nur von oben nach unten

vorstellbar sind, sondern auch immer das wesentliche

Moment der Gotteserkenntnis mit einschliessen. Die

Monade als einfache Substanz enthält in nuce eben das

Ganze und verweist darauf. Das Beispiel von Leibniz

unterstreicht den Sinn der Magia Naturalis in der Frühen

Ferrum 86/2014



Neuzeit: Es ist der Versuch, eine Form zu finden, in die

sich Theologie und exponentiell vermehrendes Wissen

verklammern lassen und die das Einzelne und das Ganze

in eine Relation zueinander setzt. Die Goldene Kette

ist diese Form.

Nun könnte man philosophiegeschichtlich weiter in

diese Richtung vorstossen, was hier nur noch in einem

Hinweis geschehen kann, nämlich auf John Locke und

seinen «Essay Concerning Human Understanding» von

1689: «We have reason then to be persuaded, that there

are far more Species of Creatures above us, than there

are beneath; we being in degrees of Perfection much

more remote from the infinite Being of God, than we

are from the lowest State of Being, and that which

approaches nearest to nothing. And yet of all those distinct

Species, we have no clear distinct Ideas.»32 Wer nicht

die Kette Homers in Rechnung stellt und damit letztlich
die damit verbundene Magia Naturatis, würde den

intendierten Sachverhalt wohl kaum verstehen. Dass die

distinct Ideas nichts anderes sind als die Suche nach

der virtus einer Sache im Sinne della Portas, scheint

auf der Hand zu liegen.

Lange vor Locke, aber nahe zur Erscheinung der «Magia

Naturalis» hat 1617 ein Landsmann von ihm, Robert

Fludd, ein Werk vorgelegt, das hier nicht ausser Acht

gelassen werden kann: «Utriusque cosmi maioris
scilicet et minoris metaphysica, physica atque technica

historia.»33 Die Schrift von höchster Komplexität kennt

eine Reihe von Abbildungen, deren eine sich in unseren

Kontext einbinden lässt. Anstatt einer Kette freilich
sind konzentrische Kreise zu sehen, doch deren Abfolge

gleicht verblüffend derjenigen der Ringe Homers bzw.

der Goldenen Kette. Es scheint, als sei das horizontale

Modell hier in die Vertikale umgebogen worden.

Womöglich wäre die richtige Lesart, sich das Ganze als

eine perspektivische Durchdringung des Raumes in die

Tiefe hin vorzustellen, wobei das Zentrum vom Betrachter

am weitesten entfernt wäre.

Sowohl bei der Kette Piatons wie bei Fludd folgen auf

die Gestirne die Animalia, die Vegetabilia und die Mine-

ralia. Bei den Mineralia, also im unbeseelten Bereich,

sind die menschlichen Künste wirkend, als da sind: die

Artes liberales, also die freien Künste, gefolgt von der

Ars naturam supplens in regno animali (die ergänzende

menschliche Fertigkeit im Bereich der Tierwelt), der Ars

naturam adiuvans in regno vegetabili (die menschliche

Fertigkeit, die Natur im Pflanzenreich zu unterstützen)

hin zur Ars naturam corrigans in regno minerali (die

menschliche Fertigkeit, die Natur im Reich der
Mineralien zu verbessern). Letzter Punkt würde womöglich
Kompetenzen im Bereich der Eisenverarbeitung umfassen.

Auf dem Stich zu sehen sind aber nur Destillation
und Cucurbita (Schröpfköpfe).

Über allem steht eine nackte Frau, bei der es sich um

Sophia, die göttliche Weisheit, handelt, die über eine

Kette, nämlich jene Homers, mit einem Affen in der Mitte

verbunden ist, welcher auf einer Weltkugel kauert.

Ebenso ist ihr rechter Arm mit einer Kette an die Hand

Gottes gebunden. Dieser Affe ist die Verkörperung der

«Ars» der menschlichen Fertigkeit, der - aus menschlichem

Ingenium geboren - die Herrlichkeit der Weisheit

nur schwach nachahmen kann. Recht eigentlich
äfft er in unverständiger Weise das Göttliche Wirken
nach.34 Dieser Zug ist für die Magia Naturalis charakteristisch.

Denn sie ist, wie verschiedentlich ausgeführt,
eine Emanationstheorie, bei der neues Wissen nicht

aus Innovation entsteht, sondern aus nachvollziehender
und damit erkennender Betrachtung. Erkenntnis ist

Erkenntnis des Einzelnen, aber im Hinblick auf das Ganze,

als pars pro toto. Mikro- und Makrokosmos sind durch

die vielfach erwähnte Kette verbunden, deren Glieder

gilt es zu erfassen und daraus Erkenntnis zu schöpfen.

Nur am Rande sei an dieser Stelle dem Eindruck

entgegengetreten, Magia Naturalis und die Goldene Kette

Homers seien identisch. Der Zusammenhang zwischen

beiden ist durch den Umstand gegeben, dass Magia
Naturalis epistemologisch an die Form der Goldenen Kette

gebunden ist, weil sie keine andere, eigene Erkenntnisform

geschaffen hat. Das war schon bei Agrippa von

Nettesheim oder bei Parcelsus so und wiederholt sich

bei Della Porta oder Fludd.35

Was bei Fludd neu hinzutritt, ist die Betonung des

Menschen, der in Analogie zur Natur schöpfend

hervorbringt. Der scholastische, für Spinoza so zentrale

Unterschied zwischen einer natura naturans (der selbst

hervorbringenden Natur) und einer natura naturata

(dem analog zur Natur schöpfenden Menschen) ist

hier schweigend präsent.36 Diese Differenz wird - stets

im Zusammenhang mit einer Magia Naturalis - die

Grundlage bilden für Reflexionen über die Technik aus

der Zeit des Barock, mit denen hier abgeschlossen werden

soll.

b. Hinweise auf barocke Reflexionen zur Technik

Zum Umfeld des mehrfach erwähnten Knorr von

Rosenroth zählte auch der Nürnberger Patrizier Georg

Philipp Harsdörffer. Knorrs deutsche Übersetzung der

«Magia Naturalis» ist zwar erst 1680 in Nürnberg
erschienen, gleichwohl wird man anhand der in Deutschland

erschienenen früheren Ausgaben in Latein davon

ausgehen dürfen, dass das Wissen darum nicht an

Harsdörffer vorbeigegangen ist, sondern vielmehr
verbreiteter Kenntnisstand in den intellektuellen Zirkeln

war, in denen auch er sich bewegte. Seine Reflexionen

über Technik lassen jedenfalls kaum eine andere Deutung

zu.

zO Ferrum 86/2014



Harsdörffer veröffentlichte in den Jahren 1636, 1651

und 1653 drei Bände seiner «Delitiae Mathematicae

et Physicae», im deutschen Untertitel: Der Mathematischen

und Philosophischen Erquickstunden erster,

zweyter und dritter Teil.37 Im 8. Abschnitt des 2. Teils

geht es um Uhrwerke.38 Harsdöffer schickt voraus, dass

allen Gemeinschaften der Wunsch innewohne, nach

einer gemeinsamen Zeit zu leben.39 Die Unterscheidung
in Tag- und Nachtzeit sei dazu die Grundlage, jedoch
verwiesen bereits Passagen des Alten Testaments auf

die Möglichkeit einer feineren Unterteilung. Nach

einem Lob auf das von Gott geschaffene Wunderwerk der

Sonne und ihren wohlgeordneten Lauf fährt Harsdörffer

fort: «Was unterstehet sich aber die frevele Kunst/
die Aeffin aller natürlichen Wunderwercke? Ja was
unterstehet sie sich nicht? Sie ist so vermessen/ dass

sie einen Stab in die Erden pflanzet/ wohin sie will/ und

solchen mit etlichen Zahlen umbsetzend/ Gebotsweis

Rechenschafft heischet von der Sonnen Weltweiten Tag-

raisen. Der Sonnen Himmelswagen kann nicht einen

Schritt hinder sich bringen/ welches Stuften durch den

Schattenstreiff nicht auf der Erden soften erkanntlich

seyn. Dieser Stab ist der Tagskalender/ der
Stundenzeiger/ja der aller Augenblicke Lauffweiser/und nach

dem verjüngten Masstab kunstrichtig abbildet.» Dass in

der Wendung «Aeffin der Natur» sofort der Affe Fludds

aufgerufen wird, ist evident. Dass damit aber auch die

Emanationstheorie in der Tradition der Goldenen Kette

präsent ist, sticht weniger ins Auge. Und doch ist

dem so, denn Harsdörffers Argumentation nimmt nun

mit einem Mal eine erstaunliche Wendung. Schon im

folgenden Absatz formuliert er: «Dieses [die Sonnenuhr;

Anm. d. Verf.] ist ein Wunderwerck der Kunst/ ein

schwacher Faden/ eine kurze Nadel/ ein enger Raum

soll mehr weisen können/ als alle die Sterne an dem

Firmament die der Sonne Glantz verhüllte. Mit solchen

Werken der Mutter Natur/ spielet ihre Tochter/ die edle

Kunst.»

Vergegenwärtigt man sich nun die Goldene Kette

Homers und damit in letzter Instanz das Bestreben der

Magia Naturalis, so ist deren Ziel, die Natur zu erkennen,

um darin den Verweis auf Gott zu verstehen bzw.

dessen Emanation in jener Natur. Harsdörffer geht
scheinbar noch einen Schritt weiter als die rein

betrachtende Magia Naturalis, indem er das Nachahmen

natürlicher Verhältnisse durch die Kunst mit einem
Mal als positiven Akt versteht. Dahinter verbirgt sich

allerdings eine Logik, die mit jener der Magia Naturalis

identisch ist. Denn im Folgenden wird der Autor die

technischen Errungenschaften rühmen, die die

Stundeneinteilung nach der Sonnenuhr nachahmen. Damit
wird auf das Uhrwerk als menschliche Erfindung
angespielt: «Solte aber die Sonne nur drey oder vier Tage
nicht scheinen/ so würden wir sehen/ was wir für
erfreulichen Nutzens mit dem lieben Tagesliecht verlus-

•CurcfattNgfidj«

multiti/
aus btn ©ptfldjm &«*$» ©4n#/

"Pfal- 38 li.
$ßit dw fdjttjw £af? finD ft< mit

ftufctywr.

©eDriKft undwifytmtySBolffgatiâ ©*»
to 3?ârn&flfâ/im jb&t 1*4».

Das Verhältnis zwischen mechanischer Uhr und Sonnenuhr.

[Quelle: Georg Philipp Harsdörffer: Hertzbewegliche

Sonntagsandachten. Nürnberg 1649, Frontispiz)

tiget worden. Solten wir ohne Uhren leben/ so würden

wir gleich seyn dem unvernünftigen Viehe/ welches die

Stunden mit dem Schlaffen und Wachen unterscheidet.»

Der Mensch hingegen kann den Tag mit Hilfe der

Uhr in zahlreiche Abschnitte unterteilen und damit auch

die Gebetszeiten der Vernunft gemäss bestimmen. Die

Technik, in diesem Falle die Uhr, wird damit zu einem

Moment, um die Stellung des Menschen innerhalb der

Goldenen Kette nicht nur zu sichern, sondern recht

eigentlich zu bestimmen. Damit geht auch einher, dass

selbst technische Erfindungen als Akt der Emanation

Gottes gedeutet werden können, denn in ihnen

konkretisiert sich jener Verstand, der dem Menschen von

Gott verliehen wurde und zum Distinktionsmerkmal

gegenüber den anderen Lebewesen wird. Die Uhr ist

Ausfluss einer natura naturata, die durch Betrachtung
der natura naturans auf den richtigen Weg gebracht
wird. Wesentliche Erkenntnismomente im Bereich der

Technik sind - analog zur Magia Naturalis- dabei Ursache

und Wirkung. Insofern dient die Technik selbst auch

der Schärfung des Verstandes. Besonders deutlich wird

das bei Harsdörffer im 2. Band, 10. Teil seiner
«Erquickstunden», wo es um die künstliche Bewegung geht und

wo er vermerkt: «Wann wir die Ursachen eines Dinges

nicht wissen/ oder erforschen mögen/ so schreiben wir

Ferrum 86/2014 21



es vielmals Gott oder dem Teuffei zu [...].»4° Aus der

richtigen Erkenntnis der Ursache kann der Mensch, wie

im Falle der Sonnenuhr, zu neuen Einsichten kommen:

«Diese Erfindungskunst [i.e. die Artes mechanicae, mit

anderen Worten: die Technik; Anm. d. Verf.] (wann

solches Wort beliebet werden wolte) kommet dem Wer-

cken der Göttlichen Allmacht am nähsten/ und bestehet

eigentlich/ in der Zusammensetzung der natürlichen
und künstlichen Würckungen L..].»41

Noch einen Schritt weiter auf dem Weg dieser der Magia

Naturalis verbundenen Betrachtungen geht
Harsdörffer in seinem anderen Werk, den «Hertzbeweglichen

Sonntagsandachten». Hier gelingt dem Verhältnis

zwischen mechanischer Uhr und Sonnenuhr sogar der

Sprung ins Titelkupfer. Das beigegebene Gedicht

erläutert in der Ausgabe 1649, wie der Mensch am Abend

durch das «Sorgenbley» wie eine abgelaufene Uhr sei,

die das Gebet wieder aufziehe.42 Im zweiten Band von

1652 wird darüber hinaus ausgeführt, der Leib sei der
mechanischen Uhr gleichzusetzen, der Verstand aber

der Sonnenuhr: «Die Uhren sind wie Leib und Geist;

dann jene schlägt/ was diese weist [,..].»43

Nun wäre es wohl möglich, diese Aussagen als reine

Metaphern zu lesen und sie damit barocker Sprache
zuzuschreiben. Doch zu Recht hat der Germanist Jörg
Jochen Berns darauf hingewiesen, dass sich damit ein

viel weitgehenderer Anspruch verbindet.44 Der Mensch

nämlich soll eine zunehmend technisiert gedeutete
Natur verstehen, um sich selber darin zu erkennen.

Diese Selbsterkenntnis ist freilich nicht Selbstzweck,

sondern Teil der Erkenntnis des Makrokosmos, dessen

Erkenntnis an eine Emanationstheorie gebunden
bleibt. Gott lässt sich gleichermassen in den von ihm

unmittelbar Kreierten wiederfinden (natura natu-
ransl wie in jenen mittelbaren, durch Menschen

geschaffenen Artefakten, die analog zu seinem

Schöpfungsakt und in Nachahmung desselben entstanden

sind (natura naturata). Unter der Prämisse und durch

die Optik einer an der Magia Naturalis geschulten
Epistemologie wird somit auch Technik zu einem ähnlichen

Quell des Wissens und der Gotteserkenntnis, wie die

reine Betrachtung natürlicher Phänomene an sich. Das

aus der Betrachtung von Technik resultierende Wissen,

eigentlich die aus der Betrachtung von Technik resultierende

Erkenntnis, ist immerTeil einer Emanationstheorie.

Deren Form und somit die Form dieses Wissens der

Technik ist in der Frühen Neuzeit an die Goldene Kette

Homers gebunden.

Ausklang
Abschliessend lässt sich Harsdörffer und seine
Technik-Meditation als einer der letzten Versuche werten,
in der genannten Form des Wissens technologische
Innovation und Tradition in ein harmonisches Verhältnis

zu bringen. Die technologischen Leistungen des

Menschen werden zu seiner virtus, die seinen Ort innerhalb

der Goldenen Kette Homers definiert und sichert.

Merkwürdigerweise taucht bei Harsdörffer die Goldene

Kette selbst in keiner seiner Betrachtungen auf. Aber

der Verweis auf ein entsprechendes Umfeld, hier durch

Fludd und Knorr von Rosenroth vergegenwärtigt, lässt

doch als sehr wahrscheinlich erscheinen, dass auch

Harsdörffer von einer solchen Vorstellung gewusst
haben muss oder vielmehr: von ihr geprägt war.

Zweifelsfrei entspricht die allegorisierende oder an-

agogisierende Interpretation von Werken der Technik

barocker Weltdeutung. Aber Harsdörffers Versuch,
in allem Gott zu sehen, ist etwas anderes. Indem die

virtus des Menschen von allen anderen Gliedern der

Goldenen Kette differiert wird, ist es auch möglich, ihr
selbst technische Errungenschaften als individuelle

virtus zuzuschreiben. Mit Harsdörffer geht allerdings
ein geistesgeschichtlicher Abschnitt, der vom Versuch

geprägt ist, (technologischen) Fortschritt und Theologie

zu verbinden, zu Ende. Dieser Zeitraum umfasst knappe
200 Jahre, spielt noch um weniges ins 18. Jahrhundert
hinein, um in der Aufklärung weiter geschwächt zu werden

und im Zeitalter der Industrialisierung überhaupt
zu verschwinden. Ob je eine Lokomotive oder ein

Automobil emanatistisch gedeutet wurden, entzieht sich

der Kenntnis des Verfassers. Mit der vielbeschworenen

Entzauberung der Welt im Rahmen der Aufklärung
stirbt auch Della Portas Magier; seine nachvollzie-

hend-deutende Schau erblindet, und die nackte Sophia

Fludds spannt ihre Ketten vergeblich aus, denn der Affe

am unteren Ende hat sich längst losgerissen und ist

eigene Wege gegangen.

PD Dr. Axel Christoph Gampp

Axel Christoph Gampp ist Privatdozent

für Allgemeine Kunstgeschichte an der

Universität Basel und Professor für
Geschichte und Theorie der Architektur

an der FH Bern. Studium in Basel und

Zürich, Promotion 1994 mit einer Arbeit

über Städtebau im römischen Umland

im Hochbarock, Habilitation 2002 mit

einer Arbeit zur italienischen Kunsttheorie

der Frühen Neuzeit. Schwerpunkte

sind Italienische Kunst und Kunsttheorie

der Frühen Neuzeit, Schweizer

Kunstgeschichte, Geschichte der Mimik

und Gestik, Architekturgeschichte und

-théorie. Zahlreiche Publikationen zu

allen genannten Bereichen (siehe dazu

Website des Kunsthistorischen Seminars

Basel).

22 Ferrum 86/2014



1 Johann Wolfgang von Goethe: Faust II, Vers 6315f.

2 Johannes Dillinger: Hexen und Magie. Frankfurt a. M. 2007, S. 13.

3 Plinius d.J.: Historia Naturalis, V, 30, 1 ff.

4 Verwiesen sei, stellvertretend für eine Vielzahl an entsprechenden

Schriften, auf die Sammlung von Johann Scheible: «Bibliothek der

Zauber-, Geheimniß- und Offenbarungs-Bücher und der Wunder-

Hausschatz-Literatur aller Nationen in allen ihren Raritäten und

Kuriositäten», die um die Mitte des 19.Jahrhunderts in 15 Bänden

alle älteren Traktate sammelte.

5 Handwörterbuch des Deutschen Aberglaubens. Hg. von Hanns

Bärchtold-Stäubli. Bd. 5. Berlin, New York 2000 (3), s.v. Magie, sp.

819.

6 Ebd., sp. 823 mit Verweis auf eine Aussage Luthers.

7 Ebd., sp. 824.

8 Zu seiner Biographie s. einführend Raffaella Zaccaria: Giovambat¬

tista della Porta. In: Dizionario Biografico degli Italiani, Bd. 37. Turin

1989, S. 170-182.

Lateinischer Sprache beschrieben. Nun aber durch einen besondern

Liebhaber der Philosophiae in unser Hochdeutsche Sprach

verbracht, [...] jetzo vom Authore zum andernmahl übersehen und

mit einem aussführlichen Register verbessert. Magdeburg 1617;

Giambattista Della Porta: Magia naturalis libri viginti. Lugduni Bat.

1644; Joh. Baptistae Portae Magiae naturalis libri viginti; ab ipso

quidem authore adaucti, nunc vero ab infinitis, quibus editio illa sca-

tebat mendis, optime repurgati [...]. Lugd. Batavorum 1644.

14 S. dazu Rosmarie Zeller: Knorrs Übersetzung und Bearbeitung von

Della Portas «Magia Naturalis» im Kontext des Cam bridger Neu plato-

nismusundderZuwendungzurEmpirie. In: Morgenglantz.Zeitschrift

der Christian Knorr von Rosenroth-Gesellschaft 18, 2008, S. 63-84.

15 Piaton, Theaitetos, 153 cd. Zum gesamten Thema: Arthur 0. Lovejoy:

Die grosse Kette der Wesen. Geschichte eines Gedankens. Frankfurt

a.M., 1985.

16 Dahingehend Peter Probst: Kant. Bestirnter Himmel und morali¬

sches Gesetz. Zum geschichtlichen Horizont einer These Immanuel

Kants. Würzburg 1994, S.52f.

17 Ambrosius Theodosius Macrobius: Commentariorum in Somnium

Scipionis, I, 14, 15.

9 Laura Balbiani: La Magia Naturalis di Giovanni Battista Della Porta.

Lingua, cultura e scienze in Europa all'inizio dell'età moderna. Bern,

Berlin, Bruxelles et al. 2001, S. 21 ; Zaccaria (wie Anm. 8|.

10 Giovanni Battista Della Porta: De i Miracoli et maravigliosi effetti dal¬

la natura prodotti. Libri IUI. Venedig 1560, S. 1r und v: «Questa Magia

è de due sorti, una nefandissima, la quale è piena di superstitioni

d'incantationi, e procede per revelatione di Demoni la quali i Greci

la chiamano thurgian, allea quale ogn'uno, & tutte le leggi gli sono

contrarie [...]; l'altra Magira è naturale, la quale tutti la riveriscono

e l'honorano [...], la quale non dicono esser altro, salvo che una

consumata cognitione delle cose naturali, & una perfetta filosofia.

Questa ha gran virtù, e piena di misteriosi secreti, e ne porge una

contemplatione di cose recondite, le qualità, e le proprietà di tutte

le cose della natura, come fine principalissimo della vera filosofia.»

1 Ebd., S. 1r: «Porfirio & Apuleio Platonici Illustri dicono, che tanto

l arte della Magia, quanto il nome, fu trovato da Persi [...], e chiamano

coloro Magi, quali i Latini chiamano sapienti, i Greci Filosofi [...].»

2 Ebd., S. 1v: «[... die Magie] ci insegna con aiuto delle cose naturali,

applicate convenevolmente, far opere, le quali il vulgo le chiama

miracoli, percioche superano l'intelletto humano.»

Dem Verfasser zugänglich waren: Jo. Baptistae Portae Neapolitani

magiae naturalis libri viginti [...]. Francofurti 1591; Jo. Baptistae Portae

Neapolitani magiae naturalis libri viginti [...]. Francofurti,1607;

Jo. Baptistae Portae Neapolitani magiae naturalis libri viginti [...].

Hanoviae 1619; Natürliche Magia, Das ist: Ein aussführlicher unnd

gründlicher Bericht von den Wunderwercken Natürlicher Dinge, in

vier Bücher abgetheilet / Erstlich von Joanne Baptista Porta [...] in

18 Zur Vorbildfunktion des Agrippa von Nettesheim für Della Porta s.

Balbiani (wie Anm. 91, S.54-55.

" Der Begriff der virtus ist gewiss von Agrippa von Nettesheim herge¬

leitet und wohl auch von diesem mit dem hier verständlichen Inhalt

gefüllt. S. zum Begriff der virtus bei Agrippa: Wolf-Dieter Müller-

Jahncke: Agrippa von Nettesheim: «De occulta philosophia». Ein

«Magisches System». In: Magia Naturalis und die Entstehung der

modernen Naturwissenschaft. Symposion der Leibniz-Gesellschaft

1975. Wiesbaden 1978, S.19-26. S.24 schreibt Müller-Jahncke:

«Die Ausübung der <magia> hängt auch in De occulte philosophia

von der Kenntnis der <virtutes> ab, die als letztlich bewirkende

dynamische Transponate der Ideen des Archetypus in der Materie, in der

sie als <semines rationales) durch die Weltseele verbracht worden

sind, angesehen werden. Grundsätzlich ist jedes Ding des Kosmos

<virtus> - begabt, sei es mit einer <virtus elementalis> oder einer

<virtus occulta>. Die <virtutes elementares» sind an die <qualitas> der

Elemente gebunden, die ihrerseits im Archetypus selbst wie auch

im Makro- und Mikrokosmos vorhanden sind. Die <virtutes occul-

tae> hingegen charakterisieren die <proprietas> der Dinge - sie sind

keinem Element, sondern allein der Materie zugehörig und werden

erst durch die <semines rationales» zu einer Wirkung veranlasst.»

20 Das Buch ist in Berlin und Leipzig 1723 erstmals erschienen und im

18. Jahrhundert verschiedentlich neu aufgelegt worden. Die

Editionsgeschichte ist dem Verfasser im Einzelnen nicht bekannt.

21 Della Porta (wie Anm. 101, S.7v.

22 S. dazu: Wolfgang Frauth: Catena Aurea. In: Archiv für Kulturge¬

schichte 56 (19741, S. 270-295, hier S. 272.

Ferrum 86/2014 23



23 Ebd., S. 273.

24 Der Begriff «ministro» erscheint bei Della Porta (wie Anm. 10), S.2r:

«[...] dottissimamente disse Plotino, che la Magia era ministra della

natura, & il Mago ministro, & non artefice.»

25 Zum Verhältnis Della Portas zur Accademia dei Lincei s., neben den

älteren Hinweisen auf Della Portas Biographie weiter oben, v. a. David

Freedberg: The Eye of the Lynx. Galileo, his Friends and the

Beginning of Modern Natural History. Chicago und London 2002, S.72f.

Delia Porta war bereits 1604 zu Federico Cesi in Kontakt getreten,

aber er wurde erst 1610, auf Einladung Cesis hin, Mitglied der

Accademia.

24 Ebd., S.34 und Abb. 1.26.

27 Ebd., S.354.

28 S. dazu: Anne Becco: Leibniz et François-Mercure van Helmont:

Bagatelles pour des Monades. In: Magia Naturalis und die Entstehung

der Modernen Naturwissenschaften. Symposium der Leibniz-

Gesellschaft 1975. Wiesbaden 1978, S. 119-140, v.a. S. 120.

29 Ebd.,S.141.

30 Des vortrefflichen Johann Baptista Porta von Neapolis Magia Natu¬

ralis. Oder: Hauss-, Kunst- und Wunder-Buch [...] herausgegeben

durch Christian Peganium, sonst Rautner genannt [Anm. d. Verf.:

Psyeudonym für Knorr von Rosenroth]. Hier verwendet: 2. Auflage,

Nürnberg 1713, S. 23.

31 S. dazu etwa: Werner Beierwaltes: Neuplatonisches Denken als

Substanz der Renaissance. In: Magia Naturalis und die Entstehung

der Modernen Naturwissenschaften. Symposium der Leibniz-Ge-

sellschaft 1975. Wiesbaden 1978, S. 1 -16, hierv.a. S.4.

32 John Locke: An Essay Concerning Human Understanding. London

1689, Book III, eh. VI § 12; zitiert aus: Jennifer Frangos: Ghost in the

Machine. The Apparition of Mrs. Veal, Rowe's Friendship in Death

and the Early Eighteenth-Century Invisible World. In: Wolfgang Neu-

ber und Christine Göttler (Hggl: Spirits Unseen. The Representation

of Subtle Bodies in Early Modern European Culture. Leiden und Boston

2007 (Intersection Bd.9), S.313-328, hier S.321.

35 S. zu Agrippa von Nettesheim und der Magia Naturalis: Beierwaltes

(wie Anm.31) oder im selben Tagungsband: Kurt Goldammer: Magie

bei Paracelsus. Mit besonderer Berücksichtigung des Begriffes

einer «natürlichen Magie». In: Magia Naturalis und die Entstehung

der Modernen Naturwissenschaften. Symposium der Leibniz-Ge-

sellschaft 1975. Wiesbaden 1978, S.30-50.

36 S. dazu als Einführung K. Hedwig: Natura naturans/naturata. In:

Historisches Wörterbuch der Philosophie, Bd. 6. Basel und Stuttgart

1984, sp.504-508.

37 Hier wird die Ausgabe verwendet: Georg Philipp Harsdörffer: Deli-

tiae Mathematicae et Physicae. Der Mathematischen und

Philosophischen Erquickstunden erster bzw. zweyter bwz. dritter Teil. Hg.

von Jörg Jochen Berns. Frankfurt a. M. 1990 bzw. 1991. Der erste

Band beruht auf Vorgaben von Daniel Schwenter, die Harsdörffer

übernommen und überarbeitet hat. S. dazu die Einleitung von Jörg

Jochen Berns.

38 Ebd., Bd.2, S.316: «Von den Uhrwercken.» Ich verdanke den Hin¬

weis auf diese Passage Jörg Jochen Berns: Harsdörffers Technikandacht.

Zum Zusammenspiel von Naturwissenschaft, Erbauung

und Poesie in den «Sonntagsandachten» und «Erquickstunden». In:

Doris Gerstl [Hg.]: Georg Philipp Harsdörffer und die Künste. Nürnberg

2005, S.22-38.

39 Harsdöffer, Erquickstunden (wie Anm. 37], Bd. 2, S.316f.

40 Ebd., Bd.2, S.380.

41 Ebd., Bd.2, S.381.

42 Georg Philipp Harsdörffer: Hertzbewegliche Sonntagsandachten

(1649 und 1652). Als Faksimilie hg. und mit einem Nachwort versehen

von Stefan Keppler. Hildesheim, Zürich, New York 2007, erster

Band (1649), O.P. (dem Frontispiz folgende Recto-Seite).

43 Harsdörffer, Sonntagsandachten [wie Anm. 42), zweiter Band (1652),

o. P. (dem Frontispiz folgende Recto-Seitel.

44 Berns [wie Anm. 38], S.24f.

33 Robert Fludd: Utriusque cosmi maioris scilicet et minoris meta-

physica, physica atque technica historia in duo Volumina [...] divisa.

Frankfurt a. M. 1617-1623.

34 S. zur Interpretation: Wilhelm Schmidt-Biggemann: Bilder des Un¬

sichtbaren. Robert Fludds Konzeption des Weltgeistes. In: Neuber,

Göttler [wie Anm. 32), S. 197-208, insbes. S. 206-207.

24 Ferrum 86/2014


	Magia Naturalis : Wissen als Emanationslehre in der Frühen Neuzeit

