
Zeitschrift: Ferrum : Nachrichten aus der Eisenbibliothek, Stiftung der Georg
Fischer AG

Herausgeber: Eisenbibliothek

Band: 83 (2011)

Artikel: Warum machen Menschen Museen? : eine Untersuchung des
Amateurmuseums als kulturelle Äusserungsform

Autor: Jannelli, Angela

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-378485

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-378485
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Warum machen Menschen Museen?
Eine Untersuchung des Ämateurmuseums als kulturelle Äusserungsform

von Angela Jannelli

Autoliebhaber und Mühlenfans, Puppensammlerinnen
und Eisenbahnfreaks, Heimatforscher und Geschichtsbe-

geisterte jeglicher Art - sie und viele andere haben als
Profis oder Amateure dazu beigetragen, dass wir aktuell
auf eine ebenso bunte wie dichte Museumslandschaft
blicken. Was macht das Museummachen so attraktiv,
dass so viele Menschen ihre Zeit und oft genug auch ihr
Geld für museale Aktivitäten aufwenden? Richtet man
das Augenmerk auf den Prozess des Museumsmachens
und nicht auf das Produkt Ausstellung, so zeigt sich, dass
Museen wirkungsmächtige symbolische Handlungsräume

darstellen.

Automobile lovers and mill fans, doll collectors and train
enthusiasts, local historians and history buffs of all kinds
- they and many others have contributed as professionals
or amateurs to the fact that we can currently look upon
a colourful and equally rich museum landscape. What
makes making museums so attractive that so many people

are willing to spend their time and often their money
as well on museum activities? If we look at the process
of how a museum is made and not at the product of the
exhibit itself, we see that museums are very effective
symbolic an performative spaces.

Verstärkt seit Mitte der 1970er-Jahre lässt sich eine Welle

von Museumsgründungen beobachten, die in den Kultur-
und Geisteswissenschaften unter den Stichworten
«Museumsboom» oder «Musealisierung» diskutiert wird.1 Der
Museumsboom hat uns eine unüberschaubar gewordene
Zahl kleiner und kleinster Museen beschert, die sich den

unterschiedlichsten Themen widmen.2 Das «Museummachen»,

so lässt sich folgern, ist zu einer äusserst beliebten

Freizeitbeschäftigung geworden, und «das Museum»
hat sich heute als eine äusserst populäre und in breiten
Gesellschaftsschichten bekannte und gepflegte kulturelle
Äusserungsform etabliert. Auch der Volkskundler Peter
Assion interpretiert den Museumsboom als Anzeichen
einer Popularisierung und Demokratisierung des Museums:

«Musealisiert wird Kultur vorab im Museum, und da bleibt
zu konstatieren, dass nicht nur die Zahl der Heimatmuseen
ständig noch wächst, sondern auch deren soziale Trägerschaft

sich verbreitert. Das bald in jedem Dorf vorhandene
Dorfmuseum, in dem die letzten Dreschflegel, Spinnräder
und Kohlebügeleisen zusammengestellt werden, es ist
selten mehr die Domäne eines einzelnen Museumsleiters
auf <einsamem Posten>. Vielmehr engagieren sich dort
begeisterte Laiengruppen in ihrer Freizeit, in Heimat- und

Geschichtsvereinen zusammengeschlossen, die ihrerseits
kein Privileg mehr sind von Zentralorten und ihren

bildungsbürgerlichen Schichten.»3

Was aber macht das Museum, das Sammeln und Ausstellen,

so attraktiv, dass landauf und landab Hunderte von
Menschen ihre Zeit und oft genug auch ihr Geld für museale

Aktivitäten verwenden? Warum wählen die Leute
ausgerechnet das Museum als kulturelle Äusserungsform?
Welchen «Mehrwert» bietet ihnen das in der Gruppe
organisierte Sammeln, Ordnen und Ausstellen?

«Wilde Museen» - das Amateurmuseum
als museologische Schwierigkeit

Auf der Suche nach Antworten auf diese Fragen wandte
ich mich zunächst den Kultur- und Geisteswissenschaften
sowie der Museumskunde zu: Während in der Volkskunde,
Philosophie und Geschichtswissenschaft vorwiegend nach
den Gründen für das «Zeitphänomen Musealisierung»11

gefragt wurde, waren aus Museumskreisen in erster
Linie Klagen über den als unkontrolliert und unkontrollierbar

empfundenen «Wildwuchs»5 zu vernehmen sowie der
Wunsch nach Abgrenzung. Eine befriedigende Antwort auf
meine Frage, warum Menschen Museen machen, fand ich

nicht, dafür aber eine Vielzahl äusserst heterogener und

nicht immer schmeichelhafter Bezeichnungen für die

Amateurmuseen: So tauchen sie beispielsweise als
«paramuseale Erscheinungen»4 oder «hobbyist museums»7 auf,

Ferrum 83/201 71



Warum machen Menschen Museen?
Eine Untersuchung des Amateurmuseums als kulturelle Äusserungsform

werden als stille8, aussergewöhnliche', originelle10 und

periphere Museen11 oder gar als «Rumpelkammern der
Geschichte»12 bezeichnet. Sie wurden aber auch mit eher
funktionalen Labein versehen wie Klein- oder Kleinstmuseen13,

Heimatstube, Regional-, Provinz- oder Laienmuseum1'1

oder auch herkunftsweltbezogenes15 und
Alltagsmuseum16.

Es wurde schnell klar, dass sich hinter dem «Phänomen
Amateurmuseum» eine Vielzahl äusserst verschiedenartiger

Orte verbergen. Wie sollte ich mich ihnen also nähern,
ohne Äpfel mit Birnen zu vergleichen? Einen Ausweg aus
diesem Dilemma bot mir Claude Lévi-Strauss' Theorie des

wilden Denkens17: Der französische Ethnologe sieht im

wilden Denken kein primitives oder unzivilisiertes Denken,

für ihn stellt es vielmehr eine Form der Erkenntnis dar,
die dadurch charakterisiert ist, dass sie nicht nach den

Regeln der modernen Wissenschaften funktioniert. Vom

wissenschaftlichen Standpunkt aus gesehen, zeigt sich
das wilde Denken als irrational und primitiv. Verlässt man

allerdings diesen Standpunkt und nimmt den der «wilden
Denker» ein, dann wird deutlich, dass das wilde Denken

einer ebenso stringenten und rationalen Logik folgt wie
das wissenschaftliche. Das wilde Denken beschreibt also

eine eigenständige, nichtwissenschaftliche Form der
Erkenntnis. In Anlehnung an Lévi-Strauss lassen sich die in

Grösse, Organisationsform und thematischer Ausrichtung
äusserst heterogenen Amateurmuseen mit dem
Überbegriff wildes Museum fassen. Wild meint in diesem

Zusammenhang nicht, dass es sich bei den Amateurmuseen
um primitive oder rudimentäre Museumsformen handelt.
Mit Lévi-Strauss' Theorie im Gepäck stellen sich die wilden

Museen als eine von vielen Erscheinungsformen des

Museums als kulturelle Äusserungsform dar, als eine

Museumsform, die nicht auf wissenschaftlichen Erkenntnissen

oder Klassifikationen gründet. Aus dieser Sichtweise
auf das Amateurmuseum als wildes Museum resultiert,
dass man ihm nicht gerecht wird, wenn man es mit
wissenschaftlichen Massstäben bewertet. Stattdessen zeigt
es - analog zum wilden Denken - seine Wirkung im
konkreten Handeln, es muss als symbolische Form betrachtet
werden. Eine vergleichbare Perspektive nimmt auch der
Volkskundler und Kurator Dieter Kramer in Bezug auf kleine

Museen ein: Er sieht in ihnen primär Orte der Interaktion,

Formen «soziokultureller Arbeit». Bewertet man sie

anhand wissenschaftsimmanenter Faktoren, so wird man
ihnen nicht gerecht. Kramer plädiert stattdessen dafür,
sie aus ihren gesellschaftlichen Bedingungen heraus zu

betrachten.18 Um meine Frage, warum Menschen Museen

machen, zu beantworten, habe ich solch eine Perspektive
auf das Amateurmuseum eingenommen, ich habe es als

«soziokulturelle Arbeit», als symbolischen Handlungsraum

betrachtet. Es ging mir folglich nicht darum, nach

OFF LIMITS TD" A
UNAUTHORIZED

'
PERSONNa

ZUGANG

.FUR BEFUGTE

F

.%>*¦

Wal*

Der Zugang zum Museum auf dem Gelände der ehemaligen

McNair-Barracks.
(Foto: Angela Jannelli]

/Ïo -,

' v|

u
<)\wm

U
m

Eingangssituation des McNair-Museums.
(Foto: Angela Jannelli)

wissenschaftlichen Massstäben die Inhalte des

Amateurmuseums zu bewerten, sondern darum, das Museummachen

als kulturelle Praxis zu verstehen.

Das McNair-Museum

Exemplarisch am McNair-Museum in Berlin-Lichterfelde
möchte ich zeigen, zu welchen Antworten ich in Bezug auf
meine Eingangsfrage gekommen bin. Das McNair-Museum

wird von einer Gruppe ehemaliger Zivilangestellter der
Westalliierten betrieben. Sein Ziel ist die Dokumentation
der Geschichte, Aufgabenbereiche und Tätigkeitsfelder der
zivilen Angestellten, einer Gruppe, die 1994- mit dem Abzug
der Alliierten aufgelöst wurde.19

72 Ferrum 83/2011



Getragen wird das Museum durch den 1993 gegründeten
«Initiativkreis Berlin e.V.», einen gemeinnützigen Verein,
der heute rund 250 Mitglieder zählt. Er hatte zunächst das

Ziel, den nach dem Abzug der Alliierten 1994 arbeitslos
gewordenen Zivilangestellten bei der Suche nach neuen

Beschäftigungsverhältnissen behilflich zu sein. Anfänglich

sah sich der Initiativkreis als «Lobbyist» für die

Anliegen der ehemaligen Zivilangestellten, die Trägerschaft
und der Betrieb des Museums sind ihm erst nach und nach

zugewachsen. Den Ursprung der «Museumsbewegung»
bilden dabei mehrere Arbeitsbeschaffungsmassnahmen
(ABM), in denen die ehemaligen Zivilangestellten bis zum
Antritt einer neuen Stelle aufgefangen werden sollten.
Zwei solcher ABM wurden mit dem Ziel eingerichtet, ein

«Archiv» der Zivilangestellten anzulegen. In diesem Kontext

begannen die Ehemaligen ihre Sammlungstätigkeit:
Über Zeitungsannoncen und persönliche Kontakte wurden
Dokumente und Gegenstände zusammengetragen. Mit
dem Anwachsen der Sammlung keimte auch schnell der
Wunsch nach einer Präsentation der Objekte auf. Noch im

Rahmen der ABM entstanden erste mobile Ausstellungen.
Nachdem die Überbrückungsmassnahmen nicht die
gewünschte Vermittlung in neue Beschäftigungsverhältnisse
gebracht hatten, fühlten sich die Ehemaligen von der
«offiziellen Politik [...] im Stich gelassen». Die Aktivitäten der

ABM-Mitglieder richteten sich nun auf ein zweites Ziel:
die Gründung einer «Begegnungsstätte für alle ehemaligen

Mitarbeiter der Streitkräfte und für alle interessierten
Bürger dieser Stadt».20 1996 wurde dieses Ziel mit der
Eröffnung des Museums in den McNair-Barracks erreicht.
Mit der Eröffnung ist jedoch die Entstehungsgeschichte
des Museums nicht erzählt. Im Laufe der ersten acht Jah¬

re seines Bestehens musste das Museum neun Mal
umziehen. Da der Initiativkreis nicht über einen dauerhaften

Mietvertrag verfügt, droht bereits der nächste Umzug, da

die ehemaligen Kasernen derzeit in Loft- und Gewerbeflächen

transformiert werden.

Die Etablierung eines dauerhaften sozialen Raums
durch «Gabentausch»

Ich habe das McNair-Museum etwa fünf Jahr lang
begleitet und zwei Umzüge miterlebt. Die gesamte, sehr
umfangreiche Sammlung wurde jeweils komplett eingepackt

und am neuen Standort wieder in detail- und
materialreichen Inszenierungen ausgestellt. Dieses Festhalten

an den Objekten verwunderte mich, war mir doch bei

meinen Besuchen aufgefallen, dass sich die anwesenden

Vereinsmitglieder kaum in der Ausstellung aufhielten. Bei
den meisten meiner Besuche war die Ausstellung leer. Gut

besucht war hingegen der sogenannte «Clubraum», ein

geselligen Zusammenkünften vorbehaltener Raum, der
von Umzug zu Umzug immer eigenständiger und grösser
wurde: Bestand er anfänglich aus verstreut in der Ausstellung

platzierten Tischen, so war er mit dem Umzug im Jahr
2009 zu einem eigenen, grossen Raum geworden, der mit
mehreren Tischen und einer vollständigen Thekeneinrichtung

bestückt war. Angesichts dieser Diskrepanz hinsichtlich

der Raumaufteilung und der tatsächlichen Raumnutzung

durch die Mitglieder fragte ich mich, warum sich die

Museumsmacher die Mühe machten, bei jedem Umzug
wieder sämtliche Objekte aufzubauen und ihnen sogar
jedes Mal mehr Ausstellungsfläche einzuräumen, wenn sie
doch im Vereinsalltag nur eine untergeordnete Rolle spiel-

*
ALTDORFER

STR

^* •
p

3GROVE P»V SIR

¦
IB.

FORCES

EURopp

dm

Die Objektordnung folgt einem lebensweltlichen
Zusammenhang: In der «Maintenance Division» wurde alles
von der Schreibmaschine bis zum Panzer repariert.
(Foto: Angela Jannelli)

Zwei Vereinsmitglieder im Clubraum.
(Foto: Angela Jannelli)

Ferrum 83/2011 73



Warum machen Menschen Museen?
Eine Untersuchung des Amateurmuseums als kulturelle Äusserungsform

ten? Zudem überraschte mich, dass es für die Museumsmacher

nach eigenen Aussagen nicht denkbar war, nur
wenige, ausgesuchte Stücke zu präsentieren und die
restlichen Objekte in einem Depot zu lagern. Warum stellte die

Aufteilung in Ausstellung und Depot keine Alternative dar?

Offenbar war im McNair-Museum jedes Objekt wichtig und

von Bedeutung und durfte daher nicht «verschwinden». In

den Führungen und Interviews stellte sich heraus, dass

die Bedeutung der Objekte darin lag, authentische
Erinnerungsdinge zu sein: Alle Objekte im Museum stammen
aus der Zeit der Alliierten, der «good old days».21 Sie sind

damit Originalobjekte aus einer unwiederbringlich verlorenen

Zeit, die Souvenirs aus der untergegangenen Welt der

Zivilangestellten. Zudem wurden den Vereinsmitgliedern
die meisten Objekte von ehemaligen Kollegen übergeben.

Über das Objekt besteht folglich eine persönliche
Beziehung zwischen dem Geber und dem Nehmer. In seiner

Theorie des Gabentauschs hat der Ethnologe Marcel
Mauss beschrieben, dass über den Austausch von Objekten

zwischen Geber und Nehmer ein sozialer Raum
etabliert, eine soziale Beziehung eröffnet bzw. gepflegt wird.
Für das McNair-Museum ist analog zu Mauss' Theorie des

Gabentauschs festzustellen, dass mit dem Überlassen

und Pflegen der Erinnerungsdinge Beziehungen etabliert
und gepflegt werden und dass das Museum demnach
einen über den Austausch von «Gaben» eröffneten sozialen

Raum darstellt. Diese soziale Bedeutung der Objekte

und des Ortes ist für die ehemaligen Zivilangestellten
besonders wichtig, denn ihre Gemeinschaft existiert nur
noch als Erinnerungsgemeinschaft. Mit dem Abzug der

¦¦>¦

¦ 7
-c

SR

Der Initiativkreis veranstaltet jedes Jahr zum
amerikanischen Nationalfeiertag am 4. Juli ein grosses, gut
besuchtes Volksfest, bei dem auch der «Kiddy Train»
fährt, ein von den Mitarbeitern der Maintenance Division

umgebauter Jeep.
(Foto: Angela Jannelli]

¦r -i...U *
aÄE

9 y

IM
Dem zivilen Wachdienst (Guard Battalion) ist ein eigener
Bereich gewidmet.
(Foto: Angela Jannelli)

%\
1*1

URKUNDE

^F E REHMER

;

McNair-Museum Erinnerungsraum:
Totengedenken an ehemalige Kollegen.
(Foto: Angela Jannelli)

Alliierten wurde sie zwangsweise aufgelöst, eine von den

ehemaligen Zivilangestellten als äusserst schmerzhaft

empfundene und mit Prestigeverlust verbundene Entwicklung.

Gerade die Zivilangestellten der US-Armee verfügten

über zahlreiche finanzielle und soziale Privilegien. Mit
dem Abzug der Alliierten verloren die Zivilangestellten
also nicht nur ihren Arbeitsplatz, sondern auch die

Zugehörigkeit zu einer privilegierten Gruppe. Das McNair-
Museum bietet folglich einer aufgelösten Gemeinschaft
einen dauerhaften und stabilen Ort. Über den Austausch,
das Sammeln und Ausstellen der Dinge wird hier für
Beständigkeit gesorgt, indem zum einen ein fester Ort etabliert

wird, der durch die enorme Anzahl von Dingen nicht

so einfach zum Verschwinden zu bringen ist, und zum
anderen werden über den Austausch der Dinge wichtige so-

74 Ferrum 83/2011



TI

M
Die «Begegnungsstätte» wird mehr und mehr auch von
amerikanischen Veteranen frequentiert.
(Foto: Angela Jannelli)

ziale Beziehungen aufrechterhalten. Die Museumsmacher
sind damit gleichsam zu Hütern der Erinnerung geworden,
deren Aufgabe die Pflege der Erinnerungsgemeinschaft
der Zivilangestellten ist. Dass sie diese Aufgabe ernst
nehmen, zeigt eine Ausstellungseinheit, die dem Guard

Battalion, dem zivilen Wachschutz für militärische Einrichtungen,

gewidmet ist. Hier sind Porträts ehemaliger
Angehöriger des Guard Battalion ausgestellt. Ist ein Kollege
verstorben, wird ein Trauerband am Rahmen seines
Porträts befestigt. Die Museumsmacher übernehmen nicht

nur die Funktion der Hüter der Erinnerung, sondern auch
die des Totengedenkens. In diesem Sinne ist es nicht
verwunderlich, sondern einfach nur konsequent, wenn die

Museumsmacher ihr Museum in erster Linie als
Begegnungsstätte sehen:

Herr K: «Ja, ein wichtiger Punkt ist die Zielsetzung, für
unsere alten Kollegen - für alle Kollegen aus den drei Bereichen,

den alliierten Bereichen - 'n Anlaufpunkt zu haben.
[...] Sie müssen bedenken: Wenn Sie bei Siemens sind oder
sonst wo waren und hörn dann auf, ja?, dann haben Sie

immer noch Ihr Siemens da, oder treffen sich mit Kollegen

oder sonst wie. Und bei uns war ja gar nichts mehr da,

ja? Und deswegen ist das als Erstes, an Hauptstelle ist das

für unsere Kollegen da zu sein, [...] Das ist eigentlich das

Hauptziel... Und die fuffzig Jahre Geschichte zu dokumentieren

Es gibt ja das Alliiertenmuseum, das die militärische

Seite vertritt, aber es haben ja fast 250000 Deutsche
bei den drei Westalliierten gearbeitet, [...] Das festzuhalten

und zu dokumentieren, das sind so die beiden Ziele.
[...] [Im Gegensatz zum Alliiertenmuseum] hat das hier 'n

ganz anderes Fluidum, hier gibt's 'n Bierchen, 'n Käffchen

zu trinken, alles, man plauscht..., Bilder. Es ist richtig 'ne

Begegnungsstätte.»22

Anhand dieses Beispiels wird deutlich, dass Objekte mehr
sind als nur Repräsentanten eines (wissenschaftlichen)
Sachverhalts. Im McNair-Museum werden sie nicht als
Verweise - z. B. auf historische Ereignisse - eingesetzt, die

Objekte sind hier aufgrund ihrer symbolischen Dimension

bedeutungsvoll: Sie stehen für die Beziehungen zwischen
den ehemaligen Zivilangestellten. Daraus wird auch

ersichtlich, warum jedes Objekt im Museum von Bedeutung
ist: Würde eines der Objekte aus der Ausstellung entfernt
oder ins Depot verbracht, so würde damit auch symbolisch
die Beziehung zum jeweiligen Objektgeber gekappt. Für
eine aufgelöste Gemeinschaft, die ihr Museum in erster
Linie als «Begegnungsstätte» versteht, ist dies undenkbar.

Im wissenschaftlichen Museum werden Objekte häufig als
Zeichen eingesetzt, als Stellvertreter für einen Sachverhalt,

den es zu illustrieren gilt. Die symbolische Dimension

der Objekte ist nur in wenigen Fällen relevant, z.B. in

Ausstellungen, die bewusst mit dem Assoziationsreichtum
der Dinge arbeiten,23 oder in biographischen Ausstellungen,2'1

wo die soziale Beziehung zwischen Objektgeber und

dem Museum eine wichtige Rolle spielt. Im wissenschaftlichen

Museum wird das symbolische Potenzial der Dinge,
ihr semantischer Überschuss oft als störend empfunden.
Objekttexte und professionelle Ausstellungsgestaltung
dienen dazu, Aussagen eindeutiger zu machen und das

Kuriose, Wunderliche oder Spektakuläre der Dinge
einzugrenzen bzw. in eine bestimmte Richtung zu lenken.25

Das Museum als wirkungsmächtige kulturelle
Äusserungsform

Öffnet man den Blick für die symbolische Dimension des

Museums und betrachtet es als Handlungsraum, so zeigt
es sich als eine wirkungsvolle kulturelle Äusserungsform,
mit der viel zum Ausdruck gebracht werden kann. Bedeutungen

werden im Museum über das Sammeln, Ordnen
und Ausstellen von Dingen vermittelt. Die Dingbezogenheit
des Museums bietet den Vorteil, viel thematisieren zu können,

ohne es in Worte fassen zu müssen. Gerade in Bezug
auf das nur schwer zu verbalisierende implizite Wissen
bietet das Museum hier grosse Vorzüge gegenüber anderen

kulturellen Äusserungsformen wie beispielsweise dem
Buch.26

Amateurmuseen sind Orte des Erfahrungswissens, der

Alltagsexpertise. Wissenschaftliche Klassifikationen, ta-
xonomische Systeme oder chronologische Ordnungen wird
man hier nur selten finden. Wenn man mit einem an
wissenschaftlichen Prinzipien geschulten Ordnungsbedürfnis
die Ausstellungen der wilden Museen betrachtet, so wird
man nichts anderes sehen als einen Wust ungeordneter
Dinge. Die Bedeutung dieser Orte enthüllt sich nur, wenn

Ferrum 83/2011 75



Warum machen Menschen Museen?
Eine Untersuchung des Amateurmuseums als kulturelle Äusserungsform

^
^V/y

c—
¦

-EPÖ!

Ì i.I i ;

."-i.-

1 tìi? ""''¦¦¦_ ¦l^|8l^"WI
¦ -i<iin,11.:.:

fc-

Blick in die «Tempelhof-Ecke» des Museums.
(Foto: Angela Jannelli)

man das Museum als sozialen Prozess, als kulturelle
Äusserungsform betrachtet, wie auch der Museologe Gottfried
Fliede in Bezug auf das Heimatmuseum im österreichischen

Baidramsdorf feststellt:

«Was auf den ersten Blick aussieht wie eine Kraut-und-
Rüben-Sammlung, entpuppt sich bei grösserer Aufmerksamkeit

als eine spezifische Umgangsweise mit Trennung

- etwas, was wir an unserem herkömmlichen Museumsbegriff

wohl kaum messen können.»27

Ist das Museum als kulturelle Äusserungsform vielleicht
heute auch deshalb so attraktiv, weil sich laut Helga

Nowotny et al. derzeit das wissenschaftliche Wissen in

einer Krise befindet und sich gegenüber anderen Formen
der Expertise behaupten muss?28 Museen sind Orte des

Wissens, und im wilden Museum regiert das aus der
Alltagserfahrung resultierende Praxiswissen. Im McNair-Museum

zeigte sich dies an den dort herrschenden Ordnungsprinzipien:

Die Objekte waren ihrem lebensweltlichen

Zusammenhang entsprechend zu thematischen «Ecken»

gruppiert: In der «Franzosen-Ecke» beispielsweise waren
sämtliche Objekte aus dem Dunstkreis der französischen
Alliierten versammelt, von der Uniform bis zur Orangina-
Flasche. Die Popularität des wilden Museums lässt sich

folglich als ein Symptom der u.a. von Helga Nowotny
beschriebenen Krise der Wissenschaft deuten.

Doch auch die immer wieder als Erklärung für das

«Zeitphänomen Musealisierung»29 herangezogene
Kompensationstheorie von Hermann Lübbe bietet einen Erklärungsansatz:

1^ H
Ü

§>:'1
•ik.

kB IIB '»»
;;!

III»
"-.¦.---i

l«tT

Die «Engländer-Ecke», die den ehemaligen Zivilangestellten

der britischen Streitkräfte gewidmet ist.
(Foto: Angela Jannelli)

Blick in die «Franzosen-Ecke», in der Objekte aus der
Lebenswelt der bei den französischen Streitkräften
eingesetzten Zivilangestellten zusammengetragen sind.
(Foto: Angela Jannelli)

76 Ferrum 83/2011



II lì II

MILITARY POLICE

MOTOR POOL

287

u (Vi¥

HQ PLATOON
HAS DRIVEN

~*i

OCCIDENT FREE
DAYS

\M
4th PLATOON

BLACKSHEEP«
HAS DRIVEN

ACCIDENT FREE
DAYS

JifatfgLJ

é

Eine Vitrine mit Souvenirs der französischen
Zivilangestellten.

(Foto: Angela Jannelli)

Blick auf die Ausstellungseinheit, die dem zivilen
Wachschutz gewidmet ist.
(Foto: Angela Jannelli)

«Durch die progressive Musealisierung kompensieren wir
die belastenden Erfahrungen eines änderungstempobe-
dingten kulturellen Vertrautheitsschwundes.»30

Entgegen Lübbes kompensatorischer Erklärung, nach der
das Museum eine Art «Gehhilfe» für die dem Fortschritt
Hinterherhinkenden darstellt, gehe ich davon aus, dass

gerade die «Defunktionalisierung von Kulturgut [als] Folge
kultureller Evolution»31 die Grundlage für die Popularisierung

des Museums darstellt: In unserer Gesellschaft
zirkulieren heute genug Dinge, die durch technische Entwicklungen

ihren Gebrauchswert verloren haben und dadurch
für eine symbolische Verwendung zur Verfügung stehen.
Und dass man sich dieser Möglichkeit auch zur Genüge

bedient, deute ich als Ausdruck der für die Spätmoderne

- Gernot Böhme spricht von der ästhetischen Moderne -
charakteristischen Kompetenz der (Selbst-)Repräsenta-
tion.32

Die Vielzahl von Amateurmuseen, die in den letzten
Jahrzehnten entstanden sind, lassen sich auch als Hinweis
darauf deuten, dass das Museum ein «Erfolgsmodell»
darstellt: Dass so viele Menschen heute Museen machen,
kann auch darauf zurückgeführt werden, dass das

Museumsdispositiv, das Museum als «institutionalisierte
Raumvorstellung»33 heute in breiten Gruppen der Bevölkerung
bekannt ist und dass es offenbar auch gerne benutzt und

reproduziert wird.

Warum also machen Menschen Museen? Die Antwort ist
denkbar einfach: Weil man mit dem Museum viel machen
kann! Es bietet uns nicht nur einen Ort der wissenschaftlichen

Wissensvermittlung, sondern auch einen symboli¬

schen Handlungsraum, der zur Befriedigung vielfältigster
Bedürfnisse eingesetzt werden kann. Betrachtet man das

Museum als kulturelle Äusserungsform oder soziale Praxis,

öffnet man seinen Blick für die symbolische Dimension
des Museummachens, so werden diese Bedürfnisse sichtbar

und können als eine mögliche Ursache für die oft in der
Zusammenarbeit zwischen Profis und Laien auftretenden
Missverständnisse und Konflikte ausgemacht werden.

9ÇP i^.
h. v

A*
IrP^c H^wsraSfo

es ^•P Vd %*M &

938
Kr^ lin- M.-linl. Srrlion cjm lu

Eine Erinnerungstafel mit Objekten und Fotos

aus der Maintenance Division.
(Foto: Angela Jannelli)

Ferrum 83/2011 77



Warum machen Menschen Museen?
Eine Untersuchung des Amateurmuseums als kulturelle Äusserungsform

«n

Angela Jannelli
Seit 2010 wissenschaftliche Mitarbeiterin

des historischen museums frank-

furt, zuständig für die Neukonzeption
eines gegenwartsorientierten und par-
tizi pativen Dauerausstellungsbereichs.
Studium der Germanistik, Romanistik

und Volkskunde in Tübingen, Aix-en-

Provence und Hamburg. Dissertation

über «wilde Museen», eingereicht im

Institut für Volkskunde/Kulturanthropologie

der Universität Hamburg.

Volontariat im Museum der Arbeit, bis

2010 freischaffende Kuratorin und

Museologin.

1 Lübbe, Hermann: Der Fortschritt und das Museum. Über den Grund

unseres Vergnügens an historischen Gegenständen, London 1982.

Vgl. Korff, Gottfried: Alltagskultur passé? Positionen und Perspektiven

volkskundlicher Museumsarbeit / Referate und Diskussionen

der 10. Arbeitstagung der Arbeitsgruppe «Kulturhistorisches Museum»

in der Deutschen Gesellschaft für Volkskunde in Stuttgart, S. 8.

Der Museumsboom stellt ein globales Phänomen dar. So berichtet

zum Beispiel der britische Museologe Steven Hoelscher, dass 95%

aller Museen weltweit nach dem Zweiten Weltkrieg entstanden seien.

Vgl. Hoelscher, Steven: Heritage. In: Macdonald, Sharon (Hrsg.):

A Companion to Museum Studies, Oxford (UK): 2006, S. 198-218. Vgl.

auch die Beiträge in Zacharias, Wolfgang (Hrsg.): Zeitphänomen

Musealisierung, Essen 1990.

2 Die vom Institut für Museumsforschung jährlich veröffentlichte

«Statistische Gesamterhebung an den Museen der Bundesrepublik

Deutschland» kann nur eine Ahnung von der tatsächlichen

Anzahl von Amateurmuseen vermitteln. In der Statistik sind die

Museen nach ihrer Trägerschaft aufgeschlüsselt. Da die Mehrzahl der

Kleinstmuseen von einem Verein betrieben wird, bietet die Rubrik

der Trägerschaft Hinweise auf ihre Anzahl. Von den im Jahr 2009

befragten 6256 Museen z.B. wurden 1742 von Vereinen getragen,

also ca. 28 % aller befragten Museen. (Vgl. Staatliche Museen zu

Berlin - Preussischer Kulturbesitz; Institut für Museumsforschung:

Statistische Gesamterhebung an den Museen der Bundesrepublik

Deutschland für das Jahr 2009, 64, 2010. Onlinedokument: http://

www.smb.museum/ifm/dokumente/materialien/mat64.pdf; Zugriff

28.01.2011.)

Viele Kleinstmuseen verfügen allerdings nicht über die nötige

Öffentlichkeit bzw. Öffentlichkeitswirkung, um überhaupt vom Institut

für Museumsforschung erfasst zu werden. So geht beispielsweise

Wolfgang Stäbler von der Landesstelle für nichtstaatliche Museen

in Bayern von einer Quote von 50% ehrenamtlich geführter Museen

aus. (Vgl. Wolfgang Stäbler: Ehrenamtliche Arbeit im Museum - ein

unentbehrlicher Bestandteil des kulturellen Lebens; s.l.: s.a.

Onlinedokument: http://www.kupoge.de/ifk/ehrenamt/museum/museen2.

htm#Jtn1; Zugriff 1.11.2009.)

3 Assion, Peter: Historismus, Traditionalismus, Folklorismus. Zur

musealisierenden Tendenz der Gegenwartskultur. In: Jeggle, Utz,

Gottfried Korff; Martin Scharfe; Bernd Jürgen Warneken (Hrsg.):

Volkskultur in der Moderne. Probleme und Perspektiven empirischer

Kulturforschung, Reinbek bei Hamburg 1986, S. 351-362, S. 352 f.

Vgl. hierzu auch Kramer, Dieter: Gedanken zur kulturpolitischen

Bedeutung kleiner Museen. In: Scharfe, Martin (Hrsg.): Museen in der

Provinz. Strukturen, Probleme, Tendenzen, Chancen, Tübingen 1982,

S. 9-19.

4 Zacharias 1990 (wieAnm. 1). Vgl. auch Lübbe 1982 (wie Anm. 1).

5 Für das Auftauchen des Wortes Wildwuchs in der wissenschaftlichen

Auseinandersetzung vgl. das Diskussionsprotokoll von Bärbel Brug-

ger und Ingeborg Cleve in: Scharfe 1982, S. 81 [wie Anm. 3).

6 So Oliver Rump, damals Direktor des Museums für Kommunikation

Hamburg, in seinem Vortrag-«Welche und wie viele Museen braucht

Hamburg? Kulturpolitik, Wertewandel und Zukunftsperspektiven

kritisch beleuchtet», den er im Rahmen der Vortragsreihe des

Naturwissenschaftlichen Vereins in Hamburg hielt. Mitschrift des

Vortrags vom 15.12.2005.

7 Vgl. White, John H. Jr.: The Railway Museum: Past, Present, and

Future. In: Technology and Culture 14 (41,1973: S. 599-613.

8 Bauer, Uta: Stille Museen: SpezialSammlungen, Fachmuseen und

Gedenkstätten in Deutschland (Bundesrepublik und Westberlin). Ein

Museumsführer, Reisebegleiter und Nachschlagewerk, München

1976.

9 Seitz, Helmut: Auf den Spuren aussergewöhnlicher Museen, München

1990.

10 Kunst, Manfred: 50 originelle Museen in Norddeutschtand, Hamburg

2002.

Glasmeier, Michael (Hrsg.): Periphere Museen in Berlin, Berlin 1992.

78 Ferrum 83/2011



12 Fielhauer, Helmut P.: Heimatmuseum - Rumpelkammern der

Geschichte? In: Erziehung heute 5,1986: S. 30-33; zitiert nach Liesenfeld,

Gertraud: Vom Schutzengel aus Gips zum Museum als Bühne:

Das <Dorfmuseum Mönchhof> und sein soziokulturelles Interakti-

onsfeld. In: Grieshofer, Franz; Margot Schindler (Hrsg.): Netzwerk

Volkskunde. Ideen und Wege, Wien 1999, S. 237-250, hierS. 239.

13 U. a. bei Roth, Martin: Heimatmuseum. Zur Geschichte einer

deutschen Institution, Berlin 1990.

14 Vgl. Scharfe 1982 (wie Anm. 3); Liesenfeld 1999 (wie Anm. 12) oder

Bieget, Gerd: Wofür und zu welchem Ende brauchen wir Heimat- und

Regionalmuseen? Skizzen zur Geschichte kulturgeschichtlicher
Museen. In: ders. (Hrsg.): Geschichte und ihre Vermittlung in Lokal-,

Regional- und Heimatmuseen, Braunschweig 1995, S. 9-36.

15 Vgl. Lübbe, Hermann: Der Fortschritt und das Museum.

16 Vgl. Korff, Gottfried, Hans-Ulrich Roller (Hrsg.) 1993 (wieAnm. 1).

17 Lévi-Strauss, Claude: Das wilde Denken, Frankfurt am Main 1968

(frz. Original La pensée sauvage 19621.

18 Kramer, Dieter 1982, S. 13 f. [wieAnm. 3).

" Vgl. http://www.mcnair-museum.de/page2.php (Zugriff 16.01.11).

26 Vgl. Horning, Karl H.: Experten des Alltags. Die Wiederentdeckung

des praktischen Wissens, Weilerswist 2001; Hug, Theoi, Perger,
Josef: Instantwissen und Bricolage. Wissensformen in der westlichen

Medienkultur, Hagen 2000.

27 Fliedl. Gottfried: Die Dauer des Abschieds. Beispiele der Musealisierung

von Alltag in österreichischen Museen. In: Korff, Gottfried;

Roller, Hans-Ulrich [Hrsg.): Alltagskultur passé? Positionen und

Perspektiven volkskundlicher Museumsarbeit. Tübingen 1993,

S. 198-216, hier S. 215 f.

28 Nowotny, Helga, Scott. Peter; Gibbons, Michael: Wissenschaft neu

denken. Wissenschaft und Öffentlichkeit in einem Zeitalter der Un-

gewissheit, Weilerswist 2005 (zweite Auflage).

29 Vgl. Zacharias 1990 [wieAnm. 1).

30 Vgl. Lübbe 1982 (wie Anm. 1), S. 18.

31 Ebd.S. 15.

32 Vgl. Böhme, Gernot: Atmosphäre, Frankfurt am Main 1995; Goffman,

Erving: Wir alle spielen Theater. Die Selbstdarstellung im Alltag.

München 1969 [amerik. Original 1959] oder Dicks, Bella: Culture on

Display. The Production of Contemporary Visitability, Maidenhead

2003.

20 http://www.mcnair-museum.de/4.html (Zugriff 23.09.09).

21 Vgl. http://www.mcnair-museum.de/page2.php (Zugriff 19.01.11).

22 Führung mit PK vom 15.08.2005 [00:48:29 bis 00:51:36).

23 Vgl. Scholzes Ausführungen zur Komposition als Ordnungsprinzip in

Ausstellungen. Scholze, Jana: Medium Ausstellung. Lektüren musealer

Gestaltung in Oxford, Leipzig, Amsterdam und Berlin, Bielefeld

2004, S. 216-266 oder Bann, Stephen: The return to curiosity: shifting

paradigms in contemporary museum display. In: McClellan,

Andrew (Hrsg.), Art and its Publics. Museum Studies at the Millennium,

Oxford 2003, S. 117-130.

24 Vgl. Albano, Caterina: Displaying lives: the narrative of objects in

biographical exhibitions. In: Museum and Society 5(1), 2007, S. 15-28.

25 Vgl. Storrie, Calum: The Delirious Museum: A Journey from the Louvre

to Las Vegas, London 2006; Abt, Jeffrey: The Origins of the Public

Museum. In: Macdonald, Sharon 2006, S. 115-134 (wie Anm.1l; Bann,

Stephen: Shrines, Curiosities, and the Rhetoric of Display. In: Cooke,

Lynne; Wollen, Peter [Hrsg.), Visual Display. Culture Beyond

Appearances, Seattle 1995, S. 15-29.

Vgl. Low, Martina: Raumsoziologie, Frankfurt am Main 2001.

Literaturhinweise

Abt, Jeffrey: The Origins of the Public Museum. In: Macdonald,

Sharon (Hrsg.I: A Companion to Museum Studies, Oxford (UK)

2006, S. 115-134.

Albano, Caterina: Displaying lives: the narrative of objects in

biographical exhibitions. In: Museum and Society 5(1), 2007, S. 15-28.

Assion, Peter: Historismus, Traditionalismus, Folklorismus. Zur

musealisierenden Tendenz der Gegenwartskultur. In: Jeggle, Utz;

Gottfried Korff; Martin Scharfe; Bernd Jürgen Warneken (Hrsg.):

Volkskultur in der Moderne. Probleme und Perspektiven
empirischer Kulturforschung, Reinbek bei Hamburg 1986, S. 351-362.

Bann, Stephen: Shrines, Curiosities, and the Rhetoric of Display.

In: Cooke, Lynne; Peter Wollen (Hrsg.): Visual Display. Culture

Beyond Appearances, Seattle 1995, S. 15-29.

Bann, Stephen: The return to curiosity: shifting paradigms in

contemporary museum display. In: McClellan, Andrew (Hrsg.): Art
and its Publics. Museum Studies at the Millennium, Oxford 2003,

S. 117-130.

Ferrum 83/2011 79



Warum machen Menschen Museen?
Eine Untersuchung des Amateurmuseums als kulturelle Äusserungsform

Bauer, Uta: Stille Museen: Spezialsammlungen, Fachmuseen und

Gedenkstätten in Deutschland. Ein Museumsführer, Reisebegleiter

und Nachschlagewerk, München 1976.

Biegel, Gerd: Wofür und zu welchem Ende brauchen wir Heimat-

und Regionalmuseen? Skizzen zur Geschichte kulturgeschichtlicher

Museen. In: Biegel, Gerd; Hans-Jürgen Derda; Angela Klein;

Stephanie Bormann (Hrsg.): Geschichte und ihre Vermittlung
in Lokal-, Regional- und Heimatmuseen, Braunschweig 1995,

S.9-36.

Böhme, Gernot: Atmosphäre, Frankfurt am Main 1995.

Dicks, Bella: Culture on Display. The Production of Contemporary

Visitability, Maidenhead 2003.

Kramer, Dieter: Gedanken zur kulturpolitischen Bedeutung kleiner

Museen. In: Scharfe, Martin (Hrsg.): Museen in der Provinz.

Strukturen, Probleme, Tendenzen, Chancen, Tübingen 1982,

S. 9-19.

Kunst, Manfred: 50 originelle Museen in Norddeutschland, Hamburg

2002.

Lévi-Strauss, Claude: Das wilde Denken, Frankfurt am Main 1968.

Low, Martina: Raumsoziologie, Frankfurt am Main 2001.

Lübbe, Hermann: Der Fortschritt und das Museum. Über den

Grund unseres Vergnügens an historischen Gegenständen, London

1982.

Fielhauer, Helmut P.: Heimatmuseum - Rumpelkammern der

Geschichte? In: Erziehung heute 5,1986: S. 30-33; zitiert nach

Liesenfeld, Gertraud: Vom Schutzengel aus Gips zum Museum als

Bühne: Das <Dorfmuseum Mönchhob und sein soziokulturelles

Interaktionsfeld. In: Grieshofer, Franz; Margot Schindler (Hrsg.):

Netzwerk Volkskunde. Ideen und Wege, Wien 1999, S. 237-250.

Nowotny, Helga; Peter Scott; Michael Gibbons: Wissenschaft neu

denken. Wissenschaft und Öffentlichkeit in einem Zeitalter der

Ungewissheit, Weilerswist 2005 (2. Auflage).

Roth, Martin: Heimatmuseum. Zur Geschichte einer deutschen

Institution, Berlin 1990.

Fliedl, Gottfried: Die Dauer des Abschieds. Beispiele der

Musealisierung von Alltag in österreichischen Museen. In: Korff,
Gottfried; Hans-Ulrich Roller (Hrsg.): Alltagskultur passé? Positionen

und Perspektiven volkskundlicher Museumsarbeit / Referate und

Diskussionen der 10. Arbeitstagung der Arbeitsgruppe Kulturhistorisches

Museum in der Deutschen Gesellschaft für Volkskunde

in Stuttgart, Tübingen 1993, S. 198-216.

Glasmeier, Michael (Hrsg.): Periphere Museen in Berlin, Berlin

1992.

Goffman, Erving: Wir alle spielen Theater. Die Selbstdarstellung
im Alltag. München 1969.

Hoelscher, Steven: Heritage. In: Macdonald, Sharon (Hrsg.): A

Companion to Museum Studies, Oxford (UK) 2006, S. 198-218.

Horning, Karl H.: Experten des Alltags. Die Wiederentdeckung des

praktischen Wissens, Weilerswist 2001.

Hug, Theo; Josef Perger: Instantwissen und Bricolage. Wissensformen

in der westlichen Medienkultur, Hagen 2000.

Korff, Gottfried; Hans-Ulrich Roller (Hrsg.): Alltagskultur passé?

Positionen und Perspektiven volkskundlicher Museumsarbeit/

Referate und Diskussionen der 10. Arbeitstagung der Arbeitsgruppe

Kulturhistorisches Museum in der Deutschen Gesellschaft

für Volkskunde in Stuttgart, Tübingen 1993.

Scharfe, Martin (Hrsg.): Museen in der Provinz. Strukturen,
Probleme, Tendenzen, Chancen, Tübingen 1982.

Scholze, Jana: Medium Ausstellung. Lektüren musealer Gestaltung

in Oxford, Leipzig, Amsterdam und Berlin, Bielefeld 2004.

Seitz, Helmut: Auf den Spuren aussergewöhnlicher Museen,

München 1990.

Storrie, Calum: The Delirious Museum: A Journey from the Louvre

to Las Vegas, London 2006.

White, John H. Jr.: The Railway Museum: Past, Present, and

Future. In: Technology and Culture 14(41,1973: S. 599-613.

Zacharias, Wolfgang (Hrsg.): Zeitphänomen Musealisierung,
Essen 1990.

80 Ferrum 83/2011



Links und Internetquellen

http://www.mcnair-museum.de;

Stäbler, Wolfgang: Ehrenamtliche Arbeit im Museum - ein

unentbehrlicher Bestandteil des kulturellen Lebens; http://www.

kupoge.de/ifk/eh rena mt/museum/museen2. ht m#_ftn1 [Zugriff
28.01.2011].

Staatliche Museen zu Berlin - Preussischer Kulturbesitz;
Institut für Museumsforschung: Statistische Gesamterhebung an

den Museen der Bundesrepublik Deutschland für das Jahr 2009,

[64) 2010; http://www.smb.museum/ifm/dokumente/materialien/

mat64.pdf (Zugriff 28.01.2011.)

Publikationsliste

Jannelli, Angela: <Wilde Museen» - Erkenntnisformen und

Gedächtnisarten in Ausstellungen. In: Hengartner, Thomas; Johannes

Moser, (Hrsg.): Grenzen & Differenzen. Zur Macht sozialer

und kultureller Grenzziehungen, Leipzig 2006, S. 603-614.

Jannelli, Angela: <Warning: Perception Requires Involvement».

Plädoyer für eine Neudefinition des Museums als sozialer Raum.

In: museums.ch 3, 2008, S. 21-25.

Jannelli, Angela, Thomas Hammacher (Hrsg.): Ausstellungsanalyse.

(Sonderheft Vokus: volkskundlich-kulturwissenschaftliche

Schriften, Hrsg. vom Institut für Volkskunde der Universität
Hamburg], 18(11,2008.

Jannelli, Angela; Thomas Hammacher: Das Museum als

Erfahrungsraum. Ausstellungen als performative Räume. In: Kilger,

Gerhard; Wolfgang Müller-Kuhlmann (Hrsg.): Szenografie in

Ausstellungen und Museen III. Raumerfahrung oder Erlebnispark.

Raum-Zeit/Zeit- Raum, Essen 2008, S. 44-51.

Jannelli, Angela: Die performative Ausstellung als neues

Ausstellungsformat, vorgestellt am Beispiel von monstop. Über die

Geschwindigkeit des Lebens». In: extract. Themen und Aspekte des

Ausstellungs- und Museumsdesigns. Hrsg. von Karl Stocker für
FH Joanneum Graz, Studiengang Ausstellungs- und Museumsdesign.

Erstausgabe 2009.

Ferrum 83/2011 81


	Warum machen Menschen Museen? : eine Untersuchung des Amateurmuseums als kulturelle Äusserungsform

