
Zeitschrift: Ferrum : Nachrichten aus der Eisenbibliothek, Stiftung der Georg
Fischer AG

Herausgeber: Eisenbibliothek

Band: 72 (2000)

Artikel: Die Neubestimmung des Verhältnisses zwischen Technik und Natur
seit der Renaissance

Autor: Schönbeck, Charlotte

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-378344

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-378344
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Neubestimmung des Verhältnisses
zwischen Technik und Natur seit der
Renaissance

Dr. Charlotte
Schönbeck
Pädagogische
Hochschule Heidelberg
Fakultät für Mathematik
und Naturwissenschaften
Im Neuenheimer Feld 561

D-69120 Heidelberg

Literaturverzeichnis
1 Eine Übersicht findet man

z.B. in: Dienel, Hans-Luid-

ger: Homo Faber -
Der technische 7ugang zur
Natur. In: Nachtigall,
Werner/Schönbeck, Charlotte
(Hrsg.): Technik und Natur.
In: Technik und Kultur
(Bd. 7), Düsseldorf 1994,
S. 13-84; Rapp, Friedrich
(Hrsg.): Naturverständnis
und Naturbeherrschung.
München 1981

2 Schönbeck, Charlotte: Tech¬

nik und Natur an der
Wende zum dritten Jahrtausend.

In: 7ukunft für die
Erde. Nachhaltige Entwicklung

als Oberlebensprogramm

(Bd. 2). Beiträge von
Tagungen der Evang.
Akademie Baden zum Thema

Nachhaltigkeit. 1994-1996,
S. 171-203.

In einem kurzen Überblick ist es nicht
möglich, das komplexe und vielschichtige
Verhältnis zwischen Naturauffassung
und technischer Entwicklung von der
Renaissance bis zur Gegenwart mit allen
richtungsweisenden technischen
Nahtstellen und mit allen kulturgeschichtlichen
Einflüssen umfassend zu beschreiben.1
Ich habe deshalb nur einen Gedankenstrang

ausgewählt, den ich bis zur
Gegenwart verfolgen möchte und der
zu den Themen dieser Tagung hinführt:
Die Abgrenzung von Natur und Technik.

In der klassischen Antike wird die Natur
bewundert und verehrt, sie ist für die
Griechen Vorbild für das Leben.
Naturerkenntnisse erlangt man nur durch

Beobachtung und gedankliche
Durchdringung, aber nicht durch menschliche

- d.h. technische - Eingriffe in die Natur.
Zwischen Technik und Natur gibt es eine
klare Grenze: Natur ist alles, was aus
sich selbst heraus entsteht und sich selbst
erhält. Technik dagegen ist alles, was
durch den Menschen entsteht und was
der Mensch erhält. Die Technik beginnt
also dort, wo die Natur aufhört. Natur
und Technik, das Natürliche und das
Künstliche sind so klar voneinander
geschieden wie das Schwarz und Weiss
eines Holzschnittes. Natur und Technik
schliessen sich aus.

Dieser klassische Naturbegriff hat im
Laufe der Geschichte viele Veränderungen

e rfah ren. Der Anstoss zu einem

neuen - technischen - Umgang mit der
Natur geht dabei meist nicht von einzelnen

technischen Schlüsselerfindungen
aus, sondern vielmehr von geistigen und

religiösen Grundstimmungen einer Epoche,

die das Lebensgefühl und die Weltsicht

eines Zeitabschnittes bestimmen
und die also auf den ersten Blick nichts
mit Technik zu tun haben. Wenn man nur
technische Einwirkungen auf
Naturvorstellungen betrachtet, dann greift dieser
Ansatz zu kurz, um die Veränderungen
das Naturbildes im Laufe der Zeit zu

erklären. Technikverständnis und
Naturauffassungen stehen in einem engen
Verhältnis zu religiösen und gesellschaftlichen

Bindungen einer Epoche.

Einfluss des Christentums

So hat beispielsweise das Christentum
bis zum Mittelalter das Verhältnis von
Technik und Natur in mehrfacher Weise
radikal geändert und die Voraussetzungen

für die Wechselwirkungen zwischen
Technik und Natur in der Renaissance

gelegt. Für das Christentum ist die
Natur die Schöpfung eines einzigen
Gottes. Der Mensch ist das Ebenbild
Gottes und Krone der Schöpfung.
In der Natur wohnt nicht mehr eine
Vielzahl von Göttern, sie ist «entheiligt».
Sie ist gleichsam ein Nutzgarten, den
Gott angelegt hat und den der Mensch
bebauen soll. Das ist eine radikal neue
Naturauffassung und eine radikal neue
Weltsicht: Der Mensch ist nicht mehr
als Teil in das Ganze der Natur
eingebunden, als Partner Gottes ist er aus
der Natur herausgehoben. Diese christliche

Ausrichtung auf einen einzigen
Gott bringt eine völlige Unabhängigkeit
von der Natur und bedeutet auch eine
neue Freiheit, mit der Welt umzugehen.

Der christliche Gott hat die Schöpfung
in einem Arbeits- und Willensprozess
geschaffen. Und auch der Mensch hat
als sein Ebenbild die Fähigkeit zu
schöpferischer Arbeit. Sie ist für ihn

eine Verpflichtung, die Herrschaft über
die Natur auszuüben. Nach heutiger
Auflassung wird der biblische
Herrschaftsauftrag (1 Mose 1, 28) eher in der
Aufgabe eines verantwortlichen Pflegers
und Hegers der Natur gesehen, wie es
im zweiten Schöpfungsbericht (1 Mose
2, 15) beschrieben wird. Die Trennung
zwischen Mensch und Natur ist damit
durch die Bibel definitiv gezogen.



Körperliche Arbeit war in der Antike
nicht hoch angesehen, vom freien Bürger
wurde sie verachtet. Es entspricht nicht
seiner Würde, sich mit körperlicher Arbeit
zu beschäftigen. In der Bibel dagegen
wird körperliche Arbeit als etwas für alle
Menschen Notwendiges und Normales
angesehen.

Das Mönchstum steigert diese Achtung
noch, indem es in körperlicher Betätigung

eine besondere Art des
Gottesdienstes sieht. Man denke dabei nur
an die Ordensregel der Benediktiner:
«Ora et labora». Diese positive Bewertung

körperlicher Arbeit in Landwirtschaft,
Handwerk, Seefahrt, Bergbau und
anderen Bereichen des täglichen Lebens
durch das Christentum hat die
Naturbeherrschung des Menschen durch
technische Hilfsmittel ganz wesentlich
gefördert und unterstützt.

Der christliche Glauben macht sich frei

von den sehr verbreiteten antiken Vorstellungen

von kosmischen Kreisläufen allen
Lebens,- diese werden getragen von der
Idee, dass alles Leben wieder zu seinem
Ursprung zurückkehrt. An die Stelle der
kosmischen Wiederkehr setzt das
Christentum ein Weltbild mit einer linearen
Ausrichtung von der Schöpfung bis zur
Wiederkehr von Christus. Der Blick des
Menschen wird in die Zukunft gerichtet,
er kann durch eigene schöpferische
Arbeit und Anstrengung selbst dazu
beitragen, dem Endreich Christi näher
zu kommen.

Diese vier Akzente des Christentums:
Entheiligung der Natur, Herrschaftsauftrag

über die Natur, ethische Aufwertung
der körperlichen Arbeit und die auf die
Zukunft gerichtete Lebenshoffnung allen
menschlichen Tuns führen zu einem
tiefgreifenden Wandel im Verhältnis von
Technik und Natur. Sie stellen die
Voraussetzungen für den nächsten Schritt
in der Renaissance bereit.

Aber trotz dieser gravierenden Änderungen

bleibt die prinzipiell klare Trennung
zwischen den beiden Bereichen Natur
und Technik bestehen. Zwischen Natur
und Technik verläuft auch jetzt eine
scharfe Grenze.

Prinzipielle
Übereinstimmung von Technik und
Natur in der Renaissance

Aber auch die scharfe Abgrenzung
zwischen Natur und Technik bleibt nicht

lange unangefochten. Bereits zu Beginn
der Neuzeit wird sie durchbrochen.
Durch den gegenseitigen, schrittweise
intensiver werdenden Erfahrungsaustausch

zwischen Praktikern und
Theoretikern - Handwerkern, Technikern,
Künstlern und Ingenieuren auf der einen
Seite und den Gelehrten auf der anderen

Seite - kommt es zu den
richtungsweisenden Ansätzen von Galileo Galilei
(1564-1642). Dieser kommt zu der
Überzeugung, dass die Technik die Natur
nicht überlistet - wie es noch die Antike

angenommen hatte -, sondern dass für
sie die gleichen Naturgesetze gelten wie
für die Naturvorgänge auch. Schon bei
diesem ersten Ansatz3 zu den modernen
Naturwissenschaften durch Galilei war
vorprogrammiert, dass die Natur ihre
Rolle als Leitbild menschlicher
Lebensvorstellungen verlieren würde. Die neuen
Wissenschaften haben von Anfang an
nicht das Ziel, die Natur so zu beschreiben,

wie sie uns in der Realität umgibt.
Bei ihren Untersuchungen geht es
ausschliesslich darum, zu erkennen, was im

Rahmen der Naturgesetze möglich ist.

Galilei und auch René Descartes
(1596-1650) sehen in den Naturgesetzen
den eigentlichen Kern der Natur, sie
stehen sowohl hinter der für uns
sichtbaren Natur wie auch hinter der Technik.
Es ist die Erkenntnis, dass die Technik
auch nur die Dinge hervorbringen kann,
die nach den Naturgesetzen möglich
sind. In Bezug auf die Naturgesetze, also
«im Prinzip» besteht kein Unterschied
mehr zwischen Technik und Natur.
Man darf daher nun die Methoden und
Geräte der Technik benutzen, um Kenntnisse

über die Natur zu gewinnen aber
auch, um die Natur zu beherrschen.
Die moralische Legitimation dafür,
d.h. Placet dazu hatte das Christentum
bereits vorher gegeben. Mit Hilfe der
Naturwissenschaften und der Technik
lässt sich nun die Natur befragen,
verstehen, benutzen, ausnutzen und
vielleicht sogar in ihrer Wirkung
übertreffen. Die Natur wird zum Objekt, der
Mensch zum handelnden Subjekt.
Galilei möchte zwar die Konstruktionsprinzipien

verstehen in der Natur, aber

Der neue Ansatz Galileis
bestand neben der begrifflichen

Gleichsetzung von
Technik und Natur in dem
gezielten Einsatz des
wissenschaftlichen,
reproduzierbaren und nachprüfbaren

Experimentes bei
der Erlangung von
Naturerkenntnissen und in der
mathematischen Formulierung

der erlangten Ergebnisse.

19



Siehe z.B. Böhme, Gernot:
Natürliche Natur: über
Natur im Zeitalter ihrer
technischen Reproduzierbarkeit

(Edition Suhrkamp
NF 680), Frankfurt a.M.
1992.

auch in seinem mechanistischen Weltbild

behält er das Bild einer göttlichen
Weltordnung bei. Er sieht hinter den
Gesetzen der «machina mundi» den

grossen Schöpfergeist Gottes, während
für Descartes die Welt nur ein Uhrwerk,
ein Automat ist.

Am Ende der Renaissance steht ein sich

seiner selbst sehr bewusster Mensch, der
die Wissenschaft in den Dienst der Technik

und diese in den Dienst der
Naturbeherrschung stellt. Einer Natur, die er
als Maschine deutet, als eine Sammlung
von Gesetzen, die es zu verstehen und
nachzubuchstabieren gilt. Und dieses

Programm war Aufgabe genug für die
kommenden Jahrhunderte bis zu Isaac
Newton (1643-1727).

Reproduzierbarkeit
der Natur

Trotz der prinzipiellen Gleichsetzung von
Natur und Technik zu Beginn der Neuzeit
hat der klassische Naturbegriff noch bis

in unser Jahrhundert in der Hinsicht
weitergewirkt, dass für technische Erfindungen

und Entwicklungen auch weiterhin
die Natur als Vorbild herangezogen
wird. Für «richtige» und «zweckmässige»
Ansätze ist die Natur noch immer leitendes

Beispiel. Technische Neuerungen
werden immer wieder mit den in der
Natur vorkommenden, weitaus
ökonomischeren, stabileren und sicheren
Lösungen verglichen. Dieses technische
Programm der Nachahmung der Natur
ist über viele Jahrhunderte ausserordentlich

erfolgreich gewesen. Es hat so weit
geführt, dass heute niemand mehr daran
zweifelt, dass man jedes Naturprodukt
im Prinzip nicht nur technisch reproduzieren

kann, sondern dass man in Zukunft
auch jeden Naturprozess simulieren und
dann auch substituieren kann. Die
Gentechnik und die Erfolge der technischen
Medizin sind beredte Beispiele dafür.

Diese Reproduzierbarkeit4 ist erst im
20. Jahrhundert möglich geworden.
Sie ist - nach der prinzipiellen
Gleichsetzung von Natur und Technik in der
Renaissance - der zweite und entscheidende

Schritt bei der Auflösung des
klassischen Naturverständnisses. Denn die
Reproduzierbarkeit von Natur bedeutet
das Ende einer Vorstellung von Natur,

die ihre charakteristische Struktur gerade
in der Entgegengesetztheit zum menschlichen

Bereich erhalten hat. In diesem
Moment verliert die Natur vollends ihre
Rolle als Vorbild und als Schranke
menschlichen Handelns. Als
Orientierungsmassstab kann die Natur nun nicht
mehr gelten. Die Grenze zwischen Natur
und Technik existiert nicht mehr.

Naturbegriff im täglichen
Umgang

Diese Überlegungen über eine
zunehmende Auflösung des traditionellen
Naturverständnisses unter dem Einfluss

der Technik steht in krassem Widerspruch
zu den Erfahrungen, die wir im Alltag mit
dem Wort «Natur» machen: Jeder redet
von Natur, überall und zu jedem.
Wahrscheinlich ist der Begriff «Natur» zur Zeit
der am meisten thematisierte Begriff
überhaupt. Natur ist Gegenstand der
Politik, z.B. in den zahlreichen
Umweltkonferenzen; Natur ist institutionalisiert
in eigenen Ministerien, sie ist Thema der
Energie- und Ressourcenpolitik. Bewahrung

und Schutz der Umwelt ist eine
Zielvorstellung, die auch im Grundgesetz
verankert werden soll.

Natur ist das ausschliessliche Thema der
Naturwissenschaften, dem umfangreichsten

Gebiet menschlicher Forschung.

Aber auch im Alltag ist «Natur» ein
Reizwort: Es ist z.B. ein Hauptmotiv der
Werbung. Naturaufnahmen dienen als

Hintergrund oder als Blickfang, sie sollen
Vertrauen in das angebotene Produkt
hervorrufen. Als Landschaftskulisse oder
Tierschau ist die Natur der Magnet für
den weltweiten Tourismus.

Während die Natur in den Grossstadtzentren

faktisch zur Randerscheinung der
täglichen Betriebsamkeit geworden ist -
wir finden sie gerade noch als Blumenkübel

in der Fussgängerzone -, leistet

man sich im Urlaub ein Stück
naturbelassener Sommerfrische, sozusagen
als Belohnung. Natur bedeutet hier

Kraftschöpfen aus dem von der Technik

geprägten Alltag. Dieses Verschwinden
der Natur durch den Zugriff der Technik
und die Sehnsucht nach Natur in einer
Welt der Technik sind beide komplementär

vorhanden und miteinander verzahnt.

20



Die Sehnsucht nach dem «Freizeitpark
Natur» hat allerdings fatale Folgen. Ein

grosser Prozentsatz des individuellen
Verkehrs mit den damit verbundenen Staus
und Schadstoffemissionen geht auf das
Konto der Erholungssuchenden.
Naturzerstörungen und das Aufstöbern letzter
Naturoasen sind gerade durch das
Verlangen vieler Erholungssuchender nach
unberührter Natur entstanden. Massenhafte

Natursehnsucht zerstört den
vorhandenen Naturrest.

Natur ist auch immer noch Leitvorstellung
der individuellen Lebensgestaltung: Man
bemüht sich um gesunde, d.h. möglichst
naturbelassene Ernährung. Lebensmittel
für den täglichen Bedarf stammen bevorzugt

aus Reformhäusern, Naturkostläden
oder aus biologischer Landwirtschaft.
Naturkosmetik ist «in», Heilmethoden
und Medikamente der Naturheilkunde
geniessen steigendes Ansehen.

Heilpraktiker ist ein Beruf mit Zukunft.

Natürliche Materialien werden Kunststoffen

oft vorgezogen. Holz als Baumaterial
ist einfach «gut». Produzenten jeglicher
Art erhoffen sich eine besonders
zugkräftige Wirkung, wenn sie ihr Produkt
mit dem Vorsatz «Bio» schmücken können.
Dabei ist es gleichgültig, ob es sich dabei

um Kartoffeln, Wein oder Eier handelt.

Das viele Reden über Natur sollte miss-
trauisch machen. Spricht man so viel
über Natur, weil man befürchtet, dass sie
unter den Fingern unaufhaltsam zerrinnt?
Versucht man sie durch ständiges Reden
festzuhalten? Berufen wir uns rückwärtsgewandt

und beschwörend - auf die
Natur, obwohl wir genau sehen, dass
sich neue Vorstellungen für die Zukunft
ankündigen? Sind alle Naturreden schon
ein Nachruf auf sie?

Die umfassenden naturwissenschaftlichen
und technischen Möglichkeiten haben
die Natur in zunehmend perfekterer
Weise ersetzt. Das führt dazu, dass die
über Jahrtausende zuverlässige Orientierung

an der Natur schwindet. Es macht
aber auch bewusst, wie notwendig für

uns ein vertrauensvoller Bezug auf die
Natur ist. Wenn man an die grossen
Erfolge der Technik in der Medizin - beim
Ersatz menschlicher Organe oder den

Eingriffen in das Geschehen von Geburt
und Tod - oder an die Zucht neuer
ertragreicherer und widerstandsfähigerer

Pflanzen- und Tierarten denkt, dann wird
unsere Kernfrage sehr deutlich: Gibt es
noch eine Grenze zwischen Technik und
Natur? Wo ist sie zu ziehen? Hierbei
stehen nicht mehr einzelne Eingriffe der
Technik in die Natur zur Debatte,
sondern die Grundauffassung von Natur
überhaupt und das zukünftige Verhältnis

von Technik und Natur. Um der Frage
nachzugehen, wieviel Natur und wieviel
Technik der Mensch in Zukunft braucht,
und wie die Wechselwirkung zwischen
Technik und Natur zukünftig aussehen
könnte, müssen wir uns kurz vergegenwärtigen,

wie die Technik heute mit der
Natur umgeht. Eine solche Bestandesaufnahme

muss die Grundlage für neue
Ansätze für die Zukunft bilden.

Umweltsituation heute

Umweltschäden und Naturzerstörungen
sind keine Erfindung unseres Jahrhunderts,

sie lassen sich bis in die Antike
nachweisen. Während aber die Eingriffe
bis zur Industrialisierung verhältnismässig
gering waren, sind sie in unserem
Jahrhundert immer massiver und aggressiver
geworden. Heute beschränken sich die
Einwirkungen durch die Technik nicht
mehr auf regionale, abgegrenzte Bereiche,

sondern haben globale Ausmasse

angenommen, sie sind oft irreversibel
und haben weitreichende Folgen für
kommende Generationen. Die Folgen
reichen weit über den Lebensraum und
die Lebenszeit des Einzelnen hinaus.

Umweltprobleme gehören weltweit zu
den Kernthemen der Gesellschaft. Seit

einer Reihe von Jahren gibt es globale
Umweltkonferenzen. Die letzte
Klimakonferenz fand im Herbst 1999 in Bonn

statt. Die Umweltproblematik für Boden,
Wasser und Luft, die Grundelemente des
menschlichen Lebens, sind hinreichend
bekannt.

Folgende Stichworte beschreiben den
weiten Bogen:

Treibhauseffekt
Klimaveränderungen
Abbau der Ozonschicht
Wasser- und Winderosion der Böden
Ausbreitung der Wüsten
Versauerung von Böden und Gewässern
Eutrophierung bei Oberflächengewässern

und Küstengebieten



5 z.B. in: World Watch Re¬

port. Zur Lage der Welt.
Frankfurt a.M. 1998.

6 z.B. Jonas, Hans: Prinzip
Hoffnung. Frankfurt a.M.
1979; Lenk, Hans:
Verantwortungsdifferenzierung

und Systemkomplexität.
In: Rapp, Friedrich (Hrsg.)
Technik und Philosophie.
Aus: Technik und Kultur
(Bd. 1), Düsseldorf 1990.

7 Vgl. Anm. 2, S. 190-191.

8 Akademie für Technik¬

folgenabschätzung
und Technikbewertung
in Stuttgart.

Überbeanspruchung der Wasserreserven
Verschmutzung und Absenkung des
Grundwassers
Waldsterben und Emission von
Schadstoffen
Verknappung der nicht erneuerbaren
Ressourcen

Übernutzung der erneuerbaren
Ressourcen

Abfallentsorgung usw.

Weitreichender als alle diese Probleme,
die ja schon schwerwiegend genug sind,
zeigen sich zwei Grundprobleme, die
das Verhältnis von Technik und Natur an
die Grenze einer Zerreissprobe führen:
Die Verarmung der Lebensvielfalt durch
das Aussterben der Pflanzen- und
Tierarten und das explosive Bevölkerungswachstum.

Die Gefahr für das Grundkapital

allen natürlichen Lebens geht
ausschliesslich vom technischen Fortschritt
und der durch ihn geprägten Lebensweise

aus.5

Ansätze für die Zukunft

Die Situation der Natur unter dem

aggressiven Zugriff der Technik ist auch
der breiten Öffentlichkeit in weiten Zügen
bekannt. Und es ist auch klar, wenn man
den Restbestand der Natur bewahren
und für einen Teil der Biosphäre den
Fortbestand sichern will, dass die jetzige
Entwicklung gestoppt oder zumindestens
gebremst werden muss. Das bedeutet
Handlungsbedarf für alle Ebenen des
öffentlichen Lebens, wenn katastrophale
Folgen abgewendet werden sollen.

Veränderungen wird es nur geben, wenn
das Verantwortungsbewusstsein für
globales und zeitlich weitreichendes
Handeln geweckt wird; die ethische
Haltung des Menschen zur Natur muss
dazu neu überdacht werden. Das sind

Aufforderungen an die Philosophie,6 die
Theologie7 und auch an die Politik. Seit

zwanzig Jahren gibt es Ansätze für eine
«Ethik der Zukunftsverantwortung» und

eine Mitverantwortung des Christentums
für den Erhalt der Schöpfung.

Die Voraussetzung für Veränderungen im

Verhältnis von Technik und Natur ist nur
gegeben, wenn ein besseres und vertieftes

Verständnis für die Natur, vor allem
eingehendere Kenntnisse über Natur,

über ihre Phänomene und Prozesse im

Spannungsfeld mit der Technik erreicht
werden. Und das ist Aufgabe für die
biologische Grundlagenforschung in

weitestem Sinn. Die Gesetzmässigkeiten
der Natur im Makro- und Mikrobereich
müssen noch sehr viel eingehender
erforscht werden,- das gilt für die
Grundbausteine der Biologie, für deren
verschiedenen Funktionen und für die durch
sie initiierten Prozesse, für die Strategie
der biologischen Evolution und für die
sensiblen Zusammenhänge und
Gleichgewichtsbedingungen vernetzter
biologischer Systeme. Zwei Ansätze werden
heute dabei verfolgt. In der Technischen

Biologie versucht man physikalische und
technische Kenntnisse zu benutzen, um
die Natur zu analysieren und deren
Phänomene und Zusammenhänge zu
verstehen. Denkansätze, die in Technik
und Naturwissenschaften schon erprobt
sind, sollen neue Wege der
Naturerkenntnis öffnen. Einen anderen Weg
geht ein zweites Gebiet der biologischen
Grundlagenforschung, die Bionik. Sie
sucht in der Natur nach Konstruktionen,
Verfahren, Prozessen, Funktionen und

Zusammenhängen, die sich für technische
Probleme nutzen lassen. Natur ist Vorbild
der Technik. Referate dieser Tagung werden

Beispiele für diesen Ansatz geben.

Welche Folgen technische Entwicklungen
haben, muss man in der Zukunft möglichst

präzise abschätzen können,- und

es muss Wertmassstäbe für die Auswahl
bei unterschiedlichen technischen
Möglichkeiten geben. Ansätze für diese

Aufgaben werden bereits seit einigen
Jahren durch die - bereits institutionalisierte

- Technikbewertung und
Technikfolgenabschätzung8 entwickelt.

Diese genannten theoretischen Ansätze
sind zwar notwendig, um eine neue
Orientierung zu gewinnen und auch eine
Bewusstseinsänderung vorzubereiten.
Aber ausschlaggebend für einen Erfolg
ist die Frage der Praxis: Lassen sich
realistische Wege der Wirtschafts- und
Industriestruktur finden, die einerseits die
Umwelt schonen oder sie sogar unterstützen,
die aber andererseits auch rentabel und
sozial verträglich sind. Die Antwort auf
diese Frage kann nur die Wirtschaft,
d.h. die Unternehmen, die Ingenieure
und Techniker geben. Ein wirtschaftlicher
Ansatz, dessen Schlagwort globale
Hoffnungen weckt, ist das «Sustainable

22



Development», das «Nachhaltige
Wirtschaften». Erste Erfolge für energie- und

materialsparende und schadstoffarme
Produktionsabläufe zeichnen sich in

verschiedenen Wirtschaftszweigen bereits
ab. Mit der Agenda 21 werden in Städten

und Kommunen erste Schritte für die
Umsetzung der Beschlüsse der
Umweltkonferenz in Rio von 1992 unternommen.
Eine umweltverträgliche, hochentwickelte
und sensible Technik ist für ein neues
wirtschaftliches Handeln notwendig, aber
auch möglich. Eine solche Wirtschaft kann
sich auch «rechnen» und rentabel sein.

Für eine Realisierung dieser skizzierten
theoretischen und praktischen Ansätze
für die Zukunft müssen die politischen
Rahmenbedingungen geschaffen werden,

um erfolgreich zu sein.

Ausblick

Blicken wir noch einmal auf unsere
Kernfrage zurück, die Neubestimmung des
Verhältnisses von Technik und Natur, dann
wird deutlich, dass sich hier im Laufe der
Kultur- und Zivilisationsgeschichte eine
völlige Umkehr vollzogen hat: Zunächst

war die Technik das einzige Hilfsmittel,
das dem Menschen an die Hand gegeben

war, um sich gegen die übermächtigen

Gewalten der Natur zu schützen,
sich gegen sie zu wehren und später,
um die Natur zu beherrschen und sie
danach mehr und mehr auszunutzen und

zu zerstören. Heute sind Technik und
Naturwissenschaften wiederum das einzige
Hilfsmittel, um die noch vorhandenen
intakten Bereiche der Natur zu bewahren
und gleichzeitig einer grossen Anzahl
von Menschen ein Leben mit der Natur
und ein überleben zu ermöglichen.
Technik ist von einem Werkzeug gegen
die Natur zu einer Möglichkeit zur
Bewahrung und Unterstützung der Natur
geworden. Die Devise für den zukünftigen
Umgang der Technik mit der Natur wird
nicht durch das Schlagwort Rousseaus
«Zurück zur Natur» geprägt sein und kein
Zurücknehmen der Technik auf ein sehr
viel niedrigeres Niveau bedeuten können,
sondern es wird ein «Vorwärts zur Natur»
sein müssen, wie ein Vortrag von Gert
Kaiser 19989 überschrieben ist. Das wichtigste

Ziel wird es sein, in einer neuen,
globalen Verantwortung der Natur genügend

Raum zu lassen. Gleichzeitig muss
eine bessere Umweltverträglichkeit durch
die Entwicklung einer hochentwickelten,
effizienteren und sensibleren Technik
erreicht werden, die sich allmählich einem
den Funktionen der Natur ebenbürtigen
Niveau nähert.

Wiedergabe des

Vortrages in der Sendung
«Aula» des SWR 2 vom
22.«

Umbrüche und notwendige Veränderungen

werden oft in künstlerischen
bildlichen oder literarischen - Darstellungen
sehr viel sensibler erfasst und zukünftige
Wege besser erahnt, als es in
fachwissenschaftlichen oder philosophischen
Darlegungen möglich ist. Für manch
weitblickenden Voraussagen gibt es literarische

«Schlüsselgeschichten», die
Auslöser oder Wegweiser für eine notwenige
Änderung sind. Ich möchte schliessen mit
einer Geschichte, die vielleicht die heimliche

Schlüsselgeschichte für das zukünftige

Verhältnis von Technik und Natur ist.

Sie stammt von Heinrich von Kleist

23



10 Kleist, Heinrich von: über
das Marionettentheater. In:

Kleist, Heinrich von:
Prosastücke, IReclams Universalbibliothek

Nr. 7670), Stuttgart,
S. 58-67 dort S. 59.

(1737-1811) und führt den ungewöhnlichen
Titel «über das Marionettentheater»'0
und wurde 1801 geschrieben. Sie ist ein
kleines poetisches Kunstwerk und handelt
vom Verlust der Natur und der Natürlichkeit.

Der Ausgangspunkt ist die Erkenntnis,
dass der Mensch mit wachsender ver-
standesmässiger Naturerforschung den

ungezwungenen Zugang zur Natur immer
mehr verliert. Das zentrale Moment der
Geschichte lässt sich schnell umreissen:
Zwei Männer beobachten auf dem

Marktplatz einer Stadt die Vorführungen
eines Marionettentheaters. Der eine der
Männer ist Tänzer am städtischen Theater
und erläutert seinem Gesprächspartner
einen wenig bekannten Umstand, dass
nämlich die Bewegungen der Marionetten,

die perfekt und natürlich aussehen,
nicht durch den Marionettenspieler
hervorgebracht werden, sondern das
Ergebnis einer ausgeklügelten Hebel- und
Marionettenmechanik sind. «Jede Bewegung

hat einen Schwerpunkt in der Figur,-

die Glieder, welche nichts als Pendel sind,

folgen ohne Zutun, auf mechanische
Weise von selbst», heisst es bei Kleist. So

vermag die Marionette häufig ungleich
natürlichere Bewegungen hervorzubringen

als die oft verkrampften Tänzer.
Auf dieser Beobachtung ruht nach Kleist

eine neue Idee der künstlerischen und
der technischen Perfektion,- einer Perfektion,

die so vollkommen ist, dass sie am
Ende natürlich wird.

Das Sensationelle an Kleists Geschichte
ist, dass er nicht den üblichen Schluss

zieht, nämlich «Zurück zur Natur» wie
sein Zeitgenosse Jean Jacques Rousseau
(1712-1778) in seinen Abhandlungen,
sondern genau das Gegenteil. Für ihn

gibt es keinen Weg zurück, sondern nur
den Weg nach vorn. Es ist ein Weg der

geistigen Mühe und Anstrengung. Aber
er kann wieder zur Natur zurückführen.
Mit Kleists Worten heisst es: «Erst wenn
die Erkenntnis gleichsam durch ein
Unendliches gegangen ist, dann stellt
sich die Natur wieder ein». Das bedeutet
aber nichts anderes, als dass man auf
dem Gebiet der Technik durch
ausserordentliche, ja extreme Anstrengungen
wieder der Natur nahe zu kommen
versuchen muss. Das Kleistsche Fazit ist:

Wir müssen unsere Technik ausserordentlich

verfeinern und perfektionieren, um

den hohen Stand der Natur zu erreichen.
In der fast zweihundert Jahre alten
Formulierung liest sich das so: «Mithin»,
sagte der eine, «mussten wir wieder von
dem Baum der Erkenntnis essen, um in

den Stand der Unschuld zurückzufallen?»

- «Allerdings», antwortete der andere,
«das aber ist das letzte Kapitel von der
Geschichte der Welt».

24


	Die Neubestimmung des Verhältnisses zwischen Technik und Natur seit der Renaissance

