
Zeitschrift: Ferrum : Nachrichten aus der Eisenbibliothek, Stiftung der Georg
Fischer AG

Herausgeber: Eisenbibliothek

Band: 72 (2000)

Artikel: Natur und Technik : ein Spannungsfeld der klassischen Antike

Autor: Tschudin, Peter F.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-378342

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-378342
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Natur und Technik: ein Spannungsfeld
der klassischen Antike

Dr. Peter F. Tschudin
Wasserstelzenweg 95
CH-4125Riehen-Basel

Zum Tagungsthema
Die Natur besitzt in allen Zeiten und
Kulturen einen dominanten philosophischen

und religiösen Aspekt. Auch die
wie auch immer geartete Technik hat
entweder wegen ihrer Beziehung zur
Natur im Sinne einer Benützung der
Naturgesetze und -gewalten oder aber

wegen der scheinbaren Überwindung
natürlicher Grenzen magischen
Charakter.

sehen Begriffs Physis (cpikric), wie sie in

unserer Alltagssprache etwa in den
Begriffen «Natur» und «physisch» zutage
tritt. Einerseits findet sich seit der
frühesten griechischen Überlieferung die
Bedeutung «Beschaffenheit», «Wesen»,
und andererseits das im Wortstamm
phy-lcpu-1 verankerte «Werden»,
«Wachstum».1 Die ursprüngliche
philosophische Fragestellung der sogenannten

Vorsokratiker berührt beide Aspekte
und führt auch auf die Frage des

Natur, Religion, Mag ie, Technik

Technik Natur und Religion tviagisebe Handlung des
A/lenschen

Segel (göttlicher) Wind beschwören/besänftigen

Bergbau Mutter Erde/Erdgeister beschwören/besänftigen

Jagdwaffe Jagd-, Tiergottheit beschwören/besänftigen

Anmerkungen und
Literaturhinweise

1 Heraklit (Diels, Fragmente
der Vorsokratiker, 1,22)

B 1.112.123; Parmenides
(Diels, Vorsokratiker 1,28)

B 10.19

2 Demokrit (Diels, Vorsokrati¬
ker II 68) A 101.

3 Demokrit (Diels, Vorsokrati¬
ker 1168) B 9.125; B 176

4 Antiphon (Diels, Vorsokra¬
tiker II 871 B 15 und

Aristoteles, Phys. 1,1 193a

9; vgl. auch PF. Tschudin:
Der Begriff der TEXNH
in der griechischen Hochkultur

und sein Weiterleben

im römischen Imperium

und im europäischen
Mittelalter, FERRUM 61,

1989, S. 5-11.

Da aber die Fragestellung der 22.

Technikgeschichtlichen Arbeitstagung vom
modernen Technikbegriff ausgeht, der
durch die europäische, historisch
gewordene Kultur der Industrialisierung
bestimmt ist, sei im Aufbau der historischen

Betrachtungen zum Thema ein

europazentrisches Vorgehen gestattet.
Deshalb beginnen die Referate mit der
altgriechischen Philosophie und führen
über das europäische Mittelalter und
die Renaissance bis in unsere Zeit.

Das Spannungsfeld
von Natur und Technik
bis Aristoteles

Das Thema dieser Arbeitstagung
impliziert eine Differenzierung zweier
Begriffe, die wir in der Philosophie der
klassischen Antike vorfinden, und
verweist in seiner Fragestellung zunächst
auf die Doppelbedeutung des griechi-

Ursprungs und der Gesetzlichkeit des

natürlichen Werdens. Schon bei Demokrit

(6. Jh. v. Chr.) wird ferner der
Zusammenhang mit Anthropologie und
Ethik deutlich.2

Demokrit kennt ebenfalls die in der
philosophischen Diskussion der Antike so

wichtigen Gegensatzpaare Physis/
Nomos l(p-ùa-is/vd|xoç, d.h. Konvention,
menschliche Satzung) und Physis/Tyche
[qrixriç/vlyxT), d.h. Zufall, Schicksal).3

Die vor allem bei den Sophisten und
Plato erkennbare Bedeutung von Physis
als der göttlichen Kraft, der göttlichen
Wesenheit, führt direkt zu unserem
Thema, nämlich zum Gegensatz
Physis/Techne (<p-ócris/TéxvT|), wobei
unter Techne die Kunstfertigkeit, das
menschliche Machen verstanden wird.4
Plato richtet sich gegen Sophisten
und Naturphilosophen und legt dar,
dass menschliche Kunstfertigkeit und
menschliche Gesetze nicht schlechter
seien als die Natur, sondern selbst an



Natur, Religion, Magie, Technik

cpifcn,«; => vo|xoç Natur —* Konvention (göttliche/menschliche)
Cpt!){TlS => ti3xt| Natur -» Zufall, Schicksal
Cp-ÙCTLS => TèxVT\ Natur -» Kunstfertigkeit
jèxvr) => |XT|xot-uV) Natur —» Erfindung, List

Â.070Ç => vó|xoc Rede, Gesetz -* Konvention, Brauch

einem göttlichen Nomos Anteil hätten.5

Mit Bezug auf seine Ideenlehre erklärt
er, dass die wahre Natur immer
göttlich sei.6

Dagegen wendet sich Aristoteles, der
die Grundlage für den bis heute geltenden

Naturbegriff gelegt hat. Nicht die
göttliche Techne ist der Physis übergeordnet,

so dass sie von der Natur
nachgeahmt wird, sondern umgekehrt ahmt
die Techne die Physis nach, und der
menschlichen Kunstfertigkeit bleibt nur
das, was ihr die Physis noch zu ergänzen

übrig lässt.7 Damit ist der
Vorbildcharakter der Natur unbestritten.
Die Natur ist für Aristoteles das Prinzip,
die Wesensform eines Seienden, die
Ruhe und Bewegung in sich trägt.8
Daraus ergeben sich die übrigen
Bedeutungen.

Unser heutiger Begriff «Technik» ist aber
nicht mit der eben genannten Techne

gleichzusetzen; in ihm ist wesentlich
auch die Mechanik enthalten, und
damit gelangen wir zu einem anderen
griechischen Begriff, der Mechane
(fXTixctvi^). In seiner Grundbedeutung
entspricht der griechische Wortstamm
unseren positiven Begriffen «Erfindung,
Konstruktion, Kunstgriff», aber auch den

negativen wie «List, Tücke»,9 und damit
ist ein weiterer Diskussionspunkt
angesprochen, nämlich die überlistung
der Natur oder der Gottheit durch den
Menschen, fassbar z.B. in den Sagen
von Prometheus und von Dädalus.10

Der Mensch, der sich erkühnt, das
Vorbild der Natur nachzuahmen oder

gar zu übertreffen, wird bestraft, wie
es z.B. nach einer griechischen Vorlage
Ovid drastisch in der Verwandlungsgeschichte

der Webkünstlerin Arachne
in eine Spinne darstellt."

Ganz im Gegensatz dazu steht die
fast als selbstverständlich empfundene
technische Leistung eines Handwerkers,
Ingenieurs oder Baumeisters.12

Die Fragestellung sei hier erlaubt,
inwieweit dies mit der Übernahme alter,
aus früheren Kulturen stammender
Techniken zusammenhängen könnte,
die nicht neu erfunden, sondern
lediglich weiterentwickelt wurden.13

Die künstlerische Leistung hingegen,
wie sie uns z.B. im Werk eines Pheidias,
Apelles oder Zeuxis entgegentritt,14auch
wenn sie mit viel technischem Können
verbunden ist, entspricht viel mehr dem
oben genannten philosophischen
Begriff der Techne und wird entsprechend
sehr hoch gewertet. Sie orientiert sich

- wie könnte es anders sein - an der
Natur. So wird von Zeuxis erzählt, er
habe eine Traube so naturgetreu gemalt,
dass Vögel herbeigeflogen seien,
um daran zu picken.15

Die nacharistotelische
griechisch/römische Welt

Die urbane, hellenistische Welt nimmt
den Gebrauch und auch den Ausbau
der überlieferten Technik (schon fast
im heutigen Sinn) als selbstverständlich
hin. In der philosophischen Diskussion
wird jedoch, an die somatischen
Fragestellungen anknüpfend, der Zusammenhang

von Natur und Ethik in den
Vordergrund gestellt. Die Kyniker16 vertreten
die Überzeugung, dass die menschlichen

Gesetze von den Gesetzen der
Natur dominiert werden. In der Lehre

der alten Stoa wird - ausgehend von
Heraklit, Plato und Aristoteles - die All-
Natur mit der Gottheit, dem göttlichen
Logos, ja dem Schicksal und der
Vorsehung gleichgesetzt;17 der Gegensatz
von Physis und Techne ist dadurch
aufgehoben.18 Die Techne als Teil der All-
Natur ist der menschlichen Kunstfertigkeit

überlegen und dient immer als
Vorbild.19 Allerdings besitzt der Mensch
die Fähigkeit, sich von der Physis
abzuwenden, und nur die Natur selbst kann
den Menschen wieder zum gesunden

5 Plato, Gesetze IV, 715e,f;
X, 890d; 902b.

6 Plato, Epist. VII, 341 d;
344d.

7 Aristoteles, Protreptikos
bei lamblichos IX, 49,28
(Pistelli); Physik 11,8 199a 15.

8 Aristoteles, Physik 11,1,

192b 8ff.

9 Belege bei Liddell-Scott:
Greek-English Lexicon,
New ed., Oxford 1953, s.v.

10 Ovid, Metamorphosen VIII

183ff.

11 Ovid, Metamorphosen VI,
Iff.

12 zu Eupalinos vgl. Pauly-
Wissowa: Realencyclopä-
die der klassischen
Altertumswissenschaft, XI, 1159f.

(Fabricius); K.D. White:
Greek and Roman Technology,

London 1984, 158ff.

13 z.B. die Belege für jung¬
steinzeitliche und
bronzezeitliche Hafenkonstruktionen

bei E. Zangger: Die
Zukunft der Vergangenheit,
München 1998, S. 19Iff.

14 Lexikon der Alten Welt,
Zürich 1965, s.w. Apelles;
Phidias,- Zeuxis.

15 vg. z.B. die Zeuxis-Anek-
dote bei Plinius,
Naturgeschichte 35, 36, 9.

16 z.B. Diogenes Laertius, VI,
103.

17 z.B. Diogenes Laertius, VII,
2ff.; 5ff.; 87

18 Stoicorum veterum frag¬
menta (SVF) II, 135,33.

19 SVF II, 334, 16ff.



20 SVF III, 53, 5ff, 8; Cicero,
de finibus IV, 48.

21 Diogenes Laertius, X, 75;
142.

22 Diogenes Laertius, X,
133-135.

23 A. Gabriel: La construction,
l'attitude et l'emplacement
du colosse de Rhodes.
In: Bulletin de Correspondance

Hellénique 56, 1932
S. 331-359; H. Maryon:
The Colossus of Rhodes.
In: The Journal of Hellenic
Studies 76, 1956, S. 68-86.

24 Kap. 4.

25 s. auch Strabo, Geogra¬
phie, XIV, 2.5.

26 Naturgeschichte XXXIV, 41

27 Maryon o.e.23

28 Die Berechnung der bei
Philo überlieferten Zahlangaben

- sofern diese richtig

sind - für das verwendete

Metall ist sehr
aufschlussreich. Die dafür
verwendete Bronze wog
insgesamt 500 Talente
(12,5 t), das Eisen 300
Talente 17,5 t). Bei einer
Höhe von 70 Ellen (rund
35 ml und der menschlichen

Körperoberfläche
von rund 2 m2 (also einer
rund 20fachen Vergrösserung

der natürlichen
Proportionen) ergibt sich eine
durchschnittliche Dicke der
Bronzeteile von 3,5 mm,
und das Eisengerüst hätte
aus massiven Stangen von
rund 40-50 mm Durchmesser

bestanden. Die Nachricht,

dass die Statue beim
Erdbeben unmittelbar über
den Knien gebrochen sei,
zeigt den Schwachpunkt
der Konstruktion, den zu
hohen Schwerpunkt bei
mangelnder seitlicher
AbStützung, auch wenn man
voraussetzt, dass mit einem
durch das herabhängende
Gewand etwas verdeckten
seitlichen Pilaster eine
dritte, zusätzliche,
senkrechte Auflage geboten
war, deren Auflagepunkt
jedoch höher lag als die
Knie und seitlich abrutschen

konnte.

Urteil zurückführen.20 Die Lehre Epikurs
sieht in der natürlichen Lust Anfang
und Ende der glücklichen Bestimmung
des Menschen, räumt aber der menschlichen

Vernunft in gewissen Fällen
das Vorrecht ein, das von der Natur
Begonnene zu ergänzen oder zu
vollenden.21 Dies gilt auch für die Ausnützung

der Techne und des Zufalls durch
den Menschen.22

Grosstechnische Meisterleistungen
orientieren sich an der Natur. Als Beispiel
sei der Koloss von Rhodos23 genannt,
das den rhodischen Hafen dominierende,

über 30 m hohe Standbild des

Sonnengottes Helios (Abb. 1). Der
Bildhauer Chares, ein Schüler Lysipps,
errichtete es in den Jahren 292 bis 280
v. Chr. Der oft kommentierte, zu verschiedenen

Interpretationen Anlass gebende
Text bei Philo von Byzanz (Mitte 2. Jh.

v. Chr.) in seiner Schrift über die sieben
Weltwunder24 wird ergänzt durch die
rund 200 Jahre jüngeren Beschreibungen

von Strabo25 und von Plinius,26 der
den Koloss selbst am Boden liegend
gesehen hat, so wie er nach dem
verheerenden Erdbeben des Jahres 224
v. Chr. umgestürzt war. Daraus geht klar
hervor, dass der Künstler die Statue am
Standort selbst in aneinander und
übereinander gefügten Stücken errichtet hat,
wobei er von innen heraus die Bronzeteile

an einem eisernen Skelett, das

Fig. 2.—Sketch of Pose for
the Colossus.

Abb. 1 : Rekonstruktion des Helios von Rhodos, aus
H. Maryon: The Colossus of Rhodes.
In: The Journal of Hellenic Studies 76, 1956.

durch eine Steinkonstruktion stabilisiert

war, befestigte. Dies entspricht der bei
Grossbauten üblichen Technik, wo
Holz- und Metallkeile die Steine
verbinden und Eisenstangen sowie
Eisenklammern für den Zusammenhalt
sorgen. Zu Spekulationen Anlass gegeben
hat die Nachricht, dass er, um die
Arbeit zu fördern, eine Erdaufschüttung
verwendet habe, welche die bereits
fertiggestellten Teile der Statue abdeckte.
Daraus eine riesige kreisförmige
Baurampe rekonstruieren zu wollen, die am
überlieferten Standort gar keinen Platz

gefunden hätte, zeugt von Unkenntnis
der antiken Hebetechnik; folglich ist
auch die Diskussion über den
entsprechenden Standort überflüssig. Die
Erdoder Sandaufschüttung, die wir uns von
einem konventionellen, mit den bekannten

Hebevorrichtungen ausgestatteten
Gerüst gehalten vorstellen müssen,
diente zur exakten Plazierung der
Gussformen und der Wärmedämmung beim
Guss, analog unserem Glockenguss,
sowie der Verhinderung von Verformungen

oder Beschädigungen der bereits
fixierten, geformten Teile. Die Konstruktion

entspricht im Prinzip der menschlichen

Natur, indem die Bronzeteile als
«Haut» über einem «Körper» aus Stein
mit einem «Skelett» aus Schmiedeeisen
bezeichnet werden können.28

Das alte Rom verehrt, ausgehend von
einer Hirten- und Bauernkultur,
pragmatisch die Natur und ihre Kräfte als
Gottheiten,- die (an sich recht einfache)
Technik ist nicht mehr als ein helfendes
Werkzeug. Erst die Auseinandersetzung
mit dem griechischen Denken bewirkt
ein reflektierendes Verhältnis zu Natur
und Technik, wobei die Diskussion
nach griechischem Muster und Vorbild
geführt wird.29

Die vorwiegend neuplatonischen
Philosophen der Kaiserzeit haben zum
Naturbegriff nichts entscheidend Neues
mehr beigetragen. Die jüdisch-hellenistische

Philosophie Philons von Alexandrien
und die theosophisch orientierten Lehren
der Gnosis oder des Corpus Hermeticum
gehen von einer göttlichen All-Natur aus,
die sich in den arabischen, mittelalterlichen

und neuzeitlichen Schriften der
Alchemisten als verborgene, ganzheitliche

Grundlage des Naturbegriffs
wiederfindet, als «Mysterium», «Secretum»,

«Arcanum», «Geheimnus»30(Abb.2).



y*#^L

il

ms
;h q

Abb. 2: Hermes Trismegistos, um 1740, aus:
M. Bachmann, Th. Hofmeier: Geheimnisse der
Alchemie, Basel 1999.

dem spezialisierten Handwerkertum
fabrikähnliche Formen,- auf dem Gebiet
des Befestigungswesens, der
Wasserversorgung, des Bergbaus und vor
allem der Schifffahrt sind bedeutende
technische Leistungen zu verzeichnen.
Die Natur ist hier insofern Vorbild, als
dass man die zunächst empirisch
erkundeten, später theoretisch reflektierten
Naturgesetze mechanisch zu nutzen
und - wie z.B. bei der Urform des
Astrolabs die Kreisbahnen der Gestirne

- veranschaulichend nachzubilden
versucht. Die Erfindungs-Schritte können

am Beispiel der tiergetriebenen
Erntemaschine («carpentum») verdeutlicht
werden: Hand - Kamm - gezähnter,
schneidender Breitkamm - Montage
auf Rädern - Bewegung durch ein
(vorwärts stossendes!) Zugtier (Abb. 3).
In einen solchen Zusammenhang sind
auch die technischen «Spielzeuge»
wie z.B. die Puppentheater-Automaten
Herons von Alexandria,31 zu stellen.

Die Kirchenväter

29 z.B. Cicero, De officiis I,

7,1 Iff.; Lukrez, De rerum
natura I, Iff.

30 E.H. Schmitt: Die Gnosis,
Leipzig 1903; R. Haardt:
Die Gnosis, Salzburg 1967^

z.B. S. 44 (Basilidesl für
das Mittelalter speziell
L. Thorndyke: A History of
Magic and Experimental
Science, 2. Auflage,
New York 1929;
M. Bachmann, Th.
Hofmeier: Geheimnisse der
Alchemie, Basel 1999,
S. 9ff. und passim.

31 K.D. White: Greek und
Roman Technology,
London 1984, S. 180ff.

Natur und Technik
im antiken Alltag
Der Alltag des antiken Menschen steht
im Gegensatz zu den Gedankenflügen
der Philosophen. Auf dem Lande dominiert

das kaum mechanisierte, sich
selbst versorgende Bauerntum. In der
Stadt hingegen entwickeln sich aus

Das Christentum geht von einer völlig
anderen religiösen Grundlage, dem
einen Gott, Schöpfer von Himmel und
Erde, aus, und entsprechend ist auch
die Stellungnahme der Kirchenväter zur
hier zu behandelnden Thematik
unterschiedlich, wenn auch die Art der
Behandlung von der klassischen
philosophischen Diskussion geprägt wird.

-, 1

.•>.
•*• i rr

*.»» ><

<s

agEggggg^g
h

à m»>

Miû »Aye &^y

'I/I & V.V v\iiysi
Abb. 3: Carpentum (Erntemaschine), Zeichnung nach einem römischen Grabrelief aus.- K.D. White-. Greek and
Roman Technology, London 1984.



32 Augustin, Ep. 18,2

33 z.B. Augustin, Enn. in

Ps. 45,7

34 Augustin, de lib. arb.
3,13,36

35 Augustin, de civ. Dei 21,8,5

36 G. Febei (ed.): Bestiarien
im Spannungsfeld
zwischen Mittelalter und

Moderne, Tübingen 1997;
R. Baxter: Bestiaries and
their uses in the Middle
Ages, London 1998.

37 z.B. Isidorvon Sevilla: De

natura rerum,- Hrabanus
Maurus: De Universo,-

Hildegard von Bingen:
Physica; Petrus Damiani:
De divina omnipotentia,-
Joh. Scotus Eriugena:
Super ierarchiam caele-
stem.

38 Wilhelm von Conches:
Philosophie 1,13; 11,1

39 Vgl. M. Bachmann,
Th. Hofmeier: Geheimnisse
der Alchemie, Basel 1999,
S. 22ff.

40 z.B. Albertus Magnus:
Metaphysik I, 4,2.

41 Theophrast, De causis
plant. I, 18,4,- passim.

42 Ps.-Dionysius Areopagita,
De div. nom. 4,26

43 Thomas von Aquin, de
malo 5,5c und anderswo

44 Belege bei B. Nardi: La

posizione di Alberto Magno

di fronte all'averroismo,

in: Studi di filosofia
medievale, Rom 1960,
S. 119-127

45 Albertus Magnus, Phys. I,

tr.l,c.l

46 Wilhelm von Ockham,
III Sent. (Report) q.6, a.2

Der Naturbegriff ist bei Augustin und
anderen traditionell dreigeteilt nach
dem Grad der Veränderlichkeit in

Körper (in Zeit und Ort veränderlich),
Seele (nur in der Zeit veränderlich) und
unveränderlicher Natur, nämlich Gott.32

Viel wichtiger ist ihm aber die eo ipso
gute Natur als Ausdruck des göttlichen
Schöpferwillens, die auch den
ungebildeten Menschen parallel zur Bibel
durch ihre «Mirabilia» belehrt.33

Auch hierin steht Augustin in der antiken,
hauptsächlich bei Plinius hervortretenden
Tradition. Das Übel, das in der Natur
auftritt, gehört nicht zu ihr, sondern ist als
ein Defizit an Gutem zu betrachten.34 Die

Naturgesetze sind dem göttlichen Willen
unterworfen, der sie jederzeit verändern
kann. Auch im Wunder handelt also Gott
nicht gegen die Natur.35 Hier bleibt also
die Natur immer Vorbild.

Früh- und Hochmittelalter

Die Lehre Augustins ist für die Ausbildung
des Naturbegriffs im Mittelalter entscheidend.

Die symbolische Interpretation der
«Naturdarstellungen» in den Lapidarien,
Bestiarien,36 Malereien und vor allem
Enzyklopädien führen bis zur Mystik und

zur Verherrlichung der Natur als einer
Theophanie.37

Die sog. «zweite Renaissance» (nach der
karolingischen), die des 12. Jahrhunderts,

bringt mit der ganzen Reihe von erstmals

aus dem Griechischen bzw. dem Arabischen

übersetzten Texten eine
Neuentdeckung der Natur als einer eigenen
Realität innerhalb der göttlichen
Ordnung und Vorsehung. Eine rationale
«Wissenschaft von der Natur» führt zu
Erkenntnissen, denen sich auch die
Interpretation der heiligen Schriften unterzuordnen

hat. Beispielsweise wird klar, dass
ein wörtliches Verständnis der Erschaffung

von Adam (aus Lehm) und Eva

(aus Adams Rippe) als vernunftswidrig
abzulehnen sei.38 Spekulationen um die
Gleichsetzung des antiken «Demiurgen»
mit dem christlichen Schöpfergott führen

zur Wiederaufnahme des gnostisch-
hermetischen Gedankenguts und zum
Einbezug der Astrologie.39

Die Scholastik

Die neue Verbreitung der aristotelischen
Schriften sowie der Lehren des Ptolemäus
führt im 13. Jh. zu einer Trennung des

Naturbegriffs in die «Natura naturans»
(die hervorbringende Natur, also die
Schöpferkraft Gottes) und die «Natura
naturata» (die durch den Willen des

Schöpfers hervorgebrachte Natur). Die
Scholastik bezieht dies auf das
naturordnende Prinzip und die irdische
Natur.40 Fast wichtiger noch ist die
Wiederaufnahme des aristotelischen
Begriffspaars «natura universalis
(t^ tov iraPTÓc/bXóv/xóafjLOii cpikriç)
und «natura particularis» dôia (puais),41

ausgehend von der lateinischen
Übersetzung des Pseudo-Dionysius Areopagita

im Zusammenhang mit der Diskussion

um den Grund des Übels in einer
von Gott geschaffenen, guten Welt.42

Als Beispiele für die im einzelnen
divergierenden Stellungnahmen der
Scholastiker seien hier einzig der sich auf
Augustin berufende Thomas von Aquin
genannt, der die Gleichsetzung von
«Gott» und «Natur» in eben diesem

Begriffspaar ablehnt,43 sowie Albertus
Magnus, der die Bereiche Theologie
und Philosophie scharf getrennt sehen
will,44 im übrigen sich aber an den
aristotelischen Naturbegriff hält.45

Damit wird einerseits klar, dass aus
solcher Sicht das «Natürliche» sich vom
«künstlich» Geschaffenen, also der
Techne, unterscheidet, wie es Wilhelm
von Ockham in verschlungenen
Gedankengängen darstellt,46 andererseits
aber auch, dass sich eine Öffnung zu
dem Naturbegriff vorbereitet, der in

der Renaissance und dem Humanismus
unter Bezug auf die philosophischen
Systeme der Antike, die Hermetik
inbegriffen, schliesslich zur Überwindung
der bisherigen Begrenzung, auch
hinsichtlich der Technik, führt.

Natur und Technik
im mittelalterlichen Alltag

Am Ende dieses ersten Überblick-Referats

sei noch kurz vom mittelalterlichen
Alltag in unseren Landen die Rede. Er

wird vom Bauern- und vom Kirchenjahr
beherrscht. Die technische Tradition der



Spätantike ist zwar nicht verschwunden,
bleibt aber auf die alten Städte mit den
Bischofssitzen, die Klöster und die
höfischen Kreise beschränkt: Etwas später
kommen die neuen Verwaltungssitze und
die Neustädte hinzu.

Die Rolle der Klöster als Bewahrer und
Promotoren der Technik bildete das
Thema der vorletzten Arbeitstagung,-
deshalb sei hier nur noch kurz auf die
Bauhütten als Hüter technischen Wissens
und die neuen Verwaltungssitze
hingewiesen. Das bekannte Skizzenbuch des
Villard de Honnecourt enthält neben
vielen aus der Antike übernommenen
Elementen auch Konstruktionsdetails,
welche die Übernahme aus der Natur
verraten, wie z.B. die Proportionen des
menschlichen Körpers und die Geometrie
seiner Tätigkeiten.47

Die Kriegstechnik der alten Eidgenossen,
die am Morgarten Steine und
Baumstämme auf das heranziehende Ritterheer
den Abhang hinunterrollen lassen,48 ist

der Natur abgeschaut. Oder, die Natur
in antiker Weise durch Technik verstärkend,

wird die Kraft eines Wasserfalls
benutzt, indem ein künstlicher Kanal
(«Kännel») das Wasser auf ein ober-
schlächtiges Rad leitet und so z.B. das
kontinuierliche Betreiben eines Blasebalgs

bei der Eisenerz-Verhüttung in einer
Art Hochofen ermöglicht, wie dies in

unserem Land bereits für das 11

Jahrhundert im Territorium der Grafen von
Froburg archäologisch nachgewiesen
ist.49

Derartige Beispiele liessen sich beliebig
vermehren. Doch fehlt dabei jeweils der
direkte, reflektierte Bezug auf die Natur
als unmittelbares Modell. Dieser ist der
folgenden Zeitepoche, der Renaissance,
vorbehalten.50

47 Villard de Honnecourt,
ed. Hanloser, Taf. 37

48 Spiezer Schilling 11485),

Taf. 61 der Faksimilie-

Ausgabe

49 J. Tauber: Jahrbuch für
Schweizerische Ur- und

Frühgeschichte 79, 1996,
S. 268.

50 z.B. Leonardo da Vinci,
Codex Leicester, über den
Wasserbau.


	Natur und Technik : ein Spannungsfeld der klassischen Antike

