
Zeitschrift: Ferrum : Nachrichten aus der Eisenbibliothek, Stiftung der Georg
Fischer AG

Herausgeber: Eisenbibliothek

Band: 70 (1998)

Artikel: Die Jesuitenmission in China und ihre Rolle in der Vermittlung von
europäischer Wissenschaft nach China oder Kalender, Astronomie,
Wissenstransfer : die Haupt-Nebentätigkeit der Jesuiten in China, 17.-
18.Jh.

Autor: Voiret, Jean Pierre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-594320

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-594320
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Jesuitenmission in China und ihre Rolle
in der Vermittlung von europäischer
Wissenschaft nach China oder
Kalender, Astronomie, Wissenstransfer:
die Haupt-Nebentätigkeit der Jesuiten
in China, 17.-18. Jh.

Dr. Jean Pierre Voiret
CH-1248Hermance

Anmerkungen
1 Im Jahre 1693 heilten die

Patres Gerbillon und Bouvet

den Kangxi-Kaiser von
der Malaria mit Hilfe von
China-Fieberrinde. Als
Dank gab er ihnen innerhalb

der ersten Mauer der
kaiserlichen Stadt ein
Grundstück mit verschiedenen

Gebäuden, das
den Namen Beitang (nördlicher

Tempel) erhielt. Ein

zusätzliches Grundstücksgeschenk

erlaubte bald
darauf den Bau einer
Kirche und einer Sternwarte.

2 Die Erlaubnis, sich in

Monaco niederzulassen,
erhielten die Portugiesen erst
1557.

3 Siehe Boxer, CR. (1953),
Seite LXXVIIIf.

Siehe Voiret, J.-P i

Seite 56f.
1996),

5 Siehe u.a. Cronin, V. (1955),

Kapitel 7 bis 10.

6 Die bekanntesten westli¬
chen Hofmaler der Qing-
Kaiser waren Italiener:
Castiglione, Panzi und
Ripa.

7 Siehe Cordier, H. (1916), div.

Obwohl das Leben in der Residenz,
welche der chinesische Kangxi-Kaiser
den Pekinger Jesuiten innerhalb des
kaiserlichen Palastgrundes zur Verfügung
gestellt hatte,1 recht klösterlich organisiert

war, handelte es sich dabei natürlich

nicht um ein Kloster im traditionellen
Sinne. Was uns aber in diesem Fall vor
allem interessiert, ist die interkulturelle
Vermittlung von technischem und
wissenschaftlichem Wissen durch die
jesuitischen Ordensleute im 17. und 18.

Jahrhundert.
Ich darf zunächst kurz den historischen
Rahmen setzen: Nach der Eröffnung des
Seeweges nach China durch die
Portugiesen (1517 kommen Fernao de Andra-
de und Tome Pires in Macao2 an), war
es zunächst keinem Missionar aus
irgendeinem Orden gelungen, eine
Mission in China zu gründen. Einzelne
Missionare, wie z.B. Martin de Rada,
wurden nur kurze Zeit als Begleiter von
Kaufleuten oder mit besonderen
Vermittlungsaufgaben betraut,3 in China
zugelassen. Erst im Jahre 1582, nachdem
die Missionare Matteo Ricci und Michele
Ruggieri, S.J., Chinesisch gelernt und

gute Beziehungen zu einigen hohen
Mandarinen geknüpft hatten, wurde
ihnen erlaubt, sich in China - zunächst
nur provisorisch - zu etablieren.4 Es

gelang aber bald den zwei Patres, dank
ihrer Höflichkeit und ihrem vornehmen
Auftreten, dank ihrer Kultur und Kraft des
«exotischen» Wissens, das sie vor den
interessierten Chinesen ausbreiteten, sich

so beliebt zu machen, dass ihre
Aufenthaltsbewilligung zunächst immer wieder
verlängert wurde. Aber erst im Jahre
1600 gelang es Pater Ricci, sich über
Zwischenstationen (u.a. Nanking,
niederzulassen.5 Dazu hatte er sich lange Zeit
auf Zwischenstationen in Geduld üben
müssen, u.a. in Nanking, wo er ganze
fünf Jahre verharren und verhandeln

musste, bis er die Erlaubnis erhielt, nach
Peking weiterzureisen. Erst sehr langsam
nahm sein Einfluss und der seiner Nachfolger

sukzessive zu. Gelegenheit, sich
bei Hofe auszuzeichnen, erhielten die
Patres vor allem durch ihre astronomische

Tätigkeit, später als Mathematiklehrer

des Kangxi-Kaisers (reg. 1662-
1723) und als Dolmetscher. Einzelne wurden

sogar Hofmaler,6 kaiserlicher Architekt

usw. Als die ihnen anvertrauten
Aufgaben unter der Mandschu-Herrschaft
drastisch zunahmen (Die chinesische

Ming-Dynastie wurde bekanntlich vom
Mandschufürst Nurhaci und seinem
Sohn Abahai gestürzt. Im Jahre 1644

zogen die Mandschu als sog. Qing-
Dynastie in Peking ein), verlangte und
erhielt die kleine Pekinger Jesuitengruppe
Unterstützung aus Frankreich. Vom
Sonnenkönig gesandte, gelehrte jesuitische

Mathematiker und Astronomen
kamen ab dem Jahr 1699 in grösserer Zahl
nach China und es begann die Blütezeit
der vermittelnden kulturellen Tätigkeit
der Patres. Kepler, de Mairan und Leibniz

wurden ihre Briefkorrespondenten.
Le Gobien, Du Halde und andere
veröffentlichten in Frankreich ihre Berichte
und Atlanten, die zu den Gründungsbänden

der Sinologie wurden. Sie selber

brachten einen Teil der Kultur der
Renaissance nach China - so die
Aufklärung stark beeinflussend. Leider wurde

diese fruchtbare Tätigkeit zunächst
ab ca. 1700 vom unseligen Ritenstreit7
teilweise beeinträchtigt. Später, nachdem

der Jesuitenorden 1773 in Europa
verboten und die Chinajesuiten als
Missionare abgesetzt worden waren,
wurde sie gar unmöglich. Einige Patres
blieben jedoch am chinesischen Hof
in ihren verschiedenen Ämtern
(Hofastronom, Kunstmaler, Hofuhrmacher,
Hofdolmetscher usw.) und starben nach
und nach verbittert fern der Heimat.

22



1. Die Vermittlung der Renaissancewissenschaft

nach China

¦%h; ¦¦•!?

-,J^R),

m* Pc ^SÊsl*

ü:

?J

r

rr

Martini, Martino, S. Jr. Karte der Provinz Pecheli,
aus: Novus Atlas Sinensis, bei Blaeu, Amsterdam,
1655 - erster veröffentlichter Atlas über China in

Europa.

Nach seiner Ankunft in China hatte
Matteo Ricci sehr bald bei den Gelehrten
Südchinas mit der Veröffentlichung einer
Weltkarte8 in positivem Sinne Aufsehen
erregt. Bis zu seinem Tode im Jahre 1610
übersetzte er die gesamte euklidische
Geometrie nach Clavius ins Chinesische,
veröffentlichte einen Katechismus und
verschiedene andere religiöse Werke in

Chinesisch, gewann die Bewunderung
der Mandarine für seine exakteren
Berechnungen von Sonnen- und
Mondfinsternissen und etablierte den guten
Ruf der Jesuiten in der Hauptstadt.
Diese Leistungen halfen seinen
Nachfolgern sehr, so dass der deutsche Jesuit
Johann-Adam Schall von Bell schon 1645

zum Direktor (nicht zum Präsidenten, der
immer ein Chinese blieb) des kaiserlichen
Amtes für Astronomie wurde. Dieses
Amt wurde bis 1805 von 11 Patres
wahrgenommen.9 Fasst man das zusammen,
was die Jesuiten auf dem Gebiet der
Astronomie nach China brachten,
so kann man nach Joseph Needham
folgende Leistungen erwähnen:

Die Patres erstellten viel exaktere
Finsternisberechnungen als ihre
chinesischen und Huihui-Kollegen; dies
wurde erstmals anlässlich der
Sonnenfinsternis vom 15. Dezember
1610 offenkundig, die vom Ricci-Nachfolger

Sabbatino de Ursis bestimmt
wurde.

Die Jesuiten gaben eine klare geometrische

Analyse der Planetenbewegung

und lieferten im gleichen Atemzug

das notwendige Werkzeug dazu:
Die schon erwähnte euklidische
Geometrie.

Sie lehrten den Chinesen die Anwendung

dieser Geometrie zu Zwecken
der Gnomonik, der stereographischen
Projektion und der Vermessung.

Ihr vierter Beitrag war die Lehre der
sphärischen Erde, die Aufteilung ihrer
Oberfläche mit Hilfe von Meridianen
und Parallelen und deren Anwendung
für die Kartographie.

Sie brachten auch den Chinesen die
moderne Algebra, die Trigonometrie
sowie die Rechenmethode des
berühmten französischen Mathematikers

und Vorläufer von Fermât und
Descartes, François Viète (1540-1603),
bei, und schliesslich

8 Siehe Sotheby's (Katalog
1988), Bild zwischen Seite
78/79.

9 Siehe Needham, J. (1959),
Seite 438.

iWS¦

MI
JA

k i§B
.4M»r.. &

tó»
PP--.'. «So

KünsH - ¦..>•

¦r^mrï*:.7 ;
_ _

¦

S? M

f7Ù^Ì r-s-v^f

mmSoi f .--f^r5^
?'*d*~*> ^IP^

--*0d/À i:
Johann-Adam Schall von Bell, S. J.,

Direktor der kaiserlichen Astronomiebehörde in

Peking (geb. 1592 in Trier, lebte von 1619 bis
1666 in China).

23



10 Siehe Needham, J. (1959),
Seite 438.

11 Paul Demiéville hat Antoine
Gaubil als den grössten
Sinologen des 18. Jh.
bezeichnet. Mit den besten
Wissenschaftlern seiner
Zeit bekannt, unterhielt er
mit ihnen eine riesige
Korrespondenz (siehe Simon,
R., 1970). Seine Werke
behandeln die chinesische
Geschichte, die Chronologie,

die Astronomiegeschichte

usw. Er hat die
chinesischen Werke Liji,

Yijing und Shijing ins
Französische übersetzt.

12 Siehe Voiret, J.-R (1996),
S. 209-211.

- Sie führten die modernste europäische
Instrumentenbaumethode (inklusive
der Mikrometerschraube) und das
Teleskop in die chinesische Astronomie ein.

Die Tätigkeiten der Jesuiten wurden
allerdings für die chinesische Wissenschaft
leider nicht nur ein Segen. Einerseits, weil
einige von ihnen - obwohl im allgemeinen

viel toleranter als ihre Kollegen aus
anderen Orden, insbesondere als die
Franziskaner - doch in einzelnen Fällen
von ihren Konvertiten die Verbrennung
einiger wertvoller Bücher verlangten.
Andererseits, weil sie dem ptolemäisch-
aristotelischen Weltbild noch verpflichtet
waren und sich nicht ohne weiteres
über die Verurteilung von Galileo Galilei
hinwegsetzen konnten oder wollten.10
Deshalb kann man also die Unzulänglichkeit

des jesuitischen Wissenstransfers
folgendermassen zusammenfassen:

- Ricci vertrat noch das astronomische
Weltbild der festen, konzentrischen
sog. kristallinen Sphären. Um die
Aussagen Riccis nicht rückgängig machen
zu müssen und wegen der
Verurteilung Galileis hielten die späteren
jesuitischen Astronomen an diesem
Weltbild fest. Sie verurteilten sogar
zunächst als falsch das in China
neben dem verbreiteten Weltbild der fla¬

chen Erde auch existierende Weltbild
der freischwebenden Himmelskörper
im unendlichen Raum (sog. Xuanye-
Weltbild) und sie verbreiteten eine
falsche, nicht Kopernikus-gerechte
Theorie der Präzession der Äquinoxien.

- Mit Ausnahme von Pater Gaubil (er
lebte von 1723 bis 1759 in Peking1')
verstanden sie die äquatorialen und
polaren Grundeigenschaften der
chinesischen Astronomie ungenügend
und setzten zunächst (griechische)
ekliptische Koordinaten für die meisten
astronomischen Berechnungen durch.
Dies in einer Zeit, in welcher Ticho
Brahe gerade den Schritt zu den
äquatorialen Koordinaten wagte.

- Sie verwechselten (mit Ausnahme von
Gaubil) die chinesische äquatoriale
Himmelseinteilung der 28 Xiu mit dem
ekliptischen Zodiakalkreis.

Als teilweise Entschuldigung für diese
Haltung muss man allerdings feststellen,
dass die chinesische Wissenschaft seit
der mongolischen Traumatisierung
Chinas stagnierte und nur wenige
chinesische Astronomen die Werke der
grossen vormongolischen Astronomen
wie Su Song (11. Jh.) oder Guo Shoujing
(13. Jh.) noch verstanden.12

'zzzrx\ rVrVJJzzzrK
¦^j

Irmi.WM&W LtU ULIa nani CQ
P5 m

2§§

aa omasi

u
—WS

p

./ •'¦

tl IS; r^
tjtnei^gmmutt iiiiiiiiiiiiiiii

Die kaiserliche Sternwarte von Peking nach dem Umbau. Pater Ferdinand Verbiest, S. J., Nachfolger
von Schall, konstruierte und baute von 1669 bis 1673 die sechs auf dem Turm sichtbaren Instrumente
(nach einem Kupferstich von J. B. B. dAnville, Atlas de la Chine, Paris, 1737).

24



Soweit zur Theorie. Abschliessend
möchte ich noch die wichtigsten
Veröffentlichungen und positiven technischen
Massnahmen der Jesuiten in China
erwähnen:

1. Umbau der Pekinger Sternwarte. 1669

fängt Pater Ferdinand Verbiest an mit
dem Bau von neuen, exakteren
Instrumenten für die kaiserliche Sternwarte.
Bis 1673 konstruiert und baut er die
6 hauptsächlichen Instrumente: Die
ekliptische Armillarsphäre, die einfache
äquatoriale Armillarsphäre, den
Himmelsglobus, den horizontalen
Azimutpeiler, den Quadrant sowie den
Sextant. Nach ihm bauen Stumpf den
Altazimut-Quadrant (1715) und Kögler
die vollständigere äquatoriale Armillarsphäre

(1744).13 Man sieht, dass die Jesuiten

bis zur Mitte des 18. Jh. den Wert der
Äquatorialkoordinaten soweit erkannt
hatten, dass sie 1743 beschlossen,
zusätzlich zur primitiven Äquatorialarmillar-
sphäre aus dem Jahre 1673 von Verbiest
eine komplexere, vollständigere Äqua-
torialarmillarsphäre zu bauen.

2. Information der Chinesen über die
europäische Wissenschaft: 1623
veröffentlicht Guilio Aleni ein Buch in
chinesischer Sprache unter dem Titel Xixue
fan (Skizze der europäischen Wissenschaft),

in welchem er den Inhalt der
zahlreichen wissenschaftlichen Bücher
zusammenfasst, die Trigault aus Europa
nach China gebracht hatte.

3. Information der Chinesen über das
europäische Ingenieurwesen: 1627
veröffentlicht der Konstanzer Pater Johann
Schreck in Zusammenarbeit mit dem
Chinesen Wang Zheng ein grosses Buch
in chinesischer Sprache über den
europäischen Maschinenbau unter dem Titel
Yuanxi qiqi tushuo14 («Seltsame Maschinen

aus dem fernen Westen in Bild und
Wort»). Das Buch enthält 4 Bände über
Theorie und Praxis des Maschinenbaus.
Zur Illustration reproduziert das Werk 9

Maschinenbilder nach Ramelli, 4 nach
Besson, 2 nach Agricola, 2 nach
Leonardo da Vinci, 1 nach Taccola, 1 nach
Cardan, 4 nach Zonca, 8 nach Verantius,
3 nach Zeising, 2 nach di Giorgio sowie
3 nach Rivius (Renaissance-Ableitung
von Vitruvius-Maschinen).

suiten (Régis, Bouvet, Jartoux, Hinderer,
de Mailla usw.) und von Chinesen (He

Guotong, usw.) unter der Leitung von
Pater Jean-François Gerbillon, vermass
China und Tibet auf Befehl des Kangxi-
Kaisers von 1707 bis 171715 Im Jahre
1717 kam eine xylographische (28 Blatt-
Satz), 1719 eine Kupferstichausgabe dieses

Kangxi-Atlasses in China heraus. Die
Kupferplatten wurden dabei vom
Hofmaler Matteo Ripa gestochen. Von
Richthofen hat diesen Atlas «die
grossartigste Leistung der Kartographie bis

zum 20. Jh.» genannt. Es waren
tatsächlich bei weitem die besten Karten
Chinas, der Mandschurei und der Mongolei,

die je in Asien und Europa
herausgekommen waren (der Atlas wurde in

Europa vom königlichen Kartograph
dAnville 1737 in Paris veröffentlicht und
blieb als sog. «Jesuitenatlas» berühmt16).
Erst unter dem Qianlong-Kaiser wurden
neue Vermessungskampagnen 1756-
1759 organisiert und ein noch etwas
exakterer Atlas im Massstab 1:1'500'000
veröffentlicht (1769 xylographische,
1775 Kupfer-Ausgabe). Als Autoren
zeichneten Michel Benoist, Felix da
Rocha und Joseph d'Espinha.

Ich möchte abschliessend die Worte des
französischen Sinologen Jacques Gernet

zitieren:17 «177 Werke in chinesischer
Sprache wurden von den Jesuiten
zwischen 1548 et 1753 veröffentlicht. Sie
haben auch in dieser Zeit unzählige
Bücher, Bilder und wissenschaftliche
Instrumente aus Europa nach China
kommen lassen. Es war das erste Mal,
dass ein so direkter und so grosser
Strom von Wissen und von Ideen über
Wissenschaft, Technik, Religion, Philosophie,

Kunst und Architektur stattfand.»

2. Die Information Europas über
das Reich der Mitte

Über diesen Teil unserer Untersuchung
werde ich weniger ausführlich berichten,
insbesondere, weil dieser Teil der
Geschichte des Ost-West-Wissenstransfers
wesentlich bekannter ist. Ich darf Sie an
die wichtigsten, Ihnen sicher bekannten
Leistungen der Jesuiten auf diesem
Gebiet kurz erinnern:

13 Siehe Needham, J. (1959),
Seite 451-453.

14 Siehe Voiret, J.-R (1994),
div.

15 Siehe Fuchs, W. (1943), div.

16 Siehe DAnville, J.B.B.

(1737).

17 Siehe Gernet, J. (1993),
Seite V

4. Kartographie des ganzen chinesischen

Reiches. Eine Mannschaft von Je-
In zwei berühmten Briefen aus den Jahren

1712 (Porzellanherstellung, Grundsub-

25



18 Siehe Mungello D.E.

(1977), div. Siehe auch
Collani, Cl. (1985) div.

19 Bouvet und nach ihm
Leibniz sahen in der Serie
der Yijing-Hexagrammen
die Zahlenreihe einer
binären Progression.

20 Siehe Freches, J. (1975),
div

21 Siehe Voiret, J.-R 1996),
div.

stanzen) bzw. 1722 (Porzellan-Weiterverarbeitung,

also Glasur, Bemalung
usw.) beschrieb Pater d'Entrecolles die
Porzellanindustrie von Jingdezhen und
schuf damit die Grundlage für deren
Entwicklung in Europa.

Pater Bouvet sandte dem grossen
deutschen Mathematiker und Philosophen
Leibniz zwischen 1697 und 1702 sechs
nach Mungellos Worten «hochkreative»
und ausführliche Briefe18 über die
wichtigsten Errungenschaften des chinesischen

Denkens und der chinesischen
Philosophie und inspirierte ihn so zu
seiner Entwicklung des binären Rechen-

systems,19 zu seinen Werken über die
chinesische Philosophie, zu seinen
Gedanken über eine universale Sprache
sowie zu seinem ökumenischen Werk
Novissima Sinica, in welchem er die
Gründung einer Akademie von Denkern
beider Kulturen anregte.

Von den Jesuiten wurde die Geschichte
Chinas (Semedo 1645, Martino Martini
1654,1658, Gaubil, 1739, de Mailla,
1777), die Geographie Chinas (Martini/
Blaeu, 1656, sog. Jesuitenatlas 1735), die
frühe Linguistik der chinesischen Sprache

und der Mandschusprache (Couplet
1682, Gerbillon, Amiot), die chinesische

Chronologie (Couplet 1684, Gaubil), die
chinesische Musikgeschichte (Amiot
1776), die Geschichte der chinesischen
Astronomie (Gaubil) sowie die chinesische

Philosophie (Couplet, Hedrich,
Intorchetta, Rougemont 1687, Bouvet bis
1702, Amiot 1784 usw.) ausführlich und
solide nach Europa vermittelt, womit sie,
die Jesuiten, die moderne Sinologie
begründeten.20

Bekannt ist auch, dass alle Informationen

über China (inklusive Bilder), die in

der berühmten Enzyklopädie von Diderot

und DÄlembert enthalten sind, aus
den Werken und Briefen der Jesuiten
der Chinamission stammen.
Mit der Publikation der Jesuitenbriefe
aus China von 1703 bis 1776 erhielt
Europa während einem dreiviertel
Jahrhundert die grosste denkbare Information

über alle möglichen Gebiete der
chinesischen Wirklichkeit. Das in den
Lettres édifiantes et curieuses veröffentlichte

politische, soziologische, ethnologische,

linguistische, botanische, medizinische,

astronomische, kartographische,
architekturgeschichtliche und technische
Material über China, das auch in Zeiten

härtester Verfolgung von den Missionaren

zusammengetragen wurde, stellt somit

eine einmalige Kulturtransferleistung
dar.21 Dieses Material beeinflusste die
Aufklärung nachhaltig: so wurden von
Europa z.B. die Idee der Volkszählung,
die Idee der Landwirtschaft als Grundlage

der Ökonomie bei den Physio-
kraten, das Konzept des «aufgeklärten
Despoten», die Idee der Rekrutierung
von Beamten mittels Prüfung für den
Civil Service (England) allesamt aus den
Jesuitenberichten übernommen. In der
Aufklärung, bis hin zur französischen
Revolution, spielte der Vergleich mit China
eine grosse Rolle. Die herausragendsten
Denker und Wissenschaftler der Zeit -
u.a. Kircher, Leibniz, der Mairan, Diderot,
Montesquieu, Voltaire - liessen sich
durch die Briefe aus China und durch
die veröffentlichten Bücher über China
inspirieren, während weniger brillante
Leute chinesisches Porzellan sammelten.
Adel und Bürgertum ergötzten sich an
Chinoiserien. Die englische Gartenarchitektur

wurde durch die Berichte in den
Lettres über chinesische Gärten wesentlich

beeinflusst. Salopp ausgedrückt:
China war «in». Deshalb stiess damals
die Publikation der Lettres auf ein so

grosses Interesse. Die Zeit war reif dafür.
Das 18. Jh. ist ja die Epoche, in der in

Europa die ersten ethnologischen
Gesellschaften gegründet wurden!

Zusammenfassend möchte ich betonen,
dass alle grossen Gelehrten, die sich

später mit der Kulturtransferleistung der
Jesuiten im 17/18. Jh. beschäftigt haben

- von Richthofen, Cordier, Fuchs, Demie-
ville usw., aber auch ein so scharfer
Jesuitengegner wie Etiemble, allesamt das
höchste Lob für die Grossartigkeit der
Gesamtleistung formuliert haben. Diese
Leistung ist umso erstaunlicher, als die
Patres am kaiserlichen Hofe - wie
insbesondere die Briefe zeigen - permanent
einem unglaublichen Leistungsstress -
wie man heute sagen würde -
unterworfen waren. Dazu kamen die religiöse
Verantwortung als Missionare (Betreuung

der christlichen Gemeinden usw.),
die Probleme in den Zeiten von
Verfolgungen (z.B. 1616 - 1622 und 1723 -
1726) und die Anfeindungen, zunächst
im Rahmen des Ritenstreits und später im
Rahmen der allgemeinen Bekämpfung
des Jesuitenordens in Europa bis zu
seinem Verbot im Jahre 1773. Trotzdem ist

abschliessend folgendes anzumerken:

26



So nachhaltig die Rückwirkung der
jesuitischen Inkulturation in China auf
Europa war, so schwach hat sie sich auf
China selbst ausgewirkt, erstens, weil
China geistig noch nicht reif für einen
Modernisierungssprung war, zweitens,
weil die Jesuiten mit ihrem westlichen
Wissen nur einen kleinen Kreis von
fortschrittlichen chinesischen Gelehrten
erreichten, aber keine Tiefenwirkung in der
Gesellschaft hinterlassen haben,22 und
drittens, weil China - obzwar seit den

Mongoleninvasionen in einem Zustand
der wissenschaftlichen Stagnation - kein
leeres Gefäss war: Das Land hatte von
der Philosophie bis zur Wissenschaft
einen eigenen, gleichwertigen kulturellen
Hintergrund. Schliesslich mag nach 1644
der Umstand eine Rolle gespielt haben,
dass in ihrer Eigenschaft als Diener der
ausländischen Mandschudynastie die
Jesuiten von den Chinesen als Kollaborateure

des Feindes empfunden wurden.

Bibliographie
Amiot, J. S.J. et al.: Mémoires
concernant l'histoire, les
sciences-des Chinois. Paris,
ab 1776.

Anville, J.B.B. d': Nouvel Atlas
de la Chine, de la Tartorie
chinoise et du Thibet.
Den Haag, 1737.

Bernard-Maître, H: Aux portes

de la Chine. Les
missionnaires du XVIe siècle.

Tianjin, 1933.
Biot, Ed.: Dictionnaire des villes

et des arrondissements...
dans l'empire chinois.
Paris, 1842.
Bontinck, F: La lutte autour
de la liturgie chinoise aux
XVIIe et XVIIIe siècles.

Louvain, 1962.

Bortone, F.: / Gesuiti alla corte
di Pechino. Roma, 1969.

Boxer, C.R.: South China in

the 16th century. London,
1953.
Chabrié, R.: Michel Boym,
Jésuite polonais et la fin des

Ming en Chine. Paris, 1933.
Collani, CL v.: Die Figuristen
in der Chinamission.
Frankfurt a. M., Bern, 1981.

ds.: P Joachim Bouvet S.J. -
Sein Leben und sein Werk.
Nettetal, 1985.
ds.: «Eine wissenschaftliche
Akademie für China - Briefe
des Chinamissionars Joachim
Bouvet SJ. (...)». In: Studia
Leibnitiana, Sonderheft 18.

Stuttgart, 1989.
Comentale, Chr.: Matteo
Ripa, peintre, graveur,
missionaire... la cour de
Chine. Taipei, 1983.
Cordier, H.: Bibliotheca Sinica.
Paris, ab 1878.
ds.: Histoire générale de la
Chine et de ses relations
avec les pays étrangers.
Paris, 1920.
ds.: «La question des rites
chinois», in: Annales du
musée Guimet, Jg. 41. Paris,
1916.

ds.: «Cinq lettres inédites du
Père Gerbillon SJ.» In:

Tbung-pao, 2. Serie, Bd. VII/4.
Cronin, V: The wise man
from the West. London, 1955.

Dehergne, J. S.J.: Répertoire
des Jésuites de Chine de
1552 à 1800. Roma, Paris,
1973.
Delacroix, S.: Histoire universelle

des missions catholiques.

Paris ab 1956.
Du Halde, J.B.: Description
géographique... de l'empire
de la Chine et de la Tartoire
chinoise. Paris, 1735.
Elia, RM. d', S.J.: Les missions
catholiques en Chine. Shanghai,

1934.
ds., Hrsg.: Fonti Riccaine.
Roma, ab 1942.
Elisseeff, D.: Nicolas Fréret -
Réflexions d'un humaniste du
XVIIIe siècle sur la Chine.

Paris, 1978.
Fournier, P.: Voyages et
découvertes scientifiques des
missionnaires... du XVe au
XXe siècle. Paris, 1932.
Frèches, J.: La sinologie. Paris,
1975.
Fuchs, W: Der Jesuiten-Atlas
der Kanghsi-Zeit. Peking,
1943.
Gallagher, L.J., S.J., Hrsg.:
China in the 16th Century.
New York, 1953.
Gernet, J.: Chine et Christianisme

- Action et réaction.
Paris, 1982.
ds.: Christus kam bis nach
China. Zürich, München,
1984.
ds., Hrsg.: «La mission
française de Pékin aux XVIIe
XVIIIe siècles». In: Actes du

colloque international de
Chantilly 1974. Paris, 1976.

ds., Hrsg.: «L'Europe en Chine».

In: Actes du colloque de
la fondation Hugot 1991.

Paris, 1993.

Hope, W: Geographical
Names in Sung China. Paris,
1956.

Hsü, I. C. Y: The rise of
modern China. Oxford, 1970.
Intorcetta, R S.J.: La science
des Chinois ou le livre de
Confucius. Paris, 1673.
Josson, H., Willaert, L:

Correspondance de Ferdinand

Verbiest... (16237688).
Bruxelles, 1930.
Kern L: Buddhistische Kritik

am Christentum im China des
17. Jahrhunderts. Bern, 1992.
Kircher, A. S.J.: China...
illustrato. Amsterdam, 1667
Le Comte, L. S.J.: Nouveaux
mémoires sur l'état présent
de la Chine. Paris, ab 1696.
Leibniz, G. W: Novissima
sinica. Leipzig, 1697
Lust, J.: Western books on
China published up to 1850.
London, 1987.

Martini, M. S.J.: Novus Atlas
Sinensis. Amsterdam, 1 655.
ds.: Sinicae historiae decas
prima. München, 1658.

Mungello, D.E.: Leibniz and
Confucianism - The search
for accord. Honolulu, 1977.

Mungello, D.E.: Curious Land

- Jesuit Accomodation and
the origins of sinology.
Honolulu, 1985.
Needham, J.: Science and
civilisation in China. Cambridge,
ab 1954; spez. Bd. Ill, 1959.
Nieuhof, J.: Legatio batovica
ad magnum Tartoriae Cha-
mum. Amsterdam, 1668.
Pinot, V: La Chine et la
formation de l'esprit philosophique

en France (1640-1740).
Genève, 1971 (Neudruck der
Pariser Ausgabe von 1932).
ds.: Documents inédits relatifs...

la connaissance de la
Chine en France de 1685
1740. Genève, 1971
(Neudruck der Pariser Ausgabe
von 1932).
Plattner, F.: Jesuiten zur See.
Zürich, 1946.
Reichwein, A.: China and
Europe. London, 1 968.

22 Siehe Hsü, I.CY (1970),
Seite 142.

Richthofen, F. v.: Atlas von
China, Berlin, 1885.
Ronan, Ch.E.: East meets
West - The Jesuits in China,
15827773. Chicago, 1982.

Sacy, J.S. de, et Michel A.:
Henri Bertin dans le sillage
de la Chine, 17207792.
Paris, 1970.
Simon, R., Hrsg.: Le P. Antoine
Gaubil S.J.: Correspondance
de Pékin, 1722-1759.
Genève, 1979.
Song, Shun-Ching: Voltaire et
la Chine. Aix-en-Provence,
1989.

Sotheby's, Hrsg.: The library
of Philip Robinson - The
Chinese collection. London, 1988.

Spence, J.: The memory
palace of Matteo Ricci.

New York, 1984.
Streit, R., Hrsg.: ßibftofheca
Missionum. Rom, Freiburg,
Wien, 1964.
Staatsbibliothek Preussischer
Kulturbesitz, Hrsg.: China
cartographica. Berlin, 1983.
Tacchi Venturi, R, SJ. Hrsg.:
Opere storiche del P. Matteo
Ricci S.J. Macerato, ab 1911.
Trigault, N. S.J., Hrsg.: Histoire
de l'expédition chrestienne au
royaume de la Chine. Lille,
1617.

Ursis, S. de: P Mattheus Ricci
S.l. Relaçao escripta pelo seu
companheiro. Roma, 1916.

Väth, A. S.J.: Johann Adam
Schall von Bell S.J. Nettetal,
1985 (Neudruck der
Ausgabe von 1933).
Voiret, J.-P: «Anfänge des
West-Ost Techniktransfers».
In Orientierung 58. Nr. 13/14,
S. 159-160 (15.7.1994).
Voiret, J.-R [Hrsg.]: Gespräche
mit dem Kaiser und andere
Geschichten. Bern (1996).

Vyverberg, H: Human nature,
cultural diversity and the
french Enlightenment
New York, Oxford, 1989.
Whithead, J.D., Shaw,
Yu-Ming, Girardot, N.J.: China

and Christianity - Historical

and future encounters.
Notre Dame Ind., 1979.
Witek, J.W. S.J.: Confrovers/'a/
ideas in China and in Europe:
A biographie of Jean-
François Fouquet, S.J.

(1665-1741). Roma, 1982.
Woodrow, A.: Les Jésuites -
Histoire de pouvoirs. Paris,
1984.
Young, J.D.: Confucianism
and Christianity - The first
encounter. Hong Kong, 1983.

27


	Die Jesuitenmission in China und ihre Rolle in der Vermittlung von europäischer Wissenschaft nach China oder Kalender, Astronomie, Wissenstransfer : die Haupt-Nebentätigkeit der Jesuiten in China, 17.-18.Jh.

