
Zeitschrift: Ferrum : Nachrichten aus der Eisenbibliothek, Stiftung der Georg
Fischer AG

Herausgeber: Eisenbibliothek

Band: 70 (1998)

Artikel: Aussereuropäische religiöse Gemeinschaften als technische
Innovatoren und Vermittler

Autor: Tschudin, Peter F.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-594319

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-594319
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Aussereuropäische religiöse Gemeinschaften
als technische Innovatoren und Vermittler

1. Religion und Technik

Zusammenhänge zwischen Religionen
und technischem Wissen und Können
werden kaum allgemein vermutet; sie

aufzuzeigen bedarf einiger erklärender
Ausführungen, auch wenn das Phänomen

sich in unserem christlichen Umfeld
bis in die jüngste Zeit immer wieder
manifestiert.1 Die Frage nach der Entstehung

einer solchen Wechselbeziehung
lässt sich am besten am Beispiel
nichtchristlicher Religionen darstellen. Um den
im Titel der Arbeitstagung vorkommenden

Begriff «Kloster» nicht allzusehr zu
strapazieren, wird im Folgenden von
«religiösen Gemeinschaften» auch im
Sinne von «Stand», «Kaste» oder
«Gruppe» gesprochen.

Bevor an drei Beispielen explizit auf den
direkten Bezug von Religion und Technik

eingegangen wird, seien der Vollständigkeit

halber die alten Hochkulturen
des Nahen Ostens erwähnt. Im Alten
Ägypten ist der Pharao nicht nur politischer

Herrscher, sondern auch
Verkörperung des Gottes, der den Staat
beschützt. Ihm unterstehen unter anderem
auch die besten Werkstätten des Landes,

und er beschäftigt am Hofe neben
geistlichen und weltlichen Beamten die
besten Spezialisten, Ärzte, Architekten,
und auch Techniker aller Sparten. Mit
dem Erstarken des Einflusses der grossen

Tempel werden diese zum «Staat im
Staate», zu Grossgrundbesitzern, aber
auch zu Betreibern von «Akademien»,
Bauhütten und Werkstätten aller Art.2
Der Zusammenhang mit der Religion ist
hier nicht nur durch das Ziel aller Arbeiten,

sondern auch durch die Hierarchie
gegeben.

Ähnliches lässt sich von den noch älteren

Staaten des Zweistromlandes,
Palästinas, Kleinasiens und Persiens sagen,
wo der Stadtherr in der Regel zugleich
religiöser Führer ist und die Tempel ein
Wirtschafts- und Handwerksmonopol

besitzen.3 Die in Keilschrift und ihren
Vorläufern erhaltenen Dokumente lassen
auf verschiedenartige Innovationen
schliessen, die von der Aufzucht spezieller,

auch in religiöser Sicht besonders
wertvoller Tiere bis zu Details der Textil-
und Bautechnik reichen.

In den beiden genannten Hochkultur-
Kreisen sind zudem archäoastro-
nomische Praktiken sehr wichtig, was
eine Evolution der dazu verwendeten
Techniken voraussetzt. Einen derartigen
Zusammenhang hat kürzlich auch Jean-
Pierre Voiret für das älteste China
aufgezeigt.4

Mit diesem Blick nach Ostasien seien
die allgemeinen Hinweise auf die ubi-
quitäre Verbreitung des im erweiterten
Sinne zu verstehenden Tagungsthemas
abgeschlossen. Die drei folgenden
Beispiele sollen sowohl ein Licht auf die
handwerkliche Tradition und Innovation
innerhalb bestimmter religiöser Gemeinschaften

werfen als auch die Gründe für
eine Trennung einer solchen Gruppe
vom Alltagsleben der Bevölkerung
aufzeigen.

2. Afrikanische Schmiede

Um den engen Zusammenhang
zwischen Handwerkstechnik und Religion
darzustellen, sei als erstes Beispiel die
traditionelle Eisenverarbeitung in Ost-
und Westafrika gewählt.5
Archäologie und mündliche Überlieferung

stützen die Annahme, dass die
Grundtechniken aus den Hochkulturen
des Nahen Ostens und Indiens über den
Sudan und die Kontakte mit arabischen
und indischen Seefahrern an der
Somaliküste in mehreren Schüben
vermittelt worden sind. Die Schmiede
bilden überall einen besonderen Clan
oder eine besondere Kaste und führen
ihren Status und ihr Wissen auf einen
vergöttlichten Ahnen zurück, in einigen

Dr. Peter F. Tschudin
Wasserstelzenweg 95
CH-4125 Riehen/Basel

Literaturhinweise
1 Stampa, Lorenz: Nonnen

und Mönche als High-
Tech-Arbeiter,
Neue Zürcher Zeitung,
Nr. 122/30.05.97, S. 65.

2 siehe allgemein H. Kees:

Ägypten, in: Handbuch
der Altertumswissenschaft
3,1,3, Kulturgeschichte des
Alten Orients 1, München
1933, S. 103ff.; 162ff.

3 siehe H. Schmökel: Das
Land Sumer, Stuttgart
1955, S. 81ff.; A. Scharff,
A. Moortgat: Ägypten
und Vorderasien im Altertum,

München 1950,
S. 298.

4 Voiret, Jean-Pierre: Contribution

à l'origine de l'écriture

en Chine: sur la

genèse astronomique de
certains pictogrammes,
Asiatische Studien/Etudes
Asiatiques, 1996, 4,
S. 971-1002.

5 - Brown, Jean: Traditional
Metalworking in Kenya,
Oxbow Monographs
44/ Cambridge
Monographs in African
Archaeology 38, Oxford
1995 (ISBN 0-946 897-
99-9).



Kante, Nambala:
Forgerons d'Afrique Noire,
Transmission des
savoirs traditionnels en
pays malinké, Paris
1993 (ISBN 2-7284-
1625-X)
Schmidt, Peter R.: Oral
Traditions, Archaeology

and History: A
Short Reflective History,

Teil 15 von: Robertshaw,

Peter (ed.):

A History of African
Archaeology, London
1990.

'¦—pflfbv^:- \

' 'Jd,

"*'" / ...7-7

Mali

ivenia

WËid

mm

Sohn oder Adoptivsohn übertragen
wird. Die Frauen haben daran keinen
Anteil und werden ausserhalb der ihnen
obliegenden Hausarbeiten nur zu
Hilfstätigkeiten wie zum Beispiel Treten der
Blasebälge herangezogen. Der Schmied
ist also Träger magischer Kräfte und
entsprechend gefürchtet; da jeder
Zauber auch einen Gegenzauber
voraussetzt, muss er sich stets darum
bemühen, eine mögliche Gegenkraft zu
vermeiden oder unschädlich zu machen.

ïiïfcifcïÉi'tijiiiptlif^¦¦ïlitf
Afrika

Fällen auf einen König, der sich dank
seiner Kenntnisse grosse politische
Macht verschaffte. Die Schmiede leben
und arbeiten abseits der Dörfer der
Ackerbauer und Viehzüchter. Das Handwerk

wird vom Vater auf den Sohn
übertragen, wobei die Lehrzeit als
besondere religiöse Initiation gilt. Die
Übertragung kann auch auf einen
Adoptivsohn erfolgen, der allerdings
aus einer Schmiedefamilie stammen
muss.
Das Eisenerz wird von den Schmieden
gesammelt und in Rennöfen verhüttet.
Die eigentliche Schmiede besteht aus
einer einfachen Umfriedung, die manchmal

überdacht ist, mit einer Esse, die
über einen Blasebalg bedient wird. Als
Amboss dient oft nur ein grosser Stein,
ebenfalls finden sich schwere Fauststeine
als Hämmer. Eiserne Schmiedehämmer,
Zangen, Meissel sind spätere
Weiterentwicklungen.

MS:

PPl

pPPSi»

Grundrisse und Querschnitte einer Schmelzstätte mit
Rennfeuer in Kenia (nach Brown, o.c, fig. 46, S. 47)

Die handwerkliche Technik des Verhüt-
tens und des Schmiedens gilt als
Zaubermacht, die durch die Initiation vom
Vater respektive vom Ahnen auf den

^)2P

S5i

..,...©..

Grundrisse einer Schmiedehütte in Kenia (nach
Brown, o.e., fig. 2)

Der Schmelzvorgang selbst ist ein
mystisches Ereignis: die Steine des Erzes
werden flüssig, zu glühendem Blut. Beim
Schmieden auf dem Amboss
weggeschleuderte glühende Eisenpartikel
gelten als Blutstropfen. Das Blut des
Schmiedes, Träger der Zauberkraft der
Ahnen, gilt für Angehörige der anderen
Kasten als gefährlich, unrein. Deshalb
dürfen nur Mitglieder der Schmiedekaste

einen Schmied bei Krankheit zum
Beispiel zur Ader lassen oder bei Blutungen

pflegen.

Bei der eigentlichen Arbeit hat der
Schmied eine ganze Reihe von Vorsichts-
massnahmen und Tabus zu beachten,
deren Auslassung oder Übertretung
unweigerlich das Resultat der Arbeit
beeinträchtigt. Das Erz wird nicht richtig
schmelzen, oder ein geschmiedetes
Werkzeug wird beim ersten Benützen
brechen.

Insbesondere beim Schmelzen, aber
auch beim Schmieden - das Kaltschmieden

ist davon ausgenommen; es wird
von den Viehzüchtern und Ackerbauern



selbst angewendet - darf kein Aussen-
stehender zugegen sein, auch kein
unbekannter Angehöriger der Schmiedekaste,

weil er möglicherweise unrein sein
könnte.

Heranwachsende Mädchen und Frauen,
die natürlicherweise während der
Menses und der Geburt wegen des
Blutverlustes als unrein gelten, sind ebenso
ausgeschlossen. Die Einrichtungen und
die Werkzeuge müssen rein sein. Als

reinigende Kraft gilt das verwendete
Feuer zusammen mit der von den Ahnen
vererbten Zaubermacht des Schmiedes.
Der Schmied selbst muss aber ebenfalls
rein sein. In der Nacht vor Arbeitsbeginn
hat er sich des Beischlafs zu enthalten;
er darf, bewusst oder unbewusst, keine

Regeln der häuslichen oder nachbarlichen

oder Stammesgemeinschaft
verletzt haben; er darf niemanden geschädigt,

verletzt oder gar getötet haben,
ohne dafür gesühnt und in einer speziellen

Zeremonie die Purifikation erhalten
zu haben. Ein Schmied, dessen Frau ein
Kind geboren hat, darf bis einen Monat
nach der Geburt nicht arbeiten, weil sich
deren Unreinheit auf ihn übertragen
könnte. Dasselbe gilt für einen Schmied,
so lange seine Frau menstruiert. Ebenfalls

nicht arbeiten darf ein Schmied, der
an einem Begräbnis teilgenommen hat,
bis die offizielle Trauerzeit um den
Verstorbenen verstrichen ist. Die Tabus
betreffen auch Speisen und Getränke.
Alkohol ist verboten, ebenfalls der
Genuss von Schaffleisch, zumindest
bei einigen Clans. Andererseits ist der
Genuss von Speisen, die über dem
Feuer der Esse oder des Rennofens gar
gekocht wurden, anderen Personen als
den Schmieden selbst strikte verboten.

Die Furcht vor der religiösen Macht der
Schmiedetechnik geht so weit, dass nicht

nur die Schmiede selbst ausserhalb der
Dorfgemeinschaft wohnen und arbeiten
müssen, sondern dass kein Aussen-
stehender, auch in der Abwesenheit des
Schmieds, eine Schmiede betreten darf,
andererseits aber auch kein Schmied
unaufgefordert in das Haus eines Bauern
eintritt.

Es ist nur logisch, dass der Schmied oft
nicht für Schmiedearbeiten, sondern als
Zauberer herangezogen wird, um Krankheit

oder, öfters noch, Zauberschaden
zu heilen und Amulette herzustellen.

Schmiede-Tabus (Afrika)

A Schmelzen

- keine Fremden oder Nicht-Schmiede
als Zuschauer/Helfer (sie könnten
unrein sein/nicht eingeweiht sein, den
«bösen Blick» haben; auch zum Schutz
der Fremden, die durch die verschmutzende

Tätigkeit geschädigt werden
könnten)

- keine Frauen (Frauen sind wegen der
Menstruation und der Geburt häufig
unrein; zu ihrem Schutz, weil die Nähe
der Schmelzöfen zur Unfruchtbarkeit
führen könnte)

- Rituelle Reinheit (Reinigung von Mensch
und Werkzeug vor dem Schmelzen;
Gewissheit, das keine unreine Tat

begangen worden ist oder eine «natürliche»

Unreinheit besteht wie z. B.

Zwillings-Status, Teilnahme an einem
Begräbnis, Frau in den Menses oder im

Wochenbett, Verwandtschaft mit einer
Person, die vom Blitz oder einer bösen
Krankheit getroffen ist, etc.)

- keine Waschung während des Schmel-

zens

- kein Essen (oder nur spezielle Nahrung)
während des Schmelzens

- kein Essen auf dem Röstofen o. dgl.
kochen

- kein Alkoholgenuss

- sexuelle Enthaltsamkeit während der
Nacht vor dem Schmelzen und bis zu
einem Monat nach dem Schmelzvorgang

- keine Heimkehr während des Schmelzens

B Schmieden
praktisch dieselben Tabus wie beim
Schmelzen. Andere Bestimmungen:

- keine Frauen (Schmiedefrauen beim
Blasebalgtreten und alte Frauen

ausgenommen, weil Schmieden Unfruchtbarkeit

verursacht)

- ausschliesslicher Gebrauch von Frisch¬

wasser
- absolutes Rede-, Ruf- und Pfeifverbot

für Zuschauer

- Verbot, mit dem Finger auf den
Schmied zu zeigen

- Verbot, ein Schmiedewerkzeug gegen
eine Person zu richten

- Verbot für Zuschauer, ein Gerät oder
Werkzeug zu berühren

- man darf nicht über das Feuer oder
ein Gerät schreiten (auch der Schmied
nicht)

- Betreten der Schmiede, auch wenn
nicht gearbeitet wird, nur auf
ausdrückliche Einladung des Schmiedes
erlaubt (z.B. bei einem Platzregen)

13



6 - Aveni, Anthony F.:

Skywatchers of Ancient
Mexico, Austin Tex.

1980.

- Aveni, Anthony F. (ed.):

Archaeoastronomy in

the New World,
Cambridge 1982.

- Aveni, Anthony F. (ed.):
World archaeoastronomy,

Cambridge 1989.

- Coe, Michael D.:

The Maya, 5. Aufl.,
New York 1993.

- Edmonson, Munro S.:

Heaven Born Merida
and its Destiny, The
Book of Chilam Balam
of Chumayel, University
of Texas Press, Austin
Tex. 1986 (ISBN 0-292-
73027-6).

- Fash, William L: Scri¬

bes, Warriors and
Kings, The City of
Copân and the
Ancient Maya, London
1991.

- Heinrich, Walther: Alt¬
amerikanischer Kalender,

Trier 1993.

- Landa, Diego de:
Bericht aus Yucatan,
Reclam, Leipzig 19932.

- Love, Bruce: The Paris

Codex, Austin Tex. 1994.

- Ruppert, Karl: The Ca-
racol at Chichen Itza,
Yucatan, Mexico, Pubi.
454 der Carnegie
Institution of Washington,
Washington 1935.

- Ruppert, Karl: Chichen
Itza, Architectural Notes

and Plans, Pubi.

595 der Carnegie
Institution of Washington,
Washington 1952.

- Wilhelmy, Herbert: Welt
und Umwelt der Maya,
2. Aufl., München 1989.

Eisen gilt wegen seiner Herstellungstechnik

als besonderer Schutz, und der
Schmied hat häufiger noch als

Werkzeuge eiserne Amulette in der Form von
Arm- oder Fussreifen oder Anhängern
herzustellen. Gilt es, einen Dieb dingfest
zu machen, einen Mörder zu überführen
oder einem Zauberer das Handwerk zu
legen, ruft man den Schmied zu Hilfe,
dessen Kräfte sogar mit dem bösen
Blick fertig werden.

In diesem Zusammenhang ist von
speziellem Interesse, dass beim Schmiede-
Clan in Mali, Westafrika, in der Regel
der Schmied sich um die Mannbarkeitsriten

aller jungen Burschen des Stammes

zu kümmern hat, während seine Frau als

Töpferin - das Bilden von Gefössen und
Statuen aus Ton gilt ebenfalls als magischer

Akt - sich der Reifung der jungen
Mädchen annimmt. Die Beschneidung
der Mädchen wird allerdings vom
Schmied selbst in seiner Rolle als Ur-

priester vorgenommen.

Da Ansehen der Schmiede in Mali

Die «Kasten»:

Königshof, sess-
hafte Bauern:

Hirten-Nomaden:

König und
Verwandte
(«Adlige»)

Bauern Hirten

Schmiede
Zimmerleute
Töpfer

Griots
Finaw
(ihre Gehilfen)

Gaulow
(ehem.
Koranschüler)

Musikanten

Lederarbeiter

Wissensvermittlung (Initiation) der Schmiede
(nach Brown und Kante o.e.)

Der Status der Schmiede in Mali ist
innerhalb der teilweise noch
nomadisierenden Viehzüchter- und
Bauerngesellschaften in der Regel niedrig.
Umso gefürchteter ist aber das Wissen
und Können des Schmiede-Clans, das
sich in der Magie ihrer Technik
manifestiert.

Wissensvermittlung bei
afrikanischen Schmieden

(vergöttlichter Urahn)

Vater

Lehrling
(in der Regel Sohn, evtl. Adoptivsohn)

Enkel
(durch den Vater
nach Ableben des
Grossvaters oder
durch den Grossvater

nach Ableben
des Vaters)

Neffe
(wenn kein Enkel

vorhanden oder
zu erwarten ist)

Kasten/Clans und ihr Ansehen in Mali
(nach Kante o.e.)

Die Vermittlung der Technik findet in

der Abgeschiedenheit statt, die dem
Schmied-Clan sowohl aus praktischen
als auch aus magischen Gründen
auferlegt wird. Wenn es Innovationen gibt,
dann sind sie ebenfalls dort zu finden.
Vor ganz anderem Hintergrund finden
wir also eine Art Parallele zur
handwerklich-technischen Arbeit im
abgeschiedenen Kloster.

3. Altamerikanische
Schreiber-Astronomen

Das nächste Beispiel handelt von der
Überlieferung und der Innovation in

Architektur und Bautechnik einer
mittelamerikanischen Hochkultur.6 Wiederum
ist die räumliche Trennung der hier

Teotihuacan
Mexico

Palenque

Oopan

Altamerikanische Kulizentren

14



massgeblichen Priesterschaft von den
Wohnstätten der gewöhnlichen Sterblichen

ständisch, kultisch und technisch

bedingt, ohne dass man aber einen
direkten Vergleich mit dem christlichen
Kloster oder Stift ziehen könnte. Immerhin

liegt die Ähnlichkeit auf der Hand,
und an einigen Orten haben die spanischen

Eroberer sowie spätere Archäologen

die noch vorhandenen
Priesterschulgebäude, die gleichzeitig auch
Kultstätten waren, mit dem Namen «Kloster»
oder nach Kloster-Teilen benannt.

?!' IIHS^IJI "¦•'

nsK^ SP

M

Uxmal, Kultzentrum «Las Monjas» (Foto: Autor)

Am Beispiel der Hochkultur der Maya,
spezifisch an den Ruinen eines späten
Observatoriums in Chichen Itza, kann
die Evolution der Bautechnik im
Zusammenhang mit den astronomischen
Beobachtungen dargestellt werden.

Das aus einer Vielzahl von Stämmen
bestehende Volk der Maya hat ein erst
in den letzten Jahren entziffertes Schriftsystem

und ein bis heute an Genauigkeit
unübertroffenes Zähl- und Kalendersystem

entwickelt. Schöpfer und Träger
dieser Entwicklung sind die in ihrer
religiösen Bedeutung den Schamanen zu
vergleichenden Schreiber-Priester, die
einen besonderen Stand bilden und
nicht mit den politischen Herrschern
identisch sind. Der in den Details seiner
Schilderung äusserst genaue Chronist
der Eroberungszeit, der spätere Bischof

von Yucatan, Diego de Landa, schildert
diesen Stand folgendermassen:7

«Die Bewohner Yucatans waren ebenso
eigentümlich bei den religiösen
Angelegenheiten wie bei den Regierungsformen;

sie hatten einen Oberpriester... Er

wurde von den Häuptlingen sehr verehrt
und bekam Indios als Diener zugeteilt,
die Häuptlinge überreichten ihm Spenden

und machten ihm ausserdem
Geschenke, und alle Priester der Ortschaften

entrichteten ihm Abgaben. Diesem

folgten seine Söhne oder nächsten
Verwandten im Amt, und er besass den
Schlüssel ihrer Wissenschaften, mit
denen sie sich am meisten beschäftigten;
sie berieten die Häuptlinge und
beantworteten deren Fragen; mit Opfern
befassten sie sich selten, ausser bei den
wichtigsten Festen oder bei sehr
bedeutenden Angelegenheiten, und sie
versahen die Orte mit Priestern, wenn
diese fehlten. Sie prüften diese in ihren
Wissenschaften und Zeremonien,
übertrugen ihnen die Aufgaben ihres Amtes
und wiesen sie an, dem Ort ein gutes
Beispiel zu geben, und versorgten sie
mit ihren Büchern. Diese versahen den
Dienst in den Tempeln, lehrten ihre
Wissenschaften und schrieben Bücher
darüber. Sie unterrichteten die Söhne
der anderen Priester und die zweitgeborenen

Söhne der Häuptlinge. Diese
brachten ihre Söhne deshalb schon im
Kindesalter zu ihnen, damit sie sehen
sollten, ob die Kinder sich für dieses Amt
eigneten. Die Wissenschaften, die sie
lehrten, war die Berechnung der Jahre,
Monate und Tage, die Feste und
Zeremonien, die Ausspendung ihrer Sakramente,

die verhängnisvollen Tage und
Zeiten, ihre Arten der Weissagung,
Heilmittel für die Kranken, ihre alten
Geschichten, das Lesen und Schreiben
mit ihren Buchstaben und Zeichen, wobei

sie mit Bildern schrieben, welche die
Schrift darstellten. Sie schrieben ihre
Bücher auf einem langen, in Falten

zusammengelegten Blatt, das man dann

ganz mit zwei Platten bedeckte, bis sie
diese sehr kunstvoll anfertigten, und sie
schrieben auf beiden Seiten in senkrechten

Reihen, wie es den Falten entsprach;
dieses Papier stellten sie aus Wurzeln
eines Baumes her, und sie gaben ihm eine
weiss schimmernde Farbe, auf der man
gut schreiben konnte;8 einige vornehme

A
MKS

*s
&3gs&s»s X: Ì '¦

ä

7 Diego de Landa o.e.6

S. 21f.

8 In Wirklichkeit bestanden
die «Papierblätter» aus
geklopfter Baumrinde, die
mit einem Gipsstrich
überzogen wurde: siehe P. F.

Tschudin: Tapa in

Südamerika, Das Papier
43,1, S. 1-8.

Kanindiengott, in einem Codex schreibend, der als

Leporello gestaltet und in mit Jaguarfell überzogene
Holztafeln gebunden ist, aus Campeche (nach Coe,

o.e., fig. 135, S. 174)

15



Herren hatten sich aus Neugier mit diesen

Wissenschaften vertraut gemacht,
und deshalb war ihr Ansehen grösser,
obwohl sie von ihren Kenntnissen keinen
öffentlichen Gebrauch machten.»

Die Spanier haben nach der Eroberung
des Landes konsequent diese Priesterschaft

verfolgt und ihre Bücher systematisch

aufgestöbert und verbrannt. Heute
sind nur noch ganz wenige Originale
vorhanden, die den Nachweis erbringen
lassen und damit Diego de Landas
Bericht bestätigen, dass die astronomischen

Beobachtungen im Zusammenhang

mit Bauernjahr und Ahnenverehrung
die Grundlagen des Maya-Wissens
bilden. Eine weitere Bestätigung bringt
die Archäologie durch das Auffinden
zweier Schreibergräber in Copän, die
aufgrund der Beigaben, unter ihnen
auch heilige Bücher, den hohen Stand
der Grabinhaber dokumentieren. Im

einen Fall ist das Grab in eine Pyramide
hineingebaut worden, was auf die
direkte Abstammung vom Herrscherhaus

hinweist. Auch eine Portraitstatue
eines vergöttlichten Schreiber-Priesters
ist gefunden worden.

f
IM̂A

7-

Statuette eines Maya-Schreibers aus Copan (nach

Love, o.e., S. 3, fig. 1/2)

Maya-Zahlzeichen
nach Coe, S. 185f

Maya- 20

Zeitperioden

M->

Das auf den Zahlen zwanzig und achtzehn

aufgebaute, vor allem der
Zeitrechnung dienende Maya-Zahlensystem
steht im Glauben an eine zyklische
Wiederkehr kleinerer und grösserer Weltzeit-
Einheiten. Als ursprüngliches Hilfsmittel
dürfen wir den Kalenderstab annehmen,
wie er bis heute bei nordamerikanischen
Indianerstämmen in Gebrauch ist. Die
astronomische Beobachtung erfolgt von
einem Fixpunkt aus gegen den Horizont,
bei dem markante Geländepunkte
zu Messlinien (Visuren) herangezogen
werden.
Unterstützt, ergänzt oder ersetzt werden
können solche Visurpunkte durch von
Menschen geschaffene Hilfen wie
Pflöcke oder Steine. Dass die Beobachtung

speziell der Sterne erleichtert wird,
wenn sie aus einem dunklen Raum heraus

durch eine Tür, ein Fenster oder eine
röhrenartige Spalte erfolgt, bildet die
Grundlage für früheste Beobachtungsbauten,

wie wir sie wiederum bei
nordamerikanischen Indianern finden. Mit
fortgeschrittener Bautechnik werden,
meist mit einer Tempelfunktion kombiniert,
Beobachtungstürme, Observatorien, aus
Stein errichtet.

Im Maya-Gebiet sind mehrere solcher
Observatorien gefunden worden. Im

zentralen Kultbezirk von Palenque ist

zum Beispiel ein Teil des Königspalastes,
der gleichzeitig rituellen Funktionen zu
genügen hatte, mit einem mehrgeschossigen

quadratischen Turm zu einem
Observatorium ausgebaut worden, das
auch als Ausguck für eine militärische
Wache dienen konnte.

¦-,. -

SNffix

31
m

7

Zeilperiode Baktun Katun Tun Uinal

(Tage) 7200x20 360x20 18x20 20

Maya-Ziffern und Kalender-Zahlreihen
(nach Coe, o.e., S. 185f.)

Kin
1

«Königspalast» von Palenque mit Beobachtungsturm
(Foto: Autor)

Das ungewöhnlichste dieser Bauwerke
ist jedoch der wegen der eingebauten
Wendeltreppe von den Spaniern so
genannte «Caracol» (d.h. «Schnecke»)
in Chichen Itza.

16



vrT^. iy
'sNt Mio

\p,SS -./

4-

^':¦:¦'¦

-13.'¦
CJ3 m

Ts
bNs08

M,

'< 7pas f®§€P)i^¦-.::. "¦ \'\ I \

Zentrum von Chichen Itza (nach Ruppert, Chichen

Itza)

Observatorium «Caracol», Chichen Itza (Foto: Autor)

m>mr-¦

¦ X .p:\\yv mi
¦

p \ 7F u&ruv-i 4

\
SLf-i

sr7
if

Jgç*

y-
«.-

ftH. .¦* .1
ïV f-

Der neben dem wichtigsten Zeremonial-
bezirk in einem zweiten, kleineren
Bereich liegende Bau wird vom Hauptbezirk

über eine gepflastere Zeremonial-
strasse Richtung Südwesten erreicht.
Er besteht aus einer grossen Plattform,
deren Haupttreppe nordwestlich orientiert

ist, und einer darübergebauten
zweiten Plattform mit aufgesetztem
Rundturm.

Das Basisgeschoss des Rundturmes,
dessen vier Eingänge in die vier
Himmelsrichtungen weisen, besteht aus einem
umlaufenden, in Kraggewölbetechnik
ausgeführten Gang. Im Innern des
Kernbaues ist ein zweites, durch radiale
Verbindungen mit dem ersten Gewölbe
kommunizierendes Rundgewölbe
angebracht, von dem eine Wendeltreppe
zum kleineren Oberbau emporsteigt,
in den von einer mit Kraggewölbe
überdachten Kammer nach aussen
Beobachtungsgänge eingelassen sind.

J

Observatorium «Caracol»: Querschnitt durch den
Turm (nach Ruppert, Caracol)

Observatorium «Caracol», Aussengang im Rundturm

(Foto: Autor)

..,..,...._—„._. ._
0 SM.

Planaufsicht des Caracol-Turms (nach Ruppert,
Caracol)

17



Das flache Dach ist nur über Leitern an
der Aussenseite des oberen Stockwerks
zugänglich und trug einst einen Kranz

von Ornamenten in Dreiecksform.

Die Ausgrabungen haben mehrere
Bauetappen nachgewiesen. Zunächst wurde
die unterste rechteckige Plattform
aufgeschüttet und mit einer daran
angebauten Treppe versehen. Darauf wurde
ein erster Rundbau errichtet, von dem
nur noch die Basis erkennbar ist. Später
wurde eine zweite runde Plattform mit
einem Abschluss gebaut und von einer
rechteckigen Plattform umgeben. Erst
in einer zweitletzten Etappe wurde der
heute noch vorhandene zweistöckige
Turm gebaut, und noch später sind
tempelähnliche Anbauten und Säulenhallen
an der unteren Plattform als Erweiterungen

angebracht worden. Die Art der
Mauerung im Turm, speziell der
Spiraltreppe, weist darauf hin, dass die einzelnen

Teile des Baues rasch und mit
mehreren Änderungen ursprünglicher
Baupläne erstellt worden sind.
Offensichtlich haben die leitenden Priester-
Astronomen immer wieder in den Bau

eingegriffen, um aufgrund neuer
Beobachtungen die Funktion zu optimieren.

Das Raffinierte an dieser Bauanlage ist

die Form der Wölbungen der Innenwand
des äusseren Umgangs im Rundturm,
welche in Annäherung der Krümmung
eines speziellen Gnomons, einer soge¬

nannten «immerwährenden» Sonnenuhr
entspricht, und somit eine genaueste
Sonnenzeitmessung über Jahrhunderte
gewährleistet. Die Beobachtungsöffnungen

im zweiten Stockwerk sind
nicht nach Sonne und Mond ausgerichtet,

sondern nach den Planeten Venus,
Mars und Jupiter sowie mehreren wichtigen

Sternbildern wie Orion und den
Plejaden.

Dem Kulturhistoriker stellt sich hier die
Frage, inwieweit die Tradition der ar-
chäoastronomisch ebenfalls führenden,
früheren Kultur von Teotihuacän, die
durch die einwandernden Tolteken nach
Chichen Itza gebracht worden sein

ì ¦

_..,

- -•¦«¦

r'ft*:
.p,

Observatorium «Caracol» Krümmung der inneren

Gangmauer (Foto: Autor)

Präzisions-Sonnenuhr, aufgestellt im Botanischen
Garten Brüglingen bei Basel, konstruiert von Ing. M.
Bernhardt, Manbachweg 66, D-72250 Freudenstadt

(Foto: Autor)

könnte, bei der Errichtung dieses Baus
die autochthone Maya-Tradition ergänzt
oder direkt beeinflusst hat. Ungeachtet
der möglichen Ergebnisse dieser noch
im Gang befindlichen Diskussion sei
aber als Konklusion festgehalten, dass
eine religiös führende Kaste
wissenschaftliche und technische Kenntnisse
hütete, weitergab und vervollkommnete.
Im Zuge von Handelsbeziehungen,
Wanderungen von Stämmen oder auch
einer Art Mission können solche Kenntnisse

in entfernte Gebiete vermittelt
worden sein.

4. Die Schwertschmiede

Japans

Wenden wir uns im dritten und letzten
Beispiel wiederum dem Eisen und derjenigen

Form von religiösen Gemeinschaften

zu, die unseren christlichen Klöstern
und Einsiedeleien am nächsten steht,
den buddhistischen Klöstern. Dass sich

18



J^B U

i-

V
Asx

¦ :'p

\
2-5

Verbreitung des Buddhismus

buddhistische Klöster aller Sekten und
Richtungen auf bestimmte Techniken

spezialisiert haben, dürfte allgemein
bekannt sein, vor allem durch die Kung-Fu-
Schule des Klosters Shaolin. In diesem
Zusammenhang gehört die grosse
Tradition der japanischen
Schwertschmiedekunst.9

Das buddhistische Kloster, zweifellos auf
vorbuddhistische Einrichtungen
zurückgehend, versteht sich als Versammlungsort

der Buddhisten geistlichen Standes,
als Stätte gegenseitiger Belehrung, als

Schule, als Tempel und als Stätte der
Ausübung von Handwerkstechniken so
gut wie magischer Praktiken.

Wie in der Lehre kristallisieren sich mit
der Zeit auch in der ausgeübten Praxis

spezielle Disziplinen heraus, welche die
Eigentümlichkeiten einer Sekte oder
eines Klosters ausmachen. In fast allen
Fällen ist aber die Ausübung einer
handwerklichen Tätigkeit direkt mit Meditation

verbunden.

Die japanischen Schwertschmiede, die
als Einzelpersonen namentlich bekannt
sind, haben zusammen mit ihren Gehilfen

abseits von den volkreichen Ebenen,
in gebirgigen Gegenden in der Nähe
eines Tempels gearbeitet und sind der
sogenannten Shugendö-Bewegung
zuzuordnen. Die Untersuchung ihrer
meisterhaft geschmiedeten Produkte

zeigt, dass verschiedene Techniken
ausgeübt wurden, die offenbar als Innovationen

einzelner Meister, ausgehend
von der ersten, über China und Korea

importierten Handwerkstradition anzu-

The first «tep in forging Kawtlons

Quenched în water.

/"in** J

\S>"W
usicene.

A BAiKÜ* 11 welded on. HraxMred
Sep i f BE. iato piece»

^&
welded io one «heet.

Cut m the middle

Folded back.

I-
^7 ' %?r. I if

Folded beck.

aI russes

* s =2EI3

Welded to on« tluat

Cut in the middle.

5»
¦fl 1 \ hniirr\rmi*t-¦••

Welded tu one piece.

Cut in the middle.

¦Mr :

The second step in forging Kawakane

A and B «rt welded together.

>4sf —t.
tt-^1 .1=3

Fowed into tn oblong pi*c« and eut tato (our piece*.

Piled one «pon mother, formuiic
eight «Jterniting Uyer» ol h«rd
»nd tdt steel.

Welded together.

mu h

1 u~
——. G
lu. liar

Cut into two piece* »nd piled
¦ — on« upon

cnothtr.

Scherno der japanischen Damaszenier-Techniken
(nach Chikashige, o.cj

sehen sind. Basis ist das Zusammenschmieden

von Weicheisen und Stahl zu
einer elastischen, an der Kante gleichwohl

äusserst harten, schneidenden
Klinge. Neben der Mantel/Kern-Technik
findet sich vor allem eine Vielfalt von
Spalt- und Falt-Techniken, die im Extremfall

tausende abwechselnder Eisenlagen
umfassen.

Chikashige, Masumi:
Oriental Alchemy and
Other Chemical
Achievements of the Ancient
Orient, Tokyo 1936.
Earhart, H. Byron:
Japanese Religion,
3. Aufl., Belmont Cal.
1982.
Gard, Richard A.: Le

Bouddhisme, Genève/
New York o. J.

Johannsen, Otto:
Geschichte des Eisens,
Düsseldorf 1953.
Renondeau, G.: Le

Shugendô, Histoire,
doctrine et rites des
anachorètes dits yama-
bushi, Cahiers de la
Société Asiatique, le

série, vol. XVIII, Paris
1965.

19



Die Übernahme der Damaszener-Technik

erfolgte gleichzeitig mit der
Übernahme anderer wichtiger Techniken wie
der Papierherstellung anlässlich der
Einführung des Buddhismus aus China und
Korea im 6.11. Jahrhundert nach Christus.

Hier sei gleich angefügt, dass sich
der Buddhismus, ungeachtet der vielen
Aufenthalte japanischer Mönche in

chinesischen Klöstern, in die alte japanische
Tradition des Ahnen- und Naturkults
(Shinto) eingefügt hat und eine Vielzahl

von Spezialformen ausgebildet hat, von
denen der Zen-Buddhismus wohl die
bekannteste ist.

''&^'l2*M%.
j^Ss»' 7 --y"hi.-:-

;,_, t7

&0£^dl^drr:7; ~,

¦P:
w.

ßergfempel bei Kyoto (Foto: Autor)

"TW-'«*!
- #T*-f- -v" '

•'. •»*> : *

•*?<

rs «

U

:¦*

F

Fuchsschrein in den Bergen bei Kyoto
(«Kami»-Schrein) (Foto: Autor)

Yamabushi-Bettelmönch, Ginza-Street, Tokyo
(Foto: Autor)

Die japanischen Schwertschmiede
werden als Berg-Wandermönche,
«Yamabushi», bezeichnet, wörtlich
übersetzt «der in den Bergen schläft».
Damit stehen sie in der Shugen-Tradition,
welche die buddhistische Askese mit
dem japanischen Glauben an die
göttliche Macht («Kami») eines Berges
und der chinesischen Tradition des auf
einem Berge wohnenden, übernatürliche
Kräfte ausübenden Magiers des Taois-

mus vereint. Die Geschichte dieser

Bewegung, die sich in zwei Sekten («Shin-

gun» und «Tendai») gespalten hat, lässt
sich mit etwas Mühe nachzeichnen. Ihren

Höhepunkt erreichte die Bewegung in

der Heian-Periode (794-1192 n.Chr.),

wo sie den Buddhismus in Nordjapan
verbreitete.

Bei den Yamabushi spielen asketische
Übungen eine grosse Rolle, und wie
beim Zen-Buddhismus steht für die
Tätigkeit der Schwertschmiede die
Beherrschung von Geist und Materie
im Vordergrund, die dem esoterischen
Buddhismus zuzurechnen ist. Zur Praxis

gehören nicht nur die Reinheits-Vorbereitungen,

die in vielem mit den früher
aufgezählten afrikanischen Reinheitsgeboten

übereinstimmen, sondern auch das
Rezitieren von Mantras und Teilen der

20



Sutras sowie von Lehrgedichten, welche
die einzelnen technischen Vorgänge
in den geistigen Zusammenhang
einbetten, gleichzeitig aber auch der
Memorierung der Technik dienen.

Erlaubt ist die Frage, wie dies alles mit
der buddhistischen Lehre vereinbar sei,
die den Endzweck einer Waffe, das
Töten, völlig ablehnt. Als Antwort genüge
der Hinweis darauf, dass die Bergtempel
und Yamabushi-Gruppierungen ebenso
wie viele Shintotempel in den Zeiten
der inneren Wirren Mönchssoldaten
ausbildeten und die Mönche bewaffneten,
ja sogar in die Kämpfe eingriffen.

5. Schlusswort

Die Ausübung einer schaffenden Technik
ist an sich ein magischer Vorgang,
besonders wenn dazu noch Kräfte wie das
Feuer herangezogen werden, die dem
Menschen bedrohlich werden können.
Die Verbindung mit einem wie auch
immer gearteten Glauben ist damit a
priori gegeben. Die aus praktischen und
magischen Gründen resultierende
Absonderung von Gruppen ist in diesem
Kontext ebenfalls leicht einseh- und
begreifbar. Andererseits bietet eben diese
Absonderung den Vorteil der
Konzentrationsmöglichkeit auf ein Wesentliches,
losgelöst vom Alltag, und damit auch
vermehrt eine Möglichkeit der Innovation.

In diesem Sinne liefern die Beispiele
aussereuropäischer Völker und Kulturen,
die beliebig vermehrt werden könnten,
einen Beitrag zur Erhellung des
Hintergrundes der Tätigkeit der christlichen
Klöster.


	Aussereuropäische religiöse Gemeinschaften als technische Innovatoren und Vermittler

