
Zeitschrift: Ferrum : Nachrichten aus der Eisenbibliothek, Stiftung der Georg
Fischer AG

Herausgeber: Eisenbibliothek

Band: 65 (1993)

Artikel: Ethik im technischen Zeitalter

Autor: Ziegler, Albert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-378288

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-378288
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ethik im technischen Zeitalter

Einleitung
Unsere diesjährige Arbeitstagung gilt der
Frage: «Der Mensch als Spielball des
technischen Wandels?» Am Ende soll von
der Ethik im technischen Zeitalter die Rede
sein. Dieses Thema enthält unmittelbar
eine doppelte Aussage. Mittelbar steckt
darin wohl auch eine deutliche Aufforderung.

Die doppelte Aussage
Die erste Aussage lautet: Wir leben in

einer Zeit, die wir das Zeitalter der Technik

zu nennen belieben. - Die Benennung
geschieht mit einem gewissen Recht, denn
wir leben in einer Welt, die durch Technik
vermittelt, gestaltet und belastet wird. Das
versteht sich nicht von selbst1.

Gewiss gibt es die Technik, seit es den
Menschen gibt. Allein, nicht immer war die
Technik eine fortschrittliche Technik. Doch
seit der Neuzeit ist die Technik so weit
fortgeschritten, dass die Welt weithin zu
einer technisch gemachten und weiterhin
machbaren geworden ist. Auch unsere
Naturschutzgebiete werden schliesslich
technisch geschützt.

Die zweite Aussage besagt: In diesem
technischen Zeitalter gibt es auch die
Ethik. - Auch dies trifft zu. Es gibt sie, die
Ethik2. Man redet viel von Ethik, und man
schreibt über sie. Lehrstühle der Ethik werden

allenthalben errichtet, ethische
Kommissionen machen sich vielerorts an die
Arbeit. Zum anderen scheint - wenigstens
in gewissen Bereichen - das ethische
Bewusstsein ganz allgemein zu wachsen.
Man denke an die Fragen der Umwelt.

Allerdings gibt es heutzutage nicht die
Ethik. Sie existiert vielmehr in vielen Ansätzen,

Richtungen und Schulen. Immerhin
dürfte über folgendes einigermassen
Einhelligkeit bestehen:

Ethik ist die Lehre vom verantwortlichen
Handeln des Menschen. Sie ist also eine
(wissenschaftliche) Theorie. Im Gegensatz
dazu meint Ethos die tatsächliche Gesinnung

und Gewohnheit, aus der das
verantwortliche Handeln jeweils folgt.

Das heutige Schlüsselwort der Ethik heisst

Verantwortung. Vom Wortsinn her
bringt Verantwortung zum Ausdruck,

dass das damit Gemeinte «nicht in sich
selbst steht, sondern eine <Antwort>
darstellt. In der Wahrnehmung von
Verantwortung antwortet der Mensch auf das,
was er ist und was ihm aufgrund dieses
Seins auferlegt ist»3.

Diese «Verantwortung ist die Pflicht einer
Person, für die zielentsprechende Erfüllung

einer Aufgabe persönlich Rechenschaft

abzulegen»4.

Die Grundstruktur der Verantwortung lautet:

Ich bin verantwortlich für etwas (oder
jemanden) gegenüber jemandem. Dies
besagt:
• Bei der Verantwortung gibt es erstens

einen Verantwortungsträger. Der bin
unvertretbar ich selbst.

• Bei der Verantwortung gibt es zweitens
einen Verantwortungsgegenstand. Der
bin zum einen ich selbst, zum andern
sind es die Mitmenschen und
Mitgeschöpfe, und im weiteren sind es auch
die Institutionen. Für all dies tragen wir
miteinander Verantwortung.

• Bei der Verantwortung geht es drittens
um die Verantwortungsinstanz. Sie ist
unmittelbar mein Gewissen. Sodann
sind es die Mitmenschen. Schliesslich ist

es Gott, der mich - über den Weg meines

Gewissens - unbedingt
beansprucht. Ihnen allen gegenüber bin ich
Rechenschaft schuldig.

• Endlich hat Verantwortung eine
unabdingbare Voraussetzung. Das ist die
Freiheit des Handelns. Das Mass meiner
Freiheit ist das Mass meiner Verantwortung.

Die Handlung ist und ist so, weil ich
(und kein anderer) sie überhaupt
bewirkt habe, und zwar so (und nicht
anders). Das heisst: Die Handlung geht in

ihrem Da-Sein und So-Sein zuletzt auf
mich als den Handelnden zurück. Es ist

meine Handlung. Darum wird sie auch
von den andern mir selbst zugerechnet.
Folglich bin ich auch dafür Rechenschaft
schuldig.

Die deutliche Aufforderung
Im Zusammenhang mit unserem
Tagungsthema scheint die Frage nach der
Ethik zusätzlich (und als drittes) die
Aufforderung zu enthalten: Im Zeitalter der
Technik kommt der Ethik die Aufgabe zu,
mitzuhelfen, dass der Mensch nicht zum

P. Dr. Albert Ziegler
Hirschengraben 74

CH-8001 Zürich

75



Spielball des technischen Wandels wird.
Daraus wächst die Frage: Was muss die
Ethik als Lehre der Verantwortung tun, um
dieser Aufgabe zu entsprechen? Ich
versuche, in drei Thesen die Frage wenigstens

andeutungsweise zu beantworten.

I. Wir brauchen eine Sozialethik

Die erste These:
In unserer Zeit muss die Ethik eine
Sozialethik entfalten,
• die nicht zuletzt als Forschungsethik,

Wirtschaftsethik und als politische
Ethik zu betreiben ist;

• die das forscherliche, wirtschaftliche
und politische Ethos als auch mittelfristig

nutzbringend zu erweisen hat
und

• die derart der Grenzmoral nach
unten wirksam begegnet.

Unsere herkömmliche Ethik ist zum einen
auf uns selbst, zum andern unmittelbar
auf den Mitmenschen bezogen. Als
Individuum soll ich mich selber entfalten und
verwirklichen. Als soziales Wesen bin ich
aber auch des Nächsten Schwester oder
Bruder. So geht es denn um die richtig
verstandene Selbst- und Nächstenliebe.

Selbstverständlich gilt das auch noch
heute. Doch in weitaus grösserem Masse
als früher ist das Verhältnis zu mir selber
und erst recht zu den Mitmenschen institutionell

vermittelt. Rundum sind wir von
Institutionen umgeben. Sie bekommen ein
immer stärkeres Gewicht. Darum tragen
wir auch immer mehr die Verantwortung
für mitmenschliche Institutionen. Deshalb
brauchen wir eine Institutionen-Ethik oder
eben eine Sozialethik5.

Um nur ein Beispiel zu nennen: Dass man
sich nicht (in einer Lebenslüge) dauerhaft
etwas vormachen, aber auch den andern
nicht anlügen soll, wissen wir längst. Allein,
was bedeuten die Wahrhaftigkeitspflicht
und das Verbot der Lüge im Zeitalter der
Massenkommunikation? Wir brauchen
eine Medienethik, welche über diese
Fragen nachdenkt bis hin zur Werbung und
zum Datenschutz.

Dieses Beispiel und viele andere belegen:
Wir müssen unsere herkömmliche Ethik,
die zu einem grossen Teil die Ethik kleiner,
überschaubarer Gruppen war, ergänzen.
Gewiss soll die Kirche im Dorf bleiben.

Doch zugleich brauchen wir ein Weltethos
(Hans Küng).

Was besagt dies genauer im Blick auf die
Forschungsethik, die Wirtschaftsethik und
die politische Ethik?

1. Forschungsethik6
Der Fortschrittsglaube hat weit herum der
Zukunftsangst den Platz geräumt. Darum
begegnet man auch der Forschung
vielfach mit Misstrauen. Um so dringender ist

eine Forschungsethik. Einerseits sollte sie
die Forschenden ermutigen, sorgsam wei-
terzuforschen. Anderseits muss sie die
Forschenden auf ihre Verantwortung
aufmerksam machen. Nicht zuletzt hätte
Forschungsethik drei Dinge zu bedenken:

Wir brauchen eine verantwortungs-
bewusste, forscherliche Neugier.
Der Mensch wird zwar nie die Wahrheit
voll und ganz erkennen. Aber ihm obliegt,
ihr auf der Spur zu bleiben und näherzukommen.

Die Alten hatten dafür ein
seltsames Axiom: «Bonum est diffusivum sui.»
Gemeint ist: Es liegt in der Eigenart des
Guten beschlossen, nicht nur irgendwie,
sondern auf alle ihm möglichen Weisen

gut zu sein. Erst in der Vielfältigkeit
erschöpft sich die Güte des Guten. Das
Gute diffundiert oder verströmt sich.

Daraus folgt: Der Wahrheit ist es eigen,
nicht nur irgendwie, sondern auf alle
möglichen Weisen erkannt zu werden.
Denn nur so holt die Erkenntnis die vielfältige

Güte des Guten ein. Der Mensch hat
mithin recht, wenn er immer mehr wissen
und sein Wissen immer tiefer begründet
sehen will. Es darf nicht nur, es soll
geforscht werden.

Allerdings soll der forscherliche
Wahrheitsdrang weniger Neugier und immer
mehr «curiositas» sein. Denn im Wort «cu-
riositas» steckt die «cura» und damit die
Ob- und Fürsorge. Daher gilt es, behutsam

und sorgfältig zu forschen. Mit einem
Wort: verantwortungsbewusst.

Zu diesem Verantwortungsbewusstsein
gehört die selbstkritische Frage nach der
Lauterkeit der eigenen Gesinnung, das
Wissen um die Macht dessen, der mehr
weiss als die andern, die Abschätzung
der Folgen, wenn das Wissen angewandt
wird, und schliesslich die Vorsorge, damit
mit dem Wissen und seiner Anwendung
möglichst wenig Missbrauch getrieben
wird.

76



Wir brauchen das Experiment im
Labor, damit nicht die Welt zum
Laboratorium wird.
Wer verantwortungsvoll forschen will,
muss experimentieren. Experimentieren
besagt: Das Neue ist so lange in der
Sicherheit des kleinen Massstabes zu
überprüfen, bis die Folgen bekannt sind und
feststeht, dass aus der Anwendung kein
unumkehrbarer grösserer Schaden droht.
Am besten machen wir uns dies mit einem
Wortspiel deutlich. Es geht dabei um das
Proben.

• Experimentieren heisst nicht herumprö-
beln. Das dürfen nur die Kinder im
Sandkasten. Der Forscher darf es nicht.
Für ihn ist das Experiment die kleinmass-
stäbliche Verifizierung einer Annahme,
die ihrerseits bereits durchdacht worden
ist.

• Experimentieren heisst probieren. Die
Köchin probiert mit dem kleinen Löffel
die Suppe, bevor sie das ganze Kochgut

salzt.

• Experimentieren hat mit dem Proben zu
tun. Es gibt die Theaterproben. Am
Ende steht die Hauptprobe. Alles geht
vor sich wie bei der Uraufführung. Die
Schauspieler sind geschminkt. Sie

tragen ihre Kostüme. Nur dauert die Pause

etwas länger. Der Regisseur hält noch
einmal Manöverkritik. Dafür sind die
Eintrittspreise niedriger.

Das Beispiel zeigt: Das Experiment ist nur
zu verantworten, wenn es schrittweise
vorangeht und immer wieder neu die Risiken

abgeschätzt werden. Gewiss wird
immer ein Restrisiko bleiben. Alles Leben
ist riskant. Allein, es muss ein verantwor-
tungsbewusst kalkuliertes Risiko sein. Dort,
wo sich herausgestellt hat, dass das Risiko

zu gross oder (noch) nicht abzuschätzen
ist, muss die Forschung abgebrochen
oder in anderer Richtung weitergeführt
werden.

Wir brauchen für die Forschung
ethische Richtlinien.
Kaum jemand forscht heute mehr allein.
Wir forschen im Team. Es gibt eine
Forscher- und Forschungsgemeinschaft. Hier
genügt das Verantwortungsbewusstsein
des einzelnen nicht mehr. Wir brauchen
ethische Richtlinien. Beispielsweise hat die
Schweizerische Akademie der medizinischen

Wissenschaften eine Reihe solcher
Richtlinien im Blick auf die medizinische
Forschung erlassen.
Solche Richtlinien sind auf verschiedenen
Stufen nötig. Die erste Stufe befindet sich

in der Forschungsabteilung eines
Unternehmens oder einer Hochschule. Die
zweite Stufe im Fachbereich geht bereits
über die einzelnen Unternehmen und
Hochschulen hinaus. Dabei sollten solche
Richtlinien über die Grenzen hinweg
reichen und - soweit wie möglich - in der

ganzen Welt gelten. Schliesslich kommen
wir nicht um staatliche und überstaatliche
Rahmenordnungen herum. Sie sollen die
Richtlinien der Forschenden nicht ersetzen,

wohl aber ergänzen und ihnen den
nötigen Nachdruck verleihen.

2. Wirtschaftsethik
Zumal die Wirtschaftsethik gibt heute viel

zu reden. Verschiedentlich sind Lehrstühle
für Wirtschaftsethik errichtet worden.
Kaum eine Ausgabe der Manager-Zeitschriften

erscheint, ohne dass in dieser
oder jener Form wirtschaftsethische
Fragen angeschnitten würden7.

Manchen ist dies bereits zuviel. In einer
Zeit wirtschaftlicher Krise, so meinen sie,
brauchen wir kein ethisches Gesäusel,
sondern handfeste Ellbogen und Füsse,
die auftreten können. Solche und ähnliche
Äusserungen zeigen, dass gerade über
die Wirtschaftsethik viele Missverständnisse

im Umlauf sind. Um so dringender ist
das klärende Gespräch.

Wirtschaftsethik - die Lehre vom
verantwortbaren wirtschaftlichen
Handeln
In Wahrheit ist Wirtschaftsethik die Lehre

vom wirtschaftlichen Handeln, das
gerade deswegen erfolgreich ist, weil es
verantwortungsvoll geschieht. Die
Wirtschaftsethik hat nach dem Sinn menschlichen

Wirtschaftens zu fragen und von
dorther die einzelnen Wirtschaftssysteme
kritisch zu erörtern. Sie muss mithelfen -
und hier liegt ihre besondere Aufgabe -,
dass sich unsere freie Marktwirtschaft von
der sozialen zur öko-sozialen Marktwirtschaft

weiterentwickelt.

Unternehmensethik - die Lehre
vom verantwortbaren
unternehmerischen Handeln
Innerhalb der Wirtschaftsethik kommt der
Unternehmensethik eine nicht zu
unterschätzende Bedeutung zu. Sie ist die
Lehre vom verantwortlichen unternehmerischen

Handeln oder von jenem
unternehmerischen Handeln, das sich gerade
deswegen als erfolgreich erweist, weil es
mit hoher Verantwortung geschieht.

77



Eine solche Unternehmensethik sollte,
damit sie nicht in den Wänden der
Universitäten wirkungslos verhallt, klar und
deutlich, einfach und verständlich, vor
allem aber praxisbezogen entwickelt
werden. Aus meiner persönlichen Sicht
hätte sie von drei Grundfragen her die
Verantwortung im Unternehmen zu
bedenken.

Erstens geht es um die verantwortbaren
menschennützlichen Unternehmensziele,
wobei die Produkte in der Beanspruchung
der Ressourcen, in Transport und Verwendung,

aber auch in der Entsorgung zu
bedenken und zu verantworten sind, zweitens

um eine verantwortbare menschenwürdige

Mitarbeiterführung. Dazu gehört
auch die Lehre einer dienstfreudigen
Berufsauffassung. Zum dritten ist das
Unternehmen innerhalb der Volks- und
Weltwirtschaft, aber auch der Gesellschaft zu
sehen. Damit wird deutlich, dass der
Unternehmer nicht nur unmittelbar die
unternehmerische Verantwortung trägt,
sondern mittelbar immer auch eine
volkswirtschaftliche und gesellschaftliche
Verantwortung zu übernehmen hat.

3. Politische Ethik
Zu den schwierigsten Fragen der Sozialethik

gehören heute die Fragen der
politischen Ethik. Die politische Ethik ist die
Lehre vom verantwortbaren politischen
Handeln. Wiederum ist erstens der Sinn
des politischen Handelns zu bedenken.
Zweitens wollen die verschiedenen
Staatssysteme kritisch erörtert werden.
Grösse und Grenze der (soweit wie möglich

direkten) Demokratie sind darzulegen.
Die Prinzipien der Gemeinwohlgerechtigkeit,

der Subsidiarität und der Solidarität
sind darzulegen, grundsätzlich zu
begründen und in ihrer praktischen Bedeutsamkeit

auszufalten.

Die Fragen der Weltwirtschaftsordnung,
der Bevölkerungsentwicklung, der
Migrationsprobleme sind zu bedenken. Aber
auch was Heimat heutzutage bedeutet,
musste bedacht sein. Die Frage der
regionalen, nationalen und übernationalen
Identität sucht Antwort. Was einst
vollmundig als Friedensforschung begann, ist
nüchterner zur Konfliktforschung geworden,

ohne dass der Namenswechsel viel

zur praktischen Wirksamkeit beigetragen
hätte. Hinzu kommen die alten Fragen von
Krieg und Frieden, von Macht und
Gewalt.

Politische Ethik hätte ausserdem mitzuhel¬

fen, nicht nur theoretisch Antworten zu
suchen, sondern auch praktisch zu einer Kultur

des Zusammenlebens beizutragen, in

der Macht und Gewalt nicht einfach
verteufelt, sondern so behutsam, aber
wirkungsvoll angewendet werden, dass
Recht und Gerechtigkeit die Oberhand
behalten und Menschen in Frieden und
Freiheit zusammen wohnen und zusammen

leben können8.

Sozialethik muss deutlich machen,
dass und wie das sozialethische Ethos
(in Forschung, Wirtschaft und Politik)
sich mindestens mittelfristig als
nutzbringend erweist.
«Ehrlich währt am längsten.» So heisst ein
bekanntes Sprichwort. Weitere lauten:
«Wohltun trägt Zinsen». «Unrecht Gut
gedeiht nicht.» Mit andern Worten: Es ist eine
alte Erfahrung, dass «es die Sonne an den
Tag bringt», dass «Lügen kurze Beine
haben» und dass deswegen langfristig
nur das ethisch einwandfreie Verhalten
überlebt. Leider kann indes der ethisch
einwandfrei Handelnde kurz- oder mittelfristig

vom bedenkenlosen Schläuling an
die Wand gedrückt oder vom skrupellosen

Verbrecher beseitigt werden.

Gegenüber dieser Gefahr ist der Ethiker
zunächst geneigt, zur Gesinnungsreform
aufzurufen und die Menschen zur Besserung

zu mahnen. Beschwörende Appelle
allein mögen dort wirksam sein, wo wir
einander Auge in Auge begegnen, im
Kreise der Familie oder im Umkreis der
Freunde, im Bereich der Institutionen
jedoch taugen Appelle wenig oder nichts.
Man muss schon den Glauben eines
polnischen Papstes besitzen, um an die
Wirksamkeit beschwörender Worte zu glauben.

Demgegenüber obliegt der Sozialethik
die Aufgabe, das Wort deutlich zu
machen: «Wer nicht hören will, muss fühlen.»
Sie muss aufzeigen, wie dem bedenkenlosen

Schläuling oder dem skrupellosen
Verbrecher, wenn vielleicht auch nicht
unmittelbar und kurzfristig, so doch mittelfristig

das Handwerk gelegt werden kann
und wie der Schlaumeierei und dem
Verbrechertum vorzubeugen ist.

Um dies aufzuzeigen, muss die Sozialethik

folgende Einsichten vermitteln:

Wir brauchen Spielregeln.
Wir brauchen erstens Spielregeln für das
Leben in sozialer Freiheit. Für diese
Spielregeln gilt: Einerseits müssen sie in hoher

78



Verantwortung durchdacht und (möglichst
gemeinschaftlich) beschlossen werden,
anderseits müssen sie (bei möglichst allen)
Beachtung finden. Ob die Beachtung der
Spielregeln ihrerseits mit hoher
Verantwortung geschieht oder nicht, ist zunächst
zweitrangig. Die Hauptsache bleibt, dass
regelgerecht gespielt wird.

Wir brauchen Sanktionen.
Wir benötigen zweitens Sanktionen für
jene Spielverderber, die das Leben in

sozialer Freiheit gefährden oder verunmöglichen.

Wir müssen nicht nur im Sport,
sondern auch im Leben die «gelbe Karte»

zeigen können.

Wir brauchen Massnahmen und nicht
zuletzt Schiedsrichter.
Schliesslich haben wir Massnahmen
notwendig, die schnell und zuverlässlig dafür
sorgen, dass im Eintretensfalle die
Sanktionen auch verhängt und wirksam werden.

Dazu gehört auf jeden Fall ein
Schiedsrichter oder eine Schiedsinstanz9.

Dieses dreifache Regelsystem von
Spielregeln, Strafregeln und Sanktionen
bewirkt, dass man nicht warten muss, bis es
die Sonne schliesslich doch noch an den
Tag bringt und das Gute ends aller Enden
sich durchsetzt, sondern dass schon
mindestens mittelfristig das ethisch einwandfreie

Verhalten zum verdienten persönlichen

Erfolg kommt und zum Nutzen aller
gereicht.
Entscheidend ist, dass dieser dreifache
Regelkreis das ganze in Frage kommende
Gebiet abdeckt. Das heisst: Die dreifache
Regelung muss gelten im Bereich des
Unternehmens oder der kleinen Gemeinde,
im Gebiet einer Region oder eines Staates
und schliesslich weltweit innerhalb der
Völkergemeinschaft.

Sozialethik muss aufzeigen, wie
verhängnisvoll eine Grenzmoral nach
unten sich auswirkt.
Richtlinien, Rahmenordnungen, Vorschriften

und Gesetze sind überlebensnotwendig.
Allein ihre lebenserhaltende

Wirksamkeit ist bedroht durch die Grenzmoral
nach unten.
Grenzmoral ist jenes Verhalten, das sich

grundsätzlich an der untersten Ebene des
gerade noch Erlaubten aufhält. Sie kennt
nur zwei Grundsätze: Erstens, werde nicht
straffällig und kriminell. Zweitens, solltest
du ausnahmsweise straffällig werden, lass
dich nicht erwischen.
Der Grenzmoralist sucht also den letzten

Rest des gerade noch Zugelassenen und
gerade noch nicht Strafbaren zu seinen
Gunsten und zu seinem Vorteil auszunutzen.

Damit gewinnt er einen Zusatznutzen

gegenüber dem, der sich im Mittelfeld

oder an der oberen Grenze des
Zulässigen aufhält und der Überzeugung
ist: «Im Zweifel nie!»

Derart ist der Grenzmoralist gegenüber
dem anständig Handelnden im Vorteil.
Wird sein Vorteil allzu gross, will schliesslich

der Anständige auch nicht immer nur
der Dumme sein. Er verlagert ebenfalls
sein ethisches Mass nach unten. Jetzt
haben beide den gleichen Vorteil. So
scheint es zunächst. Nun aber will der
Grenzmoralist seinen Vorteil nicht preisgeben.

Deshalb setzt er die Grenze des
gerade noch Erlaubten weiter nach unten.
Wiederum ist der ethisch Höherstehende
im Nachteil. Wiederum geht schliesslich
auch er eine Stufe tiefer. Erneut steigt der
Grenzmoralist die Stufe des ethischen
Niedergangs weiter hinunter. Immer tiefer
sinkt die Moral. Das Ende ist der Zerfall,
wenn nicht gar die Katastrophe.

Im Blick auf diese Gefahr muss Sozialethik
auf die Notwendigkeit auch der Gesinnung

hinweisen. Was nützen Gesetze,
wenn zufolge einer unanständigen Gesinnung

keiner mehr gesonnen ist, die
Gesetze zu beobachten. Nun sind leider die
Vertreter einer Grenzmoral nach unten nie
völlig auszumerzen. Um so dringender
tun uns Menschen not, die eine Grenzmoral

nach oben vertreten.

Kurzum: Wir brauchen eine Sozialethik,
die einerseits nüchtern die Verantwortung
in Forschung, Wirtschaft und Politik lehrt,
die jedoch anderseits nicht vergisst, auf
die Notwendigkeit auch der ethischen
Gesinnung oder des Ethos hinzuweisen.
Dies gilt nicht zuletzt im Blick auf die
vielfältigen Fragen unserer heutigen Technik.

II. Wir brauchen eine
Sozialethik der Technik

Die zweite These:
In unserem «Zeitalter der Technik»
muss die Ethik
• einerseits die Verantwortung für

eine menschengerechte Technik
aufzeigen,

• anderseits - um der menschengerechten

Technik willen - nachdrücklich
eine Umwelttechnik fordern.

79



Wir haben bereits von Herrn Dr. Arne
Andersen gehört, dass man während einer
langen Zeit nicht den Fortschritt selbst
kritisch befragt, sondern lediglich dessen
schädliche soziale Folgen beklagt hat.
Erst seit den sechziger Jahren wird der
Fortschritt als solcher zum Problem. Seitdem

fragen wir auch nach Sinn und
Unsinn einer fortschrittlichen Technik.

1. Wir tragen miteinander die
Verantwortung für eine menschengerechte
Technik.
Bisher haben wir von der Notwendigkeit
der Ethik in unserer Zeit gesprochen. In

der zweiten These haben wir zu bedenken,

was unsere Zeit im besonderen
kennzeichnet. Wir leben in einem technischen
Zeitalter. Auch die Ethik muss diesem
Umstand Rechnung tragen. Sie tut dies, indem
sie drei Gedanken ins Spiel bringt.

Der Mensch braucht immer eine Technik,
denn ohne (technische) Werkzeuge kann
der Mensch nicht überleben.
Wir brauchen heute eine fortschrittliche
Technik, denn grün und schmal sind zwar
Möglichkeiten, die es alternativ zu bedenken

und zu berücksichtigen gilt, die aber
allein für sich keine Lösung bringen.
Wir brauchen nicht weniger, sondern
mehr Technik. Nur brauchen wir eine
andere Technik.

Wir Menschen geraten in Gefahr, von
der fortschrittlichen Technik, die wir
brauchen, verbraucht zu werden.
In der Tat: Die heute notwendige
fortschrittliche Technik droht, den Menschen
zu verbrauchen. Sie hat die Macht der
Werkzeuge ungeheuer gesteigert, zu
einer technischen Arbeitswelt geführt und
schliesslich auch die Technik zu unserer
Lebenswelt gemacht. Dies zeigt sich in

einer dreifachen Beziehung:

Die gefährlichen technischen Werkzeuge

Wir sind bedroht, weil einerseits die Technik

uns ungeheuer mächtige, aber auch
gefährliche Werkzeuge in die Hand gibt
und weil wir anderseits noch nicht gelernt
haben, mit dieser gefährlichen Macht
verantwortlich umzugehen10.

Um dieser Bedrohung nicht zu erliegen,
brauchen wir ein neues Ethos der
Sachlichkeit.

Die gefährliche technische Arbeitswelt
Wir sind bedroht, weil unsere Technik zu

einer technischen Arbeitswelt geworden
ist.

• Früher bediente sich der Mensch des
Werkzeugs und allenfalls der Maschine.
Heute bedient der Mensch die
Maschine.

• Die Folge ist, dass sich der Mensch dem
Rhythmus der Maschine anpassen muss
und Gefahr läuft, dabei seinen eigenen
Rhythmus zu verlieren.

Um dieser Bedrohung nicht zu erliegen,
brauchen wir ein neues Ethos der (technischen)

Arbeit.

Die gefährliche technische Lebenswelt
Wir sind bedroht, weil die Technik für uns
alle zur Lebenswelt geworden ist, so dass
wir alle technisch leben und denken.

Wenn der Mensch technisch denkt und
lebt, droht die Zwangsläufigkeit, dass

• entweder der Mensch technisiert

• oder die Technik humanisiert wird.

Der Mensch wird technisiert, wenn man
ihn nur noch zum Träger von Rollen und
Ausüber von Funktionen wertet und wenn
derart aus dem unübersehbaren
Geheimnis, das der Mensch bleibt, nur noch
ein Rätsel wird, das man mit dem Computer

einmal löst. Umgekehrt wird die Technik

humanisiert, wenn man beispielsweise
im Computer nicht mehr eine Rechenma-
schien sieht, sondern einen Partner
erkennt, mit dem man kommuniziert. In beiden

Fällen wird der Mensch reduziert.
Noch immer denkt er. Er denkt sogar sehr
vernetzt. Aber dabei gerät er ins Spinnennetz

der Technik, in dem er als arme
Fliege hilflos zappelt.

Um dieser Bedrohung nicht zu erliegen,
brauchen wir ein neues Ethos menschlicher

Ganzheitlichkeit.

2. Damit wir Menschen der drohenden
Gefahr der Technisierung nicht
erliegen, müssen wir einerseits auf neue
Weise Menschen der Technik werden,
anderseits lernen, mit der Technik
verantwortlich umzugehen.
Wir brauchen also ein neues Ethos der
Sachlichkeit, der (technischen) Arbeit und
der menschlichen Ganzheitlichkeit. Dieses
geforderte Ethos weiterdenkend, kommen
wir zu einer doppelten Aufgabe:

Wir müssen auf neue Weise
Menschen der Technik werden.
«Mensch der Technik» ist doppeldeutig.

80



Es kann bedeuten:

• Entweder: Der Mensch, der der Technik

gehört. Derart wird der Mensch zum
Objekt der Technik.

• Oder: Der Mensch, dem die Technik

gehört. Derart bleibt die Technik Objekt
des Menschen.

Wir müssen Menschen der Technik im

zweiten Sinne werden: Der Mensch muss
verantwortliches Subjekt, die Technik zu
verantwortendes Objekt bleiben.
Wir werden im zweiten Sinne Menschen
der Technik, wenn die Technik nicht nur
eine Technik des Menschen, sondern
auch für den Menschen (samt seiner Um-
und Nachwelt) wird.

Wir müssen lernen, mit unserer Technik

verantwortlich umzugehen.
Der Mensch geht verantwortlich mit seiner

Technik um, wenn er dafür sorgt, dass
die Technik einerseits Werkzeug und
Gegenstand der Menschen bleibt und
anderseits ihre Folgen weithin überschaubar
und absehbar werden.

a) Der unverantwortliche Umgang mit der
Technik

Die Technik ist nicht zu verantworten,
• wenn erhebliche ungute Nebenfolgen

bekannt sind, für die noch keine Lösungen

bereitstehen oder in Sicht sind,

• wenn mit erheblichen unguten Nebenfolgen

gerechnet werden muss, die
noch nicht bekannt sind und für die deshalb

nach Lösungen noch nicht einmal
gesucht werden kann,

• wenn die Regelkreise der Natur mit den
Schäden der Technik nicht mehr fertig
werden können.

b) Der verantwortbare Umgang mit der
Technik

Die Technik ist zu verantworten,
• wenn ungute Nebenfolgen nicht

auszuschliessen sind,

• aber im Labor so weit ausgeschlossen
werden, dass nicht die Lebenswelt des
Menschen zu einem einzigen Laboratorium

werden muss.

3. Wir tragen miteinander die
Verantwortung für eine Umwelttechnik, die
einerseits die Umwelt schont, anderseits

von uns einen neuen Lebensstil
verlangt.
Bereits ist gesagt worden: Wir brauchen
nicht weniger, sondern mehr, aber eine
andere Technik. Damit sind drei Dinge
angedeutet:

Wir sind heute technisch zu allem
fähig.
Technisch können wir heute ausserordentlich

viel. In einer Art Übermut glauben wir
manchmal, sogar alles zu können. Dieser
Aberglaube ist nur dadurch möglich, dass

man auch den Menschen selbst als etwas
durch und durch Technisches betrachtet
und damit als eine technische Maschine,
die noch viele Rätsel, aber schon keine
Geheimnisse mehr enthält. Wenn derart
der Mensch nur noch auf das Technische

eingeebnet ist, dann ist er umgekehrt
technisch auch zu allem fähig. Dann gibt
es nur noch Techniken - von der
Maschinentechnik über die Kommunikationstechniken

bis zu all den verschiedenen
Sozialtechniken. Dadurch ist aber der Mensch
technisch sich selbst entglitten. Was tun?

Wir brauchen alternative Techniken.
Damit der zu allem fähige Mensch nicht
technisch entgleitet, muss er nach
unschädlicheren und ungefährlichen
Alternativtechniken suchen, die immer möglich
bleiben, vorausgesetzt, man ist bereit, die
Ziele zu ändern und unter Umständen sich

mit weniger Wohlstand und Bequemlichkeit

zufrieden zu geben.

Wir brauchen alternative Werte.
Damit der zu allem fähige Mensch nicht
menschlich entartet und fähig wird, eine
allfällige Einbusse an Bequemlichkeit und
Wohlstand zu erleiden, ohne Lebensqualität

einzubüssen, muss er sich solchen
Werten zuwenden, die keine Energie
brauchen, keine Schadstoffe verursachen
und als geistige Werte das Leben lebenswert

machen.

Mit andern Worten: Wir müssen das
Ethos der technischen Arbeit einerseits
mit dem Ethos der Sachlichkeit der Technik

gegenüber und dem Ethos der
Ganzheitlichkeit dem Menschen gegenüber
verbinden. Erst der Mensch als Ganzer
vermag die Verantwortung für die Technik

zu tragen, die er geschaffen hat, die ihn
heute bedroht, die ihm aber auch weiterhin

helfen soll, ganzheitlich Mensch zu
sein.

Diese Ganzheitlichkeit des Menschen gilt
es um so mehr zu berücksichtigen, wenn
wir das Leben des Menschen in seiner
Ganzheit sehen und uns fragen, was in

unserem technischen Zeitalter der technische

Wandel für jeden von uns bedeutet.

81



Literatur
1 Vgl. Rich, Arthur: Technik -

Industrialismus - Mensch:
Rieh, Arthur, Glaube in
politischer Entscheidung, Zürich
1962,99-111.

2 Als erste Einführung Ricken,
Friedo: Allgemeine Ethik,

Stuttgart 1989.

Pieper, Annemarie:
Einführung in die Ethik, Tübingen

1991.

3 Auer, Alfons: Der Mensch
als Subjekt verantwortlichen

Handelns: Gründel,
Johannes (Hrsg.). feben aus
christlicher Verantwortung.
Ein Grundkurs der Moral 1,

Düsseldorf 1991,22 f.-Ul¬
rich, Peter; Thielemann,
Ulrich: Ethik und Erfolg, Bern
1992,17-19.

4 Hauschildt, Jürgen:
Verantwortung: Handwörterbuch
der Führung, Stuttgart
1987,1995.

5 Vgl. dazu vor allem Rieh,

Arthur: Wirtschaftsethik.
Band 1. Grundfragen in

theologischer Perspektive,
Gütersloh 1984. - Ho-
mann, Karl: Blome-Drees,
Franz: Wirtschafts- und
Unternehmensethik, Göttingen

1992.

6 Vgl. beispielsweise Buch,
Alois L; Splett, Jörg (Hrsg.):
Wissenschaft - Technik -
Humanität. Beiträge zu
einer konkreten Ethik,
Frankfurt a.M. 1982.-Fur¬
ger, Franz: Weltgestaltung
aus Glauben, Münster
1989. - Darin:
Forschungsverantwortung vor dem
Leben (110-136).-Herms,
Eilert: Verantwortete Ethik:

Evangelische Kommentare
20(1987)155-158.

7 Vgl. Dierkes, Meinolf;
Zimmermann, Klaus (Hrgs.):
Ethik und Geschäft. Dimensionen

und Grenzen
unternehmerischer Verantwortung,

Frankfurt a.M. 1991,

5-7.-Darin auch
Unternehmensethik: Mehr
Schein als Sein? (15-69).

III. Wir brauchen eine
Sozialethik des technischen

Wandels

Die dritte These:
In einer Zeit technischen Wandels
muss sich die Ethik so entfalten, dass
sie

• individualethisch die Persönlichkeit
des Menschen als Identität in Kontinuität

aufzeigt,
• personalethisch die Kultur des

Zusammenlebens bedenkt,
• unternehmensethisch die

Persönlichkeitsentwicklung der Mitarbeiter
fordert.

Die erste These ging von unserer Zeit im

allgemeinen aus. Die zweite These
betrachtete diese Zeit, insofern sie technisch

geprägt ist. Die abschliessende dritte
These geht davon aus, dass unsere Zeit
nicht einfach eine technische Zeit ist,
sondern eine technische Zeit vielfältigen und
tiefgreifenden Wandels.
Es geht also gleichsam um die Ethik des
Wandels und der Wandlungsfähigkeit.
Das ist die Frage: Wie gehen wir auf
verantwortliche Weise mit dem Wandel um,
und wie können wir unsere eigene
Wandlungsfähigkeit nicht nur erweitern und
erhalten, sondern auch verantworten?

Wiederum kann nur weniges angedeutet
werden. Drei Hinweise müssen genügen.

1. Individualethisch geht es um die
Identität in Kontinuität.
Es geht in der Ethik immer um den
Menschen. Der Mensch aber ist einerseits
Person, anderseits Persönlichkeit. Person ist
der Mensch immer und ganz. Eine Persönlichkeit

ist der Mensch immer nur mehr
oder weniger. Es gibt eine Persönlichkeitsentwicklung

und leider oft auch einen
Persönlichkeitsabfall bis fast zum
Persönlichkeitsverlust. Derart ist der Mensch als Person

mit sich als Persönlichkeit lebenslänglich

unterwegs.

Was besagt dies in einer Zeit, die so sehr
wie die unsere durch einen technischen,
organisatorischen und gesellschaftlichen
Wandel geprägt ist? Was besagt Lebenswandel

dann, wenn sich auch alles um uns
herum dauernd wandelt?

Selbst die entsprechenden Stichwörter
wandeln sich. So entwickelte sich die
Selbstverwirklichung von der «abgren¬

zenden» über die «transzendierende» zur
«ökologischen» Selbstverwirklichung".
Entscheidend bleibt, dass der Mensch in
all diesem Wandel er selbst bleibt - nämlich

derselbe, wenngleich nicht der
gleiche.

Derart geht es um die Identität in
Kontinuität. Dies ist freilich nur in jener Radikalität

möglich, die nicht in die Breite,
sondern in die Tiefe geht und immer tiefer
nach den Wurzeln und Quellen sucht.
Hierfür sollte uns die Individualethik
Entscheidungshilfen bereitstellen. Sie sollen
einerseits den persönlichen Gewissensentscheid

nicht ersetzen, sie setzen ihn
vielmehr voraus. Sie sollen anderseits lehren,

wie man sich leichter und weniger
irrtumsanfällig für eine persönliche Selbst-
werdung entscheidet.

2. Personalethisch brauchen wir eine
Kultur des Zusammenlebens.
Personalethik ist in einem bestimmten
Sinne die Lehre der Verantwortung einer
Person gegenüber der andern. Personalethisch

wäre also zu zeigen, wie wir unter
den Bedingungen des heutigen Wandels
einander begegnen können. Einerseits
müssen wir Neues zulassen, indem wir
Fremdes akzeptieren und anderes
integrieren. Anderseits müssen wir uns auch
gegenüber den andern entsprechend
verhalten. Wir sollen nicht nur deren
Eigenart gelten lassen und ihnen gönnen,
sondern sie auch entwickeln helfen.

Freilich wird dies alles nur möglich sein in

gegenseitiger Rücksichtnahme und damit
in Toleranz und jener Kompromissbereitschaft,

die die Kultur des Zusammenlebens

so hoch wertet, dass sie derentwillen

darauf verzichtet, alle eigenen Interessen

voll und ganz durchzusetzen. Dabei
ist vor allem der Begriff der Toleranz
sowie der Frustrationstoleranz personalethisch

näher zu bedenken.

3. Unternehmensethisch geht es um
Personalentwicklung.
Unternehmensethik ist einerseits Berufsethik

und damit die Lehre einer dienstfreudigen

Berufsauffassung. Anderseits muss
Unternehmensethik zeigen, wie ein
Unternehmen seinen Mitarbeitern und
Mitarbeiterinnen behilflich sein kann, ihre
Persönlichkeit zu entwickeln, und zwar nicht
als eine vom Unternehmen verliehene,
sondern eine in sich selbst gegründete
und gerade als solche vom Unternehmen
begrüsste und geforderte.

82



Im Hintergrund steht der technische,
organisatorische und gesellschaftliche Wandel.

Denn in der Tat: Die Mitarbeiterinnen
und Mitarbeiter eines Unternehmens sind
beruflich und menschlich einem vielfältigen

Wandel in technischer, organisatorischer

und gesellschaftlicher Sicht
unterworfen. Um diesen äusseren, aber sie
selber und nur zu oft zutiefst auch innerlich
betreffenden Wandel in den eigenen
Lebenswandel zu integrieren, bedürfen die
Mitarbeiter einer Wandlungsfähigkeit, die
immer wieder erneuert werden muss.

Das ist der Sinn dessen, was man -
missverständlich - Personalentwicklung nennt.
Das Anliegen der sogenannten
Personalentwicklung ist nämlich nicht, das
Kollektivum Personal zu entwickeln.
Vielmehr geht es darum, mitzuhelfen, dass
aus dem Kollektivum «Personal» sich

möglichst viele eigenständige Persönlichkeiten

entwickeln (können). Darum kann
die Personalentwicklung auch nicht von
oben her diktiert werden. Sie muss von
innen her wachsen, nur dass dieser
Wachstumsvorgang von oben und von
aussen animiert und moderiert werden
kann und soll12.

Ergebnis
Unsere Eingangsfrage hatte gelautet:
Was muss die Ethik als Lehre der
Verantwortung tun, um mitzuhelfen, dass der
Mensch nicht zum Spielball des technischen

Wandels wird? Als Antwort hat sich

ergeben:

I. Im gegenwärtigen Zeitalter muss
sich die Ethik vor allem als Sozialethik

weiterentfalten und derart
mithelfen, dass wir zu menschenwürdigen

Institutionen und Strukturen

kommen.

II. Im Zeitalter der Technik muss sich
die Sozialethik einerseits als Ethik
der Forschung, der Wirtschaft und
der Politik entfalten, anderseits
gerade dadurch die Verantwortung
für eine menschengerechte Technik
deutlich machen und deswegen im
besonderen eine Umwelttechnik
fordern.

III. In einer Zeit des technischen und
gesellschaftlichen Wandels muss
die Ethik aufzeichnen,

• wie erstens eine persönliche Identität

in Kontinuität aufzubauen ist,
• wie wir zweitens eine Kultur des

Zusammenlebens pflegen können, die
aus dem mehr oder weniger
beziehungslosen, wenn nicht gar feindlichen

Nebeneinander der Fremden
ein Miteinander und Füreinander
von Befreundeten ermöglicht, und

• wie wir drittens im Unternehmen
dazu beitragen können, dass auch
im Unternehmen selbst Persönlichkeiten

heranreifen, die den ihnen zu-
gelasteten technischen, organisatorischen

und gesellschaftlichen Wandel

in den eigenen Lebenswandel zu
integrieren vermögen und die auch
über den Beruf hinaus im Kreis der
Ehe und der Familie und in der Geselligkeit

der Freundschaft sich zu
bewähren imstande sind.

Vergessen wir am Ende unserer
Ausführungen eines nicht: den genius loci. Wir
tagen im Äbtissinnen-Zimmer des einstigen

Clarissenklosters Paradies. Es ist gut,
daran zu denken, dass ein Kloster mehr ist
als die Produktionsstätte von Klosterfrau-
Melissengeist.

Gewiss darf es diesen Melissengeist
geben. Darum brauchen wir eine Technik
der Herstellung. Man muss wissen, aus
welchen Kräutern er hergestellt ist. Es gibt
sodann die Technik der Verwendung.
Man muss wissen, ob und wie man ihn

einnehmen oder einreiben soll. Aber die
heilende Wärme ist mehr als nur der
Reibungseffekt. Es geht um einen noch ganz
anderen Geist! Dieser gute Geist darf
nicht untergehen, auch nicht im Zeitalter
der Technik. Dank dieses guten Geistes
werden wir das Spiel des Lebens spielen.
Wir werden selber die Spieler sein und
einander zuspielen. Spielverstösse werden

nicht ausbleiben. Vielleicht gibt es
einen Verweis vom Spielplatz für einige
Zeit. Doch auch so bleiben wir Mitspieler.
Kein einziger darf bloss als Spielball hin
und her geworfen werden.

So sei es denn: Freuen wir uns am Spiel.
Spielen wir weiter, auch wenn uns das
Spiel des Lebens gelegentlich übel
mitspielt. Wir können auch einmal ein Spiel
verlieren, denn das Spiel geht weiter.

8 Vgl. Zsifkovits, Valentin:
Politik ohne Moral? Linz

1989.

9 Zum ganzen Fragenkomplex

vgl. vor allem
Homann, Karl (Anm. 5).

10 Korff, Wilhelm: Leitideen
verantworteter Technik.
Der ethische Kompromiss
ist legitime Vollzugsweise
des Willens Gottes:
Academic 4 (1989) 132-138.

11 Willi, Jürg: Koevolution. Die
Kunst gemeinsamen
Wachsens, Hamburg
1985,32-77.

12 Vgl. Ziegler, Albert: Wer
moderieren will, muss Mass
nehmen und Mass geben.
Kulturgeschichtliche
Hinweise zum heutigen
Verständnis der Moderation:
Gruppendynamik 23
(1992)212-236.

Weitere Literaturhinweise
von Guntern, Hans: Technik -
Quelle von Unbehagen.
Rektoratsrede ETH-Tag
17.11.1984.

Erklärung der Kommission 6
«Technik und Umwelt» des
Zentralkomitees der
deutschen Katholiken, der technische

Fortschritt und unsere
Verantwortung. Perspektiven
für eine Ethik der Technik,
Bonn 1991.

Schieb, Alfred; Rapp, Friedrich;
Müller, J. Heinz; Roellecke,
Gerd; Bühl, Walter L: Technik,
Technologie: Staatslexikon
der Goerres-Gesellschaft 5,
Freiburg i. Br. 1989,428-440.

Ziegler, Albert:
Verantwortungssouveränität.
Unternehmensethik heute, Bayreuth
1992.

83


	Ethik im technischen Zeitalter

