Zeitschrift: Ferrum : Nachrichten aus der Eisenbibliothek, Stiftung der Georg

Fischer AG
Herausgeber: Eisenbibliothek
Band: 65 (1993)
Artikel: Ethik im technischen Zeitalter
Autor: Ziegler, Albert
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-378288

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-378288
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ethik im technischen Zeitalter

Einleitung

Unsere diesjéhrige Arbeitstagung gilt der
Frage: «Der Mensch als Spielball des
technischen Wandels2» Am Ende soll von
der Ethik im technischen Zeitalter die Rede
sein. Dieses Thema enthalt unmittelbar
eine doppelte Aussage. Mittelbar steckt
darin wohl auch eine deutliche Aufforde-
rung.

Die doppelte Aussage

Die erste Aussage lautet: Wir leben in
einer Zeit, die wir das Zeitalter der Tech-
nik zu nennen belieben. — Die Benennung
geschieht mit einem gewissen Recht, denn
wir leben in einer Welt, die durch Technik
vermittelt, gestaltet und belastet wird. Das
versteht sich nicht von selbst'.

Gewiss gibt es die Technik, seit es den
Menschen gibt. Allein, nicht immer war die
Technik eine fortschrittliche Technik. Doch
seit der Neuzeit ist die Technik so weit
fortgeschritten, dass die Welt weithin zu
einer technisch gemachten und weiterhin
machbaren geworden ist. Auch unsere
Naturschutzgebiete werden schliesslich
technisch geschitzt.

Die zweite Aussage besagt: In diesem
technischen Zeitalter gibt es auch die
Ethik. — Auch dies trifft zu. Es gibt sie, die
Ethik®. Man redet viel von Ethik, und man
schreibt Uber sie. Lehrstihle der Ethik wer-
den allenthalben errichtet, ethische Kom-
missionen machen sich vielerorts an die
Arbeit. Zum anderen scheint — wenigstens
in gewissen Bereichen — das ethische Be-
wusstsein ganz allgemein zu wachsen.
Man denke an die Fragen der Umwelt.

Allerdings gibt es heutzutage nicht die
Ethik. Sie existiert vielmehr in vielen Ansat-
zen, Richtungen und Schulen. Immerhin
durfte Gber folgendes einigermassen Ein-
helligkeit bestehen:

Ethik ist die Lehre vom verantwortlichen
Handeln des Menschen. Sie ist also eine
(wissenschaftliche) Theorie. Im Gegensatz
dazu meint Ethos die tatséichliche Gesin-
nung und Gewohnheit, aus der das ver-
antwortliche Handeln jeweils folgt.

Das heutige Schlusselwort der Ethik heisst
Verantwortung. Vom Wortsinn her
bringt Verantwortung zum Ausdruck,

dass das damit Gemeinte «nicht in sich
selbst steht, sondern eine <Antworts dar-
stellt. In der Wahrnehmung von Verant-
wortung antwortet der Mensch auf das,
was er ist und was ihm aufgrund dieses
Seins auferlegt ist»”.

Diese «Verantwortung ist die Pflicht einer
Person, fr die zielentsprechende Erful-
lung einer Autgabe persénlich Rechen-
schaft abzulegen».

Die Grundstruktur der Verantwortung lau-
tet: Ich bin verantwortlich fir etwas (oder
jemanden) gegeniber jemandem. Dies
besagt:

® Bei der Verantwortung gibt es erstens
einen Verantwortungstréger. Der bin un-
vertretbar ich selbst.

@ Bei der Verantwortung gibt es zweitens
einen Verantwortungsgegenstand. Der
bin zum einen ich selbst, zum andern
sind es die Mitmenschen und Mitge-
schépfe, und im weiteren sind es auch
die Institutionen. Fur all dies tragen wir
miteinander Verantwortung.

® Bei der Verantwortung geht es drittens
um die Verantwortungsinstanz. Sie ist
unmittelbar mein Gewissen. Sodann
sind es die Mitmenschen. Schliesslich ist
es Gott, der mich — Gber den Weg mei-
nes Gewissens — unbedingt bean-
sprucht. lhnen allen gegeniber binich
Rechenschaft schuldig.

® Endlich hat Verantwortung eine unab-
dingbare Voraussetzung. Das ist die
Freiheit des Handelns. Das Mass meiner
Freiheit ist das Mass meiner Verantwor-
tung. Die Handlung ist und ist so, weil ich
(und kein anderer) sie Gberhaupt be-
wirkt habe, und zwar so (und nicht an-
ders). Das heisst: Die Handlung geht in
ihrem Da-Sein und So-Sein zuletzt auf
mich als den Handelnden zuriick. Es ist
meine Handlung. Darum wird sie auch
von den andern mir selbst zugerechnet.
Folglich bin ich auch dafir Rechenschaft
schuldig.

Die deutliche Aufforderung

Im Zusammenhang mit unserem Ta-
gungsthema scheint die Frage nach der
Ethik zusatzlich (und als drittes) die Auffor-
derung zu enthalten: Im Zeitalter der
Technik kommt der Ethik die Aufgabe zu,
mitzuhelfen, dass der Mensch nicht zum

P.Dr. Albert Ziegler
Hirschengraben 74
CH-8001 Zirich

75



76

Spielball des technischen Wandels wird.
Daraus wachst die Frage: Was muss die
Ethik als Lehre der Verantwortung tun, um
dieser Aufgabe zu entsprechen? Ich ver-
suche, in drei Thesen die Frage wenig-
stens andeutungsweise zu beantworten.

l. Wir brauchen eine Sozial-

ethik

Die erste These:

In unserer Zeit muss die Ethik eine

Sozialethik entfalten,

e die nicht zuletzt als Forschungsethik,
Wirtschaftsethik und als politische
Ethik zu betreiben ist;

@ die das forscherliche, wirtschaftliche
und politische Ethos als auch mittel-
fristig nutzbringend zu erweisen hat
und

@ die derart der Grenzmoral nach
unten wirksam begegnet.

Unsere herkémmliche Ethik ist zum einen
auf uns selbst, zum andern unmittelbar
auf den Mitmenschen bezogen. Als Indi-
viduum sollich mich selber entfalten und
verwirklichen. Als soziales Wesen bin ich
aber auch des Néchsten Schwester oder
Bruder. So geht es denn um die richtig
verstandene Selbst- und Néchstenliebe.

Selbstverstandlich gilt das auch noch
heute. Doch in weitaus grésserem Masse
als friher ist das Verhéltnis zu mir selber
und erst recht zu den Mitmenschen institu-
tionell vermittelt. Rundum sind wir von In-
stitutionen umgeben. Sie bekommen ein
immer starkeres Gewicht. Darum tragen
wir auch immer mehr die Verantwortung
for mitmenschliche Institutionen. Deshalb
brauchen wir eine Institutionen-Ethik oder
eben eine Sozialethik.

Um nur ein Beispiel zu nennen: Dass man
sich nicht (in einer Lebensliige) dauerhaft
etwas vormachen, aber auch den andern
nicht anligen soll, wissen wir langst. Allein,
was bedeuten die Wahrhaftigkeitspflicht
und das Verbot der Lige im Zeitalter der
Massenkommunikation2 Wir brauchen
eine Medienethik, welche Uber diese Fra-
gen nachdenkt bis hin zur Werbung und
zum Datenschutz.

Dieses Beispiel und viele andere belegen:
Wir missen unsere herkdmmliche Ethik,
die zu einem grossen Teil die Ethik kleiner,
Uberschaubarer Gruppen war, ergénzen.
Gewiss soll die Kirche im Dorf bleiben.

Doch zugleich brauchen wir ein Weltethos
(Hans King).

Was besagt dies genauer im Blick auf die
Forschungsethik, die Wirtschaftsethik und
die politische Ethik?2

1. Forschungsethik®

Der Fortschrittsglaube hat weit herum der
Zukunftsangst den Platz gerdumt. Darum
begegnet man auch der Forschung viel-
fach mit Misstrauen. Um so dringender ist
eine Forschungsethik. Einerseits sollte sie
die Forschenden ermutigen, sorgsam wei-
terzuforschen. Anderseits muss sie die
Forschenden auf ihre Verantwortung auf-
merksam machen. Nicht zuletzt hétte For-
schungsethik drei Dinge zu bedenken:

Wir brauchen eine verantwortungs-
bewusste, forscherliche Neugier.

Der Mensch wird zwar nie die Wahrheit
vollund ganz erkennen. Aber ihm obliegt,
ihr auf der Spur zu bleiben und n&herzu-
kommen. Die Alten hatten dafir ein selt-
sames Axiom: «Bonum est diffusivum sui.»
Gemeint ist: Es liegt in der Eigenart des
Guten beschlossen, nicht nur irgendwie,
sondern auf alle ihm méglichen Weisen
gut zu sein. Erst in der Vielfaltigkeit er-
schopft sich die Gite des Guten. Das
Gute diffundiert oder verstrémt sich.

Daraus folgt: Der Wahrheit ist es eigen,
nicht nur irgendwie, sondern auf alle
maoglichen Weisen erkannt zu werden.
Denn nur so holt die Erkenntnis die vielfal-
tige Gute des Guten ein. Der Mensch hat
mithin recht, wenn er immer mehr wissen
und sein Wissen immer tiefer begrindet
sehen will. Es darf nicht nur, es soll ge-
forscht werden.

Allerdings soll der forscherliche Wahr-
heitsdrang weniger Neugier und immer
mehr «curiositas» sein. Denn im Wort «cu-
riositas» steckt die «cura» und damit die
Ob- und Firsorge. Daher gilt es, behut-
sam und sorgféltig zu forschen. Mit einem
Wort: verantwortungsbewusst.

Zu diesem Verantwortungsbewusstsein
gehort die selbstkritische Frage nach der
Lauterkeit der eigenen Gesinnung, das
Wissen um die Macht dessen, der mehr
weiss als die andern, die Abschéatzung
der Folgen, wenn das Wissen angewandt
wird, und schliesslich die Vorsorge, damit
mit dem Wissen und seiner Anwendung
maéglichst wenig Missbrauch getrieben
wird.



Wir brauchen das Experiment im

Labor, damit nicht die Welt zum Labo-

ratorium wird.

Wer verantwortungsvoll forschen will,

muss experimentieren. Experimentieren

besagt: Das Neue ist so lange in der Si-

cherheit des kleinen Massstabes zu Gber-

prufen, bis die Folgen bekannt sind und

feststeht, dass aus der Anwendung kein

unumkehrbarer grésserer Schaden droht.

Am besten machen wir uns dies mit einem

Wortspiel deutlich. Es geht dabei um das

Proben.

® Experimentieren heisst nicht herumpré-
beln. Das dirfen nur die Kinder im
Sandkasten. Der Forscher darf es nicht.
Fur ihn ist das Experiment die kleinmass-
stabliche Verifizierung einer Annahme,
die ihrerseits bereits durchdacht worden
ist.

® Experimentieren heisst probieren. Die
K&chin probiert mit dem kleinen Loffel
die Suppe, bevor sie das ganze Koch-
gut salzt.

® Experimentieren hat mit dem Proben zu
tun. Es gibt die Theaterproben. Am
Ende steht die Hauptprobe. Alles geht
vor sich wie bei der Urauffthrung. Die
Schauspieler sind geschminkt. Sie tra-
gen ihre Kostime. Nur davert die Pause
etwas langer. Der Regisseur halt noch
einmal Manéverkritik. Dafir sind die
Eintrittspreise niedriger.

Das Beispiel zeigt: Das Experiment ist nur
zu verantworten, wenn es schrittweise
vorangeht und immer wieder neu die Risi-
ken abgeschatzt werden. Gewiss wird
immer ein Restrisiko bleiben. Alles Leben
ist riskant. Allein, es muss ein verantwor-
tungsbewusst kalkuliertes Risiko sein. Dort,
wo sich herausgestellt hat, dass das Risiko
zu gross oder (noch) nicht abzuschatzen
ist, muss die Forschung abgebrochen
oder in anderer Richtung weitergefuhrt
werden.

Wir brauchen fir die Forschung ethi-
sche Richtlinien.

Kaum jemand forscht heute mehr allein.
Wir forschen im Team. Es gibt eine For-
scher- und Forschungsgemeinschaft. Hier
genugt das Verantwortungsbewusstsein
des einzelnen nicht mehr. Wir brauchen
ethische Richtlinien. Beispielsweise hat die
Schweizerische Akademie der medizini-
schen Wissenschaften eine Reihe solcher
Richtlinien im Blick auf die medizinische
Forschung erlassen.

Solche Richtlinien sind aut verschiedenen
Stufen nétig. Die erste Stufe befindet sich

in der Forschungsabteilung eines Unter-
nehmens oder einer Hochschule. Die
zweite Stufe im Fachbereich geht bereits
Uber die einzelnen Unternehmen und
Hochschulen hinaus. Dabei sollten solche
Richtlinien Gber die Grenzen hinweg rei-
chen und - soweit wie méglich —in der
ganzen Welt gelten. Schliesslich kommen
wir nicht um staatliche und Gberstaatliche
Rahmenordnungen herum. Sie sollen die
Richtlinien der Forschenden nicht erset-
zen, wohl aber erganzen und ihnen den
nétigen Nachdruck verleihen.

2. Wirtschaftsethik

Zumal die Wirtschaftsethik gibt heute viel
zu reden. Verschiedentlich sind Lehrstihle
for Wirtschaftsethik errichtet worden.
Kaum eine Ausgabe der Manager-Zeit-
schriften erscheint, ohne dass in dieser
oder jener Form wirtschaftsethische Fra-
gen angeschnitten wirden’.

Manchen ist dies bereits zuviel. In einer
Zeit wirtschaftlicher Krise, so meinen sie,
brauchen wir kein ethisches Gesdusel,
sondern handfeste Ellbogen und Fisse,
die auftreten kénnen. Solche und dhnliche
Ausserungen zeigen, dass gerade Gber
die Wirtschaftsethik viele Missversténd-
nisse im Umlauf sind. Um so dringender ist
das klarende Gespréch.

Wirtschaftsethik — die Lehre vom
verantwortbaren wirtschaftlichen
Handeln

In Wahrheit ist Wirtschaftsethik die Lehre
vom wirtschaftlichen Handeln, das ge-
rade deswegen erfolgreich ist, weil es ver-
antwortungsvoll geschieht. Die Wirt-
schaftsethik hat nach dem Sinn menschli-
chen Wirtschaftens zu fragen und von
dorther die einzelnen Wirtschaftssysteme
kritisch zu erdrtern. Sie muss mithelfen —
und hier liegt ihre besondere Aufgabe -,
dass sich unsere freie Marktwirtschaft von
der sozialen zur ko-sozialen Marktwirt-
schaft weiterentwickelt.

Unternehmensethik — die Lehre

vom verantwortbaren unter-
nehmerischen Handeln

Innerhalb der Wirtschaftsethik kommt der
Unternehmensethik eine nicht zu unter-
schatzende Bedeutung zu. Sie ist die
Lehre vom verantwortlichen unternehme-
rischen Handeln oder von jenem unter-
nehmerischen Handeln, das sich gerade
deswegen als erfolgreich erweist, weil es
mit hoher Verantwortung geschieht.

77



78

Eine solche Unternehmensethik sollte,
damit sie nicht in den Wénden der Uni-
versitaten wirkungslos verhallt, klar und
deutlich, einfach und verstandlich, vor
allem aber praxisbezogen entwickelt
werden. Aus meiner persénlichen Sicht
hatte sie von drei Grundfragen her die
Verantwortung im Unternehmen zu be-
denken.

Erstens geht es um die verantwortbaren
menschennitzlichen Unternehmensziele,
wobei die Produkte in der Beanspruchung
der Ressourcen, in Transport und Verwen-
dung, aber auch in der Entsorgung zu be-
denken und zu verantworten sind, zwei-
tens um eine verantwortbare menschen-
wurdige MitarbeiterfGhrung. Dazu gehért
auch die Lehre einer dienstfreudigen Be-
rufsauffassung. Zum dritten ist das Unter-
nehmen innerhalb der Volks- und Welt-
wirtschatt, aber auch der Gesellschaft zu
sehen. Damit wird deutlich, dass der Un-
ternehmer nicht nur unmittelbar die unter-
nehmerische Verantwortung trégt, son-
dern mittelbar immer auch eine volkswirt-
schatftliche und gesellschaftliche Verant-
wortung zu Ubernehmen hat.

3. Politische Ethik

Zu den schwierigsten Fragen der Sozial-
ethik gehéren heute die Fragen der politi-
schen Ethik. Die politische Ethik ist die
Lehre vom verantwortbaren politischen
Handeln. Wiederum ist erstens der Sinn
des politischen Handelns zu bedenken.
Zweitens wollen die verschiedenen
Staatssysteme kritisch erdrtert werden.
Grosse und Grenze der (soweit wie mog-
lich direkten) Demokratie sind darzulegen.
Die Prinzipien der Gemeinwohlgerechtig-
keit, der Subsidiaritéit und der Solidaritét
sind darzulegen, grundsatzlich zu be-
grinden und in ihrer praktischen Bedeut-
samkeit auszutalten.

Die Fragen der Weltwirtschaftsordnung,
der Bevalkerungsentwicklung, der Migra-
tionsprobleme sind zu bedenken. Aber
auch was Heimat heutzutage bedeutet,
mUsste bedacht sein. Die Frage der regio-
nalen, nationalen und tbernationalen
Identitét sucht Antwort. Was einst voll-
mundig als Friedensforschung begann, ist
nuchterner zur Konfliktforschung gewor-
den, ohne dass der Namenswechsel viel
zur praktischen Wirksamkeit beigetragen
hatte. Hinzu kommen die alten Fragen von
Krieg und Frieden, von Macht und Ge-
walt.

Politische Ethik hatte ausserdem mitzuhel-

fen, nicht nur theoretisch Antworten zu su-
chen, sondern auch praktisch zu einer Kul-
tur des Zusammenlebens beizutragen, in
der Macht und Gewalt nicht einfach ver-
teufelt, sondern so behutsam, aber wir-
kungsvoll angewendet werden, dass
Recht und Gerechtigkeit die Oberhand
behalten und Menschen in Frieden und
Freiheit zusammen wohnen und zusam-
men leben kénnen®.

Sozialethik muss deutlich machen,
dass und wie das sozialethische Ethos
(in Forschung, Wirtschaft und Politik)
sich mindestens mittelfristig als nutz-
bringend erweist.

«Ehrlich wéhrt am langsten.» So heisst ein
bekanntes Sprichwort. Weitere lauten:
«Wohltun tragt Zinseny. «Unrecht Gut ge-
deiht nicht.» Mit andern Worten: Es ist eine
alte Erfahrung, dass «es die Sonne an den
Tag bringt», dass «Lugen kurze Beine
haben» und dass deswegen langfristig
nur das ethisch einwandfreie Verhalten
Uberlebt. Leider kann indes der ethisch
einwandfrei Handelnde kurz- oder mittel-
fristig vom bedenkenlosen Schléuling an
die Wand gedriickt oder vom skrupel-
losen Verbrecher beseitigt werden.

Gegenuber dieser Gefahr ist der Ethiker
zunachst geneigt, zur Gesinnungsreform
aufzurufen und die Menschen zur Besse-
rung zu mahnen. Beschwérende Appelle
allein mégen dort wirksam sein, wo wir
einander Auge in Auge begegnen, im
Kreise der Familie oder im Umkreis der
Freunde, im Bereich der Institutionen je-
doch taugen Appelle wenig oder nichts.
Man muss schon den Glauben eines pol-
nischen Papstes besitzen, um an die Wirk-
samkeit beschwérender Worte zu glau-
ben.

Demgegeniber obliegt der Sozialethik
die Aufgabe, das Wort deutlich zu ma-
chen: «Wer nicht héren will, muss fohlen.»
Sie muss aufzeigen, wie dem bedenken-
losen Schlauling oder dem skrupellosen
Verbrecher, wenn vielleicht auch nicht un-
mittelbar und kurzfristig, so doch mittelfri-
stig das Handwerk gelegt werden kann
und wie der Schlaumeierei und dem Ver-
brechertum vorzubeugen ist.

Um dies aufzuzeigen, muss die Sozial-
ethik folgende Einsichten vermitteln:

Wir brauchen Spielregeln.

Wir brauchen erstens Spielregeln fir das
Leben in sozialer Freiheit. Fir diese Spiel-
regeln gilt: Einerseits missen sie in hoher



Verantwortung durchdacht und (méglichst
gemeinschaftlich) beschlossen werden,
anderseits missen sie (bei moglichst allen)
Beachtung finden. Ob die Beachtung der
Spielregeln ihrerseits mit hoher Verant-
wortung geschieht oder nicht, ist zunachst
zweitrangig. Die Hauptsache bleibt, dass
regelgerecht gespielt wird.

Wir brauchen Sanktionen.

Wir bendtigen zweitens Sanktionen for
jene Spielverderber, die das Leben in so-
zialer Freiheit gefahrden oder verunmag-
lichen. Wir mssen nicht nur im Sport, son-
dern auch im Leben die «gelbe Karte» zei-
gen kénnen.

Wir brauchen Massnahmen und nicht
zuletzt Schiedsrichter.

Schliesslich haben wir Massnahmen not-
wendig, die schnell und zuverlasslig dafir
sorgen, dass im Eintretenstalle die Sank-
tionen auch verhangt und wirksam wer-
den. Dazu gehért auf jeden Fall ein
Schiedsrichter oder eine Schiedsinstanz’.

Dieses dreifache Regelsystem von Spiel-
regeln, Strafregeln und Sanktionen be-
wirkt, dass man nicht warten muss, bis es
die Sonne schliesslich doch noch an den
Tag bringt und das Gute ends aller Enden
sich durchsetzt, sondern dass schon min-
destens mittelfristig das ethisch einwand-
freie Verhalten zum verdienten persénli-
chen Erfolg kommt und zum Nutzen aller
gereicht.

Entscheidend ist, dass dieser dreifache
Regelkreis das ganze in Frage kommende
Gebiet abdeckt. Das heisst: Die dreifache
Regelung muss gelten im Bereich des Un-
ternehmens oder der kleinen Gemeinde,
im Gebiet einer Region oder eines Staates
und schliesslich weltweit innerhalb der
Vélkergemeinschaft.

Sozialethik muss aufzeigen, wie ver-
héngnisvoll eine Grenzmoral nach
unten sich auswirkt.

Richtlinien, Rahmenordnungen, Vorschrif-
ten und Gesetze sind Uberlebensnotwen-
dig. Allein ihre lebenserhaltende Wirk-
samkeit ist bedroht durch die Grenzmoral
nach unten.

Grenzmoral ist jenes Verhalten, das sich
grundsatzlich an der untersten Ebene des
gerade noch Erlaubten authdlt. Sie kennt
nur zwei Grundsdtze: Erstens, werde nicht
straffallig und kriminell. Zweitens, solltest
du ausnahmsweise straffallig werden, lass
dich nicht erwischen.

Der Grenzmoralist sucht also den letzten

Rest des gerade noch Zugelassenen und
gerade noch nicht Strafbaren zu seinen
Gunsten und zu seinem Vorteil auszunut-
zen. Damit gewinnt er einen Zusatznut-
zen gegenuber dem, der sich im Mittel-
feld oder an der oberen Grenze des
Zuléssigen authalt und der Uberzeugung
ist: «Im Zweifel niel»

Derart ist der Grenzmoralist gegentber
dem ansténdig Handelnden im Vorteil.
Wird sein Vorteil allzu gross, will schliess-
lich der Anstandige auch nicht immer nur
der Dumme sein. Er verlagert ebenfalls
sein ethisches Mass nach unten. Jetzt
haben beide den gleichen Vorteil. So
scheint es zun&chst. Nun aber will der
Grenzmordlist seinen Vorteil nicht preisge-
ben. Deshalb setzt er die Grenze des ge-
rade noch Erlaubten weiter nach unten.
Wiederum ist der ethisch Hoherstehende
im Nachteil. Wiederum geht schliesslich
auch er eine Stufe tiefer. Erneut steigt der
Grenzmoralist die Stufe des ethischen
Niedergangs weiter hinunter. Immer tiefer
sinkt die Moral. Das Ende ist der Zerfall,
wenn nicht gar die Katastrophe.

Im Blick auf diese Gefahr muss Sozialethik
aut die Notwendigkeit auch der Gesin-
nung hinweisen. Was nitzen Gesetze,
wenn zufolge einer unanstandigen Gesin-
nung keiner mehr gesonnen ist, die Ge-
setze zu beobachten. Nun sind leider die
Vertreter einer Grenzmoral nach unten nie
véllig auszumerzen. Um so dringender
tun uns Menschen not, die eine Grenzmo-
ral nach oben vertreten.

Kurzum: Wir brauchen eine Sozialethik,
die einerseits nichtern die Verantwortung
in Forschung, Wirtschaft und Politik lehrt,
die jedoch anderseits nicht vergisst, auf
die Notwendigkeit auch der ethischen
Gesinnung oder des Ethos hinzuweisen.
Dies gilt nicht zuletzt im Blick auf die viel-
faltigen Fragen unserer heutigen Technik.

Il. Wir brauchen eine
Sozialethik der Technik

Die zweite These:

In unserem «Zeitalter der Technik»

muss die Ethik

® einerseits die Verantwortung fir
eine menschengerechte Technik auf-
zeigen,

® anderseits — um der menschenge-
rechten Technik willen — nachdriick-
lich eine Umwelttechnik fordern.

72



80

Wir haben bereits von Herrn Dr. Arne An-
dersen gehért, dass man wahrend einer
langen Zeit nicht den Fortschritt selbst kri-
tisch befragt, sondern lediglich dessen
schadliche soziale Folgen beklagt hat.
Erst seit den sechziger Jahren wird der
Fortschritt als solcher zum Problem. Seit-
dem fragen wir auch nach Sinn und
Unsinn einer fortschrittlichen Technik.

1. Wir tragen miteinander die Verant-
wortung fir eine menschengerechte
Technik.

Bisher haben wir von der Notwendigkeit
der Ethik in unserer Zeit gesprochen. In
der zweiten These haben wir zu beden-
ken, was unsere Zeit im besonderen kenn-
zeichnet. Wir leben in einem technischen
Zeitalter. Auch die Ethik muss diesem Um-
stand Rechnung tragen. Sie tut dies, indem
sie drei Gedanken ins Spiel bringt.

Der Mensch braucht immer eine Technik,
denn ohne (technische) Werkzeuge kann
der Mensch nicht Uberleben.

Wir brauchen heute eine fortschrittliche
Technik, denn griin und schmal sind zwar
Méglichkeiten, die es alternativ zu beden-
ken und zu bericksichtigen gilt, die aber
allein fur sich keine Lésung bringen.

Wir brauchen nicht weniger, sondern

mehr Technik. Nur brauchen wir eine an-
dere Technik.

Wir Menschen geraten in Gefahr, von
der fortschrittlichen Technik, die wir
brauchen, verbraucht zu werden.

In der Tat: Die heute notwendige fort-
schrittliche Technik droht, den Menschen
zu verbrauchen. Sie hat die Macht der
Werkzeuge ungeheuer gesteigert, zu
einer technischen Arbeitswelt gefihrt und
schliesslich auch die Technik zu unserer
Lebenswelt gemacht. Dies zeigt sich in
einer dreifachen Beziehung:

Die gefdhrlichen technischen Werk-
zeuge

Wir sind bedroht, weil einerseits die Tech-
nik uns ungeheuer machtige, aber auch
gefahrliche Werkzeuge in die Hand gibt
und weil wir anderseits noch nicht gelernt
haben, mit dieser gefahrlichen Macht ver-
antwortlich umzugehen™.

Um dieser Bedrohung nicht zu erliegen,
brauchen wir ein neues Ethos der Sach-
lichkeit.

Die geféhrliche technische Arbeitswelt
Wir sind bedroht, weil unsere Technik zu

einer fechnischen Arbeitswelt geworden

ist.

® Friher bediente sich der Mensch des
Werkzeugs und allenfalls der Maschine.
Heute bedient der Mensch die Ma-
schine.

® Die Folge ist, dass sich der Mensch dem
Rhythmus der Maschine anpassen muss
und Gefahr lGutt, dabei seinen eigenen
Rhythmus zu verlieren.

Um dieser Bedrohung nicht zu erliegen,
brauchen wir ein neues Ethos der (techni-

schen) Arbeit.

Die gefdhrliche technische Lebenswelt
Wir sind bedroht, weil die Technik fir uns
alle zur Lebenswelt geworden ist, so dass
wir alle technisch leben und denken.

Wenn der Mensch technisch denkt und
lebt, droht die Zwangslaufigkeit, dass
® entweder der Mensch technisiert

® oder die Technik humanisiert wird.

Der Mensch wird technisiert, wenn man
ihn nur noch zum Trager von Rollen und
AusUber von Funktionen wertet und wenn
derart aus dem unibersehbaren Ge-
heimnis, das der Mensch bleibt, nur noch
ein Rétsel wird, das man mit dem Compu-
ter einmal l6st. Umgekehrt wird die Tech-
nik humanisiert, wenn man beispielsweise
im Computer nicht mehr eine Rechenma-
schien sieht, sondern einen Partner er-
kennt, mit dem man kommuniziert. In bei-
den Fallen wird der Mensch reduziert.
Noch immer denkt er. Er denkt sogar sehr
vernetzt. Aber dabei gerdt er ins Spinnen-
netz der Technik, in dem er als arme
Fliege hilflos zappelt.

Um dieser Bedrohung nicht zu erliegen,
brauchen wir ein neues Ethos menschli-
cher Ganzheitlichkeit.

2. Damit wir Menschen der drohenden
Gefahr der Technisierung nicht er-
liegen, misssen wir einerseits auf neve
Weise Menschen der Technik werden,
anderseits lernen, mit der Technik ver-
antwortlich umzugehen.

Wir brauchen also ein neues Ethos der
Sachlichkeit, der (technischen) Arbeit und
der menschlichen Ganzheitlichkeit. Dieses
geforderte Ethos weiterdenkend, kommen
wir zu einer doppelten Aufgabe:

Wir missen auf neue Weise
Menschen der Technik werden.
«Mensch der Technik» ist doppeldeutig.



Es kann bedeuten:

® Entweder: Der Mensch, der der Technik
gehort. Derart wird der Mensch zum
Obijekt der Technik.

® Oder: Der Mensch, dem die Technik
gehért. Derart bleibt die Technik Objekt
des Menschen.

Wir missen Menschen der Technik im
zweiten Sinne werden: Der Mensch muss
verantwortliches Subjekt, die Technik zu
verantwortendes Objekt bleiben.

Wir werden im zweiten Sinne Menschen
der Technik, wenn die Technik nicht nur
eine Technik des Menschen, sondern
auch fir den Menschen (samt seiner Um-
und Nachwelt) wird.

Wir miissen lernen, mit unserer Tech-
nik verantwortlich umzugehen.

Der Mensch geht verantwortlich mit sei-
ner Technik um, wenn er dafir sorgt, dass
die Technik einerseits Werkzeug und Ge-
genstand der Menschen bleibt und an-
derseits ihre Folgen weithin Uberschaubar
und absehbar werden.

a) Der unverantwortliche Umgang mit der
Technik

Die Technik ist nicht zu verantworten,

® wenn erhebliche ungute Nebenfolgen
bekannt sind, fir die noch keine Lésun-
gen bereitstehen oder in Sicht sind,

® wenn mit erheblichen unguten Neben-
folgen gerechnet werden muss, die
noch nicht bekannt sind und fir die des-
halb nach Lésungen noch nicht einmal
gesucht werden kann,

e wenn die Regelkreise der Natur mit den
Sché&den der Technik nicht mehr fertig
werden kénnen.

b) Der verantwortbare Umgang mit der
Technik

Die Technik ist zu verantworten,

® wenn ungute Nebenfolgen nicht auszu-
schliessen sind,

® aber im Labor so weit ausgeschlossen
werden, dass nicht die Lebenswelt des
Menschen zu einem einzigen Laborato-
rium werden muss.

3. Wir tragen miteinander die Verant-
wortung fir eine Umwelttechnik, die
einerseits die Umwelt schont, ander-
seits von uns einen neuen Lebensstil
verlangt.

Bereits ist gesagt worden: Wir brauchen
nicht weniger, sondern mehr, aber eine
andere Technik. Damit sind drei Dinge an-
gedeutet:

Wir sind heute technisch zu allem
fahig.

Technisch kénnen wir heute ausserordent-
lich viel. In einer Art Ubermut glauben wir
manchmal, sogar alles zu kédnnen. Dieser
Aberglaube ist nur dadurch méglich, dass
man auch den Menschen selbst als etwas
durch und durch Technisches betrachtet
und damit als eine technische Maschine,
die noch viele Rétsel, aber schon keine
Geheimnisse mehr enthalt. Wenn derart
der Mensch nur noch auf das Technische
eingeebnet ist, dann ist er umgekehrt
technisch auch zu allem fahig. Dann gibt
es nur noch Techniken — von der Maschi-
nentechnik Gber die Kommunikationstech-
niken bis zu all den verschiedenen Sozial-
techniken. Dadurch ist aber der Mensch
technisch sich selbst entglitten. Was tun?

Wir brauchen alternative Techniken.
Damit der zu allem fahige Mensch nicht
technisch entgleitet, muss er nach un-
schadlicheren und ungeféhrlichen Alter-
nativtechniken suchen, die immer méglich
bleiben, vorausgesetzt, man ist bereit, die
Ziele zu &ndern und unter Umsténden sich
mit weniger Wohlstand und Bequemlich-
keit zufrieden zu geben.

Wir brauchen alternative Werte.
Damit der zu allem féhige Mensch nicht
menschlich entartet und féhig wird, eine
allféllige Einbusse an Bequemlichkeit und
Wohlstand zu erleiden, ohne Lebensqua-
litait einzubiissen, muss er sich solchen
Werten zuwenden, die keine Energie
brauchen, keine Schadstoffe verursachen
und als geistige Werte das Leben lebens-
wert machen.

Mit andern Worten: Wir miissen das
Ethos der technischen Arbeit einerseits
mit dem Ethos der Sachlichkeit der Tech-
nik gegentber und dem Ethos der Ganz-
heitlichkeit dem Menschen gegeniber
verbinden. Erst der Mensch als Ganzer
vermag die Verantwortung fir die Technik
zu tragen, die er geschaffen hat, die ihn
heute bedroht, die ihm aber auch weiter-
hin helfen soll, ganzheitlich Mensch zu
sein.

Diese Ganzheitlichkeit des Menschen gilt
es um so mehr zu bericksichtigen, wenn
wir das Leben des Menschen in seiner
Ganzheit sehen und uns fragen, was in
unserem technischen Zeitalter der techni-
sche Wandel fir jeden von uns bedeutet.

81



Literatur

1 Vgl. Rich, Arthur: Technik —
Industrialismus — Mensch:
Rich, Arthur, Glaube in poli-
tischer Entscheidung, Zurich
1962,99-111.

2 Als erste Einfihrung Ricken,
Friedo: Allgemeine Ethik,
Stuttgart 1989.

Pieper, Annemarie: Ein-
fohrung in die Ethik, Tibin-
gen 1991.

3 Auer, Alfons: Der Mensch
als Subjekt verantwortli-
chen Handelns: Grindel,
Johannes (Hrsg.). Leben aus
christlicher Verantwortung.
Ein Grundkurs der Moral 1,
Disseldorf 1991, 22f. - Ul-
rich, Peter; Thielemann, Ul-
rich: Ethik und Erfolg, Bern
1992, 17-19.

4 Hauschildt, Juorgen: Verant-
wortung: Handwérterbuch
der Fihrung, Stuttgart
1987, 1995.

5 Vgl. dazu vor allem Rich,
Arthur: Wirtschaftsethik.
Band 1. Grundfragenin
theologischer Perspektive,
Gitersloh 1984. - Ho-
mann, Karl: Blome-Drees,
Franz: Wirtschafts- und Un-
ternehmensethik, Gottin-
gen 1992.

6 Vgl. beispielsweise Buch,
Alois I; Splett, Jorg (Hrsg.):
Wissenschaft — Technik —
Humanitat. Beitrage zu
einer konkreten Ethik,
Frankfurt a. M. 1982. — Fur-
ger, Franz: Weltgestaltung
aus Glauben, Minster
1989. — Darin: Forschungs-
verantwortung vor dem
Leben (110-136). — Herms,
Eilert: Verantwortete Ethik:
Evangelische Kommentare
20(1987) 155-158.

7 Vgl. Dierkes, Meinolf; Zim-
mermann, Klaus (Hrgs.):
Ethik und Geschaft. Dimen-
sionen und Grenzen unter-
nehmerischer Verantwor-
tung, Frankfurt a. M. 1991,
5-7.—Darin auch
Unternehmensethik: Mehr
Schein als Seing (15-69).

82

lil. Wir brauchen eine
Sozialethik des techni-
schen Wandels

Die dritte These:

In einer Zeit technischen Wandels

muss sich die Ethik so entfalten, dass

sie

@ individualethisch die Personlichkeit
des Menschen als Identitdt in Konti-
nuitat aufzeigt,

® personalethisch die Kultur des Zu-
sammenlebens bedenkt,

@ unternehmensethisch die Persénlich-
keitsentwicklung der Mitarbeiter
fordert.

Die erste These ging von unserer Zeit im
allgemeinen aus. Die zweite These be-
trachtete diese Zeit, insofern sie technisch
gepragt ist. Die abschliessende dritte
These geht davon aus, dass unsere Zeit
nicht einfach eine technische Zeit ist, son-
dern eine technische Zeit vielfaltigen und
tietgreifenden Wandels.

Es geht also gleichsam um die Ethik des
Wandels und der Wandlungsfahigkeit.
Das ist die Frage: Wie gehen wir auf ver-
antwortliche Weise mit dem Wandel um,
und wie kédnnen wir unsere eigene Wand-
lungstahigkeit nicht nur erweitern und er-
halten, sondern auch verantworten?

Wiederum kann nur weniges angedeutet
werden. Drei Hinweise miissen genigen.

1. Individualethisch geht es um die
Identitét in Kontinuitét.

Es geht in der Ethik immer um den Men-
schen. Der Mensch aber ist einerseits Per-
son, anderseits Personlichkeit. Person ist
der Mensch immer und ganz. Eine Persén-
lichkeit ist der Mensch immer nur mehr
oder weniger. Es gibt eine Persénlichkeits-
entwicklung und leider oft auch einen Per-
sonlichkeitsabfall bis fast zum Persénlich-
keitsverlust. Derart ist der Mensch als Per-
son mit sich als Personlichkeit lebenslang-
lich unterwegs.

Was besagt dies in einer Zeit, die so sehr
wie die unsere durch einen technischen,
organisatorischen und gesellschaftlichen
Wandel gepragt iste Was besagt Lebens-
wandel dann, wenn sich auch alles um uns
herum dauernd wandelte

Selbst die entsprechenden Stichworter
wandeln sich. So entwickelte sich die
Selbstverwirklichung von der «abgren-

zenden» Uber die «transzendierende» zur
«6kologischen» Selbstverwirklichung''.
Entscheidend bleibt, dass der Mensch in
all diesem Wandel er selbst bleibt — ném-
lich derselbe, wenngleich nicht der
gleiche.

Derart geht es um die Identitat in Konti-
nuitat. Dies ist freilich nur in jener Radika-
litat moglich, die nicht in die Breite, son-
dernin die Tiefe geht und immer tiefer
nach den Wurzeln und Quellen sucht.
Hierfur sollte uns die Individualethik Ent-
scheidungshilfen bereitstellen. Sie sollen
einerseits den persdnlichen Gewissens-
entscheid nicht ersetzen, sie setzen ihn
vielmehr voraus. Sie sollen anderseits leh-
ren, wie man sich leichter und weniger irr-
tumsanfallig fur eine persoénliche Selbst-
werdung entscheidet.

2. Personalethisch brauchen wir eine
Kultur des Zusammenlebens.
Personalethik ist in einem bestimmten
Sinne die Lehre der Verantwortung einer
Person gegentber der andern. Personal-
ethisch ware also zu zeigen, wie wir unter
den Bedingungen des heutigen Wandels
einander begegnen kénnen. Einerseits
mUssen wir Neues zulassen, indem wir
Fremdes akzeptieren und anderes inte-
grieren. Anderseits missen wir uns auch
gegeniber den andern entsprechend
verhalten. Wir sollen nicht nur deren Ei-
genart gelten lassen und ihnen génnen,
sondern sie auch entwickeln helfen.

Freilich wird dies alles nur méglich sein in
gegenseitiger Ricksichtnahme und damit
in Toleranz und jener Kompromissbereit-
schaft, die die Kultur des Zusammen-
lebens so hoch wertet, dass sie derentwil-
len darauf verzichtet, alle eigenen Interes-
sen voll und ganz durchzusetzen. Dabei
ist vor allem der Begriff der Toleranz
sowie der Frustrationstoleranz personal-
ethisch naher zu bedenken.

3. Unternehmensethisch geht es um
Personalentwicklung.
Unternehmensethik ist einerseits Berufs-
ethik und damit die Lehre einer dienstfreu-
digen Berufsauffassung. Anderseits muss
Unternehmensethik zeigen, wie ein Unter-
nehmen seinen Mitarbeitern und Mitar-
beiterinnen behilflich sein kann, ihre Per-
sonlichkeit zu entwickeln, und zwar nicht
als eine vom Unternehmen verliehene,
sondern eine in sich selbst gegrindete
und gerade als solche vom Unternehmen
begrusste und geforderte.



Im Hintergrund steht der technische, orga-
nisatorische und gesellschaftliche Wan-
del. Denn in der Tat: Die Mitarbeiterinnen
und Mitarbeiter eines Unternehmens sind
beruflich und menschlich einem vielfalti-
gen Wandel in technischer, organisatori-
scher und gesellschaftlicher Sicht unter-
worfen. Um diesen dusseren, aber sie sel-
ber und nur zu oft zutiefst auch innerlich
betreffenden Wandelin den eigenen Le-
benswandel zu integrieren, bedirfen die
Mitarbeiter einer Wandlungstahigkeit, die
immer wieder erneuert werden muss.

Das ist der Sinn dessen, was man — miss-
verstandlich — Personalentwicklung nennt.
Das Anliegen der sogenannten Personal-
entwicklung ist némlich nicht, das
Kollektivum Personal zu entwickeln. Viel-
mehr geht es darum, mitzuhelfen, dass
aus dem Kollektivum «Personal» sich
moglichst viele eigensténdige Personlich-
keiten entwickeln (kénnen). Darum kann
die Personalentwicklung auch nicht von
oben her diktiert werden. Sie muss von
innen her wachsen, nur dass dieser
Wachstumsvorgang von oben und von
aussen animiert und moderiert werden
kann und soll™.

Ergebnis

Unsere Eingangsfrage hatte gelautet:
Was muss die Ethik als Lehre der Verant-
wortung tun, um mitzuhelfen, dass der
Mensch nicht zum Spielball des techni-
schen Wandels wirde Als Antwort hat sich
ergeben:

l. Im gegenwaértigen Zeitalter muss
sich die Ethik vor allem als Sozial-
ethik weiterentfalten und derart
mithelfen, dass wir zu menschen-
wiirdigen Institutionen und Struktu-
ren kommen.

Il. Im Zeitalter der Technik muss sich
die Sozialethik einerseits als Ethik
der Forschung, der Wirtschaft und
der Politik entfalten, anderseits ge-
rade dadurch die Verantwortung
fur eine menschengerechte Technik
deutlich machen und deswegen im
besonderen eine Umwelttechnik
fordern.

lll. In einer Zeit des technischen und
gesellschaftlichen Wandels muss
die Ethik aufzeichnen,

® wie erstens eine personliche Iden-
titat in Kontinuitat aufzubauen ist,

® wie wir zweitens eine Kultur des Zu-
sammenlebens pflegen kénnen, die
aus dem mehr oder weniger bezie-
hungslosen, wenn nicht gar feindli-
chen Nebeneinander der Fremden
ein Miteinander und Fireinander
von Befreundeten erméglicht, und

® wie wir drittens im Unternehmen
dazu beitragen kénnen, dass auch
im Unternehmen selbst Persénlich-
keiten heranreifen, die den ihnen zu-
gelasteten technischen, organisato-
rischen und gesellschaftlichen Wan-
del in den eigenen Lebenswandel zu
integrieren vermdgen und die auch
Uber den Beruf hinaus im Kreis der
Ehe und der Familie und in der Gesel-
ligkeit der Freundschaft sich zu be-
wdéhren imstande sind.

Vergessen wir am Ende unserer Aus-
fohrungen eines nicht: den genius loci. Wir
tagen im Abtissinnen-Zimmer des einsti-
gen Clarissenklosters Paradies. Es ist gut,
daran zu denken, dass ein Kloster mehr ist
als die Produktionsstétte von Klosterfrau-
Melissengeist.

Gewiss darf es diesen Melissengeist
geben. Darum brauchen wir eine Technik
der Herstellung. Man muss wissen, aus
welchen Krautern er hergestellt ist. Es gibt
sodann die Technik der Verwendung.
Man muss wissen, ob und wie man ihn
einnehmen oder einreiben soll. Aber die
heilende Warme ist mehr als nur der Rei-
bungseffekt. Es geht um einen noch ganz
anderen Geist! Dieser gute Geist darf
nicht untergehen, auch nicht im Zeitalter
der Technik. Dank dieses guten Geistes
werden wir das Spiel des Lebens spielen.
Wir werden selber die Spieler sein und
einander zuspielen. Spielverstésse wer-
den nicht ausbleiben. Vielleicht gibt es
einen Verweis vom Spielplatz fir einige
Zeit. Doch auch so bleiben wir Mitspieler.
Kein einziger darf bloss als Spielball hin
und her geworfen werden.

So sei es denn: Freuen wir uns am Spiel.
Spielen wir weiter, auch wenn uns das
Spiel des Lebens gelegentlich tbel mit-
spielt. Wir kdnnen auch einmal ein Spiel
verlieren, denn das Spiel geht weiter.

8 Vgl. Zsitkovits, Valentin:
Politik ohne Moral? Linz
1989.

9 Zum ganzen Fragenkom-
plex vgl. vor allem
Homann, Karl (Anm. 5).

10 Korff, Wilhelm: Leitideen
verantworteter Technik.
Der ethische Kompromiss
ist legitime Vollzugsweise
des Willens Gottes: Aca-
demia 4(1989) 132-138.

11 Willi, Jorg: Koevolution. Die
Kunst gemeinsamen
Wachsens, Hamburg
1985,32-77.

12 Vgl. Ziegler, Albert: Wer
moderieren will, muss Mass
nehmen und Mass geben.
Kulturgeschichtliche Hin-
weise zum heutigen Ver-
sténdnis der Moderation:
Gruppendynamik 23
(1992)212-236.

Weitere Literaturhinweise
von Guntern, Hans: Technik —
Quelle von Unbehagen.
Rektoratsrede ETH-Tag
17.11.1984.

Erklarung der Kommission 6
«Technik und Umwelt» des
Zentralkomitees der deut-
schen Katholiken, der techni-
sche Fortschritt und unsere
Verantwortung. Perspektiven
for eine Ethik der Technik,
Bonn 1991.

Schieb, Alfred; Rapp, Friedrich;
Maller, J. Heinz; Roellecke,
Gerd; Buhl, Walter L.: Technik,
Technologie: Staatslexikon
der Goerres-Gesellschaft 5,

Freiburgi. Br. 1989, 428 —440.

Ziegler, Albert: Verantwor-
tungssouverdnitat. Unterneh-
mensethik heute, Bayreuth
1992.

83



	Ethik im technischen Zeitalter

