
Zeitschrift: Frei denken : das Magazin für eine säkulare und humanistische
Schweiz

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 102 [i.e. 104] (2021)

Heft: 3: Humor : Satire - Lachen - Provokation - verletzte Gefühle

Artikel: Achtung, heilige Gefühle!

Autor: Steinbrüchel, Petra

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1091340

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1091340
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Achtung,
heilige
Gefühle!

Jesus mit der Gasmaske, Karikatur von George Grosz

vor Petra Steinbrüchel

Vor 91 Jahren berichtete Ludwig
Marcuse in der «Weltbühne» davon,

George Grosz' berühmter Christus

am Kreuz mit Gasmaske sei in einer

Berliner «proletarischen Kunstausstellung»

von Polizisten beschlagnahmt

worden.

Die Beschlagnahmung war eine weitere

Episode im langwierigen juristischen

Streit um jene Grafik, die dem
avantgardistischen Künstler Grosz eine Anklage

wegen Gotteslästerung eingebracht
hatte. Sie zeigte Jesus am Kreuz mit

Ko m m issstiefeln an den Füssen und

einer Gasmaske vor dem Gesicht sowie

der Unterschrift «Maul halten und weiter

dienen». Das Verfahren ging durch

mehrere Instanzen und darf als einer

der wichtigsten politischen Prozesse

der Weimarer Republik gelten, in dem

exemplarisch die Legitimität von Kritik

verhandelt wurde.

In seinem Artikel diskutiert Ludwig

Marcuse, der später als Jude von den

Nazis ins Exil getriebene Philosoph
und Literat, eine auch heute noch

aktuelle Frage: «Hat der Staatsbürger
einen Anspruch auf Anstossnehmen?

Kann es sinnvoll so etwas geben wie

staatlichen Schutz irgendwelcher
Gefühle? Und wenn man prinzipiell einen

solchen Schutz fordern sollte: Welche

Ideen und Gefühle sind dann zu schützen

und welche nicht?»

In einem Prozess vor dem Landgericht

war Grosz von einem liberalen Richter

zunächst freigesprochen worden.

Die Begründung des Freispruchs, die

auf die integre Gesinnung des Künstlers

abgestellt hatte, sei richtig

gewesen, schreibt Marcuse. Mit dieser

Feststellung hält er allerdings die

Probleme rund um die Grafik nicht für

ausgeräumt: «Ist die Verletzung eines

Gefühls wirklich dadurch aufgehoben,
dass der Verletzer in guter Gesinnung

verletzt hat? Wenn die Verletzung
heiliger Gefühle eine strafbare Handlung

ist, wenn der Staat die Aufgabe hat,

heilige Gefühle zu schützen: so sind die

Motive des Frevlers von untergeordneter

Bedeutung.» Die besten Absichten

von Grosz könnten die Tatsache nicht

ändern, dass sich Menschen in ihren

heiligen Gefühlen durch ihn verletzt

fühlten. Sollten also umgekehrt diese

verletzten Gefühle der Massstab dafür

sein, was verboten und sanktioniert
gehört?

Marcuse sucht nach einem anderen

Argument zur Verteidigung von Grosz

und findet es in der Neudefinition des

Begriffs Toleranz. Tolerieren heisse

duldsam sein, aber nicht «bei niemand

anstossen». Marcuse: «Toleranz heisst:

sich nicht aufs grüne Sofa setzen und

übel nehmen. Toleranz heisst nicht: auf

den Kampf verzichten, weil dabei die

gesegneten heiligen Fahnen zerfetzt

werden könnten - Toleranz heisst: aus

freidenken. Herbst 2021 11



den heiligen Gefühlen, die man

besitzt, nicht Fesseln zu machen für den

Nebenmenschen, der andre heilige
Gefühle hat.»

Marcuse will verhindern, dass aus den

eigenen heiligen Gefühlen Fesseln für

andere mit anderen heiligen Gefühlen

werden. Denn «gerade die
Menschen und Gruppen, die ewig mit dem

çy
(j Plakat <Achtung, heilige Gefühle!) he-

lu rumlaufen, haben nur ein sehr unaus-

gebildetes Empfinden für die heiligen

— Gefühle ihrer anders gearteten Neben-

lu menschen».

§ Würden - so Marcuse weiter - nicht

^ die Gefühle der Pazifisten durch den

uI Krieg verletzt, die Atheisten «in ihren

gottlosen heiligsten Gefühlen», wenn

Gott gegen sie aufgerufen werde? Und

wenn sich die Kirche durch Christus

mit der Gasmaske verletzt sehe, dann

habe auch Grosz das Recht, an der

Fabrizierung von Giftgas Anstoss zu

nehmen.

Keine Privilegien im Anstossnehmen

Ergo, so sein Fazit: «Die Privilegien im

Anstossnehmen müssen endlich
aufhören! Jeder Mensch sollte öffentlich

Anstoss nehmen an dem, was seine

heiligsten Gefühle verletzt: also die

Impressionisten sollten Anstoss nehmen

an den Expressionisten; die Positivsten

an den Kantianern; die vom kurzen

Rock an denen vom langen Rock.

Kurz: Alle, welche heilige Gefühle

haben, die nicht respektiert werden, sollten

einmal Skandal schlagen. Das wäre

dann das turbulente Ende der Anstoss-

skandale.»

Nachdem er so gezeigt hat, wie
absurd es wäre, würde das Anstossnehmen

zur Handlungsmaxime
gemacht, geht der Philosoph stärker

auf das Grundsätzlich-Philosophische

des Problems ein. Jeder Mensch

erleide täglich Verletzungen, allein

durch die Handlungen, ja durch die

blosse Existenz anderer Menschen.

«Nicht zu verletzen - ist leider nicht

möglich. Nicht verletzt zu werden -
ist leider nicht möglich. Aber es ist

wenigstens möglich: nicht Anstoss zu

nehmen. Toleranz kann nur eines heis-

sen: Disziplin in der Reaktion auf

Verletzungen.»

Wittern von Frevlern

Deshalb sei es nicht richtig, einigen

Gruppen zu gestatten, die Äusserungen

anderer Gruppen zu beschränken,

indem ihre (und nur ihre!) heiligsten

Gefühle für Tabu erklärt würden.

«Toleranz heisst: Seine heiligen
Gefühle nicht profanieren zu einer

Bevormundung des Nebenmenschen.

Man zweifelt doch sehr an der Heiligkeit

von Gefühlen, die sich weniger in

einer Sicherheit, in einem beseeligen-
den Glauben äussern als im Hass

gegen die Manifestationen der Ungläubigen

- im Wittern von Frevlern.»

Für Marcuse bedeutet Anstossnehmen

konkret «ein Inanspruchnehmen des

Staates für bestimmte Gruppen». Es

müsse dann aber klipp und klar erklärt

werden, «welche Gefühle heilig sind

(also unter staatlichem Protektorat

stehen) und welche Gefühle ohne Risiko

verletzt werden dürfen, weil ihnen das

Prädikat heilig nicht verliehen wird». In

dieser Konsequenz diene Toleranz

lediglich als Maske für jene heiligen
Gefühle, «welche die Macht hintersich

haben, weil sie der Macht dienen».

Wirkliche Toleranz, so schliesst Ludwig

Marcuse seinen Artikel, müsse bedeuten:

«Verzicht auf jeden Anspruch,
Anstoss zu nehmen.»

Die Debatten über die Verletzung «heiliger

Gefühle» sind heute so intensiv

wievor91 Jahren, auch wenn dieseGe-

fühle weniger mit religiösen denn mit

profanen (ethnischen, nationalen,
geschlechtlichen etc.) Identitäten

zusammenhängen. Marcuses Gedanken sind

immer noch ein interessanter und

aktueller Beitrag zu dieser Diskussion.

Gunkl: Humor
und Intelligenz

Humoristen sind in Wahrheit privat

depressive Menschen. Jaja. Das

hört man ja immer wieder. Ich bin
auch sicher, dass Kampftaucher privat

alle Nichtschwimmer und
wasserscheu sind, Sommeliers sind
im Grunde ihres Herzens hysterische

Abstinenzler, Philosophen sind

privat komplette Vollidioten und
Schriftsteller sind, wenn keiner
zuschaut, Analphabeten. Bestimmt.

Ich kann ja nur vermuten, woher
diese Idee kommt, dass Humoristen

tiefunglückliche Menschen sind; ich

vermute, das hat damit zu tun, dass

die Vorstellung, dass jemand einfach

lustig ist, sehr schwer zu ertragen ist.

Da muss doch etwas dahinterstehen.

Das kann doch nicht sein, dass

da einer einfach so NUR lustig ist
und es dementsprechend lustig hat.

Wir alle anderen haben es nämlich
nicht nur lustig, wir haben alle unser
Binkerl zu tragen. Also muss da

etwas herbeigedacht werden, damit
die Welt wieder eine Ordnung hat.
Ein Ausgleich. Und da nimmt man
dann einfach den nächstliegenden
Gegensatz, und das ist dann eben

traurig. So kann man den Lustigen

ertragen: «Der ist nämlich in Wahrheit

traurig!» Und schon passt die
Welt wieder zusammen.

Ich bin meinen Eltern für vieles
dankbar, aber eine Sache, die mein
Vater mir gesagt hat, ist einfach
wunderbar; wir waren im Zirkus, ich

noch als Kind, und da waren natürlich

Clowns. Und die haben sich so
lustig und - in der Rolle natürlich -
auch blöd angestellt, wie Clowns es

eben tun. Und mein Vater hat mir

gesagt, dass die in Wahrheit
natürlich nicht blöd sind, sondern die
sind sehr gescheit, weil die wissen,
wie man Menschen zum Lachen

bringt.

Den vollständigen Text von Gunkl kann

man hier downloaden:

frei-denken.ch/humorundintelligenz

12 freidenken. Herbst 2021


	Achtung, heilige Gefühle!

