
Zeitschrift: Frei denken : das Magazin für eine säkulare und humanistische
Schweiz

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 102 [i.e. 104] (2021)

Heft: 3: Humor : Satire - Lachen - Provokation - verletzte Gefühle

Artikel: Die subversive Kraft des Humors

Autor: Schmidt-Salomon, Michael

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1091339

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1091339
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


FREIDENKEN I HINTERGRUND

Die subversive Kraft
des Humors
vor Michael Schmidt-Salomon

JJ Darf man über Religion spotten?»-
W Klare Antwort: Natürlich darf man

das in einer offenen Gesellschaft! Und

mitunter kann man einen solchen Spott
nicht einmal vermeiden, selbst wenn

man es wollte. Warum nicht? Grund:

Das, was die Religionen uns zu glauben

vorgeben, steht häufig in einem

solch scharfen Kontrast zu dem, was

wir über die Welt wissen, dass bereits

der nüchterne Vergleich zwischen dem

einst Geglaubten und dem heute besser

Gewussten ungemein komisch

wirkt. «Difficile est satiram non scribe-

re», sagten dazu die Lateiner: Mitunter

ist es gar nicht möglich, keine Satire zu

schreiben.

Nun könnte man an dieser Stelle

einwenden: Auch wenn es schwerfallen

mag, religiöse Inhalte satirefrei

darzustellen, so sollte man sich doch

zumindest darum bemühen! Sollten wir

also Kabarettisten und Cartoonisten
dazu ermahnen, mit weniger Spott und

Hohn über Gott und Sohn zu sprechen?

Sollten sie sich künftig mit Spässen

zurückhalten, sobald es um religiöse

Belange geht? Nein! Denn die Satire ist

seit jeher eine der wirksamsten Waffen

der Aufklärung im Kampf gegen
Irrationalismen jeglicher Art. Dies hat drei

Gründe:

1. Eine gute Satire vermag grössere

Zielgruppen zu erreichen als jede
intellektuelle Debatte.

2. Sie entlarvt auf unwiderstehliche

Weise das Auseinanderklaffen von

Szene aus dem Film «Das Leben des Brian»
von Monty Python mit dem Song:
«Always look on the bright side of life»

8 freidenken, lerbst 2021



Anspruch und Wirklichkeit bei jenen

Grosskopferten, die sich selbst als

besondere Autoritäten verstanden wissen

wollen.

3. Die Satire kann bei ihren Adressaten

im besonderen Mass Denk- und

Verhaltensänderungen hervorrufen, da sie

kritikwürdige Auffassungen nicht bloss

als widervernünftig, sondern als lächerlich

ausweist.

Dieser dreifachen, subversiven Kraft

des Humors ist es geschuldet, dass

gerade die Satire von den Hütern des

Status quo besonders kritisch beäugt
wird. Lassen Sie mich diese drei Punkte

kurz erläutern.

Die gefährliche Popularität der Satire

Dass Satiren grössere Zielgruppen
erreichen als intellektuelle Debatten, ist

bestens belegt. So hätten sich im 18.

Jahrhundert wohl nur wenige Gebildete

für eine theoretische Widerlegung
der Leibniz-These von der «Vollkommenheit

der besten aller denkbaren

Welten» interessiert. Voltaires bitterböse

Leibniz-Satire «Candide», in der die

zwangsoptimistischen, von der
Vollkommenheit der Welt überzeugten

Protagonisten von einer grauenhaften

Situation in die nächste schlittern,

avancierte jedoch zu einem fulminanten

Bestseller, über den halb Europa

lachte.

Daran hat sich bis heute kaum etwas

geändert: Filme wie «Das Leben des

Brian» von Monty Python oder
religionskritische Gags von Dieter Nuhr

erreichen eine sehr viel grössere

Zielgruppe als etwa Nietzsche-Seminare

an der Universität. Selbstverständlich

hat Friedrich Nietzsche das Christentum

sehr viel heftiger kritisiert, als es

Carolin Kebekus jemals getan hat.

Aber das juckt niemanden. Denn es

geht hier nicht um die Qualität der

Argumente, sondern um die Quantität
der Adressaten. Für noch so ketzerische

philosophische Abhandlungen
interessieren sich die Zensoren unserer

Tage längst nicht mehr, wohl aber für

die harmloseste kleine Satire.

Die autoritätsuntergrabende
Funktion des Humors

Der Humor macht religiösen und

politischen Autoritäten vor allem deshalb zu

schaffen, weil es zu den Grundprinzipien

des Humors gehört, Autoritäten zu

untergraben. Der englische Philosoph

Herbert Spencer fasste das Wesen des

Komischen einmal recht treffend mit

dem Begriff der «absteigenden

Inkongruenz». Komisch ist es nach Spencer,

wenn zwei inkongruente, also sich

widersprechende Informationen
aufeinandertreffen und die eine die andere

absichtsvoll herunterzieht. Je krasser

dabei die Differenz zwischen gewolltem

Schein und realem Sein ausfällt,

desto grösser ist der komische Effekt -
und aus exakt diesem Grund liefert die

Religion seit jeher der Satire die gröss-

ten Lacher. Denn nirgends ist das

Auseinanderklaffen von Anspruch und

Wirklichkeit, von verkündeter Wahrheit

und praktiziertem Schwindel, von

weltfremdem Ideal und gemeinem Alltag

so offensichtlich wie im Fall der

Religion.

Der Priester, der sonntags mit heiliger
Inbrunst seinem Kirchenvolk das blinde

Gottvertrauen predigt, aber montags
einen Blitzableiter am Kirchturm

montieren lässt, ist gewissermassen der

Prototyp unfreiwilliger Komik. Es ist

daher nicht verwunderlich, dass die

Apologeten der Religion mit dem satiri¬

schen Humor oft auf Kriegsfuss stehen. Ig

Denn nichts holt die wolkigen Ideale ^
konsequenter auf den Boden der Tat- §
Sachen zurück, nichts entzaubert Au- m

toritäten nachhaltiger als die satirische

Attacke. «Nicht durch Zorn, sondern ^
durch Lachen tötet man», heisst es bei m

sO

Nietzsche, und er hat damit zweifellos Ç}' TD

Recht: Wenn es irgendetwas gibt, das ^
die emotionale Basis falscher Autorität,
nämlich Angst und Demut, wirkungsvoll

abtöten kann, so ist es das befreiende

humoristische Lachen.

Humor als aufklärerischer Störfaktor

Während das rationale Aufzeigen
logischer Widersprüche nur wenige
Menschen dazu treibt, ihre Weltanschauung

kritisch zu überdenken, zielt die

Satire dorthin, wo es wirklich weh tut:

Denn an etwas völlig Lächerliches mag
nun wirklich niemand glauben, da man

sich auf diese Weise selbst lächerlich

macht. Die Scham davor, lächerlich

zu wirken, ist - Mensch sei's geklagt -
ein sehr viel stärkerer Motivator als die

Sehnsucht nach logischer Stringenz.
Dies verleiht der Satire Macht, verlangt

von dem Satiriker aber auch, mit dieser

Macht verantwortungsbewusst

umzugehen.

Wir alle kennen Kurt Tucholskys
berühmten Ausspruch, dass die Satire

alles darf. Dem stimme ich ausdrücklich

zu - wenn auch mit einer wichtigen
Einschränkung: Satire darf alles, allerdings

ist nicht alles Satire, was sich als solche

bezeichnet. Eine Satire unterscheidet

sich vom dummen Spass, von blosser

Geschmacklosigkeit oder antiaufklärerischer

Hohn-Propaganda dadurch,

dass sie auf humorvolle Weise existen-

ziell bedeutsame Wahrheiten aufdeckt,

die bis dahin nebulös verborgen waren.

freidenken. Herbst 2021 9



Als aufklärerischer Störfaktor reisst uns

die Satire aus der Alltagsroutine, indem

sie die Wirklichkeit so stark überzeichnet,

dass wir sie in ihrer grundlegenden
Struktur besser begreifen können. Aus

diesem Grund kann Satire nichts lächerlich

machen, was nicht an sich schon

lächerlich wäre. Ihre Aufgabe ist es, das

genuin Lächerliche in seiner Lächerlichkeit

zu entlarven. Dies erklärt auch,

warum fundamentalistische, anachronistische

Glaubensüberzeugungen so

oft zur Zielscheibe des aufklärerischen

Spottes werden, während aufgeklärte,

zeitgemässe Glaubensvarianten davon

weitgehend verschont bleiben.

Fundamentalisten leiden am Humor

Die Tragik besteht nun darin, dass gerade

diejenigen, die aufgrund ihrer

überkommenen Glaubensüberzeugungen
besonders häufig Anlass zu aufklärerischem

Spott geben, dieses am allerwenigsten

ertragen können. Männer, die

es mit einem milden Lächeln quittieren,

wenn direkt vor ihren Augen eine

Frau in den Boden eingegraben und

gesteinigt wird, brechen vor Schmerz

jämmerlich in sich zusammen, wenn sie

eine harmlose Zeichnung sehen, auf

der ihr geliebter Prophet karikiert wird.

Fundamentalisten leiden, so könnte

man es vielleicht am treffendsten

formulieren, im Hinblick auf ihre Religion

unter einem «emotionalen Glaskno-

chen-Syndrom»: Eine kleine spitze

Bemerkung genügt - und schon kommt

es bei ihnen zu einem heftigen religiösen

Knochenbruch.

Bei Lichte betrachtet hätten aufklärerisch

gesinnte, religionsfreie
Menschen eigentlich weit triftigere Gründe,

sich aufgrund der zahlreichen religiösen

Angriffe auf ihre Lebenshaltung
in ihren «Gefühlen» verletzt zu sehen.

Denn was sind schon die harmlosen

Spässchen, mit denen aufklärerische

Satiriker Glaubensvorstellungen auf

die Schippe nehmen - verglichen mit

dem, was religionsfreien Menschen in

Bibel und Koran angedroht wird? Was,

bitteschön, drückt eine grössere

Missachtung der Person aus: der aufklärerische

Spott über obskure Glaubensdogmen

(«Diesen Unsinn könnt ihr

doch nicht wirklich ernst nehmen!»)

oder die in den «heiligen Schriften»

unablässig wiederholte Drohung mit

ewigen Höllenqualen («Dafür werdet

ihr ewig brennen!»)? Obgleich die

Verunglimpfungen, denen Ungläubige (in

Wort und Tat!) ausgesetzt werden,

objektiv weit gravierender sind als jene,
mit denen sich Gläubige herumplagen

müssen, ergehen sie sich nicht in

wütenden Protesten, rufen sie nicht nach

dem Zensor, geschweige denn, dass

sie religiöse Prediger an Leib und
Leben bedrohen würden.

Ohne Rücksicht!

Fundamentalisten sind also weit

kritikempfindlicher als religionsfreie
Menschen. Die Frage ist: Sollte man
darauf Rücksicht nehmen? Nein, denn

dies würde das Krankheitsbild nur noch

verschlimmern! Es ist im Prinzip wie bei

einer Spinnenphobie: Wer unter der

wahnhaften Angst leidet, beim Anblick

einer Spinne sofort sterben zu müssen,

der kann seine Angst nur dadurch

überwinden, dass er mit dem Auslöser der

Angst konfrontiert wird. Ähnlich ist es

bei der Kritikphobie religiöser
Fundamentalisten: Auch hier hilft im Grunde

nur eine Konfrontationstherapie. Wir
müssen die Strenggläubigen also mit

so viel Kritik und Satire versorgen, dass

sie irgendwann einmal selbst erkennen,

wie unsinnig es ist, wegen einer harmlosen

Zeichnung in die Luft zu gehen,

oder schlimmer noch: andere in die Luft

zu sprengen.
Aus diesem Grund wäre es ein

verhängnisvoller Fehler, würde die Politik

der immer wieder erhobenen Forderung

nachgeben, verletzbaren «religiösen

Gefühlen» mit grösserem Respekt

zu begegnen. Diese Forderung untergräbt

nämlich wie kaum eine andere

die Grundlagen einer offenen Streitkultur.

Sie verhindert nicht nur den freien

Austausch der Argumente und reduziert

die Chancen, alternative Sichtweisen

kennenzulernen, sondern nimmt

tragischerweise gerade jenen Kräften,

die sich besonders schwer damit tun,
andere Auffassungen zu ertragen, eine

wunderbare Gelegenheit, sich in Toleranz

zu üben.

Und das ist dringend notwendig.
Schliesslich kommen wir nicht als

allseits tolerante Wesen auf die Welt,
sondern müssen erst mühsam lernen, die

Verhaltensweisen anderer zu erdulden,

wenn diese von unseren eigenen
Vorstellungen abweichen. Wem also ernsthaft

daran gelegen ist, die Tugend der

Toleranz in der Gesellschaft zu stärken,

dersollte religionskritische Satiren nicht

verbieten, sondern aktiv fördern.

Aus einem Vortrag von Michael Schmidt-Salo-

mon bei der Polytechnischen Gesellschaft Frankfurt

im Februar 2019

Michael Schmidt-Salomon ist Philosoph,

Autor und Vorstandssprecher der
Giordano Bruno Stiftung (gbs). Er studierte

Erziehungswissenschaften an der
Universität Trier, promovierte zum Dr. phil.
mit summa cum laude, wardann
wissenschaftlicher Mitarbeiter und Lehrbeauftragter

an der Universität Trier, später
Dozent - u. a. am Institut d'Études
Éducatives et Sociales (IEES) in Luxemburg.
2019 erhielt er die Ehrendoktorwürde

der Technischen Universität in Liberec.

10 freidenken. Herbst 2021


	Die subversive Kraft des Humors

