
Zeitschrift: Frei denken : das Magazin für eine säkulare und humanistische
Schweiz

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 102 [i.e. 104] (2021)

Heft: 2: P-L-U-R-V : die perfiden Tricks der Wissenschaftsleugner

Artikel: Auf ins schadstofffreie Paradies. Die Hölle ist voll von CO2!

Autor: Reinhardt, Volker

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1091331

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1091331
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


en
O
en

D
LU
en

Auf ins schadstofffreie
Paradies. Die Hölle ist
voll von CO2!
Der Mensch hat die Natur zu seinem

Gott gemacht. Doch die Natur ist
nicht für den Menschen gemacht. Er

sollte sich vor ihr in Acht nehmen.

vor Volker Reinhardt, NZZ*

Wenn Michelangelo sein «Jüngstes
Gericht» in der Sixtinischen Kapelle

heute zu malen hätte, nach den

Vorgaben des Zeitgeistes, wäre das Bild

nicht wiederzuerkennen. An die Stelle

des apollinisch schönen Christus, der

die einen zu Recht verdammt und die

anderen Unverdientermassen, aus gratis

gewährter Gnade, freispricht, träte

ein kombiniertes Stickstoffoxyd-Fein-

staub-Messgerät, dessen Display der

mehr oder weniger abgassündigen
Menschheit ihr Urteil anzeigen würde.

Umringt wäre dieser neue, unfehlbar

gerechte Weltenrichter nicht mehr von

der Schar der Apostel, sondern von

den Umweltheiligen der letzten Tage:

denen, die als Ausweis ihrer Gerechtigkeit

lebenslange Diesel-Abstinenz

und weniger als ein Dutzend Flugreisen

vorweisen können und daher ins

schadstofffreie Paradies aufsteigen
können. Und den anderen, die in eine

Hölle abstürzen, in der die Verworfenen

nicht mehr sadistisch veranlagten
Teufeln mit glühenden Dreispitzen

ausgeliefert sind, sondern für alle Ewigkeit

iLriTirii
ayLLipi
iluLjL

s i

>7riSiniiföri|
,3i jfitiO ;i
Sfi®lLÎ03|
Ji&Xi »T

herrn?
«fvî-'ï-r. J

mâê.

14 freidenken. Sommer 2021

in endlosen Verkehrsstaus C02-umne-
belt ausharren und, statt der seligen
Schau frühlingsgrüner Wälder und

blühender Wiesen teilhaftig zu werden,

öde Landschaften mit absterbenden

Bäumen und horizontfüllenden
Braunkohlehalden betrachten müssen.

Eine geschmacklose Travestie des

Sakralen, die den Helfern der Menschheit

anno 2019 perfide in den Rücken fällt?

Mitnichten: Hinter dem veränderten

Bild steht, nüchtern betrachtet, eine

neue Theologie, die sich als Ökologie

ausgibt: Der Mensch ist nicht mehr

einem Gott, wie immer man sich ihn auch

vorstellen mag, sondern der Urmutter

Natur Rechenschaft schuldig. Mehr

noch: Die Natur ist selbst Gottheit
geworden.

Der Trieb zum Bösen

Das ist an sich keine neue Idee. Schon

für den grossen jüdischen Philosophen

Spinoza fielen vor mehr als dreihundert

Jahren Natur und Gott weitestgehend
in eins. Für die Theologen aller christlichen

Konfessionen war das eine

ungeheure Provokation, denn in ihren

Augen war die Natur durch den
Sündenfall irreparabel beschädigt - in ihr

lauerte die «concupiscentia», der
unheilbare und unstillbare Trieb des

Menschen zum Bösen, sodass der Mensch

von der Natur erlöst werden musste,

statt in ihr seine Seligkeit zu finden.

Doch von dieser komplexen Synthese,

die Spinoza mit den damals aktuellsten

Erkenntnissen der Mathematik und

Physik in Übereinstimmung zu bringen
suchte, ist die heutige Vergöttlichung
der Natur weit entfernt. Sie läuft auf

eine fade Romantisierung, ja auf eine

heillose Verkitschung hinaus. Und dieser

neue Kult wird so hemmungslos

betrieben, dass man sich darüber wundert,

dass die etablierten Kirchen

gegen diese Ersatzgott-Anbetung nicht

Widerspruch einlegen.

Wie weit dieser Prozess vorangeschritten

ist, zeigte sich Ende Dezember

2004, als ein gigantischer Tsunami

an Asiens und Afrikas Küsten 230 000

Menschen das Leben kostete. Danach

konzentrierte sich die nachfolgende
«Wer ist schuld?»-Debatte fast
ausschliesslich darauf, was die «politisch
Verantwortlichen» alles falsch gemacht
hätten: fehlende Warnsysteme, zu viele

Hotelbauten zu nah an der Küste und

so weiter; die «Natur» aber wurde nicht

ernsthaft in die Fahndung nach Ursachen

und Missetätern einbezogen.

Warten auf Voltaire

Völlig verloren ging dabei, dass diese

Diskussion 249 Jahre zuvor schon

einmal, allerdings auf sehr viel höherem

Niveau und vor allem sehr viel differenzierter,

geführt worden war- mit Ergeb¬

nissen, die als heilsames Sedativum für

den akut grassierenden Natur-Enthusiasmus

des Jahres 2019 dienen können.

In den Morgenstunden des 1.

November 1755 erschütterte ein heftiges
Erdbeben die portugiesische Haupt- -n

73
Stadt Lissabon. Viele, vor allem ältere CD

Bauten stürzten ein, Grossbrände zer- m
z

störten ganze Strassenzüge, doch die ^
eigentliche Katastrophe liess noch et- z
was auf sich warten; sie kam kurz da- ^
rauf in Gestalt einer gewaltigen
Flutwelle, die die tiefer gelegenen Quar- o

70
tiere am Tejo-Ufer mit einer Urgewalt c
überschwemmte, der Zehntausende D

von Menschen zum Opfer fielen.

In der nachfolgenden Schockstarre

wartete das intellektuelle Europa
darauf, dass sich Voltaire, der Meinungsführer

der europäischen Aufklärung,

mit einer Erklärung des unfassbaren

Geschehens zu Wort meldete. Seine

Deutung liess denn auch nicht lange
auf sich warten. Überraschend war
allein, dass sich der bis heute unübertroffene

Meister der ironisch subversiven

Prosa in Versform äusserte, und zwar

aus gutem Grund, wie sich den Lesenden

schnell erschliesst.

Sein «Poème sur le désastre de

Lisbonne» (Gedicht über das Unglück

von Lissabon) zieht alle sprachlichen
und emotionalen Register: von Mitleid

und Trauer bis zu Empörung, Wut und

Auflehnung, ist also bei allem bitteren

Sarkasmus, der es auch durchtränkt,

passagenweise von pathetischer
Feierlichkeit und insgesamt von der
unerbittlich bohrenden Suche nach dem

Sinn geprägt - nicht nur dem Sinn der

Katastrophe, sondern der menschlichen

Existenz überhaupt.

Die beste aller Welten?

Im Mittelpunkt steht naturgemäss die

Schuldfrage: Warum diese Vernichtung,

warum diese Stadt, warum dieser

Tag? Dabei hätte es sich der grosse

Spötter über das Christentum und

freidenken. Sommer 2021 15



Feind aller Monopolreligionen, also

speziell des Katholizismus in Frankreich,

leicht machen können: Erdbeben

und Tsunami schlugen ja gerade

zu dem Zeitpunkt unerbittlich zu, als

sich die Gläubigen am Allerheiligentag

zum Gottesdienst in die Kirchen drängten.

Die sarkastische Pointe hätte also

gelautet: So straft der Herr seine

Gläubigen. Doch diese naheliegende
Wendung ist nicht das letzte Wort.

Stattdessen dekliniert Voltaire das

gesamte Sinnangebot durch, das Philosophie

und Gottesgelehrsamkeit ab der

Antike zur Verfügung stellten, als da

waren: Strafe für die sündige Menschheit

im Allgemeinen und für die

Lissabonner im Besonderen; heilsame

Warnung zur sittlichen Besserung;

Vorherbestimmung seit Anbeginn der

Zeiten; Erschaffung der Welt durch den

Teufel oder durch einen ohnmächtigen

Gott, dem die Schöpfung durch seinen

bösen Gegenspieler aus den Händen

gewunden wurde.

Alle diese Deutungen werden geprüft
und verworfen. Blieb noch die These,

dass die Welt, so wie sie ist, die beste

aller Welten ist, gegen deren grosse

Vorzüge kleine Störfälle wie der Untergang

Lissabons nicht wirklich ins

Gewicht fallen. Speziell an dieser letzten

These, die Voltaire im Werk des

deutschen Philosophen Leibniz fand (und

gegen die er seinen nachtschwarzen

Kurzroman «Candide» schreiben wird),

arbeitet ersieh genussvoll ab.

Das Prinzip Widerstand

Dabei gerät ihm die Natur ins

Fahndungsvisier: Was tut sie uns nicht alles

an-vom 1. November 1755 ganz
abgesehen. Diese vermeintlich liebe Mutter
schenkt uns die grausigsten Krankheiten

aller Art und beglückt uns mit dem

erbarmungslosen Kampf ums Dasein,

das vom Prinzip des «Fressens und

Gefressenwerdens» beherrscht wird. Wie

kann eine Welt gut sein, die sich

darauf gründet, dass das Leben dereinen

Geschöpfe auf der Vernichtung der
anderen beruht? Und, zentrale Frage, wie

verträgt sich diese Weltordnung mit

der Vorstellung eines gütigen Schöpfers

und einer den Menschen bergenden

und behausenden Natur?

Am Ende seines Gedichtes gibt
Voltaire keine Antwort auf diese Fragen,

doch gerade deshalb bleibt die Idee

eines lieben Gottes und einer für den

Menschen geschaffenen Natur auf der
Strecke: Der Mensch wird in ein Dasein

geworfen, das er nicht versteht, und

Kräften ausgeliefert, die ihn vernichten,

ohne dass er weiss, warum - der

«Mythos von Sisyphos» klingt hier an,

zweihundert Jahre vor Camus. Doch

dominiert unter dem Strich das Prinzip

Widerstand: In einer Welt mit einer

wahllos zeugenden und vernichtenden

Natur, in einem Dasein zum Tod sind

die Menschen dazu aufgerufen, sich

solidarisch zusammenzuschliessen und

ohne Glaubenskriege das Licht der

Vernunft, das ihnen als alleinige
Orientierung in der Finsternis dient, weiter
auszubilden.

Die Mär von der Idylle

Mit dieser Tabula rasa aller Lebensbe-

hübschungen erregte Voltaire heftigen

Unwillen bei den Wohlgesinnten,

vor allem bei Jean-Jacques Rousseau,

seinem ideologischen Widerpart
schlechthin. Rousseau machte eine

Gegenbilanz zum 1. November 1755

auf: Hätten die Menschen im besten

Stadium ihrer geschichtlichen Entwicklung,

nämlich im einfachen Leben in

einfachen Dörfern mit einfachen Hütten,

verharrt, wären ihnen nicht

stuckverzierte Marmordecken, sondern nur
Strohballen auf den Kopf gefallen;
und hätten sie Gott, wie es sich gehörte,

statt in Kirchen in freier Natur unter
freiem Himmel verehrt, hätten sie auch

der Flutwelle entkommen können. Mit

anderen Worten: Die Überzivilisation

war schuld und damit der Mensch. Mit

diesem Votum bestimmt Rousseau die

Sicht der Dinge bis heute.

Dabei wäre-wie überhaupt in sehr vieler

Hinsicht - mehr Voltaire für unsere

Gegenwart von grossem Nutzen. Und

damit mehr Differenzierung: Natürlich

ist es 2019 dringend geboten, die

Klimaerwärmung mit allen Mitteln, durch

staatliche Massnahmen wie durch

Umdenken im persönlichen Lebensstil, zu

bekämpfen. Doch sollte dieses

uneingeschränkt gültige Prinzip nicht zur

Religion und damit zum Fanatismus
eskalieren. Die Natur als Idylle aus Blümlein

und Bienlein (die es natürlich trotzdem

zu schützen gilt) ist eine Erfindung von

Philosophen, die nie einem Huhn den

Kopf abgeschlagen haben. Die Welt,
in der der Mensch lebt, ist nicht für ihn

gemacht. Daraus folgt eine

Doppelstrategie: die Natur schützen - und sich

vor ihr in Acht nehmen.

*Dieser Text ist erstmals in der NZZ erschienen.

Volker Reinhardt ist Professor für
allgemeine und Schweizer Geschichte der

Neuzeit an der Universität Freiburg i. Ü.

Er veröffentlichte zahlreiche Werke zur
italienischen Sozial-, Wirtschafts- und

Kulturgeschichte. 2018 ist bei C. H. Beck

«Leonardo da Vinci. Das Auge der Welt»

erschienen, 2019 «Die Macht der Schönheit.

Kulturgeschichte Italiens» und in

diesem Jahr «Die Macht der Seuche. Wie
die Große Pest die Welt veränderte».

16 freidenken. Sommer 2021


	Auf ins schadstofffreie Paradies. Die Hölle ist voll von CO2!

