
Zeitschrift: Frei denken : das Magazin für eine säkulare und humanistische
Schweiz

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 101 [i.e. 103] (2020)

Heft: 4: Was bleibt? : Über Sterben, Tod und das Danach

Artikel: Wie wir gelernt haben, mit dem Töten zu leben

Autor: Bucher, Sandro

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1091402

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1091402
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wie wir
gelernt haben,
mit dem
Töten
zu leben

vor Sandro Bucher

Wohl die meisten von uns haben diesen

Sommer Fliegen, Wespen oder
Mücken getötet - weil sie genervt
haben. Wie kommt es, dass uns das

Töten dabei so leicht fällt?

Als die Schweizer Fotografin
Andrea Monica Hug im Sommer

dieses Jahres das Foto eines toten
Eichhörnchens auf Instagram postete,

zeigten viele Follower Mitleid mit dem

Tier, das mitten auf einem Spazierweg

lag.

Rund eine Stunde nach der Veröffentlichung

des Bilds meldete sich die Ve-

ganerin zurück: «Warum sagt man das

bei einem Eichhörnchen, aber bei

einem Schweinchen ist es egal?» Ihrer

Meinung nach sollten Fleischesser den

Tod von Tieren nicht bedauern. «Man

isstsie ja selbst.»

Damit löste sie nicht nur in ihrer

Kommentarspalte eine grosse Diskussion

zum Tod von Tieren aus. Auch Boule¬

vardmedien wie «20 Minuten», «heute,

at» und «MSN» heizten die neuerliche

Debatte um die scheinbare Doppelmoral

an.

«Warum dürfen Fleischesser kein Mitleid

mit Tieren haben? Was für ein

Logik ist das?», fragt beispielsweise eine

«20 Minuten»-Leserin, «Wird auch um

Mücken und Fliegen getrauert?» ein

anderer.

Das Fleischparadoxon

Tatsächlich wurde diese kognitive

Dissonanz, die Fleischesser erleben, wenn
sie ihre Ernährung und Tierliebe in

Einklang bringen wollen, vor rund zehn

Jahren von den Psychologen Brock

Bastian und Steve Loughnan beschrieben.

Sie stellten fest, dass Karnivorin-

nen den Tieren, die sie essen, wenig
Intelligenz, emotionales Erleben und

einen minderen moralischen Wert

zusprechen. Und deren Wahrnehmung

von Bewusstsein, Schmerz und Leid

minimieren. Das von ihnen beschriebene

«Meat Paradox» bezieht sich je¬

doch primär auf die Ernährung - wohl

die wenigsten Menschen, die im Sommer

eine Bratwurst auf dem Grill

brutzelten, würden ein Lamm durch einen

Bolzenschuss betäuben und entbluten

lassen.

Bei Fischen jedoch scheint unsere
Hemmschwelle bereits zu sinken: Laut

Bundesamt für Umwelt werfen hierzulande

rund 100 000 Fischer mindestens

einmal im Jahr die Angel aus und

schwingen beim Fang den Totschläger.

Und wahrscheinlich alle von uns haben

bereits Mücken, Wespen oder Fliegen

getötet, ohne mit der Wimper zu

zucken.

Fehlendes Wissen

Wie ist das zu erklären? Kann das Töten

von Insekten als Handlung
evolutionärer Selbsterhaltung bezeichnet

werden, weil sie potenzielle
Krankheitsüberträger sind? Oder sprechen

wir ihnen - wie auch Fischen - aus

Bequemlichkeit ein minder ausgeprägtes
Bewusstsein zu? Immerhin gibt es mitt-

18 freidenken. Winter 2020



lerweile wissenschaftliche Fachartikel,

die Insekten rudimentäres Bewusstsein

und subjektives Erleben zugestehen.
«Es könnte durchaus sein, dass wir aus

evolutionärer Sicht eine Abneigung

gegen Insekten entwickelt haben»,

sagt Angela Martin, die ein sogenanntes

PRIMA-Projekt des Schweizerischen

Nationalfonds leitet und im

Rahmen dessen mit ihrem Team unter
anderem untersucht, ob moralische

Akteure positive Hilfs- und

Unterstützungspflichten empfindungsfähigen
Tieren gegenüber haben. «Es wäre

jedoch ein naturalistischer Fehlschluss,

von evolutionär bedingten Eigenschaften

auf normativer Ebene zu schluss-

folgern, dass wir Insekten problemlos

töten dürfen. Wir leiten in diesem

Fall eine normative Schlussfolgerung

aus evolutionären Tatsachen ab, was

aus logischer Sicht problematisch ist.»

Martin hält fest, dass es bis jetzt keinen

wissenschaftlichen Konsens darüber

gibt, ob und in welchem Mass Insekten

leiden können.

Potenzielle Leidensfähigkeit?

Aufgrund dieses fehlenden Wissens

hinsichtlich der Leidensfähigkeit von
Insekten fordern einige Tierethiker

deshalb ein Vorsichtsprinzip: Auch

wenn die Chance tief ist, dass sie

leiden können, muss diese in Abwägungen

einbezogen werden.

Dem Schweizer Tierethiker und Inhaber

des Ethik-Labors, Thomas Gröb-

ly, gefällt der Gedanke, Insekten eine

ausgeprägte Persönlichkeit zuzusprechen.

«Und auch wenn uns das Wissen

dazu fehlt, wissen wir jedoch, dass

sie leben wollen. Beobachte ich sie,

erkenne ich einen starken Lebenswillen.»

Neben unserer Bequemlichkeitsehe er
in unserem Verhalten kulturelle Gründe:

«Unsere jüdisch-christliche Tradition

sieht uns als Krone der Schöpfung,
Pflanzen und nichtmenschliche Tiere

sind untergeordnet. Das wirkt auch in

der heutigen Gesellschaft nach.»

«Wir ziehen willkürliche Grenzen»

In der Philosophie gibt es verschiedene

Theorien zum Umgang mit Tieren.

Der Anthropozentrismus sieht nur den

Menschen als moralisch zu berücksichtigen.

Der Biozentrismus sagt, dass alle

Lebewesen moralisch zu berücksichtigen

sind. Der Pathozentrismus zieht

die Grenze bei der Leidensfähigkeit -
alle leidensfähigen Lebewesen seien

moralisch zu berücksichtigen. Hierbei

wird die Leidensfähigkeit durch das

Vorhandensein eines Zentralnervensystems

definiert. Insekten zählten also

nicht dazu.

«Es stellt sich jedoch die Frage, ob
Insekten nicht auch leidensfähig sind

und ob die Leidensfähigkeit überhaupt
ein sinnvolles Kriterium ist», sagt Gröb-

ly. «Leiden ist mehr als Schmerz. Und

auch bei Fischen hat man lange
gezweifelt, ob sie leidensfähig sind, heute

ist wissenschaftlich erwiesen, dass

sie es sind.» Tatsächlich zeigen
Studien, dass Fische einen qualvollen

Erstickungstod sterben können.

«Hier ziehen wir eine willkürliche Grenze»,

sagt Martin. «Bei Fischen können

wir Leid und Schmerz weniger
nachvollziehen als bei Säugetieren. Wir

stossen an die Grenze unseres

Vorstellungsvermögens und sollten uns in

unseren Urteilen und Handlungen an

neusten wissenschaftlichen Erkenntnissen

ausrichten.»

Doch auch bei Säugetieren machen

wir vor Abstufungen in der Regel nicht

halt: So gibt es Schweine und Kühe, die

wir nutzen. Und Katzen und Hunde, mit

denen wir unser Leben teilen. «Dabei

sollte uns bewusstsein, dass diese

Einteilungen oftmals kulturell wie auch

religiös beeinflusst wird und ebenso

willkürlich ist», sagt Martin. «Sie sind ein

Glaubenssystem, nach dem wir Tiere

mit gleichen Eigenschaften in verschiedene

Kategorien einteilen und daraus

folgern, wie wir sie nutzen dürfen.»

Schwieriger werde es für Gröbly bei

dem Argument aus der Natur. Also

dass der Mensch ein Allesfresser sei.

Und schliesslich auch Löwen Antilopen
reissen. «Diese Begründung mit

Naturphänomenen ist ein naturalistischer

Fehlschluss. Mit Natur lässt sich nichts

begründen, denn wir Menschen sind

nicht vollständig instinktgesteuert und

haben Handlungsfreiheit, die der Löwe

nicht hat.»

Was ist mit den F*flanzen?

Doch auch wer kein Fleisch isst und nie

ein Insekt getötet hat: Heute wissen wir,

dass auch Pflanzen fühlen, sehen, hören

und kommunizieren können. Zwar

empfinden sie - so der Stand der

Forschung - keine Schmerzen. Und in dem

jungen Forschungsfeld der Pflanzen-

Neurobiologie, das sich mit pflanzlicher

Intelligenz beschäftigt, ist es umstritten,

Pflanzen ein Bewusstsein zuzusprechen.

Aber sie sind lebende Organismen. Ein

Leben, ohne für das eigene Überleben

zu töten, ist also gar nicht möglich.

Wie haben wir gelernt, das zu akzeptieren?

«Hier unterscheiden sich biozen-

trische Theorien von pathozentrischen

Ansätzen, die Leidensfähigkeit als

moralisch relevantes Kriterium erachten»,

sagt Martin. «Aus pathozentrischer
Sicht stellt uns die Nutzung von Pflanzen

vor kein ethisches Problem. Aber

auch die biozentrische impliziert nicht,

dass sie denselben moralischen

Stellenwert wie andere Lebewesen haben.»

Wir dürften sie also nutzen, weil unser
Überleben wichtiger sei als dasjenige
der Pflanze.

Ob also vegan, vegetarisch oder omni-

vor: Das Töten gehört zum Leben wie

auch der Tod zum Leben gehört. Und

das soll ein Nutzen mit Respekt und keine

totale Verfügung sein.

freidenken. Winter 2020 19


	Wie wir gelernt haben, mit dem Töten zu leben

